
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 37 (1990)

Heft: 3

Artikel: Una nuova questione di Egidio Romano "De subiecto theologiae"

Autor: Luna, Concetta

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760851

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760851
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Concetta Luna

Una nuova questione
di Egidio Romano

«De subiecto theologiae»

Introduzione*

Nel XIII secolo, la discussione intorno al soggetto de lia teologia1 è

passata, sostanzialmente, attraverso due fasi. Prima di Tommaso

d'Aquino, lo sforzo dei teologi è di armonizzare le opinioni degli autori

* Ringrazio vivamente il Prof. Francesco Del Punta, direttore degli « Aegidii Romani
Opera Omnia», per i suoi consigli e suggerimenti.

La seconda parte di questo articolo, contenente l'edizione del Tractatus de subiecto

theologiae di Egidio Romano e dell'anonima Quaestio de subiecto theologiae del ms.
Toulouse, Bibliothèque Municipale, 739, sarà pubblicata nel fascicolo seguente.

1 Sulle discussioni medievali intorno al soggetto della teologia, cf. E. Mersch, L'objet
de la théologie et le <Christus totus>, Recherches de Science religieuse, t. 26 (1936),
pp. 129-157; G.H. Tavard, St Bonaventure's Disputed Questions <De Theologia>,
Recherches de théologie ancienne et médiévale, t. 17 (1950), pp. 187-236;
H.-F. Dondaine, L'auteur de la Question De theologia du manuscrit Todi 39, ibid., t. 19

(1952), pp. 244—270; E. Panella, Il «De subiecto théologie» (1297-1299) di Remigiodei
Girolami O.P., a cura della Pontificia Università «San Tommaso» Roma (Studia Univer-
sitatis S. Thomae in Urbe, t. 14), Milano 1982. In particolare su Egidio Romano, cf.
R. Egenter, Vernunft und Glaubenswahrheit im Aufbau der theologischen Wissenschaft
nach Aegidius Romanus, (Abhandlungen über die Geschichte der Philosophie, Bd. 1),

Regensburg 1930, pp. 197-208; P. Nash, Giles of Rome and the Subject of Theology,
Medieval Studies, t. 18 (1956), pp. 61-92; J. Beumer, Augustinismus und Thomismus in
der theologischen Prinzipienlehre des Aegidius Romanus, Scholastik, t. 32 (1957),
pp. 542-560; P. Prassel, Das Theologieverständnis des Ägidius Romanus O.E.S.A.
(1243/7-1316), (Europäische Hochschulschriften, Reihe 23, Bd. 201), Frankfurt 1983;
Idem, Das Subjekt der Theologie nach Ägidius Romanus (1243/7-1316), Trierer
theologische Zeitschrift, t. 92 (1983), pp. 323-330.



398 Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae»

precedenti. Secondo Agostino, la teologia tratta di res et signa, secondo
Cassiodoro di Christus integer, cioè di Cristo e della sua chiesa, secondo

Ugo di S. Vittore degli opera restaurationis1. Le soluzioni che vengono
proposte cercano di trovare un termine suffïcientemente generale da

poter abbracciare queste differenti assegnazioni del soggetto della
teologia. Con Tommaso d'Aquino, la disputa subisce una svolta importante.

Tommaso è infatti il primo a rinunziare agli schemi complicati che

dovevano giustifîcare tutte le soluzioni tradizionali. L'idea avanzata
nella Prima Parsi è semplice e netta: il soggetto della teologia è Dio. Con
Tommaso inizia la seconda fase del dibattito, nella quale si affrontano,
in sostanza, due opinioni. La prima, sostenuta da Egidio Romano,
afferma che il soggetto della teologia è Dio sub ratione speciali, cioè
considerato da un particolare punto di vista; la seconda, difesa da Enrico
di Gand e Goffredo di Fontaines, afferma che il soggetto della teologia è

Dio sub ratione absoluta, cioè considerato in sé e per sé.

La seconda fase del dibattito è inaugurata dal prologo di Egidio
Romano a Sent. I (1271—73 ca.)4, in cui Egidio respinge tutte le
soluzioni precedenti (bonum salutare^, Christus integer, opera restaurationis,

Deus) e propone una soluzione che darà origine ad una disputa venten-
nale con Enrico di Gand e Goffredo di Fontaines. La tesi di Egidio è che

il soggetto della teologia è Dio in quantoprincipium nostre restaurationis et

consummatio nostreglorificationis. Nel corso della disputa che si sviluppa a

partire da questo testo egidiano, il problema del soggetto della teologia si

amplia e si approfondisce straordinariamente rispetto alla generazione
precedente. Nozioni complesse e problematiche entrano in gioco: l'in-
fïnità di Dio, la visione beatifica, gli attributi e i nomi divini, la natura
della teologia.

Questa seconda fase del dibattito è stata ricostruita in modo ampio e

intelligente da P. Nash6. Presupponendo dunque la sua analisi, lo scopo

2 Agostino, De doctrina Christiana, I, 2 (PL 34, 19), ripreso da Pietro Lombardo in
Sententiae, lib. I, dist. 1, cap. 1; Cassiodoro, In Psalterium, praef., cap. 13 (PL 70, 17—18),
confluito nella Glossa ordinaria in Psalmos (ed. Venetiis 1495, f. 424a); Ugo di3. Vittore,
De sacramentis, Prol., 2 (PL 176, 183).

3 Sum. Theol., I, q. 1, art. 7.
4 Sent. I, prol., pars 1, princ. 1, q. 3, ed. Venetiis 1521 (ristampa Minerva, Frankfurt

1968), f. 3r-v.
5 Questa soluzione è proposta da Giovanni Peckham, Sent. I, prol. (cf. Panella,

op. cit., p. 49, n. 272).
6 Cf. lo studio citato alla n. 1.



Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae» 399

di questo articolo è di presentare una questione di Egidio Romano De
subiecto theologiae, finora ignota. Questa breve questione, conservata nel
ms. Padova, Biblioteca Universitaria, 844, ff. 151va—152va, 142r—v7,

non si identifica con il ben noto Tractatus de subiecto theologiae8 dello
stesso Egidio, né puo essere considerata una prima redazione o un'ab-
breviazione di quest'opera egidiana. Essa présenta invece delle forti
analogie con la seconda questione del Quodlibet III di Egidio, di cui

potrebbe essere considerata una prima versione. Il mio contributo è

dunque di carattere essenzialmente storico e filologico, poiché si tratta
di aggiungere ai testi analizzati da Nash un nuovo testo egidiano e di
chiarire meglio o di modificare parzialmente i rapporti fra i testi di
Egidio, Enrico di Gand e Goffredo di Fontaines relativi al problema del

soggetto della teologia.
Per consentire la valutazione delle mie conclusioni, presento in

appendice l'edizione di: (1) laQuaestio del ms. di Padova, inedita; (2) il
Tractatus de subiecto theologiae di Egidio, la cui edizione cinquecentesca,
piuttosto rara, non è stata oggetto di ristampa anastatica; (3) la questione
anonima De subiecto theologiae conservata nel ms. Toulouse, Bibliothèque

Municipale, 739, ff. 41va—43rb9, anch'essa inedita. La decisione di
pubblicare questo terzo testo è dettata dal fatto che la questione di
Toulouse présenta delle affïnità sorprendenti con il Tractatus egidiano,
tanto che Pelster10 aveva ipotizzato che si trattasse proprio di
quest'opera di Egidio. Si tratta invece, molto probabilmente, di una
ripresa estremamente fedele da parte di un autore forse agostiniano,
ripresa che attesta la diffusione e la «canonizzazione» della tesi egidia-

7 Per una descrizione di questo manoscritto, cf. Aegidii Romani Opera Omnia, I. 6,
Repertorio dei sermoni, a cura di C. Luna, (Unione Accademica Nazionale - Corpus
Philosophorum Medii Aevi - Testi e Studi XI), Firenze 1990, pp. 46—61.

8 D'ora in poi, per distinguere la Quaestio di Padova dal De subiecto theologiae, chia-
merô la prima Quaestio e il secondo Tractatus.

9 Per una descrizione di questo manoscritto, cf. Aegidii Romani Opera Omnia, I. 1/3*,
Catalogo dei manoscritti (Francia: Dipartimenti), a cura di F. Del Punta e C. Luna,
(Unione Accademica Nazionale - Corpus Philosophorum Medii Aevi — Testi e Studi VI),
Firenze 1987, pp. 156-166. Si noti che questo manoscritto conserva una seconda
questione De subiecto theologiae ai ff. 127va-129rb, la quale sostiene anch'essa la tesi egidiana,
ma con stile molto différente da quello di Egidio.

10 F. Pelster, Cod. 739 der Stadtbibliothek Toulouse mit teilweise unbekannten
Quästionen des Thomas von Sutton O.P., Johannes von Paris O.P., Aegidius Romanus
und Heinrich von Friemar O.E.S.A., Scholastik, t. 32 (1957), pp. 247-255, in part,
p. 251.



400 Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae»

na11. Essa - mi sembra — puö costituire un contributo interessante alla

storia, che è ancora da fare, del problema del soggetto della teologia
nella generazione post-egidiana.

1. La «Quaestio de subiecto theologiae»

di Egidio Romano e il suo rapporto con Quodl. Ill, 2

La questione De subiecto theologiae di Egidio Romano, finora ignota, è

conservata, a mia conoscenza, dal solo ms. Padova, B.U., 844. L'attri-
buzione di questa questione a Egidio si fonda su due argomenti: (1) la

nota marginale del manoscritto: «q(uesti)o fr(atr)is E. q(ui)d sit /
s(u)b(iectu)m i(n) theologia»; (2) l'esame del contenuto e dello stile.

Per quanto riguarda l'attribuzione marginale del manoscritto, rias-

sumo brevemente i dati che ho esposto nel mio studio sui sermoni di
Egidio12. II ms. Padova, B.U., 844, contiene una collezione di 100

sermoni, ai quali si aggiunge la Quaestio de subiecto theologiae, che è

11 Nonostante le analogie con il Tractatus di Egidio, la Quaestio di Toulouse présenta
degli elementi strutturali e stilistici sicuramente non egidiani: (1) la lunga premessa
(lin. 1-17) in cui viene esposto il piano della questione sotto forma di elenco delle parti
che la compongono; (2) la divisione in sette parti rigidamente distinte l'una dall'altra
mediante formule di apertura e di chiusura, che non vengono mai usate da Egidio: «Hec
de primo (secundo...)» per la formula di chiusura, «Secundo (Tertio...) restât declarare»

per la formula di apertura; (3) la divisione della quinta parte in otto vie, anch'esse

diligentemente elencate con stile molto ripetitivo (questo elemento dimostra sia la ripresa
dell'uso egidiano della via, sia l'accentuazione scolastica di questo stilema, che Egidio
limita in genere a tre membri, senza raggiungere mai un numéro cosl elevato di
argomenti); (4) l'assenza dell'argomento in contrarius», che è invece un elemento costante delle
questioni egidiane; (5) l'uso esclusivo della prima persona singolare (mentre in Egidio si

osserva una netta preferenza per la prima persona plurale); (6) la totale assenza delle
locuzioni caratteristiche dello stile di Egidio (per le quali cf. Luna, Repertorio dei
sermoni, op. cit. alla n. 7). A questi elementi specifïci si deve aggiungere che la struttura
della Quaestio è molto più rigida e scolastica del Tractatus, il quale ha invece un andamento
molto più mosso e vivace. In effetti, pur essendo costituito da nuclei ben distinguibili, il
Tractatus è caratterizzato da un certo numéro di temi principali, che vengono spesso ripresi
per essere rielaborati e arricchiti. La Quaestio appare veramente come un esercizio sco-
lastico che ordina, irrigidisce e impoverisce un testo originale e intelligente, trasformando
un'argomentazione viva e appassionata in un elenco uniforme di argomenti esposti con
diligenza e chiarezza. Si ricordi che il ms. Toulouse 739 conserva anche, ai ff. 139vb-
147vb, otto sermoni anonimi, di stile molto simile a quello dei sermoni egidiani. Per
questo motivo, essi sono stati pubblicati nel Repertorio dei sermoni, citato alla n. 7.

12 Cf. n. 7.



Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae» 401

l'unico testo non legato alia predicazione. Di questi 100 sermoni, 39

sono attribuiti dalla mano di uno dei copisti ad un certo «frater Egidius».
L'analisi contenutistica e stilistica di questi sermoni dotati di nota di
attribuzione consente di concludere con sicurezza che il «frater Egidius»
deve essere identificato con Egidio Romano. Poiché la nota di attribuzione

délia Quaestio è délia medesima mano alla quale si devono le altre

note, si puô pensare che essa goda délia medesima attendibilità.
Per quanto riguarda il secondo argomento su cui si fonda l'attribu-

zione délia Quaestio, cioè l'analisi del contenuto e dello stile, la Quaestio

présenta dei paralleli testuali e dottrinali con il Quodl. III, 2 di Egidio
tali che si deve pensare che essa è dovuta al medesimo autore. Sebbene il
secondo apparato délia Quaestio riporti tutti i paralleli rilevanti con il
Quodl. III, 2, credo che sia necessario un breve commente, sia per valu-
tarne l'importanza sia per chiarire la struttura délia Quaestio e il suo

rapporte con il Quodl. III, 2.

La Quaestio del manoscritto di Padova, B.U., 844, è un testo breve,
ma compiuto e definite. Essa si apre con un incipit piuttosto problema-
tico, in quanto in esso si fa riferimento ad una questione precedente
nella quale si è supposto che il soggetto délia teologia sia Dio sub ratione

aliqua speciali. È possibile individuare con precisione fra le opere di
Egidio la questione alla quale rimanda la Quaestio Mi sembra che si

possa escludere che la questione alla quale si fa riferimento sia il Trac-

tatus de subiecto theologiae. In effetti, la Quaestio non rappresenta in
nessun modo un momento di indagine ulteriore rispetto al Tractatus. Né
si puô dire che il Tractatus assuma la tesi che la Quaestio si propone di
dimostrare, cioè che Dio è il soggetto délia teologia sub ratione speciali.

Questa è infatti la tesi che il Tractatus dimostra argomentativamente e in
modo ben più ampio délia Quaestio.

Il fatto che la Quaestio presenti dei forti parallelismi con il
Quodl. III, 2 potrebbe indurre ad avanzare l'ipotesi che la questione a cui
essa fa riferimento sia una delle questioni dei Quodlibet. Ma questa
ipotesi non è comprovata da nessuna delle questioni àt\Quodlibet, quali
ci sono pervenuti nella redazione definitiva dell'autere.

Un secondo rimando, oltre quello dell'incipit, si legge nell'argo-
mento in contrarium, in cui si fa riferimento a quanto è stato detto supra,
cioè al principio secondo il quale il soggetto di una scienza speciale deve

essere qualcosa di speciale in quanto speciale, cosî corne il soggetto di
una scienza generale deve essere qualcosa di generale in quanto generale.

Questo principio, che di per sé è piuttosto generico, si legge nel



402 Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae»

prologo di Sent. 113. Io non credo tuttavia che questo sia un elemento
sufficiente per ricollegare la Quaestio alia lettura di Egidio sul primo
libro delle Sentenze. A questo si oppongono, infatti, tre argomenti: (1) la

questione del prologo di Sent. I in cui è enunziato il medesimo principio
cui fa riferimento la Quaestio non assume, ma dimostra che Dio è

soggetto della teologia sub ratione speciali; la Quaestio sarebbe dunque del

tutto superflua all'interno del prologo a Sent. I; (2) la Quaestio presup-
pone, come si vedrà, l'articolo 19 della Summa di Enrico di Gand, il
quale presuppone, a sua volta, il prologo di Sent. I di Egidio ; \&Quaestio è

dunque necessariamente posteriore al Sent. I di Egidio e non puö fame

parte; (3) la Quaestio présenta un'impostazione del problema e fa uso di
una terminologia che sono molto più vicine alQuodl. III, 2 e al Tractatus
che al giovanile commente a Sent. I. In particolare, l'idea di una ratio

specialis come un mezzo per delimitare e circoscrivere l'infinità divina, e

l'analisi della visione beatifica sono dei terni decisamente tardi nella
riflessione di Egidio su questo argomento, del tutto assenti nel
Sent. I14.

Se sembra certo che la Quaestio non si ricollega alla lettura su
Sent. 11 ', è perô difficile proporre un'ipotesi sulla sua origine. Il fatto che

essa sia isolata non consente in nessun modo di stabilire se facesse parte
di una serie di questioni disputate oppure di una serie di questioni
quodlibetali16, anche se è probabile, data la sua maturità dottrinale, che

essa sia un atto magistrale. Poiché, come si vedrà, la Quaestio sembra

13 Cf. apparato delle fonti della Quaestio, lin. 41-45.
14 Nel prologo di Sent. I, Egidio non fa menzione né del problema di assegnare ad una

scienza finita un oggetto infinito né della visione beatifica come mezzo per determinare la
ratio specialis della teologia. In quest'opera, il tema dominante è quello della confusio

scientiarum, cioè l'idea secondo la quale, se la teologia non considérasse Dio sotto un
particolare punto di vista, si confonderebbe con la metafisica.

15 A causa della sua affinità con le opere tarde di Egidio sull'argomento, mi sembra
che sia del tutto da escludere l'ipotesi che la Quaestio sia il frammento di una reportatio del
corso di Egidio sulle Sentenze, dal momento che una reportatio dovrebbe essere anteriore
alla redazione definitiva, cioè al testo che è tramandato dai manoscritti e che si legge nelle
edizioni del Rinascimento. Sul problema di una prima redazione del corso di Egidio sulle
Sentenze, cf. C. Luna, La lecture de Gilles de Rome sur le quatrième livre des Sentences (les
extraits du Clm. 8005), Recherches de théologie ancienne et médiévale, t. 57 (1990) (in
corso di stampa).

16 Sui criteri per distinguere questi due tipi di questione, cf. B. Bazàn, J. Wippel,
G. Fransen, D. Jacquart, Les questions disputées et les questions quodlibétiques dans les
facultés de théologie, de droit et de médecine, (Typologie des sources du Moyen Age
Occidental, Fasc. 44-45), Turnhout 1985, in part. pp. 165-175.



Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae» 403

essere una versione breve del Quodl. Ill, 2, è verisimile che essa sia

anteriore al Quodl. III, 2. Se infatti Egidio avesse già scritto il Quodl.
111,2, non si comprenderebbe perché egli avrebbe ripetuto gli stessi

argomenti in una questione molto meno estesa, quando essi erano stati

già esposti con maggiore rigore e chiarezza nelQuodl. Ill, 2. Tutto quello
che si puo concludere, dunque, a proposito dell'origine délia Quaestio, è

che essa non rimanda a nessuna delle opere note di Egidio e non si

ricollega al Sent. I, cui è certamente posteriore17 ; che, date le sue affinità
con il Quodl. 111,2, essa deve risalire pressappoco alio stesso periodo;
data la minore completezza ed estensione, è più probabile che essa sia

anteriore al Quodl. III, 2, di cui potrebbe rappresentare un primo
nucleo.

Dopo aver esposto gli scarsi elementi relativi all'origine e alia natura
della Quaestio, è necessario esaminare più da vicino il suo rapporto e le

sue analogie strutturali e contenutistiche con \\Quodl. Ill, 2. LaQuaestio
sostiene la tesi secondo la quale Dio in quanto tale non puô essere

soggetto della teologia, perché questo implicherebbe che l'infinito in
quanto infinito è soggetto di una scienza finita. La Quaestio si apre con
cinque argomenti volti a dimostrare la tesi opposta, cioè che il soggetto
della teologia è «deus in eo quod deus omnino et absolute consideratus».

Questi cinque argomenti sono tutti derivati dalla Summa di Enrico di
Gand, art. 19, qq. 1-2, e quattro di essi, cioè il primo, il terzo, il quarto e

il quinto, sono ampiamente discussi nel Quodl. III, 2. Tuttavia, a diffe-
renza di quanto avviene nella.Quaestio, questi quattro argomenti, ridotti
a tre a causa della fusione del terzo e del quarto, sono discussi nella
solutio. Vl Quodl. III, 2 è infatti strutturato nel modo seguente: dopo gli
argomenti pro e contra, Egidio présenta, all'inizio della solutio, i tre
argomenti su cui si fonda la tesi di Enrico di Gand ; prima di rispondere a

tali argomenti, Egidio propone la propria tesi, argomentandola in tre
viae; segue quindi la replica ai tre argomenti di Enrico di Gand e, infine,
la risposta ai due argomenti pro, che si leggono prima della solutio.

17 Un'altra opera egidiana nella quale si discutono 1 problemi del soggetto di una
scienza sono le Quaestiones metaphysicales, lib. I, qq. 5-11, cioè la reportatio del suo corso
sulla Metafisica (ed. Venetiis 1501, ristampa Minerva, Frankfurt 1966, ff. 3rb-6rb). Credo
tuttavia che sia per ragioni cronologiche che per coerenza di genere letterario, si debba
escludere che la Quaestio potesse inserirsi nell'ambito di questo corso di Egidio.



404 Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae»

Il primo argomento délia Quaestio (lin. 7-17)18 si fonda sulla diffe-
renza fra il soggetto e il fine di una scienza: il fine coincide con il
soggetto, ma ne differisce, perché il soggetto implica una conoscenza
imperfetta, mentre il fine implica una conoscenza perfetta. Poiché l'ag-
giunta di una determinazione specifica rende la conoscenza più perfetta,
se si afferma che la teologia tratta di Dio da un punto di vista più
specifico e determinato, si otterrà il fine della teologia, e non il suo

soggetto, dal momento che il soggetto richiede una conoscenza meno
perfetta, cioè meno specifica e determinata.

Questo argomento è tratto dalla Summa di Enrico di Gand, art. 19,

q. 1, che discute quale sia il soggetto della teologia. In questo passo
Enrico polemizza con il Sent. I di Egidio, di cui cita la formula carat-
teristica «ut est principium nostre restaurationis et finis nostre glorifi-
cationis». NelQuodl. III, 2, il primo argomento àéWa. Quaestio è il primo
dei tre argomenti di Enrico che Egidio confuta.

Se si considéra la risposta che questo primo argomento riceve sia

nella Quaestio che nel Quodl. III, 2, ci si rende conto della straordinaria
affinità dei due testi. In entrambi, infatti, vengono prospettate due

possibili soluzioni. La prima (lin. 133-142) si fonda sull'idea che nelle
forme immateriali, quai è appunto Dio, diversamente da quanto
awiene per le forme che si uniscono alla materia, la perfezione è

direttamente proporzionale all'astrazione: quanto più una forma è

astratta e generale, tanto più è perfetta. Invece, le forme che si uniscono
alla materia, quanto più sono generali, tanto più sono imperfette. Per

questo motivo, quanto più generale è la nozione di Dio, tanto più è

perfetta. Di conseguenza, l'aggiunta di una ratio specialis non rende la

conoscenza di Dio più perfetta, come sosteneva Enrico di Gand, bensl

meno perfetta.
La soluzione alternativa (lin. 143-153), introdotta da «Vel possu-

mus dicere quod» sia nella Quaestio che nel Quodl. III, 2, svolge il
ragionamento seguente: l'aggiunta di una ratio specialis non détermina
necessariamente una conoscenza più perfetta; non si puö dunque infe-
rire che la conoscenza di Dio sotto un particolare punto di vista sia più
perfetta della conoscenza di Dio considerato in assoluto.

18 Le linee fanno riferimento all'edizione della Quaestio pubblicata in appendice. Per

quanto riguarda i testi paralleli, rimando, sia per il riferimento completo sia per la

citazione, al secondo apparato della Quaestio, aile linee corrispondenti.



Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae» 405

Entrambe le soluzioni, nel medesimo ordine, si leggono nel
Quodl. Ill, 2. Tuttavia, nel Quodl. Ill, 2, la seconda soluzione è formu-
lata in modo più breve che nella Quaestio. Inoltre, essa sembra più
aderente all'argomento, il quale si fondava su due equivalenze: «cono-
scenza più specifica conoscenza più perfetta fine délia scienza» e

«conoscenza più assoluta conoscenza meno perfetta soggetto della
scienza». La seconda soluzione, sia nella Quaestio che nel Quodl. Ill, 2,
consiste nel negare l'equivalenza «conoscenza più specifica
conoscenza più perfetta», affermando che c'è una conoscenza specifica
perfetta e una conoscenza specifica imperfetta. La differenza fra i due testi
consiste nel fatto che la Quaestio attribuisce la conoscenza specifica
perfetta ai beati e ai viatores più sapienti, mentre ilQuodl. Ill, 2 si limita a

dire che la conoscenza specifica perfetta è propria del fine, mentre la

conoscenza specifica imperfetta è propria del soggetto.
Il secondo argomento (lin. 18—22) è tratto anch'esso dalla Summa di

Enrico di Gand. Tuttavia, a differenza degli altri quattro argomenti, esso

non è discusso nelQuodl. Ill, 2, ma coincide con l'ottavo argomento del
Tractatus^'1. Esso consiste nel dire che, se la ratio specialis proposta da

Egidio per definire il soggetto della teologia (cioè Dio corne principium
restaurationis efinisglorificationis) facesse intrinsecamente parte del

soggetto della teologia, bisognerebbe pensare che queste due condizioni
non sono oggetto di dimostrazione, ma sono presupposte nella teologia.
In realtà, invece, la teologia fornisce una vera e propria dimostrazione
del fatto che Dio è il principio della redenzione e il fine della beatitu-
dine.

Sebbene l'argomento sia ripreso, come si è detto, nel Tractatus, la

formulazione dellaQuaestio sembra più vicina al testo di Enrico di Gand
di quanto non lo sia la formulazione del Tractatus, corne dimostra la

ripresa dei termini condiciones, supponere, (per)tractare. Si noti anche che

la risposta della Quaestio a questo argomento è différente dalla risposta
del Tractatus. Nella Quaestio (lin. 154—158), Egidio nega che la teologia
fornisca una vera dimostrazione del fatto che Dio è redentore e beati-
ficatore. Se c'è dimostrazione, non si tratta di dimostrazione nel senso

stretto del termine, poiché si fonda su un assunto tratto dalla Scrittura.
Nel Tractatus (lin. 721—730), la risposta è più sfumata. Egidio non nega
che ci sia dimostrazione della redenzione e della glorificazione, ma

19 Cf. edizione in appendice, lin. 46—50.



406 Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae»

limita tale dimostrazione quantum ad cognitionem completam, affermando
che, quantum ad cognitionem incompletam, questi due aspetti délia divinità
sono dei presupposti tratti dalla Scrittura.

Il terzo argomento (lin. 23-27) tende a dimostrare l'accidentalità di
una delle due condizioni sotto le quali, secondo Egidio, la teologia tratta
di Dio, cioè Dio in quanto è principio della redenzione (principium nostre

restaurationis). Se infatti l'uomo non avesse peccato, non ci sarebbe stata
la redenzione; ci sarebbe tuttavia stata la teologia; questo significa che il
fatto che Dio sia redentore è accidentale rispetto alla teologia, dal
momento che si puö immaginare un mondo in cui la teologia esiste,

senza per questo considerare Dio in quanto principio della redenzione.

Questo argomento è formulato da Enrico di Gand nella Summa,

art. 19, q. 2, ancora una volta in un contesto polemico chiaramente
anti-egidiano. Esso si legge anche, sebbene in forma molto abbreviata,
nel Quodl. I, 5 di Goffredo di Fontaines. Ma la fonte di Egidio è sicu-

ramente la Summa di Enrico, da cui derivano tutti i cinque argomenti
della Quaestio. Nel Quodl. III, 2, il terzo argomento della Quaestio coincide

con la prima parte del terzo argomento discusso nella soluzione.
La risposta di Egidio a questo argomento di Enrico di Gand, sia

nella Quaestio (lin. 159—164) che nel Quodl. III, 2, si fonda su un'acce-
zione larga del termine restauratio : anche se non avesse peccato, l'uomo
non avrebbe potuto conseguire la beatitudine sulla base delle sole facoltà
naturali. Sarebbe stata per questo necessaria una redenzione intesa corne
suppletio defectuum, la quale è dunque una condizione necessaria nell'ap-
proccio della teologia a Dio. Il parallelismo fra la Quaestio e il
Quodl. III, 2 è, in questo caso, particolarmente accentuato dalle nume-
rose riprese letterali.

Il quarto argomento (lin. 28—33) si fonda su un parallelo con la
metafisica: la metafisica tratta dell'ente in quanto sostanza piuttosto che

dell'ente in quanto accidente; tuttavia, non per questo si puö dire che il
soggetto della metafisica sia l'ente in quanto sostanza, bensl l'ente in
quanto ente. Alio stesso modo, anche ammettendo che la teologia
consideri Dio principalmente corne principio della redenzione e fine
della glorificazione, questo non implica che il soggetto della teologia sia

Dio considerato sotto questi due punti di vista, bensl Dio in quanto
taie.

L'argomento è tratto dalla Summa di Enrico di Gand, art. 19, q. 1, e

costituisce la seconda parte del terzo argomento discusso da Egidio nel

Quodl. III, 2.



Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae» 407

La risposta déliaQuaestio (lin. 165-171) nega l'analogia fra la meta-
fisica e la teologia, su cui si fondava l'argomento di Enrico di Gand,
mettendo in evidenza la differenza fra queste due scienze: anche se è

vero che la metafïsica tratta principalmente délia sostanza, tuttavia non
ne tratta principalmente in senso assoluto e da tutti i punti di vista;
invece la teologia tratta principalmente délia glorificazione e délia
redenzione in senso assoluto, cioè come delle condizioni primarie e

irrinunziabili per la conoscenza di Dio. La medesima risposta si legge
nelQuodl. III, 2, anche se è necessario apportare delle leggere correzioni
al testo dell'edizione, indispensabili alla coerenza del discorso20.

Il quinto ed ultimo argomento (lin. 34—40) utilizza 2 Cor. 3,18 per
dimostrare che la teologia è un'immagine délia sapienza divina e per
questo il suo soggetto deve coincidere con il soggetto délia scienza
divina: Dio in quanto taie, senza nessuna specifïcazione o determina-
zione.

Questo argomento è tratto anch'esso dalla Summa, art. 19, q. 2, di
Enrico di Gand, dove è citato il medesimo testo di S. Paolo21. Esso
costituisce il secondo dei tre argomenti discussi da Egidio nel
Quodl. III, 2.

Sia nella Quaestio (lin. 172-181) che nel Quodl. 111,2, la confuta-
zione di questo argomento si basa sull'idea che la somiglianza fra la

teologia e la scienza divina, di cui la teologia è un'immagine, implica
non l'identità, ma la differenza del soggetto. L'etimologia diparticipare,

20 Cf. il secondo apparato délia Quaestio aile lin. 165-171. La nécessita di correggere
Deus in substantia (ed. Lovanii 1646, pp. 130b-131a) è dovuta all'esigenza di mantenere il
seguente parallelismo stabilito nell'enunciato dell'argomento (p. 128a): come la metafïsica

tratta principalmente dell'ente in quanto sostanza, ma il suo soggetto è l'ente in
quanto ente, cosl la teologia tratta principalmente di Dio in quanto glorificatore e

redentore, ma il suo soggetto è Dio in quanto Dio. Se non si correggesse il testo
dell'edizione, la risposta sarebbe inadeguata all'argomento, in quanto la proporzione
«metafïsica: teologia ente: Dio sostanza: ratio specialis», stabilita neli'argomento si

trasformerebbe, nella risposta, in «metafïsica: teologia ente: Dio Dio: ratio specialis».
Si noti tuttavia che il testo dell'edizione sembra riflettere quello dei manoscritti, poiché i
mss. Paris, Arsenal, 454 (f. 22va) e B.N., Lat. 15851 (f. 185ra) leggono come l'edizione.
Non mi è stato possibile, purtroppo, consultare altri manoscritti dei Quodlibet.

21 Nel Quodl. XII, 1, che è una replica al Quodl. III, 2 di Egidio, Enrico di Gand
ricorda che Egidio ha attaccato questo suo argomento: «Sed praeterea ex dictis meis contra
me nituntur arguere. Nam dixi quod scientia theologiae et etiam beatorum est participatio
quaedam scientiae divinae» (ed. Decorte, p. 12, lin. 92-94). Si noti che l'autoriferimento
di Enrico (dixi) è piuttosto alla Summa, art. 19, q. 2, ed. Parisiis 1520, ristampa St. Bo-
naventure N. Y.-Louvain-Paderborn 1953, t. I, f. 118rF, che all'art. 6, q. 4, ad lm o al

Quodl. VII, qq. 4-6, come suggerisce in nota l'editore.



408 Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae»

cioè partem capere, présente in entrambi i testi, serve a spiegare la

parzialità e la manchevolezza della teologia rispetto alia scienza divina.
Proprio perché è solo un'immagine e una partecipazione della scienza

divina, la teologia non puô avere lo stesso soggetto della scienza divina.
La replica del Quodl. III, 2 a questo argomento di Enrico di Gand è

identica.

Dopo aver analizzato i cinque argomenti dellaQuaestio (lin. 6—40) e

le risposte (lin. 133-181), è necessario esaminare il corpo della
questione (lin. 46—132), per mostrare che l'affinità con il Quodl. III, 2 di
Egidio intéressa h Quaestio nella sua integralità. Si deve perè osservare
che, mentre per gli argomenti, a causa della loro stessa struttura, i
paralleli con il Quodl. III, 2 sono netti e ben definibili, per il corpo della

questione non ci sono delle corrispondenze di struttura cosl fisse e

riconoscibili. Ciö è dovuto anche al fatto che la Quaestio è molto più
breve del Quodl. III, 2 e la successione dell'argomentazione non è cosl
ben scandita, organizzata e ordinata come nel Quodl. III, 2. Per questo
motivo, mi è parso opportuno cercare di individuare nella Quaestio dei
nuclei tematici piuttosto brevi. In questo modo sarà più agevole
mostrare come quasi tutti gli elementi della Quaestio si ritrovano, in
forma più compléta e sistematica, nel Quodl. III, 2.

1 (lin. 46—57): In questo primo nucleo viene svolto l'argomento
seguente: poiché Dio è infinito, se il soggetto della teologia fosse Dio in

quanto taie, cioè considerato nella sua infinità, bisognerebbe ammettere
la conseguenza assurda che l'infinito in quanto taie è il soggetto di una
scienza finita, cioè della teologia e della scienza dei beati. Questo
ragionamento costituisce il motivo dominante di tutta l'argomentazione
di Egidio sia nella Quaestio che nel Quodl. III, 2 e nel Tractatus22. Esso

apre la Quaestio e corrisponde alla prima via del Quodl. III, 2, cioè al

primo dei tre argomenti che Egidio présenta in sostegno della propria
tesi, dopo aver esposto i tre argomenti di Enrico di Gand.

2 (lin. 58-63): Dopo aver stabilito il punto di partenza del proprio
ragionamento, cioè l'infinità di Dio e la sua incommensurabilità con le

scienze finite, Egidio introduce una precisazione, che è quasi la risposta
ad una possibile obiezione: la limitatezza e la parzialità della teologia,
come di ogni scienza creata, non sono dovute soltanto al soggetto

22 Nel Tractatus, esso è esposto nell'argomento in contrarium (lin. 62-71), che
costituisce un riassunto molto chiaro della posizione di Egidio.



Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae» 409

conoscente (exparte nostra), cioè all'inadeguatezza dell'intelletto creato,
ma sono una caratteristica intrinseca della scienza (exparte ipsius scien-

tie). Questa idea è ripresa nel QuodI. Ill, 2, nella lunga risposta al
secondo argomento. La ripresa della contrapposizione ex parte nostra /
ex parte ipsius scientie conferma il parallelismo dottrinale. Alio stesso

modo, è interessante rilevare l'espressione «infinitum sub ratione infi-
nita, vel, quod idem est, deus in eo quod deus», che ricorre nel
Tractatus2i e costituisce la base di tutta l'argomentazione di Egidio.

3 (lin. 64—72) : Il primo punto dimostra soltanto che il soggetto della

teologia non puö essere Dio considerato in assoluto, ma è necessario

aggiungere una determinazione che delimiti la sua infinità e la renda

compatibile con la finitezza della scienza creata. II passo successivo
consiste nell'indicare quale sia questa determinazione. L'idea è di
dedurla dall'analisi della visione beatifica. Nella loro visione di Dio, i
beati non contemplano tutti gli infiniti aspetti della divinità, ma solo

quegli aspetti che sono direttamente finalizzati alia loro beatitudine
(omnia que ad beatitudinem requiruntur). Ora, poiché l'oggetto della
visione beatifica coincide con l'oggetto della teologia, con la differenza
che nella visione beatifica esso è conosciutoper speciem et lumen clarum,

mentre nella teologia è conosciuto per fidem e per lumen enigmaticum,
anche la teologia avrà un campo di indagine delimitato, nel senso che

non potrà considerare Dio nell'infïnità dei suoi attributi. L'idea che la
visione beatifica e la conoscenza teologica coincidono per la parzialità
dell'oggetto e differiscono per la maggiore o minore chiarezza è ribadita
aile lin. 85—90 e 110—116, dove ricorrono i medesimi termini-chia-
ve.

La tesi secondo la quale i beati, nella loro visione di Dio, non
vedono tutto cid che è in Dio, costituisce l'argomento delQuodl. 1,2124.

Tuttavia, il parallelo più interessante è rappresentato dal Quodl. III, 2,
dove Egidio dedica una sezione piuttosto ampia al problema della
limitatezza della visione beatifica. E interessante osservare che in questo
caso particolare e nell'intera Quaestio, il ricorrere di alcune formule
caratteristiche per designare la visione beatifica e il suo rapporto con la

conoscenza teologica costituisce una conferma ulteriore dell'affinità dei
due testi: omnia que ad beatitudinem requiruntur, lumen clarum / lumen

25 Cf. lin. 67-68, 122-123, 352-355.
24 Per un'analisi di questo testo, cf. Nash, op. cit., pp. 68—69.



410 Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae»

enigmaticum, per speciem/perfidem, cognitio clara/ cognitio obscura, ut est

obiectum beatificans / ut est pelagus infinitum.
4 (lin. 73—92): Dopo essersi soffermato sulla visione beatifica, al

fine di individuare la determinazione che la délimita e la definisce,
l'autore istituisce un confronto fra i tre tipi di conoscenza di Dio. La

conoscenza che Dio ha di sé stesso porta su Dio considerate nella sua

infinità (ut est pelagus infinitum); la conoscenza che ne hanno i beati
considéra Dio come oggetto di beatitudine (ut est obiectum beatificans) ; la

conoscenza che ne hanno gli uomini considéra Dio come fine e realiz-
zazione perfetta della beatitudine (nostre beatitudinisfinis et consummatio).
Si tratta di un ragionamento a fortiori, nel senso che la finitezza della
visione beatifica implica a maggior ragione la finitezza della conoscenza
teologica. Questo tipo di ragionamento si ritrova anche nel Tractatus

(lin. 202) ed esprime bene il movimento del pensiero di Egidio, che
deduce le caratteristiche della conoscenza teologica dalle caratteristiche
della visione beatifica. Sebbene manchi una citazione esplicita, la ter-
minologia e l'argomentazione presuppongono la definizione di Dama-
sceno25, secondo la quale Dio è «quoddam pelagus substantie infinitum».

Questa definizione è centrale nella disputa sul soggetto della

teologia, in quanto stabilisée un'equivalenza fra il concetto di Dio e il
concetto di infinite. Essa è alla base non solo del Tractatuslb, ma anche
del Quodl. Ill, 2, in cui, dopo aver esposto gli argomenti di Enrico di
Gand, come introduzione aile proprie tre vie, Egidio ricorda il presup-
posto di tutto il ragionamento, cioè la definizione di Damasceno.

5 (lin. 93—109): In questo passo, l'attenzione si concentra special-
mente sulla conoscenza teologica, cioè sulla conoscenza che gli uomini
possono avere di Dio prima della morte. Dopo aver ricordato l'analogia
fra la conoscenza dei beati, che contemplano solo ciô che è finalizzato
alla loro beatitudine, e la teologia, il cui oggetto è costituito solo dalle
verità che riguardano la fede e servono alia beatitudine, Egidio cita De

trinitate, XIV, 1. In questo passo, Agostino afferma che si deve far
rientrare neH'ambito della teologia soltanto quelle conoscenze che con-
tribuiscono a nutrire, difendere e rafforzare la fede, la quale conduce alia
beatitudine. La rilevanza di questo testo nel dibattito sul soggetto della

teologia è attestata dalle numerose citazioni: Enrico di Gand nella

" De fide orthodoxa, I, 9, (PG 94, 836B).
" Cf. lin. 314ss.



Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae» 411

Summa, art. 19, q. 2 e nel Quodl. XII, 1, Egidio nella Quaestio, nel
Quodl. Ill, 2, e in Sent. II, dist. 1, pars 1, art. 327. Nel Quodl. Ill, 2, Egidio
cita il passo agostiniano nelFambito délia seconda via, a sostegno del
medesimo ragionamento che è svolto in questa sezione della.Quaestio: se

il soggetto della teologia fosse Dio nella sua infinità, essa potrebbe
trattare di qualunque argomento, dal momento che in Dio si rispec-
chiano tutte le cose; potrebbe dunque trattare anche di ciö che è irri-
levante o inutile, il che è contro l'autorità di Agostino, secondo il quale
la teologia si occupa solo di ciö che riguarda la fede. II medesimo passo è

citato nella terza via2S, la quale dimostra che, poiché il fine della teologia
è la beatitudine, tutto ciö che viene considerato nell'ambito della
teologia viene considerato dal punto di vista della beatitudine. Questo
implica che il soggetto della teologia è Dio in quanto glorificator e

beatificator.
Questi due concetti, che 'S Quodl. III, 2 esprime in modo molto netto

e chiaro nella seconda e nella terza via, si trovano in nuce in questa
sezione della Quaestio: (1) la teologia deve considerare Dio solo sotto un
particolare punto di vista, altrimenti il suo ambito si estenderebbe
all'intero scibile (seconda via); (2) poiché la teologia è finalizzata alia
beatitudine, la specificazione del suo soggetto deve ispirarsi al fine (terza
via). Nella Quaestio, il secondo concetto è espresso in modo piuttosto
rapido (lin. 100—104) e, in sostanza, si puö dire che esso non è bene

individuato rispetto al primo. In effetti, nelle linee seguenti (lin. 104—

109), viene ribadito il primo concetto e le somiglianze letterali con la
seconda via del Quodl. Ill, 2 sono particolarmente significative. Tutta-
via, nonostante questa struttura leggermente caotica della Quaestio

27 Per la Summa di Enrico di Gand, cf. ed. cit., 1.1, f. 117r X; per il Quodl. XII, 1, cf.
ed. Decorte {Henrici de Gandavn Opera Omnia, XVI), Leuven 1987, pp. 4—5; per il Sent. II,
dist. 1, di Egidio, cf. ed. Venetiis 1581, ristampa Minerva, Frankfurt 1968, t. I, p. lObC.

L'esegesi di Enrico di Gand è naturalmente molto différente da quella di Egidio. Per
Enrico, infatti, l'autorità di Agostino serve solo ad escludere daU'ambito della teologia
tutto ciö che non è oggetto di fede. Per Egidio, invece, essa serve ad escludere dalla
teologia la considerazione dell'infinità di Dio, riconducendola al solo aspetto della bea-
tifîcazione e della glorificazione. Poiché ilQuodl. XII, 1 di Enrico di Gand è una replica al
Quodl. III, 2 di Egidio, si puö affermare che la citazione del passo di Agostino fra gli
argomenti quod non è una ripresa polemica diretta della seconda via del Quodl. III, 2 di
Egidio, la quale puö essere considerata a sua volta come una risposta all'esegesi del passo
agostiniano proposta da Enrico nella Summa.

28 Esso costituisce anche la chiusa dell'intera questione, il che potrebbe confermare la
rilevanza di questo testo nel dibattito sul soggetto della teologia.



412 Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae»

rispetto al Quodl. Ill, 2, mi pare innegabile che questa sezione della

Quaestio corrisponda alla seconda e alia terza via del Quodl. Ill, 2. Poi-
ché, come si è visto, la prima via delQuodl. Ill, 2 corrisponde alia prima
sezione dellaQuaest/o, si puô dire che \a. Quaestio contiene tutto il nucleo

argomentativo del Quodl. Ill, 2, e non soltanto quello polemico. Se,

come è probabile, Quaestio è anteriore al.Quodl. III, 2, appare evidente
che nel Quodl. III, 2, lo sforzo di Egidio è stato di definire e ordinäre i
concetti, organizzandoli in un discorso più ampio e strutturato in modo

più rigoroso.
6 (lin. 110-116): Come si è detto, queste linee si ricollegano alla

terza sezione, della quale rappresentano una pura ripetizione. È importante

tuttavia notare che esse sono introdotte da una locuzione tipica-
mente egidiana «Redeamus ergo ad propositum et dicamus»29, che si

aggiunge aile numerose affinità di vocabolario fra la Quaestio e il
Quodl. III, 2.

7 (lin. 117—122): Questa breve sezione, che non ha corrispondenza
nel Quodl. III, 2 e in nessuno degli altri testi egidiani sull'argomento,
contiene un riferimento polemico ad Enrico di Gand, il quale, nella
Summa, art. 19, q. 2, afferma che la teologia si intéressa a tutto ciô che è

conoscibile in quanto è oggetto di fede {credibile). Egidio interpréta
questa affermazione corne il riconoscimento, inevitabile anche da parte
del suo awersario, della necessità di introdurre nella teologia una ratio

specialis, che delimiti l'inflnità di Dio. L'uso del termine plures per
designare Enrico puô essere dovuto al fatto che, prima di lui, la mede-
sima opinione era stata sostenuta da Bonaventura e Alberto Magno30.

8 (lin. 122—132): Le linee fïnali della soluzione contengono la defi-
nizione della ratio specialis, mediante la quale la teologia restringe e

délimita la nozione di Dio. La definizione è condotta in due fasi: nella
prima (lin. 122-125), Egidio ricorda quanto era stato già detto in pre-
cedenza (lin. 100-104), cioè che la teologia considéra Dio in quanto
glorificatore e beatificatore; nella seconda (lin. 125—132), si aggiunge
una considerazione ulteriore: poiché l'uomo puô pervenire alla beati-
tudine solo mediante la redenzione, la teologia considéra Dio non

25 Sulle principali locuzioni caratteristiche dello stile di Egidio, cf. Repertorio dei
sermoni, citato alla n. 7.

J0 Bonaventura, Sent. I, proem., q. 1, ed. minor, t. I, Ad Claras Aquas, Florentiae 1934,
p. 7; Alberto Magno, Sent. I, dist. 1, art. 2, ed. Lugduni 1651, t. 14, p. 9b. Si veda anche
Dondaine, op. cit., pp. 249, 262-265 e Panella, op. cit., pp. 50-51, n. 288.



Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae» 413

soltanto in quanto conduce l'uomo alla beatitudine, ma anche in quanto
lo redime. Si ottiene in questo modo la caratteristica formula egidiana:
principium nostre restaurationis et finis nostre glorificationis.

E interessante osservare che i due punti di vista sotto i quali la

teologia considéra Dio (in quanto redentore e in quanto glorificatore)
non sono sullo stesso piano. L'aspetto délia redenzione non è primario,
nel senso che la redenzione è il modo attraverso il quale l'uomo perviene
alia gloria e alia beatitudine. Nel prologo di Sent. I, dove Egidio propone
per la prima volta una definizione della ratio specialis, non c'è nessuna
riflessione sul rapporto reciproco di questi due aspetti della divinità. In
sostanza, Egidio sembra fare una proposta, che non giustifïca e non
spiega31. È probabilmente solo in seguito aile critiche formulate da

Enrico di Gand nella Summa, art. 19, qq. 1—2, che il suo pensiero si

précisa e si affina su questo punto. La Quaestio, che pone una certa
subalternazione della redenzione rispetto alla glorificazione, è già molto
lontana da Sent. I. L'idea di una tale subordinazione è invece espressa in
maniera netta nel Quodl. III, 2 e nel Sent. II, dist. 1 e 2132. Anzi, in
Sent. II, dist. 21, che è l'ultimo testo nel quale Egidio ritorna sul pro-
blema del soggetto della teologia, la subordinazione della redenzione

rispetto alla glorificazione sembra radicalizzarsi al punto che Egidio
afferma che la ratio specialis della teologia è espressa meglio dalla
formula «ut est finis nostre glorificationis» che dalla formula «ut est
principium nostre restaurationis». Sembrerebbe quasi che in quest'ultima
fase della sua riflessione, Egidio abbia dato maggior peso all'obiezione di
Enrico di Gand, secondo la quale la condizione di restaurator è

accidental, in quanto, se Adamo non avesse peccato, non ci sarebbe stato
bisogno della redenzione terzo argomento della Quaestio).

L'analisi della Quaestio che abbiamo condotto finora consente di
affermare - mi sembra - che questo testo è sicuramente di Egidio e che
le affinità di contenuto, di vocabolario e di struttura con il Quodl. III, 2

sono tali da ipotizzare che la Quaestio rappresenti una prima versione del

31 Sent. I, prol., pars 1, princ. 1, q. 3, ed. cit., f. 3v L e N: «... et ideo Deus de quo
principaliter intendit ista scientia sub aliqua speciali ratione debet esse subiectum in ea.
Ista autem specialis ratio potest esse <in quantum est principium nostre restaurationis et
consummatio nostre glorificationis) non tarnen sufficit dicere: deus est subiectum in
sacra pagina, nisi addatur ei aliqua specialis conditio, ut principium nostre restaurationis et
consummatio nostre glorificationis».

32 Cf. i testi citati aile lin. 125—132 della Quaestio.



414 Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae»

Quodl. Ill, 2}i. Per illustrare con maggiore chiarezza il rapporto fra

questi due testi, si puö proporre il seguente schema riassuntivo34:

Quaestio Quodl. Ill, 2

7-17) 1° arg. (Enr. Gand, Sum., a. 19, 1° arg. solut., 127b
q-1)

18-22) 2° arg. (Enr. Gand, ib.)
23—27) 3° arg. (Enr. Gand, ib., q. 2) 3° arg. solut. (la parte), 128a
28-33) 4° arg. (Enr. Gand, ib., q. 1) 3° arg. solut. (2a parte), 128a
34-40) 5° arg. (Enr. Gand, ib., q. 2) 2° arg. solut. 128a
41-45) In contrarium

46-57) Infïnità di Dio la via 128b
58-63) Limitatezza della teologia Ad 2m 132b
64—72) Visione beatifica e teologia Ad 2m 130 a, 132b-133a
73-92) Tre tipi di conoscenza di Dio Ad 2m 133 a

93-109) La conoscenza teologica 2a + 3a via 128b-129a
110-116) cfr. lin. 64-72
117-122) Contro la tesi del credibile

(Enr. Gand, ib., q. 2)
122-132) La ratio specialis solut. 131a
133-153) Ad lm solut. 130 a-b
154-158) Ad 2m

159-164) Ad 3m solut. 130b
165-171) Ad 4m solut. 130 b—131 a

172-181) Ad 5m solut. 130b

2. La ricostruzione del dibattito: alcuni problemi di cronologia

Nel suo studio, Nash prende in esame una serie di testi, per i quali adotta
la cronologia seguente:

1) Egidio Romano, Sent. I, prol. (1275—78)

2) Enrico di Gand, Summa, art. 8, q. 3 (ca. 1278-80)
3) Egidio Romano, Quodl. I, 21 (Pasqua 1285)

33 Si potrebbe anche ipotizzare che la Quaestio sia una reportatio del Quodl. Ill, 2.

Tuttavia, il carattere compiuto e definito del testo, l'assenza di formule tipiche della
reportatio, l'esistenza di paralleli testuali cosl letterali con il Quodl. Ill, 2 e la presenza di
alcune locuzioni caratteristiche dello stile di Egidio (cf. per esempio lin. 110) inducono a

ritenere l'ipotesi della reportatio meno convincente dell'ipotesi di una prima versione.
34 Per il Quodl. Ill, 2 faccio riferimento aile pagine dell'ed. Lovanii 1646 (ristampa

Minerva, Frankfurt 1966), per mettere in evidenza sia la corrispondenza dei due testi che
le eventuali alterazioni nella successione dell'argomentazione.



Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae» 415

4) Goffredo di Fontaines, Quodl. I, 5 (Natale 1285)
5) Enrico di Gand, Summa, art. 19, qq. 1—2 (ca. 1286)
6) Egidio Romano, 111,2 (Pasqua 1287 o 1288)
7) Enrico di Gand, Quodl. XII, 1 (Natale 1288)
8) Egidio Romano, Sent. II, dist. 1 (ca. 1289)
9) Egidio Romano, Tractatus de subiecto theologiae (ca. 1290)

10) Egidio Romano, j2W/. V, 5 (1289 o 1290)
11) Goffredo di Fontaines, Quodl. XI, 1 (1294), XIII, 1 (1296), XIV, 2

(1297)
12) Egidio Romano, Sent. II, dist. 11 (ca. 1300)
13) Egidio Romano, Sent. II, dist. 21 (post 1301).

L'analisi condotta nel paragrafo precedente consente di aggiungere
a questa serie di testi laQuaestio egidiana, la quale deve essere collocata
sicuramente dopo il testo n° 5, cioè dopo la Summa, art. 19, di Enrico di
Gand, e molto probabilmente prima del testo n° 6, cioè del Quodl. Ill, 2

di Egidio. In questo paragrafo vorrei analizzare alcuni problemi di
cronologia e cercare di ridefinire il rapporto fra ilQuodl. Ill, 2 di Egidio,
il Quodl. XII, 1 di Enrico di Gand e il Quodl. I, 5 di Goffredo di
Fontaines.

Un primo punto che mérita di essere considerato è la datazione degli
articoli 8 e 19 della Summa di Enrico di Gand. Nella sua introduzione
all'edizione del Quodlibet I di Enrico55, R. Macken rileva che alcune
conclusioni di Nash relative Ma. Summa e basate sulle citazioni implicite
nel corso della disputa con Egidio sono in contrasto con la datazione di
Gömez Caffarena36. In particolare, Gömez Caffarena data gli art. 1—20

della Summa prima dei Quodlibet, cioè prima del 1276. Nash, da parte
sua, data invece l'art. 8 al 1278—80 ca. e l'art. 19 al 128637. La datazione
dell'art. 8 si fonda sul fatto che in esso Enrico polemizza con il prologo
del Sent. I di Egidio, per il quale Nash adotta la cronologia 1275-783S.

" Henrici de Candavo Opera Omnia, V, Leuven-Leiden 1979, p. XVI.
J. Gömez Caffarena, Cronologia de la «Suma» de Enrique de Gante por relaciön a

sus «Quodlibetos», Gregorianum, t. 38 (1957), pp. 116—133.

" Nash, op. cit., p. 67 n. 2 e p. 71 n. 1.

,s La datazione tradizionalmente ammessa per il Sent. I di Egidio, cioè 1276—77, era

stata proposta da P. Mandonnet, La carrière scolaire de Gilles de Rome, Revue des

sciences philosophiques et théologiques, t. 4 (1910), pp. 480—499, la cui tesi è stata
adottata da quasi tutti gli autori posteriori (cf. n. 39), fra cui lo stesso Nash nel suo articolo:
Giles of Rome, auditor and critic of St. Thomas, The Modern Schoolman, t. 28 (1950),

pp. 1-20, in part. p. 1, n. 1. La leggera anticipazione al 1275 si legge in G. Bruni, Una
inedita «Quaestio de natura universalis» di Egidio Romano, Napoli 1935, p. 28.



416 Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae»

Ugualmente, per l'art. 19, Nash stabilisée come termine a quo il Sent. I di

Egidio, cioè il 1278, e come termine ad quern il QuodI. Ill, 2 di Egidio,
cioè il 1287-88. Ora, poiché R. Wielockx39 ha dimostrato che il Sent. I di

Egidio non puö essere posteriore al 1271-73, la conseguenza è che si

puô mantenere sia la cronologia di Gömez Caffarena per gli art. 1—20

délia Summa di Enrico, sia le conclusioni di Nash relative alla polemica
condotta da Enrico negli art. 8 e 19 contro il Sent. I di Egidio. È infatti
possibile che questi articoli siano posteriori al Sent. I di Egidio, cioè al

1271-73, e anteriori al Quodl. I di Enrico, cioè al 1276.

Una questione cronologica leggermente più complessa riguarda i

rapporti fra il jQuodl. III, 2 di Egidio, ilQuodl. XII, 1 di Enrico di Gand e

il Quodl. I, 5 di Goffredo di Fontaines. Corne si è visto, questi tre testi

sono disposti da Nash nell'ordine seguente: (1) Goffredo di Fontaines,
Quodl. 1,5 (Natale 1285); (2) Egidio Romano, Quodl. SYS,2 (Pasqua
1287 o 1288); (3) Enrico di Gand, Quodl. XII, 1 (Natale 1288). Il pro-
blema è costituito dal Quodl. I, 5 di Goffredo di Fontaines, per il quale
mi sembra impossibile mantenere la datazione Natale 1285, dal mo-
mento che esso ha sicuramente utilizzato sia ilQuodl. III, 2 di Egidio sia

il Quodl. XII, 1 di Enrico40. La citazione del Quodl. XII, 1 di Enrico è

particolarmente evidente :

39 Aegidii Romani Opera Omnia, III. 1, Apologia. Édition et commentaire par
R. Wielockx, (Unione Accademica Nazionale - Corpus Philosophorum Medii Aevi -
Testi e Studi IV), Firenze 1985, pp. 236-240, cui rinviamo anche per una bibliografia
compléta sull'argomento.

i0 Per la datazione dei Quodlibet di Goffredo di Fontaines, cf. J.F. Wippel, The
Metaphysical Thought of Godfrey of Fontaines, Washington D.C. 1981, pp. XXIII-
XXVIII. Si noti che la datazione di Wippel rispetto a quella di P. Glorieux, La littérature
quodlibétique de 1260 à 1320, t. I, Paris 1925, pp. 149—150, coincide per i primi sei

Quodlibet (Natale 1285-Natale 1289) e per il Quodl. XV (1303/4), mentre per i
Quodl. VII-XIV è posticipata di uno/due anni. Infatti, mentre Glorieux Ii data dal 1290 al
1297, Wippel Ii data dal 1290/91 (o 1291/1292) al 1298/99. Ricordo che la datazione del
Quodl. I al Natale 1285 (accettata anche da Wippel) si basa sul fatto che esso deve essere

posteriore alla morte del re Filippo III (5 ottobre 1285), dal momento che nella q. 11

Goffredo discute dove debba essere sepolto il cuore del re. Alle medesime conclusioni
circa l'utilizzazione nel Quodl. I, 5 di Goffredo di Fontaines del Quodl. III, 2 di Egidio e
del Quodl. XII, 1 di Enrico di Gand, era giunto, indipendentemente, P. Tihon, Foi et
théologie selon Godefroid de Fontaines, (Museum Lessianum, Section théologique 61),
Paris-Bruges 1966, p. 202, n. 5. Si noti che Wippel, op. cit., non fa menzione di questa
osservazione del P. Tihon né del suo suggerimento di ipotizzare un rimaneggiamento del
Quodl. I di Goffredo, anche se questo contrasta con il carattere di reportatio dei Quodlibet di
Goffredo (cf. infra, n. 49).



Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae» 417

Goffr. di Font., Quodl. I, 5

pp.12-13 de Wulf-Pelzer
Propter quod aliqui modum istum
reprobantes, ad evitandum incon-
veniens quod in argumento primo
inducitur, dicunt quod Deus
sub ratione infinite potest dici
subiectum scientiae dupliciter.
Uno modo ut utrumque, scilicet

et res ipsa quae Deus est et ipsa
ratio infinitatis sit obiectum

scientiae; alio modo ut solum

res subiecta Uli rationi sit
obiectum scientiae, sic tarnen

ut est sub ratione infinitatis,
ut ipsa infinitas sive ratio
infinitatis sit quoddam annexum
obiecto sic quod non sit
obiectum sub ratione contraria;
ilia tarnen ratio non sit obiectum
scientiae. Primo modo Deus est
obiectum suae scientiae solius

et dijfert secundum hoc scientia
Dei quae est de ipso a
scientia hominum et

angelorum penes subiectum
absolutum et determinatum... Sed

ad hoc respondent praedicti...
et dicunt quod... scientia quam
habet creatura de Deo vere
subalternatur scientiae quam
habet Deus de se ipso
secundum modum praedictum.
Et est iste modus subalter-
nationis alius et contrarius
uni modorum positorum a

Philosopbo, quia haec scientia
considerans subiectum contractum
et cum determinatione subalternat
scientiam considerantem illud
simpliciter et sine determinatione.

Enrico di Gand, Quodl. XII, 1

pp. 5-6 Decorte

Dico quod Deus
sub ratione infinita ex parte sui

dupliciter potest esse subiectum

scientiae: uno modo ut utrumque,
scilicet et res ipsa quae Deus est,

et ratio ilia infinitatis sit
obiectum scientiae... vel alio modo ut
solummodo res subiecta Uli rationi
sit obiectum scientiae... sic tarnen

ut est sub ratione infinitatis, ut
ipsa infinitas in quantum huiusmodi
seu ratio infinitatis, sit quoddam
adnexum subiecto sive obiecto in
quantum obiectum est, sic inquam
adnexum ut sub ratione contraria non
sit subiectum vel obiectum, ita
tarnen quod ilia ratio non sit
obiecta illi scientiae. Primo modo

Deus sub ratione infinita est

obiectum solius scientiae Dei.
Propter quod scientia Dei de Deo
dijfert secundum speciem a scientia

angelorum et hominum de Deo... est
modus subalte rnandi quo subalternans
et subalternata considérant idem,
differens penes absolutum et
determinatum [est]. Et est iste modus

subalternationis, quo scientia
considerans obiectum determinatum
infinitate comprehensum in ilia
scientia, subalternat sibi scientiam
considerantem ipsum simpliciter,
contrarius modo subalternandi...
Unde iste modus non est aliquis
illorum quattuor quos ponit Philo-sop-
hus in libro Posteriorum.

La citazione è talmente fedele che si deve pensare che nel redigere il
Quodl. I, 5, Goffredo di Fontaines avesse davanti agli occhi il testo
scritto del Quodl. XII, 1 di Enrico di Gand. Questa relazione fra il



418 Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae»

Quodl. I, 5 di Goffredo e il Quodl. XII, 1 di Enrico era sfuggita a Nash.

Egli ritiene anzi che nel passo che ho citato Goffredo polemizzi con
Egidio41. Ma poiché il tema dell'esclusione dell'inflnità divina caratte-
rizza il momento più maturo della speculazione egidiana sul soggetto
délia teologia, Nash è costretto a ipotizzare che nel passo in questione
Goffredo tiri le conclusioni di quello che Egidio afferma in Sent. I,
dist. 3942, a proposito della conoscenza divina di una infinità di enti, e

nel Quodl. 1,21 a proposito della limitatezza della visione beatiflca. In
questo modo, non solo si trascura la polemica di Goffredo contro
Enrico, ma si attribuisce ad Egidio la soluzione che Enrico aveva ela-

borato proprio in opposizione alia tesi egidiana. D'altra parte, che la

citazione di Goffredo non possa mirare ad Egidio risulta con evidenza
dal fatto che Goffredo attribuisce la soluzione che cita a degli «aliqui
modum istum reprobantes», laddove il modus iste è sicuramente quello di

Egidio, che Goffredo ha esposto e confutato nelle pagine precedenti.
Per quanto riguarda il rapporto fra il Quodl. I, 5 di Goffredo e il

Quodl. Ill, 2 di Egidio, la datazione del Quodl. I, 5 al Natale 1285 obbli-
gherebbe a pensare che gli unici testi egidiani che Goffredo puö citare
nel Quodl. I, 5 sono il Sent. I e il Quodl. I, 21, dal momento che il
Quodl. III, 2 di Egidio risale alla Pasqua 128843 (in ogni caso prima del

41 Cf. Nash, op. cit., p. 70, n. 7.
42 Sent. I, dist. 39, princ. 1, q. 3, ed. cit., ff. 206rb-207ra.
43 II Quodl. III di Egidio è datato da E. Hocedez, Richard de Middleton, Louvain

1925, p. 479, alla Pasqua 1288. Questa datazione è accettata da O. Lottin in considera-
zione del fatto che la questione 15 delQuodl. Ill di Egidio è criticata nella questione 26 del
Quodl. XII di Enrico, il quale data al Natale 1288 (cf. O. Lottin, Psychologie et morale
aux XIIe et XIIIe siècles, t. I, Gembloux 1957, p. 308, n. 4, 315—317). La datazione di
Nash (Pasqua 1287 o 1288) tiene conto della datazione proposta da G. Suärez, El pen-
samiento de Egidio Romano en torno a la distinciön de esencia y existencia en las

criaturas, Salamanca 1948, p. 17. In effetti, mentre P. Glorieux, op. cit., t. I, p. 141 data il
Quodl. I di Egidio al 1286, Suârez anticipa questo Quodlibet A'\ un annoe lodata al 1285. In
questo modo, poiché il Quodl. I, 5 di Goffredo di Fontaines è datato da Glorieux al Natale
1285 e l'ipotesi di Nash è che esso sia una risposta al Quodl. 1,21 di Egidio, bisogna pensare
che il Quodl. I di Egidio sia della Pasqua 1285 (cf. Nash, op. cit., p. 68, n. 1). Questa
anticipazione delQuodl. I di Egidio alla Pasqua 1285 implicherebbe che \\Quodl. III possa
essere stato disputato nella Pasqua 1287. Ma la datazione delQuodl. I alla Pasqua 1285 urta
contro la diffïcoltà seguente: poiché la lettera di Onorio IV a Ranulfo de la Houblonnière
per la riabilitazione di Egidio è datata 1° giugno 1285 (cf. H. Denifle- Ae. Châtelain,
Chartularium Universitatis Parisiensis, t. I, Paris 1889, n° 522, p. 633), è impossibile che
Egidio abbia disputato un quodlibet prima di questa data, cioè durante la Pasqua 1285.

Questo significa che \\Quodl. I di Egidio deve datare al più presto al Natale 1285. In ogni
caso, comunque stiano le cose per il Quodl. I di Egidio, mi sembra che la datazione più
sicura per il Quodl. III sia: prima del Natale 1288.



Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae» 419

Natale 1288, poiché Enrico di Gand lo cita e lo confuta nel suo

Quodl. XII, 1, che data appunto al Natale 1288). Invece, il confronto fra
il Quodl. I, 5 di Goffredo e il Quodl. Ill, 2 di Egidio dimostra che nella
redazione del Quodl. I, 5 Goffredo aveva conoscenza del Quodl. Ill, 2 di
Egidio. I motivi sono i seguenti:

(1) L'argomento presentato da Goffredo e volto a dimostrare che

Dio non puö essere soggetto della teologia sub ratione absoluta si fonda
sull'idea che ciö implicherebbe la conseguenza assurda di una scienza

finita che ha un oggetto infinito. Questo argomento è, corne si è visto,
proprio di Egidio ed è esposto nella Quaestio, nel Quodl. III, 2 e nel
Tractatus^, ma di esso non vi è traccia prima della Quaestio.

(2) Nella sua prima citazione di Egidio, Goffredo dice45 che alcuni
hanno affermato che il soggetto della teologia è Dio sub ratione qua
reparator etglorificator, indotti dal seguente ragionamento: poiché il fine
della teologia è la redenzione, affinché l'uomo conosca il proprio pec-
cato e il modo e il fine della redenzione, si deve assumere che la teologia
tratti di Dio in quanto redime e glorifica. Poiché, corne si è detto, nel
prologo di Sent. I manca qualsiasi giustificazione o deduzione delle due
rationes che delimitano il soggetto della teologia, si deve pensare
che Goffredo fa riferimento ai testi più tardi di Egidio, cioè al

Quodl. III, 2.

(3) Nel paragrafo immediatamente successivo46, nel quale inizia la
confutazione della tesi di Egidio, Goffredo fa uso della formula suppletor
defectuum, la quale occorre altre due volte nel corso della polemica
contro Egidio47. Questa formula, con la quale Goffredo descrive la

posizione di Egidio, si trova solo nellaQuaestio e nelQuodl. III, 2. Come
si è visto, essa è usata da Egidio per rispondere alla critica di Enrico di
Gand. Infatti, all'obiezione che la redenzione è un aspetto accidentale
del soggetto della teologia, perché, se Adamo non avesse peccato, non ci
sarebbe stato bisogno di redenzione, Egidio risponde che la redenzione

puö essere considerata in senso largo come defectuum suppletio.

(4) Un altro passo nel quale il Quodl. I, 5 di Goffredo sembra pre-
supporre il Quodl. III, 2 di Egidio è la discussione della definizione di

44 Quaestio, lin. 46-57; Quodl. Ill, 2, ed. cit., p. 128b; Tractatus, lin. 62-71.
45Quodl. I, 5, ed. de Wulf-Pelzer (Les Philosophes Belges, II), Louvain-Paris 1904,

p. 10.
46 Ibid.
47 Ibid., pp. 11, 12. Questo elemento era stato già notato da Tihon, op. cit., p. 202,

n. 5.



420 Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae»

Damasceno48. Goffredo sostiene che, benché Damasceno deflnisca Dio
come «quoddam pelagus infinitum», da questo non si puè inferire che la

ratio deitatis coincida con la ratio infinitatis. Per questo motivo, non si

puö concludere che porre Dio come soggetto della teologia sub ratione
deitatis significa porlo come soggetto sub ratione infinitatis. Se il
Quodl. I, 5 di Goffredo fosse anteriore al Quodl. III, 2 di Egidio, non si

comprenderebbe né quale interesse avrebbe avuto Goffredo a citare un
testo che va nella direzione opposta rispetto alia tesi da lui sostenuta, né

perché, nel Quodl. Ill, 2, Egidio non abbia tenuto in nessun modo
présente, per confutarla, l'esegesi di Goffredo, visto che la definizione di
Damasceno è alla base del Quodl. Ill, 2. Se, invece, come sembra, il
Quodl. I, 5 di Goffredo è posteriore al Quodl. III, 2 di Egidio, la discus-

sione della definizione di Damasceno appare, molto più naturalmente,
come una replica di Goffredo al presupposto di tutta l'argomentazione
di Egidio.

Da quanto si è detto mi sembra che si debba concludere che il
Quodl. I, 5 di Goffredo è posteriore sia "A Quodl. Ill, 2 di Egidio (Pasqua

1288) sia A Quodl. XII, 1 di Enrico di Gand (Natale 1288). Con questo
non intendo affermare che la disputa orale del Quodl. I di Goffredo
debba essere datata dopo il Natale 1288. Quello che mi sembra inne-
gabile è che, nella sua redazione scritta definitiva, la quinta questione
del Quodl. I di Goffredo è posteriore AQuodl. XII, 1 di Enrico e quindi,
a maggior ragione, AQuodl. Ill, 2 di Egidio. Questo significa che, se la

data della disputa orale del Quodl. I, 5 di Goffredo rimane ferma al

Natale 1285, si deve ipotizzare un successivo intervento redazionale con
il quale Goffredo ha inserito nella propria questione la critica al

Quodl. 111,2 di Egidio e AQuodl. XII, 1 di Enrico49. Se un'ipotesi del

genere non présenta, in linea teorica, nessun inconveniente, si deve

tuttavia osservare che, data l'estensione della sezione dedicata alla

4" Ibid., pp. 15-16.
''' In realtà la questione non è cosl semplice, poiché si ammette, seguendo l'opinione

di de Wulf (Les Philosophes Belges, t. II, pp. XV—XVI), che i Quodlibet I—IV di Goffredo
sono delle reportationes, anche se il fatto che le questioni siano in successione ordinata
induce a credere che non si tratti di reportationes fatte il giorno stesso in cui la disputa si

svolse, ma piuttosto basate sulla revisione fatta dallo stesso Goffredo qualche giorno dopo
(cf. Wippel, op. cit., pp. xxviii—xxix). In ogni caso, che la reportatio de\Quodl. I di Goffredo
sia stata fatta il giorno stesso della disputa orale o alcuni giorni dopo, questo non risolve la
difficoltà posta da una citazione cosl lunga e letterale delQuodl. XII, 1 di Enrico di Gand.
Quanto alla possibilità di un intervento redazionale da parte dello stesso Goffredo,
successivo alla reportatio, taie possibilità non è esclusa da Wippel, anche se egli sembra



Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae» 421

discussione delle tesi di Egidio e di Enrico50, bisogna immaginare, da

parte di Goffredo, una rielaborazione molto profonda della prima reda-

zione, e non una semplice aggiunta.
Da un punto di vista dottrinale, l'interesse di questa modifica della

cronologia relativa di questi tre testi consiste nel ridefinire la posizione
di Goffredo di Fontaines51. In effetti, adottando la lettura e la cronologia

di Nash, Goffredo appare in polemica solo con Egidio (cui si

attribuiscono delle tesi di Enrico di Gand), e la sua posizione, definita
solo in rapporto a quella di Egidio, risulta falsata e impoverita. In realtà,
la posizione di Goffredo sembra molto più intransigente di quella di
Enrico di Gand, contro il quale la polemica di Goffredo è ancora più
dura che contro Egidio. Se si volesse schematizzare il dibattito, si po-
trebbe dire che per Egidio, Dio in quanto tale puo essere oggetto solo di
una scienza infinita, cioè della scienza che Dio ha di sé stesso, mentre
ogni altra scienza creata, sia quella dei beati che quella degli uomini,
considéra Dio da un punto di vista definito e limitato, cioè come prin-
cipio della redenzione e fine della glorificazione. II presupposto del

ragionamento di Egidio è l'equivalenza fra la nozione di Dio e la

nozione di infinità.
All'argomentazione di Egidio, Enrico obietta che l'infînità divina

puö essere oggetto sia di una scienza infinita (quella di Dio), sia di una
scienza finita (quella dei beati e degli uomini). Questo è possibile,
perché nella scienza di Dio, l'oggetto della scienza è costituito sia da Dio
che dalla sua infinità, mentre nella scienza dei beati e degli uomini,
l'oggetto della scienza è solo Dio, al quale è connessa una ratio infinitatis.
In altri termini: nella scienza divina, l'infînità è un oggetto diretto di

alquanto restio a far ricorso all'ipotesi di rielaborazioni successive. Tuttavia, per quanto
riguarda ilQuodl. I, Wippel ritiene che si debba ipotizzare un intervento del genere per la

questione 11, nella quale si fa riferimento alia bolla di Bonifacio VIII Detestandae (feb-
braio 1299) (cf. Wippel, op. cit., pp. xxv-xxvi, n. 51). Non è dunque impossibile pensare
che anche la questione 5 abbia subito un intervento del genere, al fine di discutere le

posizioni di Egidio, Quodl. Ill, 2 e di Enrico di G^nôi,Quodl. XII, 1. Si veda anche supra,
n. 40.

50 La sezione dedicata alia discussione delle posizioni di Egidio e di Enrico occupa le

pp. 10-14 (Quia enim theologia... est ilia infinitas) e 15-16 (Circa praedicta... et absolute)
dell'ed. de Wulf-Pelzer. Se questa parte è dovuta ad un intervento successivo, il nucleo
«originario» si riduce aile pp. 9-10 (Consequenter... in proposito), 14—15 (Et ideo... esse

potest) e 16 (Quia ergo... finito recepta), cioè a 120 linee rispetto alle 260 linee che
costituiscono la questione.

51 Sulla dottrina di Goffredo di Fontaines a proposito del soggetto della teologia, cf.

Tihon, op. cit., pp. 201-208.



422 Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae»

conoscenza, mentre nella scienza dei beati e degli uomini, l'infïnità è

solo un oggetto di conoscenza secondario e indiretto. Per questo motivo,
si puö affermare che Dio è sempre oggetto di scienza sub ratione infinita, e

non soltanto nella conoscenza che Egli ha di sé stesso.

Goffredo di Fontaines è polemico nei riguardi di entrambe queste
posizioni. Rispetto alia prima, egli ritiene che Egidio consideri solo il
modo in cui la teologia è stata trasmessa agli uomini, senza occuparsi
della teologia intesa come conoscenza che il fedele in quanto tale ha di
Dio. La sua formula è «theologia sive scientia quam fidelis secundum

quod fidelis natus est habere de Deo». Dalla teologia considerata in sé

Goffredo distingue la teologia «secundum modum secundum quem est

tradita»52, cioè la teologia quale è stata trasmessa agli uomini nella
successione di eventi storici concreti. Agli occhi di Goffredo, la con-
cezione di Egidio è troppo storica, troppo legata all'evento della caduta e

della redenzione e non fa posto ad una considerazione astratta e assoluta
della teologia. Da questa critica iniziale e da questo dissenso di fondo
derivano le altre critiche di Goffredo contro Egidio: (1) considerare Dio
come glorificator e restaurator significa considerarlo solo come causa
efficiente rispetto agli uomini, rinunziando a considerarlo in sé stesso

come ente perfettissimo; (2) Dio è glorificator non solo come causa

efficiente, ma anche come causa formale e finale; (3) se la teologia
considérasse Dio soltanto da un particolare punto di vista, sarebbe

inferiore alla metafisica, che lo considéra per sé stesso; (4) se l'uomo non
avesse peccato, la teologia esisterebbe lo stesso, pur senza considerare
Dio come principio di redenzione.

Rispetto alia posizione di Enrico di Gand, Goffredo pensa che essa

nasca dal desiderio di superare la difficoltà, prospettata da Egidio, di una
scienza finita il cui oggetto è infinito. Ma la distinzione di Enrico fra una
conoscenza diretta e una conoscenza indiretta dell'infinità divina gli
sembra superflua. La sua idea è che l'infïnità non possa essere prescelta
fra gli attributi divini corne un attributo che specifica e contraddistingue
la conoscenza che Dio ha di sé stesso. Dio non si conosce sotto l'aspetto
dell'infinità più di quanto non si conosca sotto l'aspetto dell'eternità o
della semplicità. Goffredo fa, in un certo senso, il passo estremo per
svincolare la conoscenza di Dio da qualsiasi angolo o prospettiva
particolare. È per questo che la sua posizione è più radicale di quella di

52 Cf. cd. cit., p. 10.



Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae» 423

Enrico di Gand. La ratio infinitatis è pur sempre, per Goffredo, una ratio
che limita e restringe la conoscenza che Dio ha di sé stesso. Dal punto di
vista di Goffredo, la posizione di Enrico di Gand è più vicina a quella di
Egidio che alla propria. In questa luce, si comprende l'idea di Goffredo
che non si possa sovrapporre il concetto di Dio al concetto di infinito. II
suo tentativo è di pervenire ad una nozione di Dio e della teologia che

sia il più possibile libera dalle determinazioni dovute alla parzialità di
approccio dell'intelletto creato. Questa sua ricerca di una teologia
«astorica» è espressa nel modo più chiaro nel passo seguente, in cui
risulta con evidenza il suo distacco da Egidio e da Enrico di Gand:
«Unde et similiter secundum hoc dicendum quod subiectum scientiae

theologiae, simpliciter loquendo de ipsa scientia, est Deus simpliciter
sive sub absoluta ratione, id est non sub aliqua una determinata per
quam aliae excludantur»53.

Un terzo punto sul quale mi sembra che si debbano leggermente
modificare le conclusioni di Nash riguarda il rapporto fra il Tractatus di
Egidio e il Quodl. I, 5 di Goffredo, che, come è stato dimostrato, rap-
presenta una reazione al Quodl. Ill, 2 di Egidio e al Quodl. XII, 1 di
Enrico di Gand. Nash suggerisce54 che nel Tractatus Egidio ha leggermente

modiflcato la propria idea della visione beatifica in conseguenza
di quanto Goffredo aveva affermato nel Quodl. I, 5. In particolare, nel
Tractatus Egidio ammette che Dio in quanto tale, cioè nella sua infïnità,
sia oggetto della visione beatifica anche per quanto riguarda la ratio
obiecti. In effetti, Egidio afferma che i beati vedono Dio in quanto tale,
cioè senza nessuna condizione déterminante e délimitante, sia per
quanto riguarda Yobiectum, poiché essi vedono l'essenza divina in sé

stessa, sia per quanto riguarda la ratio obiecti, poiché l'essenza divina è

direttamente oggetto della visione beatifica, nel senso che non esiste una
species intermedia fra l'essenza divina e l'intelletto beato che la contempla".

Nonostante l'introduzione di nuove distinzioni, che comporta un
arricchimento della terminologia, la posizione di Egidio a proposito
della visione beatifica, quale è espressa nel Tractatus, coincide con
quanto è affermato nel Quodl. Ill, 2. In questo testo, infatti, Egidio
sostiene che la limitatezza della visione beatifica non è dovuta a Dio, il
quale si offre totum et totaliter alia visione, bensl all'incapacità del beato

53 Ibid., p. 14.
54 Op. cit., pp. 81-82.
" Cf. Tractatus, lin. 205-247.



424 Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae»

ad accogliere in sé stesso la visione di Dio nella sua integralità56. La
sostanziale coincidenza dei due testi egidiani mi sembra che escluda, su

questo punto, un'influenza del Quodl. I, 5 di Goffredo sul Tractatus.

Ciö che invece mi sembra realmente una reazione al Quodl. I, 5 di
Goffredo è la sezione del Tractatus (lin. 308-405), intesa a dimostrare
che la ratio deitatis coincide con la ratio infinitatis. A questa sezione si

aggiunge anche tutta la questione Ulterius (lin. 489—606), che è in
sostanza un breve trattato sui nomi divini, nel quale Egidio spiega che il
nome «Dio» signifïca una inflnità positiva. Queste due sezioni hanno
certamente un bersaglio polemico, come è suggerito dall'espressione «ut
magis possimus obturare ora loquentium» (lin. 357). Ora, mentre Nash

suggerisce che Egidio ha qui di mira Enrico di Gand57, io credo che si

tratti piuttosto di Goffredo di Fontaines, il quale, nelQuodl. I, 5, afferma
che la ratio deitatis non coincide con la ratio infinitatis, e che per questo,
dire che Dio in quanto Dio è soggetto délia teologia non implica che

l'infïnito in quanto infinito sia soggetto di una scienza finita. Si puo anzi

pensare che la durezza e la lunghezza délia replica di Egidio nel Tractatus
siano dovute al fatto che \\Quodl. I, 5 di Goffredo era già una reazione al

Quodl. III, 2 di Egidio, in particolare per quanto riguarda la definizione
di Damasceno e la coincidenza delle nozioni di Dio e di inflnità. Se a

queste considerazioni si aggiunge il fatto che, nei testi relativi al soggetto
délia teologia, Enrico di Gand non fa mai menzione délia definizione di
Damasceno e non sostiene mai la diversità fra la ratio deitatis e la ratio

infinitatis, risulta evidente che, con il Tractatus, Egidio ha voluto, fra

l'altro, dare a Goffredo di Fontaines una risposta che chiudesse defini-
tivamente la disputa sul significato dei nomi divini e, in particolare, sul

valore délia nozione di infinito.
A conclusione di questa indagine, credo che si possa proporre uno

stemma che tenga conto sia dei risultati cui era pervenuto Nash, sia delle
modifiche che sono state proposte in questo articolo. Non potendo
indicare per ogni testo tutte le fonti dirette e indirette, mi limito ad

indicare solo le filiazioni dirette, le quali sono sempre di carattere

polemico, ad eccezione delFanonima questione del Ms. Toulouse 739,
fedele ripresa del Tractatus egidiano.

" Cf. ed. cit., p. 132a-b.
57 Cf. op. cit., p. 80 e 84. Si noti tuttavia che a p. 71, Nash sembra suggerire che Egidio

ha risposto al Quodl. I, 5 di Goffredo.



Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae» 425

Dal momento che nello stemma deve essere inserita anche la Quaestio

del ms. di Padova, mi sembra opportuno sollevare il problema del
suo rapporto rispetto agli altri testi non egidiani. Poiché, come si è visto,
la Quaestio è parallela al Quodl. Ill, 2, di cui sembra costituire una prima
versione, ci si pub chiedere quale di questi due testi sia stato utilizzato da

Enrico di Gand nel Quodl. XII, 1, e da Goffredo di Fontaines nel
Quodl. I, 5. Per quanto riguarda il Quodl. XII, I, di Enrico di Gand, mi
sembra che la ripresa dell'espressione Organum ad beatitudinem, présente
nel Quodl. Ill, 258, ma non neWv. Quaestio, sia un chiaro indizio del fatto
che Enrico citava il testo del Quodl. Ill, 2. Per quanto riguarda il
Quodl. I, 5 di Goffredo di Fontaines, mancano degli indizi decisivi in
questo senso. Tuttavia, mi sembra che l'unicità délia testimonianza
manoscritta induca a pensare che la Quaestio non abbia avuto quasi
nessuna diffusione e sia stata subito sostituita dal Quodl. Ill, 2, il quale,
ben più esteso e dettagliato, è stato considerato, prima dell'apparizione
del Tractatus, come il testo cui far riferimento per la dottrina di Egidio a

proposito del soggetto della teologia.

58 Cf. Enrico di Gand, Quodl. XII, 1, ed. Decorte, p. 12, lin. 97-98; Egidio,
Quodl. Ill, 2, ed. cil., p. 129a.



426 Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae»

Eg. Rom., Sent. I, prol. (1271-73)

Enr. Gand, Sum., a. 19, qq. 1—2 (ante 1276)

Eg. Rom., {Quaestio e) Quodl. 111,2 (Pasqua 1288)

(post 1288)

Eg. Rom., Tractatus (ca. 1290)



Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae 427

3. I testi in appendice

Dei tre testi che sono pubblicati in appendice, due sono inediti, cioè
la Quaestio egidiana e la Quaestio anonyma del ms. Toulouse 739. La
Quaestio egidiana, finora ignota, è conservata, a mia conoscenza, solo dal
ms. Padova, Bibl. Universitaria, 844, ff. 151va—152va, 142r—v. II suo
testo è corredato da due apparati: il primo registra le lezioni aberranti
del manoscritto, gli interventi di correzione del copista o di mano
posteriore e gli incidenti di copia; il secondo raccoglie le fonti e i passi

paralleli con altre opere egidiane, soprattutto con il Quodl. Ill, 2. II
corsivo del testo, ripreso nel secondo apparato, segnala i parallelismi
verbali più evidenti.

II secondo testo dell'appendice è il Tractatus sive quaestio de subiecto

theologiae di Egidio. L'edizione si basa sui due manoscritti noti: Cremona,

Biblioteca Statale, 84, ff. 162ra-167rb, del sec. XIV (C)59; Vat. lat.

838, ff. 109ra— 113rb, della fine del sec. XIV (V)60; e sull'edizione
Venetiis 1504 (Ed.). II ms. Bergamo, Biblioteca Civica, X.6.36, pp. 182—

200, datato 1680, essendo copia dell'edizione, non è stato utilizzato per
la costituzione del testo (la collazione rivela qualche modifica rispetto
all'edizione). Dalla collazione di C, V e Ed. si ricavano i seguenti dati:
(1) nessuno dei tre testimoni è copia dell'altro: escludendo, per ragioni
cronologiche, che C e V siano copie di Ed. e che V sia copia di C, la

presenza in C di omissioni per omoteleuto non comuni a V e Ed. 61

implica che V e Ed. non sono copia di C; ugualmente le omissioni per
omoteleuto di V (comuni onoaC)62 escludono che Ed. sia copia di V;
(2) la presenza di alcuni errori CV, fra i quali è particolarmente degna di
nota l'omissione del decimo argomento (lin. 58—61)63, induce a ipotiz-

" Per la descrizione di questo manoscritto, cf. Catalogo di manoscritti filosofici nelle
biblioteche italiane, t. 5, (Unione Accademica Nazionale - Corpus Philosophorum Medii
Aevi — Subsidia V), Firenze 1985, pp. 40—43.

60 Per la descrizione di questo manoscritto, cf. Aegidii Romani Opera Omnia, I. 1/1,
Catalogo dei manoscritti (Città del Vaticano), a cura di B. Faes de Mottoni e C. Luna,
(Unione Accademica Nazionale - Corpus Philosophorum Medii Aevi - Testi e Studi V),
Firenze 1987, pp. 175-176.

61 Cf. lin. 52-53,157,184-185,231,256-257,263-264,280,301-303,377-378,527,
533-534, 629-630, 632-633, 665-666.

62 Cf. lin. 136-138, 347-349.
6J Cf. anche lin. 62, 75,78,139, 371,373-374,398,426,465-466,475, 503,619,638,

666, 724, 758, 762, 764.



428 Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae»

zare l'esistenza di un ascendente comune a CV, più o meno remoto; (3)
nei casi di errore CV, è difficile dire, data la mancanza di ulteriori
testimonianze, se la lezione di Ed. sia una correzione dell'editore oppure
la lezione autentica, che Ed. ha tratto dal proprio antigrafo. Il testo che

presentiamo è dato sostanzialmente dall'accordo CV, salvo alcuni casi in
cui è stata preferita la lezione di C64 o di Ed.65 oppure, molto più
raramente, quella di V66. Il primo apparato registra tutte le varianti dei

tre testimoni, mentre il secondo identifica le fonti.
II terzo testo, cioè la Qjuaestio anonyma del ms. Toulouse, B.M., 739,

ff. 41va-43rb, è edito sulla base di questo solo manoscritto, che ne è, a

mia conoscenza, l'unico testimone. Il primo apparato registra le varianti
del manoscritto, nel caso che sia stato necessario intervenire congettu-
ralmente, le correzioni del copista e gli incidenti di copia; il secondo

apparato è delle fonti ed è seguito dal riferimento ai passi paralleli del
Tractatus.

64 Cf. lin. 1, 24, 73, 102, 108, 148, 152, 169, 417, 428, 599, 649.

" Cf. n. 63.
66 Cf. lin. 260, 346, 356, 360, 466, 604, 673-674.



Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae» 429

Aegidius Romanus

Quaestio de subiecto theologiae

(Padova, Biblioteca Universitaria, ms. 844, ff. 151va-152va, 142r-v)

Quia fuit in precedenti questione suppositum quod subiectum in sacra
5 pagina est deus sub ratione aliqua speciali, ideo de hoc specialiter nunc quere -

mus.
< 1 Et arguitur quod deus in eo quod deus omnino et absolute consideratus,

sub nulla ratione speciali, est subiectum in hac scientia. Nam idem est in scientia

subiectum et finis secundum aliam et aliam rationem. Idem enim imperfecte
10 cognitum dicitur subiectum, cuius cognitio perfecta intenditur in scientia tamquam

finis-, deus ergo imperfecte cognitus erit subiectum in theologia, cuius cognitio
perfecta hic intenditur tamquam finis; sed quicquid addatur ipsi deo videtur
facere aliquam perfectiorem cognitionem. Perfeçtius enim est aliquod cogno-
scere in speciali quam in generali ratione, quia, si subiectum dicitur illud quod

15 supponitur in scientia, cum non (f. 151vb) supponatur nisi quantum ad imper-
fectam cognitionem, deus absolute consideratus, quia sic imperfecte cognosci-

tur, erit subiectum in hac scientia.
< 2 Preterea, si deus sub aliqua ratione, ut puta prout principium nostre

restaurationis et finis glorificationis, esset subiectum in sacra pagina, iste con-
20 diciones subponerentur in hac scientia; sed ista non supponuntur, immo dili-

genter pertractantur, quia diligenter pertractamus quomodo sumus restaurati a

deo et quomodo sumus glorificandi per ipsum; ergo etc.
<(3) Preterea, si numquam homo peccasset, numquamfuisset restauratus, nichi-

lominus tarnenfuisset sacra pagina; quo posito, non potuisset esse deus subiectum
25 ut principium nostre restaurationis; per accidens ergo videtur se habere talis

condicio addita; sed ea que sunt per accidens non pertinent ad rationem
subiecti; ergo etc.

<4> Preterea, dato quod theologia principalius consideret has condiciones,
videlicet principium nostre restaurationis et finem nostre glorificationis, non

30 tarnenpropter hoc oportet assignari subiectum sub hiis condicionibus. Nam et metha -

phisica principalius agit de substantia quam de accidente, non tarnen ens in quantum
substantia est subiectum ibidem, sed ens in eo quod ens. Sic in proposito: deus in eo

quod deus erit huius scientie subiectum.



430 Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae»

{ 5 Preterea, videtur hec scientia jmago et quedam similitudo divine sapientie,

35 iuxta illud Apostoli, II Ad Corinthios iii: nos vero revelata faciegloriam dei spécu¬

lantes in eandemymaginem transformamur. Nam ex hoc sumus ut dei ymago et deo

similes, quia sicut deus cognoscit se ipsum primo et in cognitione sua est
obiectum principale ipse deus in eo quod deus, sic in theologia, que est derivata
ab ilia sapientia, erit obiectum principale deus in eo quod deus. Et quia obiectum

40 principale in scientia est idem quod subiectum, ergo etc.

In contrarium sit quod supra dicebat{ ur), videlicet quod sicut in scientia
communi debet assignari subiectum commune in eo quod commune, ut ens in eo quod
ens, sic in scientia speciali debet assignari subiectum speciale in eo quod speciale. Deus

ergo sub aliqua speciali ratione erit subiectum in hac scientia, que per se et
45 proprie est scientia specialis, licet ex consequenti sit scientia communissima.

Responsio: dicendum quod nulla scientia habita ab homine, sive sit
(f. 152ra) acquisita, sive infusa et inspirata, sive a nobis habita per lumen
naturale, sive per lumen fidei, sive per lumen glorie, potest habere principale
obiectum infinitum sub ratione infinita. Cum ergo deus intelligatur esse quid

50 infinitum, si deus in eo quod deus esset subiectum vel, quod idem est, esset

principale obiectum, in aliqua scientia creata vel in aliqua scientia habita sive
haberi possibile ab aliqua pura creatura, tunc scientia aliqua creata posset ferri in
obiectum infinitum sub ratione infinita, quod est omnino impossibile. Utitur ergo
ista ratio quasi per se notis. Nam nulli dubium esse debet quod nomine dei

55 intelligimus aliquod infinitum et quod contra rationem scientie create est ferri
in obiectum infinitum sub ratione infinita. Quare in nulla tali scientia deus in eo
quod deus poterit assignari subiectum.

Neque dici potest quod hoc sit exparte nostra, non exparte ipsius scientie, quia
de ratione istius scientie et cuiuslibet scientie create est quod sit habitus finitus et

60 quod sit certis limitibus circumscripta. Cum igitur scientie recipiant speciem a

subiecto, si in aliqua scientia esset subiectum infinitum sub ratione infinita, vel,
quod idem est, esset subiectum deus in eo quod deus, oporteret illam scientiam

simpliciter esse infinitam, quod est contra rationem cuiuslibet scientie create.

Dicemus ergo quod sicut beati cognoscunt infinitum sub ratione finita et per
65 modum finitum, ita quod, videntes deum, vident omnia non simpliciter et absolute, sed

vident omnia que ad beatitudinem requiruntur, sic quia illud idem quod ipsi vident

per speciem et lumen clarum, nos credimus per fidem et videmus per lumen enigma-

ticum, oportet in hac scientia assignare subiectum non deum in sua infinitate,
sed deum ut est finis et consummatio nostre beatitudinis. Hinc est ergo quod hec

70 scientia, considerando de deo, non potest considerare de omnibus absolute et

simpliciter, sed de omnibus que ad beatitudinem requiruntur et ut ad beatitudinem
famulantur.

Dicemus ergo quod deus aliter est obiectum ipsius sapientie increate et aliter
est obiectum in scientia beatorum et aliter in theologia nostra, que potest dici



Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae» 431

75 scientia viatorum. Nam ipsius sapientie increate deus in eo quod deus, infinitum
sub ratione infinita, vel infinitum omnino absolute, sive omnino in omni sua

infinitate acceptum, est principale obiectum. Et inde est quod deus cognoscit
omnia simpliciter, tarn facta quam fienda quam etiam fieri possibilia, quare
(f. 152rb) simpliciter infinita. Sed in scientia beatorum est deus principale

80 obiectum non in sua infinitate neque ipsi cognoscunt deum ut est pelagus infi¬

nitum, neque, videndo deum, vident omnia simpliciter, sed cognoscunt deum ut
est obiectum beatificans et, videndo deum, vident omnia que ad beatitudinem requirun-
tur. Et multo magis in theologia nostra non erit principale obiectum deus in eo

quod deus vel deus in sua immensitate ut est pelagus infinitum, sed oportet
85 addere aliquam rationem specialem per quam determinetur modus finitus. Et

quia hec scientia est quedam cognitio obscura illius eiusdem cuius scientia
beatorum est cognitio clara, sicut ibidem assignamus principale obiectum <( deum

non in sua infinitate, sed ut est obiectum beatificans et ut est obiectum repre-
sentans non omnia simpliciter neque omnia quocumque modo, sed omnia que ad

90 beatitudinem requiruntur, sic in hac scientia assignabitur principale obiectum sive

subiectum deus non in sua infinitate sive non in eo quod deus, sed ut est nostre
beatitudinis finis et consummatio.

Ideo, ut est ex precedentibus expressum, sicut beati, videndo deum, non vident
omnia simpliciter, sed omnia que ad beatitudinem requiruntur, sic ista scientia,

95 considerando de deo, non potest considerare de omnibus et de quibuscumque
simpliciter, set de omnibus que pertinent ad fidem et que beatitudini famulan-
tur. Unde Augustinus, XIIII De trinitate, capitulo 1, ait quod non utique quicquid
sciri ab homine potest in rebus humanis est huic scientie tribuendum, sed illud tan-
tummodo quofides saluberrima, que ad veram beatitudinem ducit, nutritur, defen-

100 ditur et roboratur. In hac itaque scientia fit consideratio rerum ut pertinent ad

fidem et ut sunt credibiles et ut ad beatitudinem famulantur, quia, si Augustinus
ait considerata in hac scientia pertinere ad fidem et, ut sunt credibiles, ad
beatitudinem ducunt, ex ratione beatitudinis est specificandum subiectum in
hac scientia. Deus itaque in eo quod deus vel, quod idem est, infinitum in eo

105 quod infinitum, non potest esse subiectum in hac scientia, quia tunc ista scientia
esset simpliciter infinita et, considerando de deo, posset considerare de omnibus

simpliciter, sicut deus, (f. 152va) cognoscendo se, omnia simpliciter intuetur,
[et] que ambo falsa sunt, quia neque ista scientia est infinita neque potest
simpliciter de omnibus considerare.

110 Redeamus ergo ad propositum et dicamus quod sicut beati per scientiam
suam habent pro subiecto deum ut est < obiectum beatificans, sic hec scientia
habet pro subiecto deum ut est nostre beatitudinis finis, differenter tarnen, quia
illi feruntur in deum ut est obiectum beatificans prout est cognoscibilisperspeciem et
visibilisper lumen clarum, sed hec scientia habet pro subiecto deum ut est nostre

115 beatitudinis finis non prout est cognoscibilis per speciem et visibilis per lumen
clarum, sed ut credibilis per fidem et visibilis per lumen enigmaticum.



432 Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae»

Unde plures huic sententie obviantes et negantes deum sub aliqua ratione

speciali in hac scientia esse subiectum, ab ipsa veritate coacti, condicionem
specialem visi sunt addere, dicentes quecumque in hac scientia considerantur

120 considerari sub ratione credibilis. Et quia hoc non est solum ex parte nostra,

immo ex parte ipsius scientie, que est apta nata deum cognoscere modo finito et

per lumen enigmaticum, nunc est credibile. Ideo subiectum in hac scientia

oportet assignare deum sub aliqua ratione speciali, per quam modus finitus
aliquis habeatur. Deus itaque sub hac condicione speciali, ut est finis et con-

125 summatio nostreglorificationis, potest dici subiectum in hac scientia. Verum quia
ad hune beatitudinis finem non possumus nisi prout sumus restaurati per
Christum, competenter utraque condicio potest poni, ut dicatur deus subiectum

prout estprincipium nostre restaurationis etfinis nostreglorificationis. Neque est hoc

per accidens in hac scientia, cum in tota sacra pagina tarn vetus quam novum
130 testamentum doceat nos de mediatore nostro, per quem restaurati sumus. Sed

qui( d dicendum sit, si homo non peccasset, de hoc in solutione argumentorum
patefiat.

(f. 142r) Ad primum ergo dicendum, cum arguitur quod deus imperfecte

cognitus et per consequens absolute et generaliter consideratus, est subiectum in

135 hac scientia, dicendum quod argumentum arguit oppositum, non propositum.
Nam e contrario est de formis in materia receptis et abstractis. Nam forma
materialis, quanto generalior, tanto materialior et imperfectior. Unde imperfectius
est considerare res materiales sub esse generali quam sub esse speciali, ut con-
siderare aliquod in eo quod animal quam in eo quod homo. Sed si esset ponere

140 ydeas, utposuit Plato, perfectior esset cognitio ydee animalis quam ydee hominis.
Deus vero, qui est omnino forma abstracta, quanto magis absolute consideratur,
tanto magis ferimur in abissum et in pelagus claritatis ipsius.

Vel possumus dicere quod ratio peccat in forma et deficit in materia per
fallaciam consequentis. Dictum est enim quod ideo deus sub speciali ratione

145 assignatur subiectum in hac scientia, ut detur intelligi quod infinitum sub modo
finito est subiectum in hac doctrina. Cognitio autem infiniti secundum modum
finitum potest esse magis perfecta et minus perfecta. Nam beati et viatores

cognoscunt infinitum sub modo finito, sed illi clare, isti obscure, illi perfecte, isti

imperfecte. Rursum et inter viatores quidam sunt sapientes, quidam simplices,
150 et sapientes respectu simplicium cognoscunt hoc magis perfecte, simplices vero

imperfecte. Non ergo valet: «subiectum in hac scientia est deus imperfecte cognitus,

ergo est deus absolute consideratus», quia possumus salvare perfectum et imper-
fectum aliter quam hoc modo.

Ad secundum dicendum quod in hac scientia supponitur quod deus misit
155 filium suum restaurans nos, beatificans nos per ilium. Neque possemus hoc

probare, si vellemus, sed per sacram scripturam edocti acquiescimus sic esse.

Unde non est ibi probatio simpliciter, sed ex suppositione scripture sacre. Talis

ergo probatio et declaratio non répugnât rationi subiecti.



Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae» 433

Ad tertium dicendum quod, si homo nonpeccasset, adhuc expuris naturalibus

160 non potuisset consequi beatitudinem. Oportuisset ergo naturam elevari supra se

ipsam. Ilia autem elevatio et supplementum illius defectus quedam restauratio
dici potuisset. Accipiendo ergo restaurationem largeprout dicit suppletionem defectus,

dicemus quod deus, ut sup<( p)let defectum ilium et ut nos ad beatitudinem
elevat, includitur principaliter in hac scientia et debet in ea poni subiectum.

165 Ad quartum dicendum quod non est simile de methaphisica et de theologia,
quia methaphisica, licet consideret prirtcipalius de substantia, non tarnen considérât

principaliter de substantia per se et primo et per omnem modum, sed per se et

primo et per omnem modum considérât de ente in eo quod ens. Ideo ens in eo

quod ens est ibi subiectum. Theologia vero, ut satis potest patere per habita, de deo

170 ut est sic restaurationis principium et glorifïcationis finis, considérât principa¬
liter et per omnem modum. Ideo sic debet hic assignari subiectum.

Ad ultimum, quod hec scientia est quedamparticipatio divine sapientie, dicendum

quod ratio arguit magis oppositum quam propositum, quiaparticipare idem

est quod partem capere. Ideo quod ipse deus intelligit in quadam totalitate et

175 infinitate, et nos intelligimus de eo in quadam participatione (f. 142v) et modo
finito. Deus itaque in eo quod deus, in sua infinitate acceptus, esset principale
obiectum ipsius sapientie increate. Sed theologia, que est quedam participatio
illius sapientie, non habebitpro subiecto deum in eo quod deus in sua infinitate, sed

erit ibi deus subiectum sub aliqua ratione speciali, per quam determinetur aliquis
180 finitus modus, quia, licet hec scientia de infinito consideret, considérât tarnen de

ipso finito modo.

7 et2 interl. 13 Perfectius] Perfectior est] vel scr. et corr. 16 deus absolute iter,
et corr. 25 videtur marg. al. manu 32 in2] cum 52 haberi] habere scr. et
corr. ab] ad scr. et corr. 54 ratio] ratione scr. et corr. 60 circumscripta] cir-
cumscriptis scr. et corr. 62 subiectum] inpraem. et exp. 63 cuiuslibet] cuilibet scr.
et corr. 66 beatitudinem] est add. et del. 67 enigmaticum] egnimaticum (et infra
lin. 116, 122) 95 de1 interl. 100 ut] vel 110 sicut] sint scr. et corr. 114 sed] in
sic alia manus corr. 126 Christum] non add. et exp. 127 poni] pati 149 via-
tores] maiores 150 cognoscunt] cognoscuntur scr. et corr. 176 in eo post quod
deus.



434 Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae»

Apparato delle fonti

7—17 Cf. Hetiricus de Gandavo, Summa, art. 19, q. 1, ed. Parisiis 1520,

ristampa St. Bonaventure N.Y.-Louvain-Paderborn 1953,1.1, f. 115r E-F: «Ad
primum in oppositum, quod finis seiende non est idem cum subiecto, dicendum

quod idem non potest esse subiectum et finis secundum eandem rationem,
secundum aliam tarnen et aliam rationem bene potest esse subiectum et finis.
Est enim deus subiectum huius seiende quo ad imperfectam cognitionem, quam
scientia de ipso supponit, et est finis eius quo ad perfectam cognitionem, quam
de ipso querit. Hoc enim modo in qualibet scientia finis intra eius est perfecta
cognitio sui subiecti, quod subiectum est et in scientia suppositum quo ad

cognitionem si est et quid est imperfectissimam, de quibus infra videbitur. Et
quia ilia cognitio imperfectissima est dei ut simplicissime et absolutissime con-
sideratur, circa quern omnis ulterior notitia inquiritur tamquam aliquid perti-
nens ad finem huius scientie, patet aperte quoniam peccant dicentes quod deus

non est subiectum theologie nisi sub aliqua conditione speciali, scilicet ut est

principium nostre restaurationis et finis nostre glorificationis». Aegidius Romanus,

Quodl. III, 2, ed. Lovanii 1646, ristampa Minerva, Frankfurt 1966, p. 127b:

«Prima ratio sic patet. Nam idem est subiectum in scientia etfinis: si corpus mobile
sit subiectum in naturali philosophia, finis eius erit cognitio talis corporis. Unum

ergo et idem, al< i >ter tarnen et al< i >ter consideratum, est in scientia subiectum
et finis. IUud enim quod imperfecte cognitum est in scientia subiectum, perfecte

postea cognitum estfinis. Sed specialis cognitio est perfectior quam generalis; si

ergo deus sub speciali ratione esset hic subiectum, subiectum in hac scientia non
differret a fine».

18—22 Cf. Henr. Gand., Summa, art. 19, q. 1, ed. cit., t. I, f. 115r F: «Si enim
sub istis conditionibus deus esset subiectum in hac scientia, ista supponerentur
in ea, non autem tractarentur, ut crederentur et scirentur circa deum ex ea. Et sic

deus simpliciter omnino et absolutissime acceptus debet dici subiectum huius
scientie, non magis ut circa ipsum determinatur ratio principii restaurationis et

glorificationis, quam circa ipsum determinatur ratio creationis et gubernatio-
nis». Aeg. Rom., Tract., lin. 45-49.

23-27 Cf. Henr. Gand., Summa, art. 19, q. 2, ed. cit., 1.1, f. 117v Z: «Unde

quidam alii, attendentes quod opus restaurationis est principalis materia huius

scientie, dicebant subiectum eius esse determinandum per respectum ad huius-
modi materiam, ut quod deus non simpliciter debeat dici subiectum huius
scientie, sed solum in quantum redemptor aut reparator. Quod nullo modo

potest stare, ut dictum est supra, quia tunc nullo modo opus creationis posset dici
esse de hac scientia ut materia, cum non se habeat per aliquam relationem seu

attributionem ad deum ut est redemptor, sed solum ut est creator. Tunc etiam
scientia ista fuisset dicenda habere aliud subiectum ante lapsum, si stetissent
homines in statu innocentie, quam ut sibi necessariam habuissent, licet non



Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae» 435

literis conscriptam, sicut fides eis necessaria fuisset, ut debet declarari loquendo
de fide, et tarnen deus ut reparator tunc subiectum eius dici non potuisset, quia
nihil fuisset reparandum». Godefridus de Fontibus, Quodl. I, 5, ed. de Wulf-
Pelzer, Louvain-Paris 1904, p. 12: «Item, si homo lapsus non fuisset, nihilomi-
nus nata esset scientia quae esset de Deo». A eg. Rom., Quodl. Ill, 2, ed. cit.,

p. 128a: «Tertio, hoc idem probant conditiones file speciales, sub quibus deus

dicitur esse subiectum. Ponuntur autem esse conditiones <prout est restaurator
et glorificator>; sed dato quod numquam homo peccasset, nihilominus fuisset sacra

pagina, non tarnen homo fuisset restauratus».

28-33 Cf. Henr. Gand., Summa, art. 19, q. 1, ed. cit., t. I, f. 115r F: «Et licet
forte de deo principalius considérât ut est principium restaurationis et glorifi-
cationis quam secundum aliquas alias rationes, propter hoc nullo modo variari
debet ratio subiecti. Metaphysica enim principalius considérât de ente sub

ratione substantie quam accidentis, quia ratio entis verius salvatur in substantia

quam in accidente... et tarnen non debet dici quod subiectum metaphysice sit ens
sub ratione substantie, sed potius ens in quantum ens simpliciter dictum». Aeg.
Rom., Quodl. Ill, 2, ed. cit., p. 128a: «Rursus, iste due conditiones, etsi princi-
paliori modo considerentur in hac scientia, non tarnenpropter hoc, ut videtur, deus

sub istis conditionibus debet dici subiectum in scientia ista. Nam metaphysica

principaliori modo considérât de substantia quam de aliis entibus, non tarnen

propter hoc substantia est subiectum in metaphysica, sed ens absolute et generaliter
sumptum. Sic et in proposito: etsi iste conditiones sint magis principales, non
tarnen propter hoc deus sub fis conditionibus erit in sacra pagina subiectum, sed

absolute et secundum se consideratus».
34—40 Cf. Henr. Gand., Summa, art. 19, q. 2, ed. cit., t. I, f. 118r F: «Et ex hoc

maxime contingit quod ista scientia perfectissima sit et nobilissima, quia scientie
dei, quam ipse habet de se et de aliis rebus, que est perfectissima et nobilissima,
simillima est. Sicut enim deus, se ipsum cognoscendo primo, consequenter
intuetur omnia alia, sic et ex ista scientia de deo acquiritur notitia primo et

principaliter, et ex consequenti de creaturis, ut sic per hanc scientiam fiat in
homine quodammodo imago quedam sapientie divine, secundum quod de

illustratione ex hac scientia dicit Apostolus, II Corin. iii: Nos vero revelata facie

gloriam dei spéculantes in eandem imaginem transformamur a claritate in
claritatem tamquam a spiritu dei». Aeg. Rom., Quodl. III, 2, ed. cit., pp. 127b-
128a: «Secunda via sumitur prout hec scientia comparatur ad divinam scientiam.

Videtur enim hec scientia esse quedam imago et quedam similitudo divine

sapientie, iuxta illud Apostoli Ad Corinthios 3 : Nos revelata facie gloriam domini
spéculantes in eandem imaginem transformamur. Sed in scientia dei deus ipse
secundum se est obiectum; ergo sic erit in scientia nostra, que est imago illius
scientie».

41-45 Cf. Aeg. Rom., Sent. I, prol., pars 1, princ. 1, q. 3, ed. Venetiis 1521,

ristampa Minerva, Frankfurt 1968, f. 3v L: «Cum igitur metaphysica sit scientia



436 Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae»

communis, determinabit de deo sub modo communi, in quantum scilicet est ens

et causa universalis entium; theologia autem, cum sit scientia specialis, de his de

quibus déterminât, determinabit sub speciali modo. Et ideo sicut subiectum in
scientia communi est commune in eo quod commune, ita subiectum in scientia speciali
debet esse speciale in eo quod speciale».

46—57 Cf. A eg. Rom., Quodl. Ill, 2, ed. cit., p. 128b: «Prima via sic patet:
nam si deus, qui dicitur pelagus infinitum, esset subiectum in hac scientia, tunc ista
scientia esset infinita et tenderet in deum modo infinito. Nam ab infinito in eo

quod infinitum non potest scientia trahere speciem, nisi sit scientia infinita.
Dicere autem hanc scientiam esse infinitam vel considerare de infinito sub

ratione qua infinitum et tendere in deum modo infinito est omnino absurdum,
cum ipsa scientia beatorum, que est longe altior quam ista, consideret de deo
modo finito».

58-63 Cf. Aeg. Rom., Quodl. Ill, 2, ed. cit., p. 132b: «... quia subiectum in
scientia debet assignari cum conditione ilia prout scientia est apta in ipsum ferri
et prout ex eo sumit speciem, non aut< em prout ei répugnât, deus omni modo

quo cognoscibilis est non erit subiectum in scientia beatorum. Nam non solum
ex parte nostra vel ex parte beatorum habendum scientiam, sed etiam ex parte
ipsius scientie, cum deus de ratione sui sit quid infinitum, sumitur hie (pro: hec)

repugnantia, quod huiusmodi scientia non possit ferri in deum omni modo quo
cognoscibilis est, propter quod deus sub hac ratione in ilia scientia non poterit
esse subiectum».

64—72 Cf. Aeg. Rom., Quodl. I, 21, ed. cit., p. 46b: «... sed quia sancti non sic

eum vident, sed tantum vident eum ut requirit notifia bonorum (pro : beatorum),
sufficit quod videant omnia que ad beatitudinem requirunturi>. Quodl. Ill, 2, ed. cit.,

pp. 132b-133a: «Non enim oportet quod videant omnia simpliciter absolute, sed

videant omnia que ad beatitudinem requiruntur, sine cognitione quorum beati esse

non possunt. Deus ergo non quocumque modo cognitus, sed ut sic cognitus, in
ilia scientia est subiectum. Etsi ergo sit aliqua cognitio de deo, sine qua non

possumus esse beati, et aliqua de ipso que ad beatitudinem consequatur vel que

potest consequi, que potest esse maior et minor, numquam tamen scientia
beatorum ad hoc est apta pervenire, immo répugnât ei ut feratur in deum omni
modo quo cognoscibilis est... Nam in scientia beatorum est sic subiectum, prout
beati, videndo deum, non vident omnia simpliciter et absolute, sed vident omnia que ad
beatitudinem requiruntur, vel que visionem beatam consequuntur»; ibid., p. 130a:

«Sed si comparetur hec scientia ad scientiam beatorum, videtur differre in
lumine. Nam ipsi vident sub lumine claro, nos autem sub lumine enigmatico. De illo
ergo eodem, ut de deo, et sub eadem ratione, ut in eo quod glorificator, de quo
considérant beati, consideramus et nos, sed sub alio lumine. Que ergo ipsi vident

facie ad faciem ratione luminis clari, nos videmus per speculum in enigmate,
ratione luminis enigmatici... Quod enim nunc per auditum etperfidem novimus,
tunc per visum et per speciem contemplabimur».



Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae» 437

73-92 Cf. Aeg. Rom., Quodl. 111,2, ed. cit., p. 133a: «Addenda est ergo
specialis conditio restringens illud considerationis pelagus, ut dicamus: prout
scientia beatorum tendit in deum non absolute tamquam pelagus infinitum, sed

prout est obiectum beatificans, sit subiectum in scientia beatorum»; ibid., p. 130a:

«Quantum ergo ad rem consideratam et modum considerandi, non videtur
canon biblie ponere differentiam inter scientiam viatorum et beatorum, sed

quantum ad lumen et quantum ad cognitionem claram et obscuram». Per le lin. 77-
79, cf. Quodl. I, 21, ed. cit., p. 44b: «In contrarium est quod in divina essentia

reluceant infinita. Nam ibi non tantum sunt rationesfactorum, sed etiamfacien-
dorum et possibilium».

93-109 Cf. Aeg. Rom., Quodl. Ill, 2, p. 128b: «Secunda via ad hoc idem

sumitur ex his que considerantur in ipsa scientia. Nam si hec scientia haberet pro
subiecto deum, id est pelagus infinitum, per se, cum in huiusmodi pelago omnia
reluceant, posset hec scientia de omnibus considerare. Sicut ergo nefas esset dicere

quod aliquid posset sciri in rebus humanis, cuius<( cum )que conditionis sit illud,
quod non pertineat ad scientiam dei, eo quod huiusmodi scientia habeat pro
obiecto deum secundum quod huiusmodi, que (pro: qui) est pelagus infinitum,
sic nullatenus esset dicendum quod aliquid posset sciri in rebus humanis vel in
quibuscumque aliis rebus, quod non esset attribuendum huic scientie. Posset

ergo hec scientia de omnibus considerare, cuiuscumque conditionis essent ilia, sive

essent curiosa sive vana, quod est contra Augustinum, 14 De Trinitate, cap. 1,

dicente( m ): Non utique quicquid sciri ab homine potest in rebus humanis, ubi

plurimum vanitatis, noxiae curiositatis est, huic scientie tribuit^ur"). Si enim hec

scientia sic tenderet in deum sub ratione qua deus, de omnibus que sciri possent
non solum ab homine, sed a quocumque alio, considerare posset, cuiuscumque
conditionis essent ilia». Sent. II, dist. 1, pars 1, q. 1, art. 3, ed. Venetiis 1581,

ristampa Minerva, Frankfurt 1968,1.1, p. 10b C: «In speciali tarnen non spectat
ad theologum considerare de omnibus effectibus dei, nec spectat ad ipsum
considerare quicquid potest sciri in rebus humanis et in effectibus dei, ubi quantum ad

beatitudinem nostram a philosophis multa sunt curiose et superstitiose tractata.
Sed solum ilia debet in talibus theologus animadvertere, per que manuducitur ad

beatitudinem, vel, quod idem est, per que fides, que ad beatitudinem ducit,

gignitur, nutritur, defenditur et roboratur».

110-116 Cf. lin. 64-72.
117-122 Cf. Henr. Gand., Summa, art. 19, q. 2, ed. cit., t. I, f. 117r X:

«Dicendum igitur ad questionem quod omne scibile, in quantum habet rationem
credibilis, per attributionem aliquam ad primum credibile, quod est subiectum
huius scientie, in quantum credibile est, ad istam scientiam pertinet». Per

l'espressione «ab ipsa veritate coacti», cf.Quodl. II, 9, ed. cit., p. 71a: «Unde et

ipsi Philosophi, ab ipsa veritate coacti, mobilia reduxerunt in immobile».
122-132 Cf. Aeg. Rom., Quodl. 111,2, p. 131a: «Advertendum tarnen has

duas conditiones sic se habere quod una ordinetur ad aliam, quia restauratio



438 Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae»

ordinatur ad glorificationem; glorificatio ergo est conditio principalis, restau-
ratio autem vel suppletio defectuum ponitur ad exprimendum modum glorifi-
cationis. Nam hoc modo deus nos glorificat et ad beatitudinem producit,
restaurando scilicet naturam vel supplendo defectum nature». Sent. II, dist. 1,

pars 1, q. 1, art. 1, ed. cit., t. I, p. 6a A-B: «Omnia ergo considerata in sacra

pagina sunt verba vite eterne, quia sunt propter vitam eternam. Deus ergo
consideratur hie prout est beatificator noster, quem cognoscere est vita eterna...
Unde in hac scientia, quicquid introducitur, sub hac ratione introducitur.
Verum quoniam Deus est beatificator noster, quia restauravit et redemit nos,
ideo, si deus est subiectum in hac scientia ut estfinis nostreglorificationis, est etiam
subiectum ut est principium nostre restaurâtionis »; Sent. II, dist. 21, q. 1, art. 1,

dub. 2, ed. cit., t. II, pp. 172b C - 173a A: «Oportet ergo dare aliquem modum
finitum, secundum quem habeamus scientiam de Deo infinito, et ilium modum
finitatis, secundum quern theologia reponitur in suo esse specifico, quicumque
sit ille, sive accipiatur ex parte beatorum, prout deus estfinis nostre glorificationis,
sive ex parte modi secundum quern erimus beati, quia redempti per Christum et
restaurati per ipsum beatitudinem consequimur. Quocumque ergo modo quis
nominare velit istum modum finitatis, secundum quem theologia accipit men-
suram et speciem... ilium modum finitatis appellamus specialem rationem,
secundum quam deus est theologie subiectum, quamvis ilium modum finitatis
vel illam specialem rationem magis per se dicat <deus ut est finis nostre
glorification^ quam <ut est principium nostre restaurationist, quia, si Adam non pec-
casset, deus aliter nos salvasset; sed quia peccavit, redimendo et restaurando nos
salvavit».

133-142 Cf. Aeg. Rom., Quodl. III, 2, ed. cit., p. 130a-b: «Nam cum dicitur
quod illud quod est subiectum in scientia imperfecte cognitum sit finis scientie

cognitum perfecte, conceditur. Cum postea subditurquod considerare deum sub

speciali ratione sit cognoscere ipsum perfecte et quidem istud pertineat magis ad

eum ut est finis quam ut est subiectum, dici debet, ut alibi pluries diximus, quod
non eundem modum habeant forme separate et in materia recepte, quia, ut
recipiuntur in materia, quanto universaliores sunt, tanto materialiores et

imperfections, separate autem e converso. Ut si essent quidditates separate, ut posait
Plato, esse, quod est universalius quam vivere, esset multo perfectius quam
ipsum vivere. Et quia perfectiones ille, quas posuit Plato separatas, nos ponimus
unitive, ideo quanto magis secundum se et absolute cognoscitur deus, tanto
perfection modo cognoscitur. Unde ut separaremus hanc scientiam a scientia dei, et
ut ostenderemus istam imperfectiorem illa, dicimus quod deus consideret se

absolute et secundum se, nos autem in hac scientia consideremus sub speciali
ratione».

143-153 Cf. Aeg. Rom., Quodl. III, 2, ed. cit., p. 130b: « Velpossumus dicere

quod considerare aliquid sub speciali ratione possit esse perfecte et imperfecte.
Deus autem sub speciali ratione consideretur, et sub illa speciali ratione imperfecte



Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae» 439

cognitus sit subiectum in hac scientia-, sed sub speciaii ratione cognitus perfecte,

prout perfecte potest cognosci in via, sit finis huius seiende».
159-164 Cf. Aeg. Rom., Quodl. Ill, 2, ed. cit., p. 130b: «Quod autem dice-

batur tertio de restauratione, dici debet quod ibi restauratio debeat sumi largepro
qualibet suppletione defectus. Sienim homo numquampeccasset, nihilominus tarnen

expuris naturalibus non potuisset consequi beatitudinem. Scientia ergo tunc tradita
fuisset de deo glorificatore et suppletore sive restauratore. Quelibet enim
restauratio est defectuum suppletio ».

165—171 Cf. Aeg. Rom., Quodl. Ill, 2, ed. cit., pp. 130b-131a: «Quod autem
addebatur de ambabus conditionibus, quod non debeant poni conditiones
subiecti, licet sint principales, quia et metaphysica principaliter considérât de Deo

(pro: substantia), tarnen deus (pro: substantia) non sit ibi subiectum nec conditio
subiecti, dici debet quod he conditiones non sint quocumque modo principales,
sed sint ita principales quod sub talibus conditionibus consideretur quicquid
consideratur in hac scientia. Non autem sic deus (pro: substantia) consideratur

principaliter in metaphysica, quia ratio sub qua inducitur quicquid consideratur
in metaphysica non est deus pro: substantia), sed ens, ita quod ens in eo quod ens

sit ibi subiectum. Et quia hec scientia considérât de deo et quicquid considérât de

eo considérât secundum has conditiones, sicut quicquid considérât metaphysica
de ente, considérât sub ratione entis, ita sicut ibi ens in eo quod ens est subiectum, ita

et deus in eo quod glorificator et restaurator hic erit subiectum». Sulle correzioni
da apportare al testo deU'edizione, cf. supra, p. 407, n. 20.

172-181 Cf. Aeg. Rom., Quodl. Ill, 2, ed. cit., p. 130b: «Quod vero addebatur

secundo, quod hec scientia sit quedam derivatio et quedam participatio divine

scientie et quod similitudo et imago eius dici debeat, dicendum quod pro tanto
hec scientia sit similitudo et imago scientie divine, prout est participatio eius;

participare autem idem est quod partem capere; non ergo in illo pelago et in ilia
totalitate considérât hec scientia de deo secundum quod considérât scientia dei.

Ideo hec scientia dei habet deum pro obiecto in ilia totalitate et in illo pelago, hoc

pro : hec) autem aliquid participât de hoc et habet deum pro subiecto sub speciaii
ratione».


	Una nuova questione di Egidio Romano "De subiecto theologiae"

