Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 37 (1990)

Heft: 3

Artikel: Una nuova questione di Egidio Romano "De subiecto theologiae”
Autor: Luna, Concetta

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760851

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760851
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ConcerTa LuNna

Una nuova questione
di Egidio Romano
«De subiecto theologiae»

Introduzione™

Nel XIII secolo, la discussione intorno al soggetto della teologia® &
passata, sostanzialmente, attraverso due fasi. Prima di Tommaso
d’Aquino, lo sforzo dei teologi ¢ di armonizzare le opinioni degli autori

* Ringrazio vivamente il Prof. Francesco Del Punta, direttore degli « Aegidii Romani
Opera Omnian, per i suoi consigli e suggerimenti.

La seconda parte di questo articolo, contenente I'edizione del 7ractatus de subiecto
theologiae di Egidio Romano e dell’anonima Quaestio de subiecto theologiae del ms. Tou-
louse, Bibliothéque Municipale, 739, sara pubblicata nel fascicolo seguente.

' Sulle discussioni medievali intorno al soggetto della teologia, cf. E. MErscH, L’objet
de la théologie et le «Christus totus>, Recherches de Science religieuse, t. 26 (1936),
pp- 129-157; G.H. TavaArDp, St Bonaventure’s Disputed Questions <De Theologiay,
Recherches de théologie ancienne et médiévale, t. 17 (1950), pp. 187-236;
H.-F. DonpaINE, L’auteur de la Question De theologia du manuscrit Zodi 39, ibid., t. 19
(1952), pp. 244-270; E. PANELLA, Il «De subiecto theologie» (1297-1299) di Remigio dei
Girolami O.P., a cura della Pontificia Universita «San Tommaso» Roma (Studia Univer-
sitatis S. Thomae in Urbe, t. 14), Milano 1982. In particolare su Egidio Romano, cf.
R. EGENTER, Vernunft und Glaubenswahrheit im Aufbau der theologischen Wissenschaft
nach Aegidius Romanus, (Abhandlungen iiber die Geschichte der Philosophie, Bd. 1),
Regensburg 1930, pp. 197-208; P. NasH, Giles of Rome and the Subject of Theology,
Medieval Studies, t. 18 (1956), pp. 61=92; J. BEuMER, Augustinismus und Thomismus in
der theologischen Prinzipienlehre des Aegidius Romanus, Scholastik, t. 32 (1957),
pp. 542-560; P. Prasser, Das Theologieverstindnis des Agidius Romanus O.E.S.A.
(1243/7-1316), {Europiische Hochschulschriften, Reihe 23, Bd. 201), Frankfurt 1983;
IpeM, Das Subjekt der Theologie nach Agidius Romanus (1243/7-1316), Trierer theo-
logische Zeitschrift, t. 92 (1983), pp. 323-330.



398 Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae»

precedenti. Secondo Agostino, la teologia tratta di res ez signa, secondo
Cassiodoro di Christus integer, cioe¢ di Cristo e della sua chiesa, secondo
Ugo di S. Vittore degli opera restaurationis®. Le soluzioni che vengono
proposte cercano di trovare un termine sufficientemente generale da
poter abbracciare queste differenti assegnazioni del soggetto della teo-
logia. Con Tommaso d’Aquino, la disputa subisce una svolta importan-
te. Tommaso ¢ infatti il primo a rinunziare agli schemi complicati che
dovevano giustificare tutte le soluzioni tradizionali. L’idea avanzata
nella Prima Pars® ¢ semplice e netta: il soggetto della teologia ¢ Dio. Con
Tommaso inizia la seconda fase del dibattito, nella quale si affrontano,
in sostanza, due opinioni. La prima, sostenuta da Egidio Romano,
afferma che il soggetto della teologia ¢ Dio sub ratione speciali, cioé
considerato da un particolare punto di vista; la seconda, difesa da Enrico
di Gand e Goffredo di Fontaines, afferma che il soggetto della teologia &
Dio sub ratione absoluta, cio¢ considerato in sé e per sé.

La seconda fase del dibattito ¢ inaugurata dal prologo di Egidio
Romano a Senz. 1 (1271-73 ca.)*, in cui Egidio respinge tutte le solu-
zioni precedenti (bonum salutare®, Christus integer, opera restanrationis,
Deus) e propone una soluzione che dara origine ad una disputa venten-
nale con Enrico di Gand e Goffredo di Fontaines. La tesi di Egidio & che
il soggetto della teologia ¢ Dio in quanto principium nostre restaurationis et
consummatio nostre glorificationis. Nel corso della disputa che si sviluppa a
partire da questo testo egidiano, il problema del soggetto della teologia si
amplia e si approfondisce straordinariamente rispetto alla generazione
precedente. Nozioni complesse e problematiche entrano in gioco: 'in-
finita di Dio, la visione beatifica, gli attributi e i nomi divini, la natura
della teologia.

Questa seconda fase del dibattito ¢ stata ricostruita in modo ampio e
intelligente da P. Nash®. Presupponendo dunque la sua analisi, lo scopo

? Agostino, De doctrina christiana, I, 2 (PL 34, 19), ripreso da Pietro Lombardo in
Sententiae, lib. I, dist. 1, cap. 1; Cassiodoro, In Psalterium, praef., cap. 13 (PL 70, 17-18),
confluito nella Glossa ordinaria in Psalmos (ed. Venetiis 1495, f. 424a); Ugo di S. Vittore,
De sacramentis, Prol., 2 (PL 176, 183).

3Sum. Theol., 1, q. 1, art. 7.

4 Sent. 1, prol., pars 1, princ. 1, q. 3, ed. Venetiis 1521 (ristampa Minerva, Frankfurt
1968), f. 3r—v.

> Questa soluzione ¢ proposta da Giovanni Peckham, Senz. 1, prol. (cf. PANELLA,
op. cit., p. 49, n. 272).

¢ Cf. lo studio citato alla n. 1.



Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae» 399

di questo articolo ¢ di presentare una questione di Egidio Romano De
subiecto theologiae, finora ignota. Questa breve questione, conservata nel
ms. Padova, Biblioteca Universitaria, 844, ff. 151va—152va, 142r—v’,
non si identifica con il ben noto 7ractatus de subiecto theologiae® dello
stesso Egidio, né pud essere considerata una prima redazione o un’ab-
breviazione di quest’opera egidiana. Essa presenta invece delle forti
analogie con la seconda questione del Quod/ibet 111 di Egidio, di cui
potrebbe essere considerata una prima versione. Il mio contributo &
dunque di carattere essenzialmente storico e filologico, poiché si tratta
di aggiungere ai testi analizzati da Nash un nuovo testo egidiano e di
chiarire meglio o di modificare parzialmente i rapporti fra i testi di
Egidio, Enrico di Gand e Goffredo di Fontaines relativi al problema del
soggetto della teologia.

Per consentire la valutazione delle mie conclusioni, presento in
appendice I’edizione di: (1) la Quaestio del ms. di Padova, inedita; (2) il
Tractatus de subiecto theologiae di Egidio, la cui edizione cinquecentesca,
piuttosto rara, non & stata oggetto di ristampa anastatica; (3) la questione
anonima De subiecto theologiae conservata nel ms. Toulouse, Bibliothe-
que Municipale, 739, ff. 41va—43rb?, anch’essa inedita. La decisione di
pubblicare questo terzo testo ¢ dettata dal fatto che la questione di
Toulouse presenta delle affinita sorprendenti con il 7ractatus egidiano,
tanto che Pelster'® aveva ipotizzato che si trattasse proprio di
quest’opera di Egidio. Si tratta invece, molto probabilmente, di una
ripresa estremamente fedele da parte di un autore forse agostiniano,
ripresa che attesta la diffusione e la «canonizzazione» della tesi egidia-

? Per una descrizione di questo manoscritto, cf. Aegidii Romani Opera Omnia, 1. 6,
Repertorio dei sermoni, a cura di C. Luna, (Unione Accademica Nazionale — Corpus
Philosophorum Medii Aevi — Testi e Studi XI), Firenze 1990, pp. 46-61.

® D’ora in poi, per distinguere la Quaestio di Padova dal De subiecto theologiae, chia-
merd la prima Quaestio e il secondo 7ractatus.

? Per una descrizione di questo manoscritto, cf. Aegidii Romani Opera Omnia, I. 1/3%,
Catalogo dei manoscritti (Francia: Dipartimenti), a cura di F. DEL Punta e C. Luna,
(Unione Accademica Nazionale — Corpus Philosophorum Medii Aevi— Testi e Studi VI),
Firenze 1987, pp. 156-166. Si noti che questo manoscritto conserva una seconda que-
stione De subiecto theologiae ai ff. 127va—129rb, la quale sostiene anch’essa la tesi egidiana,
ma con stile molto differente da quello di Egidio.

19 F. PELsTER, Cod. 739 der Stadtbibliothek Toulouse mit teilweise unbekannten
Quistionen des Thomas von Sutton O.P., Johannes von Paris O.P., Aegidius Romanus
und Heinrich von Friemar O.E.S.A., Scholastik, t. 32 (1957), pp. 247-255, in part.
p- 251,



400 Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae»

na''. Essa — mi sembra — pud costituire un contributo interessante alla
storia, che & ancora da fare, del problema del soggetto della teologia
nella generazione post-egidiana.

1. La «Quaestio de subiecto theologiae»
di Egidio Romano e il suo rapporto con Quodl. 111, 2

La questione De subiecto theologiae di Egidio Romano, finora ignota, ¢
conservata, a mia conoscenza, dal solo ms. Padova, B.U., 844. L’attri-
buzione di questa questione a Egidio si fonda su due argomenti: (1) la
nota marginale del manoscritto: «q(uesti)o fr(atr)is E. q(ui)d sit /
s(u)b(iectu)m i(n) theologian»; (2) ’esame del contenuto e dello stile.

Per quanto riguarda I’attribuzione marginale del manoscritto, rias-
sumo brevemente i dati che ho esposto nel mio studio sui sermoni di
Egidio'?. Il ms. Padova, B.U., 844, contiene una collezione di 100
sermoni, ai quali si aggiunge la Quaestio de subiecto theologiae, che &

'' Nonostante le analogie con il 77ractatus di Egidio, la Quaestio di Toulouse presenta
degli elementi strutturali e stilistici sicuramente non egidiani: (1) la lunga premessa
(lin. 1-17) in cui viene esposto il piano della questione sotto forma di elenco delle parti
che la compongono; (2) la divisione in sette parti rigidamente distinte I'una dall’altra
mediante formule di apertura e di chiusura, che non vengono mai usate da Egidio: «Hec
de primo (secundo...)» per la formula di chiusura, «Secundo (Tertio...) restat declarare»
per la formula di apertura; (3) la divisione della quinta parte in otto vie, anch’esse
diligentemente elencate con stile molto ripetitivo (questo elemento dimostra sia la ripresa
dell’'uso egidiano della 274, sia 'accentuazione scolastica di questo stilema, che Egidio
limita in genere a tre membri, senza raggiungere mai un numero cosi elevato di argo-
menti); (4) 'assenza dell’argomento 7# contrarium, che ¢ invece un elemento costante delle
questioni egidiane; (5) I'uso esclusivo della prima persona singolare (mentre in Egidio si
osserva una netta preferenza per la prima persona plurale); (6) la totale assenza delle
locuzioni caratteristiche dello stile di Egidio (per le quali cf. Luna, Repertorio dei
sermoni, op. cit. alla n. 7). A questi elementi specifici si deve aggiungere che la struttura
della Quaestio & molto piu rigida e scolastica del Tractatus, il quale ha invece un andamento
molto piu mosso e vivace. In effetti, pur essendo costituito da nuclei ben distinguibili, il
Tractatus & caratterizzato da un certo numero di temi principali, che vengono spesso ripresi
per essere rielaborati e arricchiti. La Quaestio appare veramente come un esercizio sco-
lastico che ordina, irrigidisce e impoverisce un testo originale e intelligente, trasformando
un’argomentazione viva e appassionata in un elenco uniforme di argomenti esposti con
diligenza e chiarezza. Si ricordi che il ms. Toulouse 739 conserva anche, ai ff. 139vb-
147vb, otto sermoni anonimi, di stile molto simile a quello dei sermoni egidiani. Per

questo motivo, essi sono stati pubblicati nel Repertorio dei sermoni, citato alla n. 7.
VCE 0. 7,



Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae» 401

'unico testo non legato alla predicazione. Di questi 100 sermoni, 39
sono attribuiti dalla mano di uno dei copisti ad un certo «frater Egidius».
L’analisi contenutistica e stilistica di questi sermoni dotati di nota di
attribuzione consente di concludere con sicurezza che il «frater Egidius»
deve essere identificato con Egidio Romano. Poiché la nota di attribu-
zione della Quaestio ¢ della medesima mano alla quale si devono le altre
note, si puod pensare che essa goda della medesima attendibilita.

Per quanto riguarda il secondo argomento su cui si fonda lattribu-
zione della Quaestio, cioé ’analisi del contenuto e dello stile, la Quaestio
presenta dei paralleli testuali e dottrinali con il Quoed/. 111, 2 di Egidio
tali che si deve pensare che essa ¢ dovuta al medesimo autore. Sebbene il
secondo apparato della Quaestio riporti tutti i paralleli rilevanti con il
Quodl. 111, 2, credo che sia necessario un breve commento, sia per valu-
tarne 'importanza sia per chiarire la struttura della Quaestio e il suo
rapporto con il Quodl. 111, 2.

La Quaestio del manoscritto di Padova, B.U., 844, & un testo breve,
ma compiuto e definito. Essa si apre con un zncipit piuttosto problema-
tico, in quanto in esso si fa riferimento ad una questione precedente
nella quale si ¢ supposto che il soggetto della teologia sia Dio sub ratione
aliqua speciali. E possibile individuare con precisione fra le opere di
Egidio la questione alla quale rimanda la Qwuaestio? Mi sembra che si
possa escludere che la questione alla quale si fa riferimento sia il 77ac-
tatus de subiecto theologiae. In effetti, la Quaestio non rappresenta in
nessun modo un momento di indagine ulteriore rispetto al 7ractatus. Né
si puo dire che il 7ractatus assuma la tesi che la Quaestio si propone di
dimostrare, cio¢ che Dio ¢ il soggetto della teologia sub ratione speciali.
Questa ¢ infatti la tesi che il 77actatus dimostra argomentativamente € in
modo ben piu ampio della Quaestio.

Il fatto che la Quaestio presenti dei forti parallelismi con il
Quod]. 111, 2 potrebbe indurre ad avanzare I'ipotesi che la questione a cui
essa fa riferimento sia una delle questioni dei Quod/iber. Ma questa
ipotesi non ¢ comprovata da nessuna delle questioni dei Quod/ibet, quali
ci sono pervenuti nella redazione definitiva dell’autore.

Un secondo rimando, oltre quello dell’zncipit, si legge nell’argo-
mento 77 contrarium, in cui si fa riferimento a quanto ¢ stato detto su#pra,
cio¢ al principio secondo il quale il soggetto di una scienza speciale deve
essere qualcosa di speciale in quanto speciale, cosi come il soggetto di
una scienza generale deve essere qualcosa di generale in quanto gene-
rale. Questo principio, che di per sé & piuttosto generico, si legge nel



402 Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae»

prologo di Senz. 1'3. To non credo tuttavia che questo sia un elemento
sufficiente per ricollegare la Quaestio alla lettura di Egidio sul primo
libro delle Sentenze. A questo si oppongono, infatti, tre argomenti: (1) la
questione del prologo di Senz. I in cui € enunziato il medesimo principio
cui fa riferimento la Quaestio non assume, ma dimostra che Dio ¢
soggetto della teologia sub ratione speciali; 1a Quaestio sarebbe dunque del
tutto superflua all’interno del prologo a Sent. 1; (2) la Quaestio presup-
pone, come si vedra, Particolo 19 della Summa di Enrico di Gand, il
quale presuppone, a sua volta, il prologo di Sexz. 1 di Egidio; la Quaestio &
dunque necessariamente posteriore al Sexz. I di Egidio e non puo farne
parte; (3) la Quaestio presenta un’impostazione del problema e fa uso di
una terminologia che sono molto piu vicine al Quod/. 111, 2 € al Tractatus
che al giovanile commento a Senz. I. In particolare, I'idea di una ratio
spectalis come un mezzo per delimitare e circoscrivere I'infinita divina, e
'analisi della visione beatifica sono dei temi decisamente tardi nella
riflessione di Egidio su questo argomento, del tutto assenti nel
Sent. 114,

Se sembra certo che la Quaestio non si ricollega alla lettura su
Sent. 1", & pero difficile proporre un’ipotesi sulla sua origine. Il fatto che
essa sia isolata non consente in nessun modo di stabilire se facesse parte
di una serie di questioni disputate oppure di una serie di questioni
quodlibetali'é, anche se ¢ probabile, data la sua maturita dottrinale, che
essa sia un atto magistrale. Poiché, come si vedra, la Quaestio sembra

'3 Cf. apparato delle fonti della Quaestio, lin. 41-45.

14 Nel prologo di Sent. 1, Egidio non fa menzione né del problema di assegnare ad una
scienza finita un oggetto infinito né della visione beatifica come mezzo per determinare la
ratio specialis della teologia. In quest’opera, il tema dominante & quello della confusio
scientiarum, ciot I’idea secondo la quale, se la teologia non considerasse Dio sotto un
particolare punto di vista, si confonderebbe con la metafisica.

15 A causa della sua affinita con le opere tarde di Egidio sull’argomento, mi sembra
che sia del tutto da escludere I'ipotesi che la Quaestio sia il frammento di una reportatio del
corso di Egidio sulle Sentenze, dal momento che una reportatio dovrebbe essere anteriore
alla redazione definitiva, cioe al testo che & tramandato dai manoscritti e che si legge nelle
edizioni del Rinascimento. Sul problema di una prima redazione del corso di Egidio sulle
Sentenze, cf. C. Luna, La lecture de Gilles de Rome sur le quatrieme livre des Sentences (les
extraits du Clm. 8005), Recherches de théologie ancienne et médiévale, t. 57 (1990) (in
corso di stampa).

16 Sui criteri per distinguere questi due tipi di questione, cf. B. BazAN, ]. WirpEL,
G. FrANSEN, D. JAcQUART, Les questions disputées et les questions quodlibétiques dans les
facultés de théologie, de droit et de médecine, (Typologie des sources du Moyen Age
Occidental, Fasc. 44—45), Turnhout 1985, in part. pp. 165-175.



Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae» 403

essere una versione breve del Quod/. 111, 2, & verisimile che essa sia
anteriore al Quod/. 111, 2. Se infatti Egidio avesse gia scritto il Quodl.
IIL,2, non si comprenderebbe perché egli avrebbe ripetuto gli stessi
argomenti in una questione molto meno estesa, quando essi erano stati
gia esposti con maggiore rigore e chiarezza nel Quod/. 111, 2. Tutto quello
che si pud concludere, dunque, a proposito dell’origine della Quaestio, &
che essa non rimanda a nessuna delle opere note di Egidio e non si
ricollega al Senz. 1, cui & certamente posteriore '7; che, date le sue affinita
con il Quod/. 111, 2, essa deve risalire pressappoco allo stesso periodo;
data la minore completezza ed estensione, ¢ piu probabile che essa sia
anteriore al Quwod/. 111, 2, di cui potrebbe rappresentare un primo
nucleo.

Dopo aver esposto gli scarsi elementi relativi all’origine e alla natura
della Quaestio, ¢ necessario esaminare pit da vicino il suo rapporto e le
sue analogie strutturali e contenutistiche con il Quod/. 111, 2. La Quaestio
sostiene la tesi secondo la quale Dio in quanto tale non puo essere
soggetto della teologia, perché questo implicherebbe che 'infinito in
quanto infinito ¢ soggetto di una scienza finita. La Quaestio si apre con
cinque argomenti volti a dimostrare la tesi opposta, cio¢ che il soggetto
della teologia ¢ «deus in eo quod deus omnino et absolute consideratus».
Questi cinque argomenti sono tutti derivati dalla Summa di Enrico di
Gand, art. 19, qq. 1-2, e quattro di essi, cio¢ il primo, il terzo, il quarto e
il quinto, sono ampiamente discussi nel Quod/. 111, 2. Tuttavia, a diffe-
renza di quanto avviene nella Quaestio, questi quattro argomenti, ridotti
a tre a causa della fusione del terzo e del quarto, sono discussi nella
solutio. 11 Quodl. 111, 2 ¢ infatti strutturato nel modo seguente: dopo gli
argomenti pro e contra, Egidio presenta, all’inizio della so/utio, i tre
argomenti su cui si fonda la tesi di Enrico di Gand; prima di rispondere a
tali argomenti, Egidio propone la propria tesi, argomentandola in tre
viae; segue quindi la replica ai tre argomenti di Enrico di Gand e, infine,
la risposta ai due argomenti pro, che si leggono prima della solutio.

17 Un’altra opera egidiana nella quale si discutono i problemi del soggetto di una
scienza sono le Quaestiones metaphysicales, lib. 1, qq. 5-11, cioe la reportatio del suo corso
sulla Metafisica (ed. Venetiis 1501, ristampa Minerva, Frankfurt 1966, ff. 3rb—6rb). Credo
tuttavia che sia per ragioni cronologiche che per coerenza di genere letterario, si debba
escludere che la Quaestio potesse inserirsi nell’ambito di questo corso di Egidio.



404 Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae»

Il primo argomento della Quaestio (lin. 7-17)'® si fonda sulla diffe-
renza fra il soggetto e il fine di una scienza: il fine coincide con il
soggetto, ma ne differisce, perché il soggetto implica una conoscenza
imperfetta, mentre il fine implica una conoscenza perfetta. Poiché I'ag-
giunta di una determinazione specifica rende la conoscenza piu perfetta,
se si afferma che la teologia tratta di Dio da un punto di vista pia
specifico e determinato, si otterra il fine della teologia, ¢ non il suo
soggetto, dal momento che il soggetto richiede una conoscenza meno
perfetta, cio¢ meno specifica e determinata.

Questo argomento ¢ tratto dalla S#zma di Enrico di Gand, art. 19,
g. 1, che discute quale sia il soggetto della teologia. In questo passo
Enrico polemizza con il Sexnz. I di Egidio, di cui cita la formula carat-
teristica «ut est principium nostre restaurationis et finis nostre glorifi-
cationis». Nel Quod/. 111, 2, il primo argomento della Quaestio ¢ il primo
dei tre argomenti di Enrico che Egidio confuta.

Se si considera la risposta che questo primo argomento riceve sia
nella Quaestio che nel Quodl. 111, 2, ci si rende conto della straordinaria
affinita dei due testi. In entrambi, infatti, vengono prospettate due
possibili soluzioni. La prima (lin. 133-142) si fonda sull’idea che nelle
forme immateriali, qual ¢ appunto Dio, diversamente da quanto
avviene per le forme che si uniscono alla materia, la perfezione ¢
direttamente proporzionale all’astrazione: quanto pit una forma ¢
astratta e generale, tanto piu & perfetta. Invece, le forme che si uniscono
alla materia, quanto piu sono generali, tanto piu sono imperfette. Per
questo motivo, quanto piu generale ¢ la nozione di Dio, tanto piu ¢&
perfetta. Di conseguenza, I’aggiunta di una ratio specialis non rende la
conoscenza di Dio piu perfetta, come sosteneva Enrico di Gand, bensi
meno perfetta.

La soluzione alternativa (lin. 143—153), introdotta da «Vel possu-
mus dicere quod» sia nella Quaestio che nel Quodl/. 111, 2, svolge il
ragionamento seguente: ’aggiunta di una ratso specialis non determina
necessariamente una conoscenza piu perfetta; non si pud dunque infe-
rire che la conoscenza di Dio sotto un particolare punto di vista sia pia
perfetta della conoscenza di Dio considerato in assoluto.

'* Le linee fanno riferimento all’edizione della Qwuaestio pubblicata in appendice. Per
quanto riguarda i testi paralleli, rimando, sia per il riferimento completo sia per la
citazione, al secondo apparato della Quaestio, alle linee corrispondenti.



Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae» 405

Entrambe le soluzioni, nel medesimo ordine, si leggono nel
Quodl. 111, 2. Tuttavia, nel Quod/. 111, 2, 1a seconda soluzione & formu-
lata in modo piu breve che nella Quaestio. Inoltre, essa sembra piu
aderente all’argomento, il quale si fondava su due equivalenze: «cono-
scenza piu specifica = conoscenza piu perfetta = fine della scienza» e
«conoscenza piu assoluta = conoscenza meno perfetta = soggetto della
scienza». La seconda soluzione, sia nella Quaestio che nel Quod/. 111, 2,
consiste nel negare I'equivalenza «conoscenza piu specifica = cono-
scenza piu perfettan, affermando che ¢’¢ una conoscenza specifica per-
fetta e una conoscenza specifica imperfetta. La differenza fra i due testi
consiste nel fatto che la Quaestio attribuisce la conoscenza specifica
perfetta ai beati e ai zzatores pit sapienti, mentre il Quod/. 111, 2 si limita a
dire che la conoscenza specifica perfetta ¢ propria del fine, mentre la
conoscenza specifica imperfetta & propria del soggetto.

Il secondo argomento (lin. 18-22) ¢ tratto anch’esso dalla Summa di
Enrico di Gand. Tuttavia, a differenza degli altri quattro argomenti, esso
non ¢ discusso nel Quod/. 111, 2, ma coincide con I'ottavo argomento del
Tractatus'®. Esso consiste nel dire che, se la ratio specialis proposta da
Egidio per definire il soggetto della teologia (cio¢ Dio come principium
restanrationis e finis glorificationis) facesse intrinsecamente parte del sog-
getto della teologia, bisognerebbe pensare che queste due condizioni
non sono oggetto di dimostrazione, ma sono presupposte nella teologia.
In realta, invece, la teologia fornisce una vera e propria dimostrazione
del fatto che Dio ¢ il principio della redenzione e il fine della beatitu-
dine.

Sebbene I’argomento sia ripreso, come si ¢ detto, nel 7ractatus, la
formulazione della Qnaestio sembra pit vicina al testo di Enrico di Gand
di quanto non lo sia la formulazione del 7ractatus, come dimostra la
ripresa dei termini condiciones, supponere, (per)tractare. Si noti anche che
la risposta della Quaestio a questo argomento ¢ differente dalla risposta
del Zractatus. Nella Quaestio (lin. 154—158), Egidio nega che la teologia
fornisca una vera dimostrazione del fatto che Dio ¢ redentore e beati-
ficatore. Se c’¢ dimostrazione, non si tratta di dimostrazione nel senso
stretto del termine, poiché si fonda su un assunto tratto dalla Scrittura.
Nel 7ractatus (lin. 721-730), la risposta ¢ piu sfumata. Egidio non nega
che ci sia dimostrazione della redenzione e della glorificazione, ma

' Cf. edizione in appendice, lin. 46-50.



4006 Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae»

limita tale dimostrazione guantum ad cognitionem completam, affermando
che, quantum ad cognitionem incompletam, questi due aspetti della divinita
sono dei presupposti tratti dalla Scrittura.

Il terzo argomento (lin. 23-27) tende a dimostrare I’accidentalita di
una delle due condizioni sotto le quali, secondo Egidio, la teologia tratta
di Dio, cio¢ Dio in quanto ¢ principio della redenzione (principium nostre
restaurationis). Se infatti 'uomo non avesse peccato, non ci sarebbe stata
la redenzione; ci sarebbe tuttavia stata la teologia; questo significa che il
fatto che Dio sia redentore ¢ accidentale rispetto alla teologia, dal
momento che si pud immaginare un mondo in cui la teologia esiste,
senza per questo considerare Dio in quanto principio della redenzione.

Questo argomento ¢ formulato da Enrico di Gand nella Summa,
art. 19, q. 2, ancora una volta in un contesto polemico chiaramente
anti-egidiano. Esso si legge anche, sebbene in forma molto abbreviata,
nel Quodl. 1, 5 di Goffredo di Fontaines. Ma la fonte di Egidio & sicu-
ramente la Summa di Enrico, da cui derivano tutti i cinque argomenti
della Quaestio. Nel Quodl. 111, 2, il terzo argomento della Quaestio coin-
cide con la prima parte del terzo argomento discusso nella soluzione.

La risposta di Egidio a questo argomento di Enrico di Gand, sia
nella Quaestio (lin. 159-164) che nel Quod/. 111, 2, si fonda su un’acce-
zione larga del termine restauratio: anche se non avesse peccato, 'uomo
non avrebbe potuto conseguire la beatitudine sulla base delle sole facolta
naturali. Sarebbe stata per questo necessaria una redenzione intesa come
suppletio defectuum, la quale ¢ dunque una condizione necessaria nell’ap-
proccio della teologia a Dio. Il parallelismo fra la Quaestio e il
Quodl 111, 2 &, in questo caso, particolarmente accentuato dalle nume-
rose riprese letterali.

Il quarto argomento (lin. 28-33) si fonda su un parallelo con la
metafisica: la metafisica tratta dell’ente in quanto sostanza piuttosto che
dell’ente in quanto accidente; tuttavia, non per questo si puo dire che il
soggetto della metafisica sia ’ente in quanto sostanza, bensi I'ente in
quanto ente. Allo stesso modo, anche ammettendo che la teologia
consideri Dio principalmente come principio della redenzione e fine
della glorificazione, questo non implica che il soggetto della teologia sia
Dio considerato sotto questi due punti di vista, bensi Dio in quanto
tale.

L’argomento & tratto dalla S#mma di Enrico di Gand, art. 19,q. 1, ¢
costituisce la seconda parte del terzo argomento discusso da Egidio nel

Qwuodl. 111, 2.



Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae» 407

La risposta della Quaestio (lin. 165-171) nega ’analogia fra la meta-
fisica e la teologia, su cui si fondava I’argomento di Enrico di Gand,
mettendo in evidenza la differenza fra queste due scienze: anche se &
vero che la metafisica tratta principalmente della sostanza, tuttavia non
ne tratta principalmente in senso assoluto e da tutti i punti di vista;
invece la teologia tratta principalmente della glorificazione e della
redenzione in senso assoluto, cio¢ come delle condizioni primarie e
irrinunziabili per la conoscenza di Dio. La medesima risposta si legge
nel Quod/. 111, 2, anche se & necessario apportare delle leggere correzioni
al testo dell’edizione, indispensabili alla coerenza del discorso?°.

Il quinto ed ultimo argomento (lin. 34—40) utilizza 2 Cor. 3,18 per
dimostrare che la teologia ¢ un’immagine della sapienza divina e per
questo il suo soggetto deve coincidere con il soggetto della scienza
divina: Dio in quanto tale, senza nessuna specificazione o determina-
zione.

Questo argomento ¢ tratto anch’esso dalla Summa, art. 19, q. 2, di
Enrico di Gand, dove & citato il medesimo testo di S. Paolo?!. Esso
costituisce il secondo dei tre argomenti discussi da Egidio nel
Quodl. 111, 2.

Sia nella Quaestio (lin. 172—-181) che nel Quodl. 111, 2, la confuta-
zione di questo argomento si basa sull’idea che la somiglianza fra la
teologia e la scienza divina, di cui la teologia ¢ un’immagine, implica
non I'identita, ma la differenza del soggetto. L’etimologia di participare,

20 Cf. il secondo apparato della Quaestio alle lin. 165-171. La necessita di correggere
Deus in substantia (ed. Lovanii 1646, pp. 130b—131a) ¢ dovuta all’esigenza di mantenere il
seguente parallelismo stabilito nell’enunciato dell’argomento (p. 128a): come la metafi-
sica tratta principalmente dell’ente in quanto sostanza, ma il suo soggetto & I'ente in
quanto ente, cosl la teologia tratta principalmente di Dio in quanto glorificatore e
redentore, ma il suo soggetto ¢ Dio in quanto Dio. Se non si correggesse il testo
dell’edizione, la risposta sarebbe inadeguata all’argomento, in quanto la proporzione
«metafisica: teologia = ente: Dio = sostanza: ratio specialis», stabilita nell’argomento si
trasformerebbe, nella risposta, in «metafisica: teologia = ente: Dio = Dio: ratio specialis».
Si noti tuttavia che il testo dell’edizione sembra riflettere quello dei manoscritti, poiché i
mss. Paris, Arsenal, 454 (f. 22va) e B.N., Lat. 15851 (f. 185ra) leggono come I'edizione.
Non mi ¢ stato possibile, purtroppo, consultare altri manoscritti dei Quod/ibet.

2! Nel Quodl. XI1, 1, che & una replica al Quod/. 111, 2 di Egidio, Enrico di Gand
ricorda che Egidio ha attaccato questo suo argomento: «Sed praeterea ex dictis meis contra
me nituntur arguere. Nam dixi quod scientia theologiae et etiam beatorum est participatio
quaedam scientiae divinae» (ed. Decorte, p. 12, lin. 92-94). Si noti che I'autoriferimento
di Enrico (dix7) ¢ piuttosto alla Summa, art. 19, q. 2, ed. Parisiis 1520, ristampa St. Bo-
naventure N. Y.-Louvain-Paderborn 1953, t. I, f. 118¢F, che all’art. 6, q. 4, ad 1™ o al
Quodl. VII, qq. 4-6, come suggerisce in nota I'editore.



408 Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae»

cioe partem capere, presente in entrambi i testi, serve a spiegare la
parzialita e la manchevolezza della teologia rispetto alla scienza divina.
Proprio perché ¢ solo un’immagine e una partecipazione della scienza
divina, la teologia non puo avere lo stesso soggetto della scienza divina.
La replica del Quod/. 111, 2 a questo argomento di Enrico di Gand &
identica.

Dopo aver analizzato i cinque argomenti della Quaestio (lin. 6-40) e
le risposte (lin. 133—181), ¢ necessario esaminare il corpo della que-
stione (lin. 46—132), per mostrare che I'affinita con il Quoed/. 111, 2 di
Egidio interessa la Quaestio nella sua integralita. Si deve perod osservare
che, mentre per gli argomenti, a causa della loro stessa struttura, i
paralleli con il Quod/. 111, 2 sono netti e ben definibili, per il corpo della
questione non ci sono delle corrispondenze di struttura cosi fisse e
riconoscibili. Cid & dovuto anche al fatto che la Quaestio ¢ molto piu
breve del Quod/. 111, 2 € la successione dell’argomentazione non & cosi
ben scandita, organizzata e ordinata come nel Quod/. 111, 2. Per questo
motivo, mi & parso opportuno cercare di individuare nella Quaestio dei
nuclei tematici piuttosto brevi. In questo modo sara piu agevole
mostrare come quasi tutti gli elementi della Quaestio si ritrovano, in
forma piu completa e sistematica, nel Qwod/. 111, 2.

1 (lin. 46-57): In questo primo nucleo viene svolto I’argomento
seguente: poiché Dio ¢ infinito, se il soggetto della teologia fosse Dio in
quanto tale, cio¢ considerato nella sua infinita, bisognerebbe ammettere
la conseguenza assurda che I'infinito in quanto tale ¢ il soggetto di una
scienza finita, cio¢ della teologia e della scienza dei beati. Questo
ragionamento costituisce il motivo dominante di tutta 'argomentazione
di Egidio sia nella Quaestio che nel Quodl. 111, 2 e nel Tractatus*’. Esso
apre la Quaestio e corrisponde alla prima via del Quodl. 111, 2, cio¢ al
primo dei tre argomenti che Egidio presenta in sostegno della propria
tesi, dopo aver esposto i tre argomenti di Enrico di Gand.

2 (lin. 58-=63): Dopo aver stabilito il punto di partenza del proprio
ragionamento, cio¢ I'infinita di Dio e la sua incommensurabilita con le
scienze finite, Egidio introduce una precisazione, che & quasi la risposta
ad una possibile obiezione: la limitatezza e la parzialita della teologia,
come di ogni scienza creata, non sono dovute soltanto al soggetto

22 Nel Tractatus, esso & esposto nell’argomento i contrarium (lin. 62-71), che costi-
tuisce un riassunto molto chiaro della posizione di Egidio.



Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae» 409

conoscente (ex parte nostra), cioe all’inadeguatezza dell’intelletto creato,
ma sono una caratteristica intrinseca della scienza (ex parte ipsius scien-
tie). Questa idea ¢ ripresa nel Quod/. 111, 2, nella lunga risposta al
secondo argomento. La ripresa della contrapposizione ex parte nostra /
ex parte ipsius scientie conferma il parallelismo dottrinale. Allo stesso
modo, ¢ interessante rilevare I’espressione «infinitum sub ratione infi-
nita, vel, quod idem est, ... deus in eo quod deus», che ricorre nel
Tractatus®® e costituisce la base di tutta 'argomentazione di Egidio.

3 (lin. 64=72): Il primo punto dimostra soltanto che il soggetto della
teologia non pud essere Dio considerato in assoluto, ma ¢ necessario
aggiungere una determinazione che delimiti la sua infinita e la renda
compatibile con la finitezza della scienza creata. Il passo successivo
consiste nell’indicare quale sia questa determinazione. L’idea ¢ di
dedurla dall’analisi della visione beatifica. Nella loro visione di Dio, i
beati non contemplano tutti gli infiniti aspetti della divinita, ma solo
quegli aspetti che sono direttamente finalizzati alla loro beatitudine
(omnia que ad beatitudinem requiruntur). Ora, poiché l'oggetto della
visione beatifica coincide con ’oggetto della teologia, con la differenza
che nella visione beatifica esso & conosciuto per speciem et lumen clarum,
mentre nella teologia ¢ conosciuto per fidem e per lumen enigmaticum,
anche la teologia avra un campo di indagine delimitato, nel senso che
non potra considerare Dio nell’infinita dei suoi attributi. L’idea che la
visione beatifica e la conoscenza teologica coincidono per la parzialita
dell’oggetto e differiscono per la maggiore o minore chiarezza & ribadita
alle lin. 85-90 e 110-116, dove ricorrono i medesimi termini-chia-
ve.

La tesi secondo la quale i beati, nella loro visione di Dio, non
vedono tutto cid che ¢ in Dio, costituisce ’argomento del Quod/. 1, 2174,
Tuttavia, il parallelo piu interessante ¢ rappresentato dal Qwod/. 111, 2,
dove Egidio dedica una sezione piuttosto ampia al problema della
limitatezza della visione beatifica. E interessante osservare che in questo
caso particolare e nell’intera Quaestio, il ricorrere di alcune formule
caratteristiche per designare la visione beatifica e il suo rapporto con la
conoscenza teologica costituisce una conferma ulteriore dell’affinita dei
due testi: omnia que ad beatitudinem requiruntur, lumen clarum / lumen

23 Cf. lin. 67-68, 122-123, 352-355.
4 Per un’analisi di questo testo, cf. NasH, op. cit., pp. 68-69.



410 Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae»

enigmaticum, per speciem / per fidem, cognitio clara / cognitio obscura, ut est
obiectum beatificans / ut est pelagus infinitum.

4 (lin. 73-92): Dopo essersi soffermato sulla visione beatifica, al
fine di individuare la determinazione che la delimita e la definisce,
'autore istituisce un confronto fra i tre tipi di conoscenza di Dio. La
conoscenza che Dio ha di sé stesso porta su Dio considerato nella sua
infinita (ut est pelagus infinitum); la conoscenza che ne hanno i beati
considera Dio come oggetto di beatitudine (## est obiectum beatificans); la
conoscenza che ne hanno gli uomini considera Dio come fine e realiz-
zazione perfetta della beatitudine (nostre beatitudinis finis et consummatio).
Si tratta di un ragionamento a fortiori, nel senso che la finitezza della
visione beatifica implica a maggior ragione la finitezza della conoscenza
teologica. Questo tipo di ragionamento si ritrova anche nel 7ractatus
(lin. 202) ed esprime bene il movimento del pensiero di Egidio, che
deduce le caratteristiche della conoscenza teologica dalle caratteristiche
della visione beatifica. Sebbene manchi una citazione esplicita, la ter-
minologia e I'argomentazione presuppongono la definizione di Dama-
sceno?’, secondo la quale Dio ¢ «quoddam pelagus substantie infini-
tum». Questa definizione ¢ centrale nella disputa sul soggetto della
teologia, in quanto stabilisce un’equivalenza fra il concetto di Dio e il
concetto di infinito. Essa ¢ alla base non solo del 7ractatus?®, ma anche
del Quod/. 111, 2, in cui, dopo aver esposto gli argomenti di Enrico di
Gand, come introduzione alle proprie tre vie, Egidio ricorda il presup-
posto di tutto il ragionamento, cio¢ la definizione di Damasceno.

5 (lin. 93-109): In questo passo, I'attenzione si concentra special-
mente sulla conoscenza teologica, cio¢ sulla conoscenza che gli uomini
possono avere di Dio prima della morte. Dopo aver ricordato I’analogia
fra la conoscenza dei beati, che contemplano solo cio che ¢ finalizzato
alla loro beatitudine, e la teologia, il cui oggetto & costituito solo dalle
verita che riguardano la fede e servono alla beatitudine, Egidio cita De
trinitate, XIV, 1. In questo passo, Agostino afferma che si deve far
rientrare nell’ambito della teologia soltanto quelle conoscenze che con-
tribuiscono a nutrire, difendere e rafforzare la fede, la quale conduce alla
beatitudine. La rilevanza di questo testo nel dibattito sul soggetto della

A

teologia & attestata dalle numerose citazioni: Enrico di Gand nella

25 De fide orthodoxa, I, 9, (PG 94, 836B).
26 Cf. lin. 314 ss.



Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae» 411

Summa, art. 19, q.2 e nel Quod/. X11, 1, Egidio nella Quaestio, nel
Qunodl 111, 2, e in Sent. 11, dist. 1, pars 1, art. 327. Nel Quod/. 111, 2, Egidio
cita il passo agostiniano nell’ambito della seconda via, a sostegno del
medesimo ragionamento che ¢ svolto in questa sezione della Quaestio: se
il soggetto della teologia fosse Dio nella sua infinita, essa potrebbe
trattare di qualunque argomento, dal momento che in Dio si rispec-
chiano tutte le cose; potrebbe dunque trattare anche di cio che & irri-
levante o inutile, il che & contro 'autorita di Agostino, secondo il quale
la teologia si occupa solo di cio che riguarda la fede. Il medesimo passo ¢
citato nella terza via?®, la quale dimostra che, poiché il fine della teologia
¢ la beatitudine, tutto cid che viene considerato nell’ambito della teo-
logia viene considerato dal punto di vista della beatitudine. Questo
implica che il soggetto della teologia ¢ Dio in quanto glorificator e
beatificator.

Questi due concetti, che il Quod/. 111, 2 esprime in modo molto netto
e chiaro nella seconda e nella terza via, si trovano iz nuce in questa
sezione della Quaestio: (1) la teologia deve considerare Dio solo sotto un
particolare punto di vista, altrimenti il suo ambito si estenderebbe
all’intero scibile (seconda via); (2) poiché la teologia ¢ finalizzata alla
beatitudine, la specificazione del suo soggetto deve ispirarsi al fine (terza
via). Nella Quaestio, il secondo concetto ¢ espresso in modo piuttosto
rapido (lin. 100-104) e, in sostanza, si pud dire che esso non ¢ bene
individuato rispetto al primo. In effetti, nelle linee seguenti (lin. 104—
109), viene ribadito il primo concetto e le somiglianze letterali con la
seconda via del Qwod/. 111, 2 sono particolarmente significative. Tutta-
via, nonostante questa struttura leggermente caotica della Quaestio

27 Per la Summa di Enrico di Gand, cf. ed. cit., t. 1, f. 117r X; per il Quod/. X11, 1, cf.
ed. Decorte (Henrici de Gandavo Opera Omnia, XVI), Leuven 1987, pp. 4-5; per il Senz. 11,
dist. 1, di Egidio, cf. ed. Venetiis 1581, ristampa Minerva, Frankfurt 1968, t. I, p. 10bC.
L’esegesi di Enrico di Gand & naturalmente molto differente da quella di Egidio. Per
Enrico, infatti, I'autorita di Agostino serve solo ad escludere dall’ambito della teologia
tutto cid che non & oggetto di fede. Per Egidio, invece, essa serve ad escludere dalla
teologia la considerazione dell’infinita di Dio, riconducendola al solo aspetto della bea-
tificazione e della glorificazione. Poiché il Qwued/. X11, 1 di Enrico di Gand ¢ una replica al
Quodl. 111, 2 di Egidio, si pud affermare che la citazione del passo di Agostino fra gli
argomenti guod non ¢ una ripresa polemica diretta della seconda via del Qwuod/. 111, 2 di
Egidio, la quale pud essere considerata a sua volta come una risposta all’esegesi del passo
agostiniano proposta da Enrico nella Summa.

28 Esso costituisce anche la chiusa dell’intera questione, il che potrebbe confermare la
rilevanza di questo testo nel dibattito sul soggetto della teologia.



412 Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae»

rispetto al Quod/. 111, 2, mi pare innegabile che questa sezione della
Quaestio corrisponda alla seconda e alla terza via del Quodl/. 111, 2. Poi-
ché, come si ¢ visto, la prima via del Quod/. 111, 2 corrisponde alla prima
sezione della Quaestio, si pud dire che la Quaestio contiene tutto il nucleo
argomentativo del Quod/. 111, 2, e non soltanto quello polemico. Se,
come ¢ probabile, la Quaestio & anteriore al Quodl. 111, 2, appare evidente
che nel Quodl. 111, 2, lo sforzo di Egidio ¢ stato di definire e ordinare i
concetti, organizzandoli in un discorso pia ampio e strutturato in modo
piu rigoroso.

6 (lin. 110-116): Come si ¢ detto, queste linee si ricollegano alla
terza sezione, della quale rappresentano una pura ripetizione. E impor-
tante tuttavia notare che esse sono introdotte da una locuzione tipica-
mente egidiana «Redeamus ergo ad propositum et dicamus»?®, che si
aggiunge alle numerose affinita di vocabolario fra la Quaestio e il
Quod/. 111, 2.

7 (lin. 117-122): Questa breve sezione, che non ha corrispondenza
nel Quod/. 111, 2 e in nessuno degli altri testi egidiani sull’argomento,
contiene un riferimento polemico ad Enrico di Gand, il quale, nella
Summa, art. 19, q. 2, afferma che la teologia si interessa a tutto cio che &
conoscibile in quanto & oggetto di fede (credibile). Egidio interpreta
questa affermazione come il riconoscimento, inevitabile anche da parte
del suo avversario, della necessita di introdurre nella teologia una ratio
specialis, che delimiti I'infinita di Dio. L’uso del termine plures per
designare Enrico puo essere dovuto al fatto che, prima di lui, la mede-
sima opinione era stata sostenuta da Bonaventura e Alberto Magno?°.

8 (lin. 122-132): Le linee finali della soluzione contengono la defi-
nizione della ratio specialis, mediante la quale la teologia restringe e
delimita la nozione di Dio. La definizione ¢ condotta in due fasi: nella
prima (lin. 122-125), Egidio ricorda quanto era stato gia detto in pre-
cedenza (lin. 100-104), cio¢ che la teologia considera Dio in quanto
glorificatore e beatificatore; nella seconda (lin. 125-132), si aggiunge
una considerazione ulteriore: poiché I'uvomo pud pervenire alla beati-
tudine solo mediante la redenzione, la teologia considera Dio non

#? Sulle principali locuzioni caratteristiche dello stile di Egidio, cf. Repertorio dei
sermoni, citato alla n. 7.

*0 Bonaventura, Sent. 1, proem., q. 1, ed. minor, t. I, Ad Claras Aquas, Florentiae 1934,
p. 7; Alberto Magno, Sent. 1, dist. 1, art. 2, ed. Lugduni 1651, t. 14, p. 9b. Si veda anche
DONDAINE, 9p. cit., pp. 249, 262-265 e PANELLA, op. cit., pp. 50-51, n. 288.



Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae» 413

soltanto in quanto conduce I'uvomo alla beatitudine, ma anche in quanto
lo redime. Si ottiene in questo modo la caratteristica formula egidiana:
principium nostre restaurationis et finis nostre glorificationis.

E interessante osservare che i due punti di vista sotto i quali la
teologia considera Dio (in quanto redentore e in quanto glorificatore)
non sono sullo stesso piano. L’aspetto della redenzione non & primario,
nel senso che la redenzione ¢ il modo attraverso il quale 'uomo perviene
alla gloria e alla beatitudine. Nel prologo di Sexz. I, dove Egidio propone
per la prima volta una definizione della ratzo specialis, non c’¢ nessuna
riflessione sul rapporto reciproco di questi due aspetti della divinita. In
sostanza, Egidio sembra fare una proposta, che non giustifica € non
spiega®'. E probabilmente solo in seguito alle critiche formulate da
Enrico di Gand nella Summa, art. 19, qq. 1-2, che il suo pensiero si
precisa e si affina su questo punto. La Quaestio, che pone una certa
subalternazione della redenzione rispetto alla glorificazione, ¢ gia molto
lontana da Senz. 1. L’idea di una tale subordinazione ¢ invece espressa in
maniera netta nel Quod/. 111, 2 e nel Sent. 11, dist. 1 € 2132, Anzi, in
Sent. 11, dist. 21, che ¢ I'ultimo testo nel quale Egidio ritorna sul pro-
blema del soggetto della teologia, la subordinazione della redenzione
rispetto alla glorificazione sembra radicalizzarsi al punto che Egidio
afferma che la ratio specialis della teologia ¢ espressa meglio dalla for-
mula «ut est finis nostre glorificationis» che dalla formula «ut est prin-
cipium nostre restaurationis». Sembrerebbe quasi che in quest’ultima
fase della sua riflessione, Egidio abbia dato maggior peso all’obiezione di
Enrico di Gand, secondo la quale la condizione di restaurator ¢ acci-
dentale, in quanto, se Adamo non avesse peccato, non ci sarebbe stato
bisogno della redenzione (= terzo argomento della Quaestio).

L’analisi della Quaestio che abbiamo condotto finora consente di
affermare — mi sembra — che questo testo ¢ sicuramente di Egidio e che
le affinita di contenuto, di vocabolario e di struttura con il Quod/. 111, 2
sono tali da ipotizzare che la Quaestio rappresenti una prima versione del

3 Sent. 1, prol., pars 1, princ. 1, q. 3, ed. cit., f. 3v L e N: «... et ideo Deus de quo
principaliter intendit ista scientia sub aliqua speciali ratione debet esse subiectum in ea.
Ista autem specialis ratio potest esse <in quantum est principium nostre restaurationis et
consummatio nostre glorificationis> ... non tamen sufficit dicere: deus est subiectum in
sacra pagina, nisi addatur ei aliqua specialis conditio, ut principium nostre restaurationis et
consummatio nostre glorificationis».

32 Cf. i testi citati alle lin. 125-132 della Quaestio.



414 Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae»

Quodl. 111, 233, Per illustrare con maggiore chiarezza il rapporto fra
questi due testi, si pud proporre il seguente schema riassuntivo’*:

Quaestio Ounodl. 111, 2
7-17) 1° arg. (Enr. Gand, Sum., a. 19, | 1° arg. solut., 127b
q-1)
18-22) 2° arg. (Enr. Gand, 74.)
23-27) 3° arg. (Enr. Gand, 7b., q. 2) | 3° arg. solut. (12 parte), 128a
28-33) 4° arg. (Enr. Gand, 7b., q. 1) | 3° arg. solut. (22 parte), 128a
34-40) 5° arg. (Enr. Gand, 7b., q. 2) | 2° arg. solut. 128a
41-45) In contrarium
46-57) Infinita di Dio 12 via 128b
58-63) Limitatezza della teologia Ad 2m 132b
64-72) Visione beatifica e teologia Ad 2m 130a, 132b-133a
73-92) Tre tipi di conoscenza di Dio | Ad 2m 133a
93-109) La conoscenza teologica 2% + 32 via 128b-129a
110-116) cfr. lin. 64-72
117-122) Contro la tesi del credibile
(Enr. Gand, 7., q. 2)
122-132) La ratio specialis solut. 131a
133-153) Ad 1m solut. 130a-b
154-158) Ad 2m
159-164) Ad 3m solut. 130b
165-171) Ad 4m solut. 130b-131a
172-181) Ad 5™ solut. 130b

2. La ricostruzione del dibattito: alcuni problemi di cronologia

Nel suo studio, Nash prende in esame una serie di testi, per i quali adotta
la cronologia seguente:

1) Egidio Romano, Senz. 1, prol. (1275-78)

2) Enrico di Gand, Summa, art. 8, q. 3 (ca. 1278-80)

3) Egidio Romano, Quod/. 1, 21 (Pasqua 1285)

33 Si potrebbe anche ipotizzare che la Quaestio sia una reportatio del Quodl. 111, 2.
Tuttavia, il carattere compiuto e definito del testo, I'assenza di formule tipiche della
reportatio, esistenza di paralleli testuali cosl letterali con il Qued/. 111, 2 € la presenza di
alcune locuzioni caratteristiche dello stile di Egidio (cf. per esempio lin. 110) inducono a
ritenere I'ipotesi della reportatio meno convincente dell’ipotesi di una prima versione.

34 Per il Quodl. 111, 2 faccio riferimento alle pagine dell’ed. Lovanii 1646 (ristampa
Minerva, Frankfurt 1966), per mettere in evidenza sia la corrispondenza dei due testi che
le eventuali alterazioni nella successione dell’argomentazione.



Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae» 415

4) Goffredo di Fontaines, Quod/. 1,5 (Natale 1285)
5) Enrico di Gand, Summa, art. 19, qq. 1-2 (ca. 12806)
6) Egidio Romano, Quod/. 111, 2 (Pasqua 1287 o 1288)
7) Enrico di Gand, Quod/. X11, 1 (Natale 1288)
8) Egidio Romano, Senz. 11, dist. 1 (ca. 1289)
9) Egidio Romano, 7ractatus de subiecto theologiae (ca. 1290)
10) Egidio Romano, Quod/. V, 5 (1289 o 1290)
11) Goffredo di Fontaines, Quod/. X1, 1 (1294), X111, 1 (1296), XIV, 2
(1297)
12) Egidio Romano, Senz. 11, dist. 11 (ca. 1300)
13) Egidio Romano, Senz. 11, dist. 21 (post 1301).

L’analisi condotta nel paragrafo precedente consente di aggiungere
a questa serie di testi la Quaestio egidiana, la quale deve essere collocata
sicuramente dopo il testo n® 5, cio¢ dopo la Summa, art. 19, di Enrico di
Gand, e molto probabilmente prima del testo n® 6, cioe¢ del Quod/. 111, 2
di Egidio. In questo paragrafo vorrei analizzare alcuni problemi di
cronologia e cercare di ridefinire il rapporto fra il Quod/. 111, 2 di Egidio,
il Quod/. X11, 1 di Enrico di Gand e il Quod/. 1,5 di Goffredo di Fon-
taines.

Un primo punto che merita di essere considerato ¢ la datazione degli
articoli 8 e 19 della Summa di Enrico di Gand. Nella sua introduzione
all’edizione del Quodlibet 1 di Enrico?’, R. Macken rileva che alcune
conclusioni di Nash relative alla Summa e basate sulle citazioni implicite
nel corso della disputa con Egidio sono in contrasto con la datazione di
Goémez Caffarena*®. In particolare, Gémez Caffarena data gli art. 1-20
della Summa prima dei Quodlibet, cioé prima del 1276. Nash, da parte
sua, data invece ’art. 8 al 1278-80 ca. e I’art. 19 al 128637, La datazione
dell’art. 8 si fonda sul fatto che in esso Enrico polemizza con il prologo
del Senz. I di Egidio, per il quale Nash adotta la cronologia 1275-78 3.

> Henrici de Gandavo Opera Omnia, V, Leuven-Leiden 1979, p. XVL

¥ . Gomez CarrareNA, Cronologia de la «Suman de Enrique de Gante por relacion a
sus «Quodlibetos», Gregorianum, t. 38 (1957), pp. 116-133.

*” NAsH, op. ¢it., p.67n.2e p. 71 n. 1.

'8 La datazione tradizionalmente ammessa per il Senz. I di Egidio, cioeé 127677, era
stata proposta da P. MANDONNET, La carriere scolaire de Gilles de Rome, Revue des
sciences philosophiques et théologiques, t. 4 (1910), pp. 480-499, la cui tesi & stata
adottata da quasi tutti gli autori posteriori (cf. n. 39), fra cui lo stesso Nash nel suo articolo:
Giles of Rome, auditor and critic of St. Thomas, The Modern Schoolman, t. 28 (1950),
pp. 1=20, in part. p. 1, n. 1. La leggera anticipazione al 1275 si legge in G. BrRuni, Una
inedita «Quaestio de natura universalis» di Egidio Romano, Napoli 1935, p. 28.



416 Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae»

Ugualmente, per I’art. 19, Nash stabilisce come termine a g#o il Sent. 1 di
Egidio, ciot il 1278, e come termine ad guem il Quod/. 111, 2 di Egidio,
cioe il 1287-88. Ora, poiché R. Wielockx?*? ha dimostrato che il Sexz. 1di
Egidio non puo essere posteriore al 1271-73, la conseguenza ¢ che si
pud mantenere sia la cronologia di Gémez Caffarena per gli art. 1-20
della Summa di Enrico, sia le conclusioni di Nash relative alla polemica
condotta da Enrico negli art. 8 e 19 contro il Senz. I di Egidio. E infatti
possibile che questi articoli siano posteriori al Senz. I di Egidio, cio¢ al
1271-73, e anteriori al Quod/. 1 di Enrico, cio¢ al 1276.

Una questione cronologica leggermente pii complessa riguarda i
rapporti fra il Quod/. 111, 2 di Egidio, il Quod/. X1I, 1 di Enricodi Gand e
il Quod/. 1,5 di Goffredo di Fontaines. Come si ¢ visto, questi tre testi
sono disposti da Nash nell’ordine seguente: (1) Goffredo di Fontaines,
Quodl. 1,5 (Natale 1285); (2) Egidio Romano, Qwod/. 111, 2 (Pasqua
1287 o 1288); (3) Enrico di Gand, Quod/. X1I, 1 (Natale 1288). Il pro-
blema ¢& costituito dal Quod/. 1, 5 di Goffredo di Fontaines, per il quale
mi sembra impossibile mantenere la datazione Natale 1285, dal mo-
mento che esso ha sicuramente utilizzato sia il Quod/. 111, 2 di Egidio sia
il Quodl. X11, 1 di Enrico*°. La citazione del Quod/. X11, 1 di Enrico ¢&
particolarmente evidente:

% Aegidii Romani Opera Omnia, III. 1, Apologia. Edition et commentaire par
R. WieLockx, (Unione Accademica Nazionale — Corpus Philosophorum Medii Aevi —
Testi e Studi IV), Firenze 1985, pp. 236-240, cui rinviamo anche per una bibliografia
completa sull’argomento.

0 Per la datazione dei Quodlibet di Goffredo di Fontaines, cf. J.F. WippeL, The
Metaphysical Thought of Godfrey of Fontaines, Washington D.C. 1981, pp. XXIII-
XXVIIL Si noti che la datazione di Wippel rispetto a quella di P. GLorIEUX, La littérature
quodlibétique de 1260 a 1320, t. I, Paris 1925, pp. 149-150, coincide per i primi sei
Quodlibet (Natale 1285-Natale 1289) e per il Quodl. XV (1303/4), mentre per i
Quod/. VII-XIV ¢ posticipata di uno/due anni. Infatti, mentre Glorieux li data dal 1290 al
1297, Wippel li data dal 1290,/91 (0 1291,/1292) al 1298,/99. Ricordo che la datazione del
Quodl. 1 al Natale 1285 (accettata anche da Wippel) si basa sul fatto che esso deve essere
posteriore alla morte del re Filippo III (5 ottobre 1285), dal momento che nella q. 11
Goffredo discute dove debba essere sepolto il cuore del re. Alle medesime conclusioni
circa 'utilizzazione nel Quod/. 1, 5 di Goffredo di Fontaines del Quod/. 111, 2 di Egidio e
del Quod/. X1I, 1 di Enrico di Gand, era giunto, indipendentemente, P. TiHoN, Foi et
théologie selon Godefroid de Fontaines, (Museum Lessianum, Section théologique 61),
Paris-Bruges 1966, p. 202, n. 5. Si noti che WippEL, 0p. c7f., non fa menzione di questa
osservazione del P. Tihon né del suo suggerimento di ipotizzare un rimaneggiamento del
QOunodl. 1di Goffredo, anche se questo contrasta con il carattere di reportatio dei Quodlibet di
Goftredo (cf. infra, n. 49).



Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae» 417

Goffr. di Font., Quedl. 1,5
pp-12-13 de Wulf-Pelzer

Propter quod aliqui modum istum
reprobantes, ad evitandum incon-
veniens quod in argumento primo
inducitur, dicunt gu#od Deus

sub ratione infinita potest dici
subtectum scientiae dupliciter.

Uno modo ut utrumgque, scilicet

et res ipsa quae Deus est et ipsa
ratio infinitatis sit obiectum
scientiae; alio modo ut solum

res subiecta illi rationi sit

obiectum scientiae, sic tamen

ut est sub ratione infinitatis,

ut ipsa infinitas sive ratio

infinitatis sit quoddam annexum
obiecto sic quod non sit

obiectum sub ratione contraria;

illa tamen ratio non sit obiectum
scientiae. Primo modo Deus est
obiectum suae scientiae solius

et differt secundum hoc scientia
Dei quae est de ipso a

scientia hominum et

angelorum penes subiectum
absolutum et determinatum... Sed
ad hoc respondent praedicti...

et dicunt quod... scientia quam
habet creatura de Deo vere
subalternatur scientiae quam
habet Deus de se ipso

secundum modum praedictum.
Et est iste modus subalter-

nationis alius et contrarius

uni modorum positorum a
Philosopho, quia haec scientia
considerans subiectum contractum
et cum determinatione subalternat
scientiam considerantem illud
simpliciter et sine determinatione.

Enrico di Gand, Quod/. X1I, 1
pp- 56 Decorte

Dico guod Deus

sub ratione infinita ex parte sui
dupliciter potest esse subiectum
scientiae: uno modo ut utrumque,
scilicet et res ipsa quae Deus est,

et ratio illa infinitatis sit obie-

ctum scientiae... vel alio modo ut
solummodo res subiecta illi rationi

sit obiectum scientiae... sic tamen

ut est sub ratione infinitatis, ut

ipsa infinitas in quantum huiusmodi
seu ratio infinitatis, sit quoddam
adnexum subiecto sive obiecto in
quantum obiectum est, sz inquam
adnexum ut sub ratione contraria non
sit subiectum vel obiectum, ita
tamen quod illa ratio non sit

obiecta illi scientiae. Primo modo
Deus sub ratione infinita es?
obiectum solius scientiae Dei.

Propter quod scientia Dei de Deo
differt secundum speciem a scientia
angelorum et hominum de Deo... est
modus subalternandi quo subalternans
et subalternata considerant idem,
differens penes absolutum et deter-
minatum [est). Et est iste modus
subalternationis, quo scientia
considerans obiectum determinatum
infinitate comprehensum in illa
scientia, subalternat sibi scientiam
considerantem ipsum simpliciter,
contrarius modo subalternandi...
Unde iste modus non est aliquis
illorum quattuor quos ponit Philo-sop-
bus in libro Posteriorum.

La citazione ¢ talmente fedele che si deve pensare che nel redigere il
QOunodl. 1,5, Goffredo di Fontaines avesse davanti agli occhi il testo
scritto del Quod/. XI1,1 di Enrico di Gand. Questa relazione fra il



418 Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae»

Quodl. 1,5 di Goffredo e il Quod/. X11, 1 di Enrico era sfuggita a Nash.
Egli ritiene anzi che nel passo che ho citato Goffredo polemizzi con
Egidio*'. Ma poiché il tema dell’esclusione dell’infinita divina caratte-
rizza il momento piu maturo della speculazione egidiana sul soggetto
della teologia, Nash ¢ costretto a ipotizzare che nel passo in questione
Goffredo tiri le conclusioni di quello che Egidio afferma in Senz. I,
dist. 3942, a proposito della conoscenza divina di una infinita di enti, e
nel Ouodl. 1,21 a proposito della limitatezza della visione beatifica. In
questo modo, non solo si trascura la polemica di Goffredo contro
Enrico, ma si attribuisce ad Egidio la soluzione che Enrico aveva ela-
borato proprio in opposizione alla tesi egidiana. D’altra parte, che la
citazione di Goffredo non possa mirare ad Egidio risulta con evidenza
dal fatto che Goffredo attribuisce la soluzione che cita a degli «aliqui
modum istum reprobantes», laddove il zodus iste & sicuaramente quello di
Egidio, che Goffredo ha esposto e confutato nelle pagine precedenti.

Per quanto riguarda il rapporto fra il Quoed/. 1,5 di Goffredo e il
Quodl. 111, 2 di Egidio, la datazione del Quod/. 1, 5 al Natale 1285 obbli-
gherebbe a pensare che gli unici testi egidiani che Goffredo puo citare
nel Quodl. 1,5 sono il Sent.1 e il Quodl. 1,21, dal momento che il
Quodl. 111, 2 di Egidio risale alla Pasqua 1288 (in ogni caso prima del

' Cf. NasH, ap. ait., p. 70, n. 7.

42 Sent. 1, dist. 39, princ. 1, q. 3, ed. cit., ff. 206rb=207ra.

11 Quodl. 111 di Egidio & datato da E. Hocepez, Richard de Middleton, Louvain
1925, p. 479, alla Pasqua 1288. Questa datazione & accettata da O. Lottin in considera-
zione del fatto che la questione 15 del Quod!/. 111 di Egidio & criticata nella questione 26 del
LQuodl. X11 di Enrico, il quale data al Natale 1288 (cf. O. LorTin, Psychologie et morale
aux XII¢ et XIII¢ siecles, t. I, Gembloux 1957, p. 308, n. 4, 315-317). La datazione di
Nash (Pasqua 1287 o 1288) tiene conto della datazione proposta da G. Suirez, El pen-
samiento de Egidio Romano en torno a la distincién de esencia y existencia en las
criaturas, Salamanca 1948, p. 17. In effetti, mentre P. Glorieux, op. ¢/t., t. I, p. 141 data il
Quod/. 1di Egidio al 1286, Sudrez anticipa questo Quod/ibet di un anno e lo data al 1285. In
questo modo, poiché il Oued/. 1, 5 di Goffredo di Fontaines ¢ datato da Glorieux al Natale
1285 e I'ipotesi di Nash & che esso sia una risposta al Quod/. 1, 21 di Egidio, bisogna pensare
che il Quod/. 1 di Egidio sia della Pasqua 1285 (cf. NasH, op. ¢iz., p. 68, n. 1). Questa
anticipazione del Quod/. 1di Egidio alla Pasqua 1285 implicherebbe che il Quod!/. 111 possa
essere stato disputato nella Pasqua 1287. Ma la datazione del Owuod/. 1alla Pasqua 1285 urta
contro la difficolta seguente: poiché la lettera di Onorio IV a Ranulfo de la Houblonniere
per la riabilitazione di Egidio ¢ datata 1° giugno 1285 (cf. H. DENIFLE — Ae. CHATELAIN,
Chartularium Universitatis Parisiensis, t. I, Paris 1889, n® 522, p. 633), & impossibile che
Egidio abbia disputato un guod/ibet prima di questa data, cio¢ durante la Pasqua 1285.
Questo significa che il Quod/. 1di Egidio deve datare al piu presto al Natale 1285. In ogni
caso, comunque stiano le cose per il Qued/. 1 di Egidio, mi sembra che la datazione pia
sicura per il Quod/. 111 sia: prima del Natale 1288.



Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae» 419

Natale 1288, poiché Enrico di Gand lo cita e lo confuta nel suo
Quod]. XTI, 1, che data appunto al Natale 1288). Invece, il confronto fra
il Quodl. 1,5 di Goffredo e il Quod/. 111, 2 di Egidio dimostra che nella
redazione del Quodl. 1, 5 Goffredo aveva conoscenza del Quod/. 111, 2 di
Egidio. I motivi sono i seguenti:

(1) L’argomento presentato da Goffredo e volto a dimostrare che
Dio non puo essere soggetto della teologia sub ratione absoluta si fonda
sull’idea che cio implicherebbe la conseguenza assurda di una scienza
finita che ha un oggetto infinito. Questo argomento ¢, come si ¢ visto,
proprio di Egidio ed ¢ esposto nella Quaestio, nel Quodl. 111, 2 e nel
Tractatus**, ma di esso non vi ¢ traccia prima della Quaestio.

(2) Nella sua prima citazione di Egidio, Goffredo dice ** che alcuni
hanno affermato che il soggetto della teologia ¢ Dio sub ratione qua
reparator et glorificator, indotti dal seguente ragionamento: poiché il fine
della teologia ¢ la redenzione, affinché I'uvomo conosca il proprio pec-
cato e il modo e il fine della redenzione, si deve assumere che la teologia
tratti di Dio in quanto redime e glorifica. Poiché, come si ¢ detto, nel
prologo di Senz. I manca qualsiasi giustificazione o deduzione delle due
rationes che delimitano il soggetto della teologia, si deve pensare
che Goffredo fa riferimento ai testi piu tardi di Egidio, cioe al
Qunodl. 111, 2.

(3) Nel paragrafo immediatamente successivo*‘, nel quale inizia la
confutazione della tesi di Egidio, Goffredo fa uso della formula suppletor
defectuum, la quale occorre altre due volte nel corso della polemica
contro Egidio*’. Questa formula, con la quale Goffredo descrive la
posizione di Egidio, si trova solo nella Quaestio e nel Quodl. 111, 2. Come
si & visto, essa & usata da Egidio per rispondere alla critica di Enrico di
Gand. Infatti, all’obiezione che la redenzione ¢ un aspetto accidentale
del soggetto della teologia, perché, se Adamo non avesse peccato, non ci
sarebbe stato bisogno di redenzione, Egidio risponde che la redenzione
pud essere considerata in senso largo come defectuum suppletio.

(4) Un altro passo nel quale il Qwod/. 1,5 di Goffredo sembra pre-
supporre il Qwuod/. 111, 2 di Egidio & la discussione della definizione di

44 Quaestio, lin. 46=57; Quodl. 111, 2, ed. cit., p. 128b; Tractatus, lin. 62-71.

¥ Quodl. 1, 5, ed. de Wulf-Pelzer (Les Philosophes Belges, 11), Louvain-Paris 1904,
p. 10.
46 [bid.

47 1bid., pp. 11, 12. Questo elemento era stato gia notato da TiHON, 0p. ¢it., p. 202,
n. 5.



420 Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae»

Damasceno*®. Goffredo sostiene che, benché Damasceno definisca Dio
come «quoddam pelagus infinitum», da questo non si puo inferire che la
ratio deitatis coincida con la ratio infinitatis. Per questo motivo, non si
pud concludere che porre Dio come soggetto della teologia sub ratione
deitatis significa porlo come soggetto szb ratione infinitatis. Se il
QOuodl. 1, 5 di Goffredo fosse anteriore al Quod/. 111, 2 di Egidio, non si
comprenderebbe né quale interesse avrebbe avuto Goffredo a citare un
testo che va nella direzione opposta rispetto alla tesi da lui sostenuta, né
perché, nel Quod/. 111, 2, Egidio non abbia tenuto in nessun modo pre-
sente, per confutarla, I'esegesi di Goffredo, visto che la definizione di
Damasceno ¢ alla base del Quod/. 111, 2. Se, invece, come sembra, il
Quodl. 1,5 di Goffredo ¢ posteriore al Quod/. 111, 2 di Egidio, la discus-
sione della definizione di Damasceno appare, molto pit naturalmente,
come una replica di Goffredo al presupposto di tutta I’argomentazione
di Egidio.

Da quanto si & detto mi sembra che si debba concludere che il
QOuodl. 1, 5 di Goffredo ¢ posteriore sia al Quod/. 111, 2 di Egidio (Pasqua
1288) sia al Quod/. X11, 1 di Enrico di Gand (Natale 1288). Con questo
non intendo affermare che la disputa orale del Quod/. 1 di Goffredo
debba essere datata dopo il Natale 1288. Quello che mi sembra inne-
gabile ¢ che, nella sua redazione scritta definitiva, la quinta questione
del Quodl. 1 di Goffredo & posteriore al Quod/. X11, 1 di Enrico e quindi,
a maggior ragione, al Quodl/. 111, 2 di Egidio. Questo significa che, se la
data della disputa orale del Qwod/. 1,5 di Goffredo rimane ferma al
Natale 1285, si deve ipotizzare un successivo intervento redazionale con
il quale Goffredo ha inserito nella propria questione la critica al
QOuodl. 111, 2 di Egidio e al Quod/. X11,1 di Enrico*. Se un’ipotesi del
genere non presenta, in linea teorica, nessun inconveniente, si deve
tuttavia osservare che, data ’estensione della sezione dedicata alla

8 [bid., pp. 15-16.

 In realta la questione non & cosi semplice, poiché si ammette, seguendo I'opinione
di de Wulf (Les Philosophes Belges, t. II, pp. XV-XVI), che i Quod/ibet 1-1V di Goffredo
sono delle reportationes, anche se il fatto che le questioni siano in successione ordinata
induce a credere che non si tratti di reportationes fatte il giorno stesso in cui la disputa si
svolse, ma piuttosto basate sulla revisione fatta dallo stesso Goffredo qualche giorno dopo
(cf. WIPPEL, 0p. cit., pp. xxviii—xxix). In ogni caso, che la reportatio del Quodl. 1di Goffredo
sia stata fatta il giorno stesso della disputa orale o alcuni giorni dopo, questo non risolve la
difficolta posta da una citazione cosi lunga e letterale del Quod/. XII, 1 di Enrico di Gand.
Quanto alla possibilita di un intervento redazionale da parte dello stesso Goffredo,
successivo alla reportatio, tale possibilita non & esclusa da Wippel, anche se egli sembra



Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae» 421

discussione delle tesi di Egidio e di Enrico®°, bisogna immaginare, da
parte di Goffredo, una rielaborazione molto profonda della prima reda-
zione, € non una semplice aggiunta.

Da un punto di vista dottrinale, 'interesse di questa modifica della
cronologia relativa di questi tre testi consiste nel ridefinire la posizione
di Goffredo di Fontaines®!. In effetti, adottando la lettura e la crono-
logia di Nash, Goffredo appare in polemica solo con Egidio (cui si
attribuiscono delle tesi di Enrico di Gand), e la sua posizione, definita
solo in rapporto a quella di Egidio, risulta falsata e impoverita. In realta,
la posizione di Goffredo sembra molto piu intransigente di quella di
Enrico di Gand, contro il quale la polemica di Goffredo ¢ ancora piu
dura che contro Egidio. Se si volesse schematizzare il dibattito, si po-
trebbe dire che per Egidio, Dio in quanto tale puo essere oggetto solo di
una scienza infinita, cioé della scienza che Dio ha di sé stesso, mentre
ogni altra scienza creata, sia quella dei beati che quella degli uomini,
considera Dio da un punto di vista definito e limitato, cioé¢ come prin-
cipio della redenzione e fine della glorificazione. Il presupposto del
ragionamento di Egidio & I’equivalenza fra la nozione di Dio e la
nozione di infinita.

All’argomentazione di Egidio, Enrico obietta che I'infinita divina
pud essere oggetto sia di una scienza infinita (quella di Dio), sia di una
scienza finita (quella dei beati e degli uomini). Questo ¢ possibile,
perché nella scienza di Dio, 'oggetto della scienza ¢ costituito sia da Dio
che dalla sua infinita, mentre nella scienza dei beati e degli uomini,
'oggetto della scienza ¢ solo Dio, al quale & connessa una ratio infinitatis.
In altri termini: nella scienza divina, I'infinita & un oggetto diretto di

alquanto restio a far ricorso all’ipotesi di rielaborazioni successive. Tuttavia, per quanto
riguarda il Quod/. 1, Wippel ritiene che si debba ipotizzare un intervento del genere per la
questione 11, nella quale si fa riferimento alla bolla di Bonifacio VIII Detestandae (feb-
braio 1299) (cf. WipPEL, 6p. cit., pp. xxv—xxvi, n. 51). Non & dunque impossibile pensare
che anche la questione 5 abbia subito un intervento del genere, al fine di discutere le
posizioni di Egidio, Quod!. 111, 2 e di Enrico di Gand, Qwed/. XII, 1. Si veda anche supra,
n. 40.

* La sezione dedicata alla discussione delle posizioni di Egidio e di Enrico occupa le
pp- 10—14 (Quia enim theologia... est illa infinitas) e 15-16 (Circa praedicta... et absolute)
dell’ed. de Wulf-Pelzer. Se questa parte ¢ dovuta ad un intervento successivo, il nucleo
«originario» si riduce alle pp. 9-10 (Consequenter... in proposito), 14-15 (Et ideo... esse
potest) e 16 (Quia ergo... finito recepta), cio¢ a 120 linee rispetto alle 260 linee che
costituiscono la questione.

** Sulla dottrina di Goffredo di Fontaines a proposito del soggetto della teologia, cf.
Tinon, op. cat., pp. 201-208.



422 Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae»

conoscenza, mentre nella scienza dei beati e degli uomini, infinita &
solo un oggetto di conoscenza secondario e indiretto. Per questo motivo,
si pud affermare che Dio € sempre oggetto di scienza sub ratione infinita, e
non soltanto nella conoscenza che Egli ha di sé stesso.

Goffredo di Fontaines ¢ polemico nei riguardi di entrambe queste
posizioni. Rispetto alla prima, egli ritiene che Egidio consideri solo il
modo in cui la teologia & stata trasmessa agli uomini, senza occuparsi
della teologia intesa come conoscenza che il fedele in quanto tale ha di
Dio. La sua formula ¢ «theologia sive scientia quam fidelis secundum
quod fidelis natus est habere de Deo». Dalla teologia considerata in sé
Goffredo distingue la teologia «secundum modum secundum quem est
tradita»®?, cio¢ la teologia quale ¢ stata trasmessa agli uomini nella
successione di eventi storici concreti. Agli occhi di Goffredo, la con-
cezione di Egidio & troppo storica, troppo legata all’evento della caduta e
della redenzione e non fa posto ad una considerazione astratta e assoluta
della teologia. Da questa critica iniziale e da questo dissenso di fondo
derivano le altre critiche di Goffredo contro Egidio: (1) considerare Dio
come glorificator e restaurator significa considerarlo solo come causa
efficiente rispetto agli uomini, rinunziando a considerarlo in sé stesso
come ente perfettissimo; (2) Dio & glorificator non solo come causa
efficiente, ma anche come causa formale e finale; (3) se la teologia
considerasse Dio soltanto da un particolare punto di vista, sarebbe
inferiore alla metafisica, che lo considera per sé stesso; (4) se 'uomo non
avesse peccato, la teologia esisterebbe lo stesso, pur senza considerare
Dio come principio di redenzione.

Rispetto alla posizione di Enrico di Gand, Goffredo pensa che essa
nasca dal desiderio di superare la difficolta, prospettata da Egidio, diuna
scienza finita il cui oggetto ¢ infinito. Ma la distinzione di Enrico fra una
conoscenza diretta e una conoscenza indiretta dell’infinita divina gli
sembra superflua. La sua idea & che I'infinita non possa essere prescelta
fra gli attributi divini come un attributo che specifica e contraddistingue
la conoscenza che Dio ha di sé stesso. Dio non si conosce sotto ’aspetto
dell’infinita pit di quanto non si conosca sotto I'aspetto dell’eternita o
della semplicita. Goffredo fa, in un certo senso, il passo estremo per
svincolare la conoscenza di Dio da qualsiasi angolo o prospettiva par-
ticolare. E per questo che la sua posizione & piu radicale di quella di

WL ed. at, p 10,



Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae» 423

Enrico di Gand. La ratio infinitatis ¢ pur sempre, per Goffredo, una ratio
che limita e restringe la conoscenza che Dio ha di sé stesso. Dal punto di
vista di Goffredo, la posizione di Enrico di Gand ¢ piu vicina a quella di
Egidio che alla propria. In questa luce, si comprende I’idea di Goffredo
che non si possa sovrapporre il concetto di Dio al concetto di infinito. Il
suo tentativo ¢ di pervenire ad una nozione di Dio e della teologia che
sia il piu possibile libera dalle determinazioni dovute alla parzialita di
approccio dell’intelletto creato. Questa sua ricerca di una teologia
«astorica» & espressa nel modo piu chiaro nel passo seguente, in cui
risulta con evidenza il suo distacco da Egidio e da Enrico di Gand:
«Unde et similiter secundum hoc dicendum quod subiectum scientiae
theologiae, simpliciter loquendo de ipsa scientia, est Deus simpliciter
sive sub absoluta ratione, id est non sub aliqua una determinata per
quam aliae excludantur»?s.

Un terzo punto sul quale mi sembra che si debbano leggermente
modificare le conclusioni di Nash riguarda il rapporto fra il 7ractatus di
Egidio e il Quod/. 1,5 di Goffredo, che, come ¢& stato dimostrato, rap-
presenta una reazione al Quod/. 111, 2 di Egidio e al Quod/. X11,1 di
Enrico di Gand. Nash suggerisce ** che nel 7ractatus Egidio ha legger-
mente modificato la propria idea della visione beatifica in conseguenza
di quanto Goffredo aveva affermato nel Quod/. 1, 5. In particolare, nel
Tractatus Egidio ammette che Dio in quanto tale, cioé nella sua infinita,
sia oggetto della visione beatifica anche per quanto riguarda la ratio
obiecti. In effetti, Egidio afferma che i beati vedono Dio in quanto tale,
cio¢ senza nessuna condizione determinante e delimitante, sia per
quanto riguarda Pobiectum, poiché essi vedono l'essenza divina in sé
stessa, sia per quanto riguarda la ratio obiecti, poiché 'essenza divina &
direttamente oggetto della visione beatifica, nel senso che non esiste una
species intermedia fra ’essenza divina e I’intelletto beato che la contem-
pla®’. Nonostante I'introduzione di nuove distinzioni, che comporta un
arricchimento della terminologia, la posizione di Egidio a proposito
della visione beatifica, quale & espressa nel 77actatus, coincide con
quanto ¢ affermato nel Quod/. 111, 2. In questo testo, infatti, Egidio
sostiene che la limitatezza della visione beatifica non & dovuta a Dio, il
quale si offre totum et totaliter alla visione, bensi all’incapacita del beato

3 [bid., p. 14.
" Op. at., pp. 81-82.
>> Cf. Tractatus, lin. 205-247.



424 Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae»

ad accogliere in sé stesso la visione di Dio nella sua integralita®s. La
sostanziale coincidenza dei due testi egidiani mi sembra che escluda, su
questo punto, un’influenza del Quod/. 1,5 di Goffredo sul 7ractatus.

Cid che invece mi sembra realmente una reazione al Qwod/. 1,5 di
Goffredo ¢ la sezione del 7ractatus (lin. 308-405), intesa a dimostrare
che la ratio deitatis coincide con la ratio infinitatis. A questa sezione si
aggiunge anche tutta la questione Ulterius (lin. 489—606), che ¢ in
sostanza un breve trattato sui nomi divini, nel quale Egidio spiega che il
nome «Dio» significa una infinita positiva. Queste due sezioni hanno
certamente un bersaglio polemico, come & suggerito dall’espressione «ut
magis possimus obturare ora loquentium» (lin. 357). Ora, mentre Nash
suggerisce che Egidio ha qui di mira Enrico di Gand?’, io credo che si
tratti piuttosto di Goffredo di Fontaines, il quale, nel Q#od/. 1, 5, atferma
che la ratio deitatis non coincide con la ratio infinitatis, e che per questo,
dire che Dio in quanto Dio & soggetto della teologia non implica che
'infinito in quanto infinito sia soggetto di una scienza finita. Si puo anzi
pensare che la durezza e la lunghezza della replica di Egidio nel 7ractatus
siano dovute al fatto che il Quod/. 1, 5 di Goffredo era gia una reazione al
Quod]. 111, 2 di Egidio, in particolare per quanto riguarda la definizione
di Damasceno e la coincidenza delle nozioni di Dio e di infinita. Se a
queste considerazioni si aggiunge il fatto che, nei testi relativi al soggetto
della teologia, Enrico di Gand non fa mai menzione della definizione di
Damasceno e non sostiene mai la diversita fra la ratio deitatis e la ratio
infinitatis, risulta evidente che, con il Zractatus, Egidio ha voluto, fra
I’altro, dare a Goffredo di Fontaines una risposta che chiudesse defini-
tivamente la disputa sul significato dei nomi divini e, in particolare, sul
valore della nozione di infinito.

A conclusione di questa indagine, credo che si possa proporre uno
stemma che tenga conto sia dei risultati cui era pervenuto Nash, sia delle
modifiche che sono state proposte in questo articolo. Non potendo
indicare per ogni testo tutte le fonti dirette e indirette, mi limito ad
indicare solo le filiazioni dirette, le quali sono sempre di carattere
polemico, ad eccezione dell’anonima questione del Ms. Toulouse 739,
fedele ripresa del 7ractatus egidiano.

36 Cf. ed. cit., p. 132a-b.
57 Cf. gp. cit., p. 80 e 84. Si noti tuttavia che a p. 71, Nash sembra suggerire che Egidio
ha risposto al Quod/. 1, 5 di Goffredo.



Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae» 425

Dal momento che nello stemma deve essere inserita anche la Quae-
stio del ms. di Padova, mi sembra opportuno sollevare il problema del
suo rapporto rispetto agli altri testi non egidiani. Poiché, come si ¢ visto,
la Quaestio & parallela al Quod/. 111, 2, di cui sembra costituire una prima
versione, ci si puo chiedere quale di questi due testi sia stato utilizzato da
Enrico di Gand nel Quod/. X1, 1, e da Goffredo di Fontaines nel
Quodl. 1, 5. Per quanto riguarda il Quod/. X11, 1, di Enrico di Gand, mi
sembra che la ripresa dell’espressione organum ad beatitudinem, presente
nel Quod/. 111, 2°%, ma non nella Quaestio, sia un chiaro indizio del fatto
che Enrico citava il testo del Qwod/. 111,2. Per quanto riguarda il
Quodl. 1,5 di Goffredo di Fontaines, mancano degli indizi decisivi in
questo senso. Tuttavia, mi sembra che I'unicita della testimonianza
manoscritta induca a pensare che la Quaestio non abbia avuto quasi
nessuna diffusione e sia stata subito sostituita dal Quod/. 111, 2, il quale,
ben piu esteso e dettagliato, ¢ stato considerato, prima dell’apparizione
del 7ractatus, come il testo cui far riferimento per la dottrina di Egidio a
proposito del soggetto della teologia.

8 Cf. Enrico di Gand, Quodl XII, 1, ed. Decorte, p. 12, lin. 97-98; Egidio,
QOuodl. 111, 2, ed. cit., p. 129a.



426 Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae»

Eg. Rom., Sent. 1, prol. (1271-73)

Enr. Gand, Suz., a. 19, qq. 1-2 (ante 1276)

Eg. Rom., (Quaestio €) Quod/. 111, 2 (Pasqua 1288)

Enr. Gand, Quod/. X11, 1
(Natale 1288)

Goffr. Font., Quodl. 1, 5 (rielaborazione)
(post 1288)

Eg. Rom., 7ractatus (ca. 1290)

Goffr. Font., Quodl. XI, 1
(1295-96)

Eg. Rom., Senz. 11, dist. 11
(ca. 1300)

Quaestio Toulouse 739



Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae» 427

3. 1 testi in appendice

Dei tre testi che sono pubblicati in appendice, due sono inediti, cioé
la Quaestio egidiana e la Quaestio anonyma del ms. Toulouse 739. La
Quaestio egidiana, finora ignota, & conservata, a mia conoscenza, solo dal
ms. Padova, Bibl. Universitaria, 844, ff. 151va—152va, 142r—v. Il suo
testo ¢ corredato da due apparati: il primo registra le lezioni aberranti
del manoscritto, gli interventi di correzione del copista o di mano
posteriore e gli incidenti di copia; il secondo raccoglie le fonti e i passi
paralleli con altre opere egidiane, soprattutto con il Quoed/. 111, 2. 11
corsivo del testo, ripreso nel secondo apparato, segnala i parallelismi
verbali piu evidenti.

Il secondo testo dell’appendice ¢ il 7ractatus sive quaestio de subiecto
theologiae di Egidio. I’edizione si basa sui due manoscritti noti: Cremo-
na, Biblioteca Statale, 84, ff. 162ra—167rb, del sec. XIV (C)*?; Vat. lat.
838, ff. 109ra—113rb, della fine del sec. XIV (V)¢°; e sull’edizione
Venetiis 1504 (Ed.). Il ms. Bergamo, Biblioteca Civica, 2.6.36, pp. 182-
200, datato 1680, essendo copia dell’edizione, non & stato utilizzato per
la costituzione del testo (la collazione rivela qualche modifica rispetto
all’edizione). Dalla collazione di C, V e Ed. si ricavano i seguenti dati:
(1) nessuno dei tre testimoni & copia dell’altro: escludendo, per ragioni
cronologiche, che C e V siano copie di Ed. e che V sia copia di C, la
presenza in C di omissioni per omoteleuto non comuni a V e Ed. ¢
implica che V e Ed. non sono copia di C; ugualmente le omissioni per
omoteleuto di V (comuni o no a C)¢? escludono che Ed. sia copia di V;
(2) la presenza di alcuni errori CV, fra i quali ¢ particolarmente degna di
nota 'omissione del decimo argomento (lin. 58—-61)¢?, induce a ipotiz-

%9 Per la descrizione di questo manoscritto, cf. Catalogo di manoscritti filosofici nelle
biblioteche italiane, t. 5, (Unione Accademica Nazionale — Corpus Philosophorum Medii
Aevi — Subsidia V), Firenze 1985, pp. 40-43.

60 Per la descrizione di questo manoscritto, cf. Aegidii Romani Opera Omnia, 1. 1/1,
Catalogo dei manoscritti (Citta del Vaticano), a cura di B. FAEs b MoTToni e C. Luna,
(Unione Accademica Nazionale = Corpus Philosophorum Medii Aevi — Testi e Studi V),
Firenze 1987, pp. 175-176.

61 Cf. lin. 52-53, 157, 184—-185, 231, 256-257, 263-264, 280, 301-303, 377-378, 527,
533-534, 629-630, 632-633, 665-6066.

2 Cf. lin. 136-138, 347-349.

63 Cf. anche lin. 62, 75, 78, 139, 371, 373-374, 398, 426, 465-466, 475, 503,619, 638,
666, 724, 758, 762, 764.



428 Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae»

zare I'esistenza di un ascendente comune a CV, pitt 0 meno remoto; (3)
nei casi di errore CV, ¢ difficile dire, data la mancanza di ulteriori
testimonianze, se la lezione di Ed. sia una correzione dell’editore oppure
la lezione autentica, che Ed. ha tratto dal proprio antigrafo. Il testo che
presentiamo ¢ dato sostanzialmente dall’accordo CV, salvo alcuni casi in
cui ¢ stata preferita la lezione di C* o di Ed.® oppure, molto piu
raramente, quella di V¢, Il primo apparato registra tutte le varianti dei
tre testimoni, mentre il secondo identifica le fonti.

Il terzo testo, cioé la Quaestio anonyma del ms. Toulouse, B.M., 739,
ff. 41va—43rb, ¢ edito sulla base di questo solo manoscritto, che ne ¢, a
mia conoscenza, I'unico testimone. Il primo apparato registra le varianti
del manoscritto, nel caso che sia stato necessario intervenire congettu-
ralmente, le correzioni del copista e gli incidenti di copia; il secondo
apparato ¢ delle fonti ed & seguito dal riferimento ai passi paralleli del
Tractatus.

64 Cf. lin. 1, 24, 73, 102, 108, 148, 152, 169, 417, 428, 599, 649.
¢ Cf. n. 63.
% Cf. lin. 260, 346, 356, 360, 466, 604, 673-674.



10

15

20

25

30

Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae» 429

AEGIDIUS ROMANUS

Quaestio de subiecto theologiae

(Padova, Biblioteca Universitaria, ms. 844, ff. 151va—152va, 142r—v)

Quia fuit in precedenti questione suppositum quod subiectum in sacra
pagina est deus sub ratione aliqua speciali, ideo de hoc specialiter nunc quere-
mus.

(1) Etarguitur quod deus in eo quod deus omnino et absolute consideratus,

sub nulla ratione speciali, est subiectum in hac scientia. Nazz idem est in scientia
subiectum et finis secandum aliam et aliam rationem. Idem enim Zmperfecte
cognitum dicitur subiectum, cuius cognitio perfecta intenditur in scientia tamquam
finis; deus ergo imperfecte cognitus erit subiectum in theologia, cuius cognitio
perfecta hic intenditur tamquam finis; sed quicquid addatur ipsi deo videtur
facere aliquam perfectiorem cognitionem. Perfegtius enim est aliquod cogno-
scere in speciali quam in generali ratione, quia, si subiectum dicitur illud quod
supponitur in scientia, cum non (f. 151vb) supponatur nisi quantum ad imper-
fectam cognitionem, deus absolute consideratus, quia sic imperfecte cognosci-
tur, erit subiectum in hac scientia.

{2) Preterea, si deus sub aliqua ratione, ut puta prout principium nostre
restaurationis et finis glorificationis, esset subiectum in sacra pagina, iste con-
diciones subponerentur in hac scientia; sed ista non supponuntur, immo dili-
genter pertractantur, quia diligenter pertractamus quomodo sumus restaurati a
deo et quomodo sumus glorificandi per ipsum; ergo etc.

{3) Preterea, si numquam homo peccasset, numaquam fuisset restauratus, nichi-
lominus tamen fuisset sacra pagina; quo posito, non potuisset esse deus subiectum
ut principium nostre restaurationis; per accidens ergo videtur se habere talis
condicio addita; sed ea que sunt per accidens non pertinent ad rationem
subiecti; ergo etc.

{4 Preterea, dato quod theologia principalius consideret has condiciones,
videlicet principium nostre restaurationis et finem nostre glorificationis, 7on
tamen propter hoc oportet assignari subiectum sub hiis condicionibus. Nam et metha-
Phisica principalius agit de substantia quam de accidente, non tamen ens in quantum
substantia est subiectum ibidem, sed ens in eo quod ens. Sic in proposito: deus in eo
quod deus erit huius scientie subiectum.



430 Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae»

(5) Preterea, videtur hec scientia ymago et quedam similitudo divine sapientie,
35 zuxta illud Apostoli, 11 Ad Corinthios 111: nos vero revelata facie gloriam dei specu-
lantes in eandem ymaginem transformamur. Nam ex hoc sumus ut dei ymago et deo
similes, quia sicut deus cognoscit se ipsum primo et in cognitione sua est
obiectum principale ipse deus in eo quod deus, sic in theologia, que est derivata
ab illa sapientia, erit obiectum principale deus in eo quod deus. Et quia obiectum

40 principale in scientia est idem quod subiectum, ergo etc.

In contrarium sit quod supra dicebat{ur ), videlicet quod sicut in scientia
communi debet assignari subiectum commune in eo quod commune, ut ens in €o quod
ens, sic in scientia speciali debet assignari subiectum speciale in eo quod speciale. Deus
ergo sub aliqua speciali ratione erit subiectum in hac scientia, que per se et

45 proprie est scientia specialis, licet ex consequenti sit scientia communissima.

Responsio: dicendum quod nulla scientia habita ab homine, sive sit
(f. 152ra) acquisita, sive infusa et inspirata, sive a nobis habita per lumen
naturale, sive per lumen fidei, sive per lumen glorie, potest habere principale
obiectum infinitum sub ratione infinita. Cum ergo deus intelligatur esse quid

50 infinitum, s/ deus in eo quod deus esses subiectum vel, quod idem est, esset
principale obiectum, in aliqua scientia creata vel in aliqua scientia habita sive
haberi possibile ab aliqua pura creatura, zunc scientia aliqua creata posset ferri in
obiectum infinitum sub ratione infinita, quod es# omnino impossibile. Utitur ergo
ista ratio quasi per se notis. Nam nulli dubium esse debet quod nomine dei

55 intelligimus aliquod infinitum et quod contra rationem scientie create est ferri
in obiectum infinitum sub ratione infinita. Quare in nulla tali scientia deus in eo
quod deus poterit assignari subiectum.

Neque dici potest quod hoc sit ex parte nostra, non ex parte ipsius scientie, quia

de ratione istius scientie et cuiuslibet scientie create est quod sit habitus finitus et

60 quod sit certis limitibus circumscripta. Cum igitur scientie recipiant speciem a
subiecto, si in aliqua scientia esset subiectum infinitum sub ratione infinita, vel,
quod idem est, esset subiectum deus in eo quod deus, oporteret illam scientiam
simpliciter esse infinitam, quod est contra rationem cuiuslibet scientie create.

Dicemus ergo quod sicut beati cognoscunt infinitum sub ratione finita et per

65 modum finitum, ita quod, videntes deum, vident omnia non simpliciter et absolute, sed

vident omnia que ad beatitudinem requiruntur, sic quia illud idem quod ipsi vident

per speciem et lumen clarum, nos credimus per fidem et videmus per lumen enigma-

ticum, oportet in hac scientia assignare subiectum non deum in sua infinitate,

sed deum ut est finis et consummatio nostre beatitudinis. Hinc est ergo quod hec

70 scientia, considerando de deo, non potest considerare de omnibus absolute et

simpliciter, sed de omnibus que ad beatitudinem requiruntur et ut ad beatitudinem
famulantur.

Dicemus ergo quod deus aliter est obiectum ipsius sapientie increate et aliter
est obiectum in scientia beatorum et aliter in theologia nostra, que potest dici



75

80

85

90

95

100

105

110

115

Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae» 431

scientia viatorum. Nam ipsius sapientie increate deus in eo quod deus, infinitum
sub ratione infinita, vel infinitum omnino absolute, sive omnino in omni sua
infinitate acceptum, est principale obiectum. Et inde est quod deus cognoscit
omnia simpliciter, tam facta quam fienda quam etiam fieri possibilia, quare
(f. 152rb) simpliciter infinita. Sed in scientia beatorum est deus principale
obiectum non in sua infinitate neque ipsi cognoscunt deum ## est pelagus infi-
nitum, neque, videndo deum, vident omnia simpliciter, sed cognoscunt deum ##

“est obiectum beatificans et, videndo deum, vident omnia que ad beatitudinem requirun-

tur. Et multo magis in theologia nostra non erit principale obiectum deus in eo
quod deus vel deus in sua immensitate #/ est pelagus infinitum, sed oportet
addere aliquam rationem specialem per quam determinetur modus finitus. Et
quia hec scientia est quedam cognitio obscura illius eiusdem cuius scientia bea-
torum est cognitio clara, sicut ibidem assignamus principale obiectum {deum )
non in sua infinitate, sed ut est obiectum beatificans et ut est obiectum repre-
sentans non omnia simpliciter neque omnia quocumque modo, sed oznia que ad
beatitudinem requiruntur, sic in hac scientia assignabitur principale obiectum sive
subiectum deus non in sua infinitate sive non in eo quod deus, sed ut est nostre
beatitudinis finis et consummatio.

Ideo, ut est ex precedentibus expressum, sicut beati, videndo deum, non vident
omnia simpliciter, sed omnia que ad beatitudinem requiruntur, sic ista scientia,
considerando de deo, non potest considerare de omnibus et de quibuscumque
simpliciter, set de omnibus que pertinent ad fidem et que beatitudini famulan-
tur. Unde Augustinus, XII1I De trinitate, capitulo 1, ait quod non utique quicquid
sciri ab homine potest in rebus humanis est huic scientie tribuendum, sed illud tan-
tummodo quo fides saluberrima, gue ad veram beatitudinem ducit, nutritur, defen-
ditur et roboratur. In hac itaque scientia fit consideratio rerum ut pertinent ad
fidem et ut sunt credibiles et ut ad beatitudinem famulantur, quia, si Augustinus
ait considerata in hac scientia pertinere ad fidem et, ut sunt credibiles, ad
beatitudinem ducunt, ex ratione beatitudinis est specificandum subiectum in
hac scientia. Deus itaque in eo quod deus vel, quod idem est, infinitum in eo
quod infinitum, non potest esse subiectum in hac scientia, quia tunc ista scientia
esset simpliciter infinita et, considerando de deo, posset considerare de omnibus
simpliciter, sicut deus, (f. 152va) cognoscendo se, omnia simpliciter intuetur,
[et] que ambo falsa sunt, quia neque ista scientia est infinita neque potest
simpliciter de omnibus considerare.

Redeamus ergo ad propositum et dicamus quod sicut beati per scientiam
suam habent pro subiecto deum ut est { obiectum beatificans, sic hec scientia
habet pro subiecto deum ut est ) nostre beatitudinis finis, differenter tamen, quia
illi feruntur in deum w# est obiectum beatificans prout est cognoscibilis per speciem et
visibilis per lumen clarum, sed hec scientia habet pro subiecto deum ut est nostre
beatitudinis finis non prout est cognoscibilis per speciem et visibilis per lumen
clarum, sed ut credibilis per fidem et visibilis per lumen enigmaticum.



432

120

125

130

135

140

145

150

155

Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae»

Unde plures huic sententie obviantes et negantes deum sub aliqua ratione
speciali in hac scientia esse subiectum, @b ipsa veritate coacti, condicionem
specialem visi sunt addere, dicentes quecumque in hac scientia considerantur
considerari sub ratione credibilis. Et quia hoc non est solum ex parte nostra,
immo ex parte ipsius scientze, que est apta nata deum cognoscere modo finito et
per lumen enigmaticum, nunc est credibile. Ideo subiectum in hac scientia
oportet assignare deum sub aliqua ratione speciali, per quam modus finitus
aliquis habeatur. Deus itaque sub hac condicione speciali, ut est finis et con-
summatio nostre glorificationis, potest dici subiectum in hac scientia. Verum quia
ad hunc beatitudinis finem non possumus nisi prout sumus restaurati per Chri-
stum, competenter utraque condicio potest poni, ut dicatur deus subiectum
prout est principium nostre restaurationis et finis nostre glorificationis. Neque est hoc
per accidens in hac scientia, cum in tota sacra pagina tam vetus quam novum
testamentum doceat nos de mediatore nostro, per quem restaurati sumus. Sed
qui{d ) dicendum sit, si homo non peccasset, de hoc in solutione argumentorum
patefiat.

(f. 142r) Ad primum ergo dicendum, cum arguitur quod deus imperfecte
cognitus et per consequens absolute et generaliter consideratus, est subiectum in
hac scientia, dicendum quod argumentum arguit oppositum, non propositum.
Nam e contrario est de formis 7n materia receptis et abstractis. Nam forma
materialis, quanto generalior, fanto materialior et imperfectior. Unde imperfectius
est considerare res materiales sub esse generali quam sub esse speciali, ut con-
siderare aliquod in eo quod animal quam in eo quod homo. Sed si esset ponere
ydeas, u? posuit Plato, perfectior esset cognitio ydee animalis quam ydee hominis.
Deus vero, qui est omnino forma abstracta, guanto magis absolute consideratur,
tanto magis ferimur in abissum et in pelagus claritatis ipsius.

Vel possumus dicere gquod ratio peccat in forma et deficit in materia per
fallaciam consequentis. Dictum est enim quod ideo deus sub speciali ratione
assignatur subiectum in hac scientia, ut detur intelligi quod infinitum sub modo
finito est subiectum in hac doctrina. Cognitio autem infiniti secundum modum
finitum potest esse magis perfecta et minus perfecta. Nam beati et viatores
cognoscunt infinitum sub modo finito, sed illi clare, isti obscure, illi perfecte, isti
imperfecte. Rursum et inter viatores quidam sunt sapientes, quidam simplices,
et sapientes respectu simplicium cognoscunt hoc magis perfecte, simplices vero
imperfecte. Non ergo valet: «subiectum in hac scientia est deus imperfecte cognitus,
ergo est deus absolute consideratus», quia possumus salvare perfectum et imper-
fectum aliter quam hoc modo.

Ad secundum dicendum quod in hac scientia supponitur quod deus misit
filium suum restaurans nos, beatificans nos per illum. Neque possemus hoc
probare, si vellemus, sed per sacram scripturam edocti acquiescimus sic esse.
Unde non est ibi probatio simpliciter, sed ex suppositione scripture sacre. Talis
ergo probatio et declaratio non repugnat rationi subiecti.



160

165

170

175

180

Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae» 433

Ad tertium dicendum quod, s7 bomo non peccasset, adhuc ex puris naturalibus
non potuisset consequi beatitudinem. Oportuisset ergo naturam elevari supra se
ipsam. Illa autem elevatio et supplementum illius defectus quedam restauratio
dici potuisset. Accipiendo ergo restaurationem large prout dicit suppletionem defec-
tus, dicemus quod deus, ut sup{ p ylet defectum illum et ut nos ad beatitudinem
elevat, includitur principaliter in hac scientia et debet in ea poni subiectum.

Ad quartum dicendum quod non est simile de methaphisica et de theologia,
quia methaphisica, licet consideret principalius de substantia, non tamen considerat
principaliter de substantia per se et primo et per omnem modum, sed per se et
primo et per omnem modum considerat de ente in eo quod ens. Ideo ens in eo
quod ens est ibi subiectum. Theologia vero, ut satis potest patere per habita, de deo
ut est sic restaurationis principium et glorificationis finis, considerat principa-
liter et per omnem modum. Ideo sic debet hic assignari subiectum.

Ad ultimum, quod bec scientia est quedam participatio divine sapientie, dicen-
dum quod ratio arguit magis oppositum quam propositum, quia participare idem
est quod partem capere. 1deo quod ipse deus intelligit /7 quadam zotalitate et
infinitate, et nos intelligimus de eo in quadam participatione (f. 142v) et modo
finito. Deus itaque in eo quod deus, in sua infinitate acceptus, esset principale
obiectum ipsius sapientie increate. Sed theologia, que est quedam participatio
illius sapientie, non babebit pro subiecto deurm in eo quod deus in sua infinitate, sed
erit ibi deus subiectum sub aliqua ratione speciali, per quam determinetur aliquis
finitus modus, quia, licet hec scientia de infinito consideret, considerat tamen de
ipso finito modo.

7 et ? interl. 13 Perfectius] Perfectior est] vel ser. ef corr. 16 deus absolute szer.
et corr. 25 videtur marg. al. manu 32 in?] cum 52 haberi] habere scr. et
corr. ab] ad ser. et corr. 54 ratio| ratione scr. et corr. 60 circumscripta] cir-
cumscriptis ser. ef corr. 62 subiectum] in praem. et exp. 63 cuiuslibet] cuilibet ser.
et corr. 66 beatitudinem] est add. et del. 67 enigmaticum] egnimaticum (e infra
lin. 116, 122) 95 de! interl. 100 ut] vel 110 sicut] sint ser. et corr. 114 sed] in
sic alia manus corr. 126 Christum] non add. et exp. 127 poni] pati 149 via-

tores] maiores 150 cognoscunt] cognoscuntur ser. et corr. 176 in eo post quod
deus.



434 Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae»

Apparato delle fonti

7-17 Cf. Henricus de Gandavo, Summa, art. 19, q. 1, ed. Parisiis 1520,
ristampa St. Bonaventure N.Y.-Louvain-Paderborn 1953, t. I, f. 115r E-F: «Ad
primum in oppositum, quod finis scientie non est idem cum subiecto, dicendum
quod idem non potest esse subiectum et finis secundum eandem rationem,
secundum aliam tamen et aliam rationem bene potest esse subiectum et finis.
Est enim deus subiectum huius scientie quo ad imperfectam cognitionem, quam
scientia de ipso supponit, et est finis eius quo ad perfectam cognitionem, quam
de ipso querit. Hoc enim modo in qualibet scientia finis intra eius est perfecta
cognitio sui subiecti, quod subiectum est et in scientia suppositum quo ad
cognitionem si est et quid est imperfectissimam, de quibus infra videbitur. Et
quia illa cognitio imperfectissima est dei ut simplicissime et absolutissime con-
sideratur, circa quem omnis ulterior notitia inquiritur tamquam aliquid perti-
nens ad finem huius scientie, patet aperte quoniam peccant dicentes quod deus
non est subiectum theologie nisi sub aliqua conditione speciali, scilicet ut est
principium nostre restaurationis et finis nostre glorificationis». Aegidius Roma-
nus, Quodl. 111, 2, ed. Lovanii 1646, ristampa Minerva, Frankfurt 1966, p. 127b:
«Prima ratio sic patet. Nawmz idem est subiectum in scientia et finis: si corpus mobile
sit subiectum in naturali philosophia, finis eius erit cognitio talis corporis. Unum
ergo et idem, al{i )ter tamen et al{i )ter consideratum, est in scientia subiectum
et finis. Illud enim quod imperfecte cognitum est in scientia subiectum, perfecte
postea cognitum est f7zzs. Sed specialis cognitio est perfectior quam generalis; si
ergo deus sub speciali ratione esset hic subiectum, subiectum in hac scientia non
differret a finex.

18-22 Cf. Henr. Gand., Summa, art. 19, q. 1, ed. cit., t. 1, f. 1151 F: «Si enim
sub istis conditionibus deus esset subiectum in hac scientia, ista supponerentur
in ea, non autem tractarentur, ut crederentur et scirentur circa deum ex ea. Et sic
deus simpliciter omnino et absolutissime acceptus debet dici subiectum huius
scientie, non magis ut circa ipsum determinatur ratio principii restaurationis et
glorificationis, quam circa ipsum determinatur ratio creationis et gubernatio-
nis». Aeg. Rom., Tract., lin. 45-49.

23-27 Cf. Henr. Gand., Summa, art. 19, q. 2, ed. cit., t. 1, £. 117v Z: «Unde
quidam alii, attendentes quod opus restaurationis est principalis materia huius
scientie, dicebant subiectum eius esse determinandum per respectum ad huius-
modi materiam, ut quod deus non simpliciter debeat dici subiectum huius
scientie, sed solum in quantum redemptor aut reparator. Quod nullo modo
potest stare, ut dictum est supra, quia tunc nullo modo opus creationis posset dici
esse de hac scientia ut materia, cum non se habeat per aliquam relationem seu
attributionem ad deum ut est redemptor, sed solum ut est creator. Tunc etiam
scientia ista fuisset dicenda habere aliud subiectum ante lapsum, si stetissent
homines in statu innocentie, quam ut sibi necessariam habuissent, licet non



Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae» 435

literis conscriptam, sicut fides eis necessaria fuisset, ut debet declarari loquendo
de fide, et tamen deus ut reparator tunc subiectum eius dici non potuisset, quia
nihil fuisset reparandumy». Godefridus de Fontibus, Quodl. 1,5, ed. de Wulf-
Pelzer, Louvain-Paris 1904, p. 12: «Item, si homo lapsus non fuisset, nihilomi-
nus nata esset scientia quae esset de Deow. Aeg. Rom., Quodl. 111, 2, ed. cit.,
p. 128a: «Tertio, hoc idem probant conditiones ille speciales, sub quibus deus
dicitur esse subiectum. Ponuntur autem esse conditiones <prout est restaurator
et glorificator>; sed dato quod numquam homo peccasset, nibilominus fuisset sacra
pagina, non tamen homo fuisset restauratus».

28-33 Cf. Henr. Gand., Summa, art. 19, q. 1, ed. cit., t. 1, f. 115r F: «Et licet
forte de deo principalius considerat ut est principium restaurationis et glorifi-
cationis quam secundum aliquas alias rationes, propter hoc nullo modo variari
debet ratio subiecti. Metaphysica enim principalius considerat de ente sub
ratione substantie quam accidentis, quia ratio entis verius salvatur in substantia
quam in accidente... et tamen non debet dici quod subiectum metaphysice sit ens
sub ratione substantie, sed potius ens in quantum ens simpliciter dictum». Aeg.
Rom., Quodl. 111, 2, ed. cit., p. 128a: «Rursus, iste due conditiones, etsi princi-
paliori modo considerentur in hac scientia, non tamen propter hoc, ut videtur, deus
sub istis conditionibus debet dici subiectum in scientia ista. Nam metaphysica
principaliori modo considerat de substantia quam de aliis entibus, non tamen
propter hoc substantia est subiectum in metaphysica, sed ens absolute et generaliter
sumptum. Sic et in proposite: etsi iste conditiones sint magis principales, non
tamen propter hoc deus sub iis conditionibus erit in sacra pagina subiectum, sed
absolute et secundum se consideratus».

34-40 Cf. Henr. Gand., Summa, art. 19,q. 2,ed. cit., t. I, f. 118r F: «Etex hoc
maxime contingit quod ista scientia perfectissima sit et nobilissima, quia scientie
dei, quam ipse habet de se et de aliis rebus, que est perfectissima et nobilissima,
simillima est. Sicut enim deus, se ipsum cognoscendo primo, consequenter
intuetur omnia alia, sic et ex ista scientia de deo acquiritur notitia primo et
principaliter, et ex consequenti de creaturis, ut sic per hanc scientiam fiat in
homine quodammodo imago quedam sapientie divine, secundum quod de
illustratione ex hac scientia dicit Apostolus, II Corin. iii: Nos vero revelata facie
gloriam dei speculantes in eandem imaginem transformamur a claritate in
claritatem tamquam a spiritu dei». Aeg. Rom., Quod/. 111, 2, ed. cit., pp. 127b—
128a: «Secunda via sumitur prout hec scientia comparatur ad divinam scien-
tiam. Videtur enim hec scientia esse quedam imago et quedam similitudo divine
sapientie, iuxta illud Apostoli Ad Corinthios 3 : Nos revelata facie gloriam domini
speculantes in eandem imaginem transformamur. Sed in scientia dei deus ipse
secundum se est obiectum; ergo sic erit in scientia nostra, que est imago illius
scientie.

41-45 Cf. Aeg. Rom., Sent. 1, prol., pars 1, princ. 1, q. 3, ed. Venetiis 1521,
ristampa Minerva, Frankfurt 1968, f. 3v L: « Cum igitur metaphysica sit scientia



436 Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae»

communis, determinabit de deo sub modo communi, in quantum scilicet est ens
et causa universalis entium; theologia autem, cum sit scientia specialis, de his de
quibus determinat, determinabit sub speciali modo. Et ideo sicut subiectum in
scientia communi est commune in eo quod commsune, ita subiectum in scientia speciali
debet esse speciale in eo quod specialen.

46-57 Cf. Aeg. Rom., Quodl. 111, 2, ed. cit., p. 128b: «Prima via sic patet:
nam s7 deus, qui dicitur pelagus infinitum, essez subiectum in hac scientia, zunc ista
scientia esset infinita et tenderet in deumn modo infinito. Nam ab infinito in eo
quod infinitum non potest scientia trahere speciem, nisi sit scientia infinita.
Dicere autem hanc scientiam esse infinitam vel considerare de infinito sub
ratione qua infinitum et tendere in deum modo infinito esz omnino absurdum,
cum ipsa scientia beatorum, que est longe altior quam ista, consideret de deo
modo finito».

58-63 Cf. Aeg. Rom., Quodl. 111, 2, ed. cit., p. 132b: «... quia subiectum in
scientia debet assignari cum conditione illa prout scientia est apta in ipsum ferri
et prout ex eo sumit speciem, non aut{ em ) prout ei repugnat, deus omni modo
quo cognoscibilis est non erit subiectum in scientia beatorum. Nam non solum
ex parte nostra vel ex parte beatorum habentium scientiam, sed etiam ex parte
ipsius scientie, cum deus de ratione sui sit quid infinitum, sumitur hic (pro: hec)
repugnantia, quod huiusmodi scientia non possit ferri in deum omni modo quo
cognoscibilis est, propter quod deus sub hac ratione in illa scientia non poterit
esse subiectum».

64-72 Cf. Aeg. Rom., Quodl. 1,21, ed. cit., p. 46b: «... sed quia sancti non sic
eum vident, sed tantum vident eum ut requirit notitia bonorum (pro : beatorum),
sufficit quod videant ommnia que ad beatitudinem requiruntur». Quodl. 111, 2, ed. cit.,
pp- 132b-133a: «/Non enim oportet quod videant omnia simpliciter absolute, sed
videant omnia que ad beatitudinem requiruntur, sine cognitione quorum beati esse
non possunt. Deus ergo non quocumque modo cognitus, sed ut sic cognitus, in
illa scientia est subiectum. Etsi ergo sit aliqua cognitio de deo, sine qua non
possumus esse beati, et aliqua de ipso que ad beatitudinem consequatur vel que
potest consequi, que potest esse maior et minor, numquam tamen scientia
beatorum ad hoc est apta pervenire, immo repugnat ei ut feratur in deum omni
modo quo cognoscibilis est... Nam in scientia beatorum est sic subiectum, prout
beati, videndo deum, non vident omnia simpliciter et absolute, sed vident omnia que ad
beatitudinem requiruntur, vel que visionem beatam consequuntury; 767d., p. 130a:
«Sed si comparetur hec scientia ad scientiam beatorum, videtur differre in
lumine. Nam 7psi vident sub lumine claro, nos autem sub /umine enigmatico. De illo
ergo eodem, ut de deo, et sub eadem ratione, ut in eo quod glorificator, de quo
considerant beati, consideramus et nos, sed sub alio lumine. Que ergo 7ps7 vident
facie ad faciem ratione /uminis clari, nos videmus per speculum in enigmate,
ratione /uminis enigmatici... Quod enim nunc per auditum et per fider» novimus,
tunc per visum et per speciem contemplabimury.



Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae» 437

73-92 Cf. Aeg. Rom., Quodl. 111, 2, ed. cit., p. 133a: «Addenda est ergo
specialis conditio restringens illud considerationis pelagus, ut dicamus: prout
scientia beatorum tendit in deum non absolute zamquam pelagus infinitum, sed
prout est obiectum beatificans, sit subiectum in scientia beatorumny; 7bid., p. 130a:
«Quantum ergo ad rem consideratam et modum considerandi, non videtur
canon biblie ponere differentiam inter scientiam viatorum et beatorum, sed
quantum ad lumen et quantum ad cognitionem claram et obscuram». Per le lin. 77—
79, cf. Quodl. 1,21, ed. cit., p. 44b: «In contrarium est quod in divina essentia
reluceant infinita. Nam ibi non tantum sunt rationes factorum, sed etiam facien-
dorum et possibilium».

93-109 Cf. Aeg. Rom., Quodl. 111, 2, p. 128b: «Secunda via ad hoc idem
sumitur ex his que considerantur in ipsa scientia. Nam si hec scientia haberet pro
subiecto deum, id est pelagus infinitum, per se, cum in huiusmodi pelago omnia
reluceant, posset hec scientia de omnibus considerare. Sicut ergo nefas esset dicere
quod aliquid posset sciri in rebus humanis, cuius{ cum )que conditionis sit illud,
quod non pertineat ad scientiam dei, eo quod huiusmodi scientia habeat pro
obiecto deum secundum quod huiusmodi, que (pro: qui) est pelagus infinitum,
sic nullatenus esset dicendum quod aliquid possez sciri in rebus humanis vel in
quibuscumque aliis rebus, quod non esset attribuendum huic scientie. Posset
ergo hec scientia de omnibus considerare, cuiuscumque conditionis essent illa, sive
essent curiosa sive vana, quod est contra Augustinum, 14 De Trinitate, cap. 1,
dicente{m »: Non utique quicquid sciri ab homine potest in rebus humanis, ubi
plurimum vanitatis, noxiae curiositatis est, huic scientie tribuit{ur’). Si enim hec
scientia sic tenderet in deum sub ratione qua deus, de omnibus que sciri possent
non solum ab homine, sed a quocumque alio, considerare posset, cuiuscumque
conditionis essent illa». Senz. I, dist. 1, pars 1, q. 1, art. 3, ed. Venetiis 1581,
ristampa Minerva, Frankfurt 1968, t. I, p. 10b C: «In speciali tamen non spectat
ad theologum considerare de omnibus effectibus dei, nec spectat ad ipsum consi-
derare quicquid potest sciri in rebus humanis et in effectibus dei, ubi quantum ad
beatitudinem nostram a philosophis multa sunt curiose et superstitiose tractata.
Sed solum illa debet in talibus theologus animadvertere, per que manuducitur ad
beatitudinem, vel, quod idem est, per que fides, que ad beatitudinemn ducit,
gignitur, nutritur, defenditur et roboratur».

110-116 Cf. lin. 64-72.

117-122 Cf. Henr. Gand., Summa, art. 19, q. 2, ed. cit., t. 1, £. 117r X: «Di-
cendum igitur ad questionem quod omne scibile, in quantum habet rationem
credibilis, per attributionem aliquam ad primum credibile, quod est subiectum
huius scientie, in quantum credibile est, ad istam scientiam pertinet». Per
espressione «ab ipsa veritate coactin, cf. Quod/. 11,9, ed. cit., p. T1a: «Unde et
ipsi Philosophi, ab ipsa veritate coacti, mobilia reduxerunt in immobile».

122-132 Cf. Aeg. Rom., Quodl. 111, 2, p. 131a: «Advertendum tamen has
duas conditiones sic se habere quod una ordinetur ad aliam, quia restauratio



438 Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae»

ordinatur ad glorificationem; glorificatio ergo est conditio principalis, restau-
ratio autem vel suppletio defectuum ponitur ad exprimendum modum glorifi-
cationis. Nam hoc modo deus nos glorificat et ad beatitudinem producit,
restaurando scilicet naturam vel supplendo defectum nature». Senz. 11, dist. 1,
pars 1, q. 1, art. 1, ed. ciz,, t. 1, p. 6a A-B: «Omnia ergo considerata in sacra
pagina sunt verba vite eterne, quia sunt propter vitam eternam. Deus ergo
consideratur hic prout est beatificator noster, quem cognoscere est vita eterna...
Unde in hac scientia, quicquid introducitur, sub hac ratione introducitur.
Verum quoniam Deus est beatificator noster, quia restauravit et redemit nos,
ideo, si deus est subiectum in hac scientia ut est finis nostre glorificationis, est etiam
subiectum ut est principium nostre restaurationis»; Sent. 11, dist. 21, q. 1, art. 1,
dub. 2, ed. ciz., t. 11, pp. 172b C - 173a A: «Oportet ergo dare aliquem modum
finitum, secundum quem habeamus scientiam de Deo infinito, et illum modum
finitatis, secandum quem theologia reponitur in suo esse specifico, quicumque
sit ille, sive accipiatur ex parte beatorum, prout deus est finis nostre glorificationis,
sive ex parte modi secundum quem erimus beati, quia redempti per Christum et
restaurati per ipsum beatitudinem consequimur. Quocumque ergo modo quis
nominare velit istum modum finitatis, secundum quem theologia accipit men-
suram et speciem... illum modum finitatis appellamus specialem rationem,
secundum quam deus est theologie subiectum, quamvis illum modum finitatis
vel illam specialem rationem magis per se dicat <deus ut est finis nostre glorifi-
cationisy quam <ut est principium nostre restaurationisy, quia, si Adam non pec-
casset, deus aliter nos salvasset; sed quia peccavit, redimendo et restaurando nos
salvavity.

133-142 Cf. Aeg. Rom., Quodl. 111, 2, ed. cit., p. 130a=b: « Nam cum dicitur
quod illud quod est subiectum in scientia imperfecte cognitum sit finis scientie
cognitum perfecte, conceditur. Cum postea subditur quod considerare deum sub
speciali ratione sit cognoscere ipsum perfecte et quidem istud pertineat magis ad
eum ut est finis quam ut est subiectum, dici debet, ut alibi pluries diximus, quod
non eundem modum habeant forme separate et iz materia recepte, quia, ut
recipiuntur in materia, g#anto universaliores sunt, fanto materialiores et imper-
Sectiores, separate autem e converso. Ut si essent quidditates separate, #¢ posuit
Plato, esse, quod est universalius quam vivere, esset multo perfectius quam
ipsum vivere. Et quia perfectiones ille, quas posuit Plato separatas, nos ponimus
unitive, ideo guanto magis secandum se et absolute cognoscitur deus, tanto per-
fectiori modo cognoscitur. Unde ut separaremus hanc scientiam a scientia dei, et
ut ostenderemus istam imperfectiorem illa, dicimus quod deus consideret se
absolute et secundum se, nos autem in hac scientia consideremus sub speciali
rationen.

143-153 Cf. Aeg. Rom., Quodl. 111, 2, ed. cit., p. 130b: « Vel possumus dicere
guod considerare aliquid sub speciali ratione possit esse perfecte et imperfecte.
Deus autem sub speciali ratione consideretur, et sub illa speciali ratione /mperfecte



Una nuova questione di Egidio Romano «De subiecto theologiae» 439

cognitus sit subiectum in hac scientia; sed sub speciali ratione cognitus perfecte,
prout perfecte potest cognosci in via, sit finis huius scientie».

159-1064 Cf. Aeg. Rom., Quodl. 111, 2, ed. cit., p. 130b: «Quod autem dice-
batur tertio de restauratione, dici debet quod ibi restauratio debeat sumi large pro
qualibet suppletione defectus. 5i enim homo numquam peccasset, nihilominus tamen
ex puris naturalibus non potuisset consequi beatitudinem. Scientia ergo tunc tradita
fuisset de deo glorificatore et suppletore sive restauratore. Quelibet enim
restauratio est defectuum suppletio».

165-171 Cf. Aeg. Rom., Quodl. 111, 2, ed. cit., pp. 130b—131a: «Quod autem
addebatur de ambabus conditionibus, quod non debeant poni conditiones
subiecti, licet sint principales, guia et metaphysica principaliter considerat de Deo
(pro: substantia), tamen deus (pro: substantia) non sit ibi subiectum nec conditio
subiecti, dici debet quod he conditiones non sint quocumque modo principales,
sed sint ita principales quod sub talibus conditionibus consideretur quicquid
consideratur in hac scientia. Non autem sic deus (pro: substantia) consideratur
principaliter in metaphysica, quia ratio sub qua inducitur quicquid consideratur
in metaphysica non est deus (pro: substantia), sed ens, ita quod exns iz eo guod ens
5it ibi subiectum. Et quia hec scientia considerat de deo et quicquid considerat de
eo considerat secundum has conditiones, sicut quicquid considerat metaphysica
de ente, considerat sub ratione entis, ita sicut ibi ezns in eo quod ens est subiectum, ita
et deus in eo quod glorificator et restaurator hic erit subiectumny». Sulle correzioni
da apportare al testo dell’edizione, cf. supra, p. 407, n. 20.

172-181 Cf. Aeg. Rom., Quodl. 111, 2, ed. cit., p. 130b: «Quod vero addeba-
tur secundo, quod hec scientia sit quedam derivatio et quedam participatio divine
scientie et quod similitudo et imago eius dici debeat, dicendum quod pro tanto
hec scientia sit similitudo et imago scientie divine, prout est participatio eius;

participare autem idem est quod partem capere; non ergo in illo pelago et 77 illa
totalitate considerat hec scientia de deo secundum quod considerat scientia dei.
Ideo hec scientia dei habet deum pro obiecto 7# illa fotalitate et in illo pelago, hoc

(pro: hec) autem aliquid participat de hoc et habet deum pro subiecto sub speciali
ratione».



	Una nuova questione di Egidio Romano "De subiecto theologiae"

