
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 37 (1990)

Heft: 3

Artikel: Les images dans les sermons du XIIIe siècle

Autor: Bataillon, Louis-Jacques

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760850

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760850
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Louis-Jacques Bataillon

Les images dans les sermons
du XIIIe siècle

Qui ne connaîtrait la prédication médiévale que par ce qu'en disent
les «arts de bien prêcher», Artespredicandi\ pourrait croire à une
uniformité assez fastidieuse de la structure des sermons du Moyen Age, mais
si on lit les textes eux-mêmes, on s'aperçoit bien vite qu'il y a une grande
variété entre les auteurs dans la façon de bâtir leur prédication: plans en
deux, trois, quatre parties diversement subdivisées2, mais aussi procédés
variés pour développer chaque point, ce que les Artes appellent dilata-
tio.

L'usage le plus fréquent est certainement celui des «distinctions»,
qui consiste à analyser les différents sens que peut prendre un terme
dans les livres bibliques et les textes assimilés, usage facilité par l'exis-

1 L'ouvrage fondamental sur les Artes predicandi reste Th. M. Charland, Artes
praedicandi. Contribution à l'histoire de la rhétorique au Moyen Age, Paris—Ottawa 1936; à

compléter par J.J. Murphy, Rhetoric in the Middle Ages. A History of Rhetorical Theory

from Augustine to the Renaissance, Berkeley—Los Angeles—London 1974, 269—355; et
J. Longere, La prédication médiévale, Paris 1983, 195-202.

2 Beaucoup d'auteurs de sermons modèles ont une préférence sans exclusive pour les
divisions en deux parties; ainsi Nicolas d'Hacqueville, Gérard de Mailly, Evrard du Val
des Ecoliers; celui-ci divise chacune de ses deux parties en quatre subdivisions, alors que
quand il fait exceptionnellement trois parties, chacune est divisée en trois. Bonaventure,
dans ses Sermones dominicales, divise toujours en trois parties; Thomas d'Aquin semble
avoir une préférence pour une division en quatre éléments. D'autres auteurs ont des

divisions encore moins conformes aux principes des Artes-, ainsi Nicolas de Biard
commence en général par une division en trois parties traitées rapidement et continue par une
longue distinctio qui occupe le reste du sermon.



328 Les images dans les sermons du XIIIe siècle

tence de recueils de distinctiones groupées, soit selon l'ordre d'apparition
des mots au cours d'un livre de l'Ecriture, soit dans des ouvrages plus
généraux et aussi plus pratiques classés selon l'ordre alphabétique3. Un
tel procédé utilisé seul risquait de rendre le sermon trop abstrait, surtout
quand il s'agissait de parler devant un public de paroisse; aussi très

souvent illustrait-on l'exposé par des exemples adaptés; ici encore le
travail du prédicateur était facilité par l'existence de recueils à'exempta4.

Mais un certain nombre d'orateurs choisissaient une autre méthode,
celle qui consiste à partir du thème biblique et d'en tirer une ou plusieurs
comparaisons qui, développées à partir de l'expérience quotidienne ou
des préoccupations et des curiosités des auditeurs, donnaient au discours

une allure plus concrète et familière et donc aussi plus facile à retenir, ce

qui rendait moins indispensable, sans naturellement l'exclure, le recours
aux exempta5.

Le prédicateur choisissait donc dans le texte biblique, généralement
tiré de la liturgie du jour, qui lui servait de thème, un mot ou une phrase
faisant image et partait de là pour en tirer un enseignement, soit
conformément au sens littéral, soit à un des sens spirituels, le plus
souvent le sens tropologique, celui qui permet le plus aisément une
application morale. De toute façon l'image esquissée dans la Bible était
développée de façon à frapper et intéresser les auditeurs.

Parmi les préoccupations quotidiennes, la principale sans doute est
celle d'être assuré de manger et de boire. Les prédicateurs le savaient
bien; déjà quand ils prenaient un proverbe pour exorde, ils choisissaient
volontiers des dictons tels que «Ki na pain na fain», «Pain et vin, cest

3 Sur les distinctiones, voir A. Wilmart, «Un répertoire d'exégèse composé en Angleterre

vers le début du XIIIe siècle. Appendice: Note sur les plus anciens recueils de
distinctions bibliques», Mémorial Lagrange, Paris 1940, 335-346. -R. H. and M. A. Rouse,
«Biblical Distinctions in the Thirteenth Century ». Archives d'histoire littéraire et doctrinale
du Moyen Age 41 (1974) 27-37. - L.J. Bataillon, «Intermédiaires entre les traités de
morale et les sermons, les distinctiones bibliques alphabétiques », Lesgenres littéraires dans les

sources théologiques etphilosophiques médiévales. Définition, critique et exploitation, Louvain-
la-Neuve 1982, 213-226. - Id. « L'agir humain d'après les distinctions bibliques du XIIIe
siècle», L'homme et son univers au Moyen Age, Louvain-La-Neuve 1986, 775—790. —

J. Longere, Prédication, 189-193.
4 Sur les exempla, outre l'ouvrage resté classique de J.Th. Welter, L'«exemplum»

dans la littérature religieuse et didactique du Moyen Age, Paris—Toulouse 1927, voir surtout
Cl. Bremond; J. le Goff; J.-Cl. Schmitt, L'«exemplum», Turnhout, 1982.

5 L.J. Bataillon, «Similitudines et exempla dans les sermons du XIIIe siècle», The

Bible in the Medieval World. Essays in Memory ofBeryl Smalley, Oxford 1985, 191—205.



Les images dans les sermons du XIIIe siècle 329

viande a pelerin», «Qui bon morsel met en sa bouche, bonne nouvelle
envoie a son cœur», «Qui estuie (épargne) de son digner miex en est a

son souper», «Qui est loin de sescuele, si est près de son domage»6,
témoins d'une mentalité craignant la pénurie. Aussi les similitudes
tirées de la table sont-elles assez fréquentes.

Les cinq pains d'orge et les deux poissons de la multiplication des

pains donnent lieu à diverses comparaisons. Voici celle que développe
le franciscain Pierre de Saint-Benoît7. Il note d'abord qu'il s'agit d'un
repas de carême qui soutient plus qu'il ne fait grossir: pains d'orge et non
de froment, poissons et non viande, et pas de vin. Ces cinq pains d'orge
sont la pénitence, la doctrine, la justice, la patience dans l'adversité et
l'Eucharistie. Mais il y a aussi cinq sortes de gens qui ne peuvent pas en

profiter. Il y a d'abord les malades qui ne peuvent ni apprécier ni avaler
la nourriture: tels sont les pécheurs obstinés qui refusent toute
pénitence. Les enfants, eux, ne peuvent rompre le pain; ce sont les simples et
rudes gens qui ne peuvent comprendre les Ecritures, mais ils peuvent du
moins profiter des miettes comme le font les petits chiens, modèles
d'humilité. Ceux qui ont trop mangé ne peuvent plus assimiler et
représentent ceux qui sont atteints d'acédie et ne trouvent aucune joie

6 «Ki na pain...», (cf. J. Morawski, Proverbes français antérieurs au XV siècle, Paris
1925, n° 1770): Nicolas de Biard, sermon Accepit Iesus (J.-B. Schneyer, Repertorium der
lateinischen Sermones des Mittelalters, Münster [Westfalen], 1969—1979, t. IV, 234, n° 65),
Paris, B.N. nouv. acq. lat. 2032, f. 69va, etc.; Pierre de Saint-Benoît, Accipiens Iesus,

(Schn. IV 789, n° 104), Venezia, Marciana Z.L. 92, f. 58va, etc. - «Pain et vin...» (Mor.
1578): N. de Biard, Exiit qui seminat... (Schn. IV 232 n° 41), Paris, n.a.l. 2032, f. 51vb,
etc. ; Jean d'Orléans, Exiit qui seminat... (Schn. III 333, n° 32), Venezia Z.L. 92, f. 159vb. -
«Qui bon morsel...» (Mor. 1860): P. de S. Benoît, Lex ueritatis (Schn. IV 799 n° 228),
Venezia Z.L. 92, f. 159vb, etc. ; Thomas Brito (Schn. V [sous le nom erroné de Thomas de

Lisle] 667, n° 560), Arras 526, f. 91ra, etc. - «Qui estuie...» (Mor. 1934): Gérard de

Mailly, PaterAbraham (Schn. II 487 n° 54), Paris, B.N. lat. 3546 C, f. 147r, etc. — «Qui est
loin... » (Mor. 2140) : G. de Mailly, Expurgate uetusfermentum (Schn. II 485 n°40), Paris,
B.N. lat. 3546 C, f. 104v, etc.; P. de S. Benoît, Pascha nostrum (Schn. IV 586 n° 59),
Venezia, Marc. Z.L. 92, f.42va, etc.

7 Sermon Accepit Iesuspanes pour le quatrième dimanche de carême (Schn., Rep. IV
786 n° 48), Venezia, Marciana Z.L. 92, f. 36ra-37ra, etc. - Texte édité à l'Appendice 1. -
Sur l'auteur, voir D. L. d'Avray, «Pierre de Saint-Benoît», Dictionnaire de Spiritualité 12

(1985) col. 1667-1668. - Ce sermon offre de nombreux parallèles avec la collatio xxvi des
Collâtiones in Iohannem attribuées à tort (au moins en partie) à Bonaventure (OPERA
OMNIA VI, Quaracchi 1893, 565—566), cf. L.J. Bataillon, «De la lectio à lapredicatio:
commentaires bibliques et sermons au XIIIe siècle», Revue des Sciences philosophiques et

théologiques 771 (1987) 564-568. - Un sermon de Gérard de Mailly, de même thème et

pour le même dimanche (Schn. 31 ; Paris, B.N. lat. 3546 C, f. 75v-79r) est très proche,
parfois à la lettre, de celui de Pierre de S.-Benoît; il semblerait que ce soit Gérard qui
dépende de Pierre.



330 Les images dans les sermons du XIIIe siècle

spirituelle à bien agir. Ceux qui n'ont plus de dents ne peuvent plus
mâcher la croûte ni casser le pain dur; ainsi sont les personnes trop
délicates qui ne peuvent mastiquer la dureté des épreuves s'ils ne trouvent

sous la croûte quelque douceur et consolation dans la mie. Enfin il
y a ceux dont le palais est aigri et les dents agacées: comment trouver du

goût quand l'esprit est plein du vinaigre de l'envie, de la haine et de la

colère ou est brûlé de l'inflammation de la concupiscence?
Pour le maître séculier Jean Halgrin d'Abbeville, pains et poissons

sont aussi les degrés de la pénitence. Les pains d'orge au goût amer sont
la peur du jugement, l'horreur du péché commis, la douleur du cœur
contrit, la rougeur de la confession et le labeur de la satisfaction; les

poissons au goût agréable sont l'aumône et la prière8
Un autre franciscain, mais italien, Servasanto da Faenza, mettait en

rapport les différentes catégories d'hommes avec sept cépages de vin, en
raison soit de leur goût, soit d'étymologies aussi ingénieuses qu'imaginaires9.

Ainsi le pineau, qui vient à'epi, «au dessus», est le vin que
boivent les orgueilleux. Le vin cuit ou confît est réservé aux luxurieux
qui cuisent et bouillent dans le feu de leur péché. Le vin de Crète, dont le

nom est rapproché de créance, est celui des usuriers. Le ribola, de peu de

saveur mais qui échauffe le ventre, est le vin préféré des envieux qui
n'ont de goût envers personne mais ont toujours la douleur de leur
jalousie dans le cœur. La malvoisie, dont le nom est dit venir de la

mauve, plante médicinale et vulnéraire, est la boisson des bonnes gens,
des pauvres et des humbles. Encore meilleur est le muscat parfumé,
privilège des contemplatifs qui déjà respirent la bonne odeur des

citoyens du ciel. Reste la vernaccia, un vin pourtant excellent, mais dont
le nom rapproché öüavernus et d'accendere voudrait dire «enfer allumé»;
ce serait la part des damnés. Dante se contentait de mettre au Purgatoire
le pauvre Martin IV pour avoir trop aimé les anguilles et la vernaccia10.

Une autre préoccupation majeure est certainement la santé. Comme
les Evangiles nous proposent un grand nombre de récits de guérison, il
ne faut pas s'étonner que les prédicateurs aient pris beaucoup de leurs

comparaisons dans le domaine de la maladie et de son traitement.

8 Sermon Erat autem proximum pascha (Schn. III, 514 n° 66), Vaticano, Borgh. 6, £
56va—57rb.

9 Sermon Vitium et siceram non bibet, édité par V. Gamboso, «I sermoni festivi di
Servasanto da Faenza nel codice 490 deU'Antoniana», Il Santo 13 (1973) 3-38.

10 Purgatorio XXIV 24.



Les images dans les sermons du XIIIe siècle 331

Mais quelles sont d'abord les caractéristiques de la santé physique
auxquelles correspondent celles de la santé morale? Un dominicain
italien, mort évêque d'Arezzo en 1279, Aldobrandino Cavalcanti, nous
les indique11. Il y en a naturellement sept puisqu'à l'inverse il y a sept
péchés capitaux. Il y a d'abord la régularité du pouls à laquelle correspond

l'humilité contre la maladie d'orgueil. Ensuite la satisfaction de

l'appétit, spirituellement l'amour, contre l'envie qui désire le malheur
de l'autre et s'attriste de son bien. Le bon équilibre des membres
correspond à la patience, contre la colère qui met tout en trouble. Puis

l'agilité du corps, signe du sens du devoir, contre l'acédie. Après vient la

bonne digestion qui signifie la miséricorde à quoi s'oppose l'avarice qui,
comme un estomac malade, voudrait tout absorber et ne rien restituer.
Nous trouvons ensuite le bon sommeil qui correspond à la sobriété;
nous voyons d'ailleurs déjà dans la vie naturelle que la gourmandise
empêche de bien dormir. Le dernier signe de la santé est la bonne
haleine sans mauvaise odeur, c'est la figure de la chasteté tandis que la

luxure rend spirituellement l'homme fétide.
Un prédicateur français de la même époque, lui aussi dominicain,

Gérard de Mailly, donne une série un peu différente de ces signes de la

santé12. Chez lui le repos des membres correspond à la cessation du

péché, la disparition de la douleur à la paix de la conscience, le bon

appétit au désir des biens éternels, la juste appréciation des saveurs au

mépris des biens temporels, le retour des couleurs à l'honnêteté des

mœurs. Le courage d'entreprendre des choses difficiles et celui
d'affronter des situations pénibles sont aussi bien physiques que
spirituels.

A l'opposé, que de maladies ont leurs répondants dans les divers
vices qui nuisent à la santé spirituelle. Ainsi la fièvre est-elle mise en

parallèle avec les péchés capitaux par Aldobrandino Cavalcanti13. La

" Sermon Ecce sanus factus es pour le vendredi de la première semaine de carême

(Schn. 1162 n° 180), Milano, Ambros. 0. 1 sup., f. 300rb-va, etc. - Texte édité Appendice
2 A. - Sur l'auteur, cf. Th. Kaeppeli, Scriptores Ordinis Praedicatorum medii aevi, Roma
1970-1980, I 35-38.

12 Sermon Sonata est filia eius pour le deuxième dimanche de carême (Schn. II 484

n° 26), Paris B.N. lat. 3546 C, f. 69v-72r, etc. - Texte édité Appendice 3. - Cf. Kaep. II
118-121. Ce prédicateur a longtemps été appelé Guillaume de Mailly (ainsi dans Schn. et
Kaep.), mais son vrai nom était Gérard (de Mailly ou de Reims) ; il est désormais certain

qu'il était dominicain; cf. N. Beriou; L.J. Bataillon, «G. de Mailly, de l'ordre des Frères

Prêcheurs», à paraître dans Archivium Fratrum Praedicatorum.
13 Sermon Socrus autem Symonis pour le jeudi de la troisième semaine de carême (Schn.

I 165 n°210), Milano, Ambros. 0.1 sup., f. 313ra-rb. - Texte édité Appendice 2 B.



332 Les images dans les sermons du XIIIe siècle

fièvre en effet vient de la corruption des humeurs, tout comme le péché
de celle de nos affectivités mentales. Les effets aussi sont similaires: la

fièvre dérange et fait accélérer le pouls; ainsi l'orgueil veut-il toujours
monter plus haut. Elle fait craindre la lumière comme l'envie fait haïr la

grâce des autres. Elle dérange les membres comme la colère, trouble

l'appétit et signifie ainsi l'acédie ; elle fait trembler de froid et représente
l'avarice, rend l'haleine fétide comme la gourmandise, fait monter la

température et met en sueur comme la luxure. Mais les remèdes sont
aussi parallèles. On guérit la fièvre en faisant transpirer, ainsi agit la

contrition; on fait aussi vomir, de même que la confession libère
l'estomac de l'âme par la bouche; on met à la diète, ce qui correspond à la

mortification corporelle; on prescrit la saignée, c'est-à-dire l'aumône;
enfin on fait dormir, ce qui signifie la prière contemplative.

Gérard de Mailly14 donne une série de remèdes assez différents. Le

premier cependant reste la sudation, symbole de la contrition; toutes
deux d'ailleurs comportent certains risques: affaiblissement comme
quand la contrition ne suffit pas pour la lutte contre la tentation, et
anxiété puisque la nature lutte contre la maladie et la grâce contre le

péché. Le second remède est la saignée qui correspond à la confession: il
faut faire sortir le sang corrompu qui infecte le corps; spirituellement le

mauvais sang du péché doit sortir par la bouche du pénitent, car, selon le

livre des Proverbes15, «la veine de vie, c'est la bouche du juste». Il faut
cependant s'assurer qu'on a trouvé le chirurgien compétent qui sait
reconnaître la bonne veine. Le remède suivant est la diète, donc le jeûne

qui est un des modes de la satisfaction; il y a aussi le pansement à la

pommade qui correspond à la prière fervente; puis la purgation qui
élimine le superflu tout comme l'aumône; l'opération chirurgicale, par
laquelle on ampute les membres gangrenés, correspond à la fuite des

mauvaises fréquentations et des occasions de péché. Enfin on peut avoir
recours au cautère qui n'a pas moins de quatre significations: le bon
exemple et les bonnes relations qui enflamment à leur contact, la
doctrine évangélique qui réchauffe le cœur, la tribulation et enfin la
méditation de la passion du Christ.

Mais le même Gérard de Mailly16 donne ailleurs une autre série de

traitements toujours mis en rapport avec des éléments de la pénitence.

14 Sermon Sanata est, cf. note 12; - Texte édité, Appendice 3.

" Prov. 10, 11.
16 Sermon Expurgate uetusfermentum (Schn. 485 n° 40), Paris B.N. 3546 C, f. 104v-

107v). — Texte édité Appendice 4.



Les images dans les sermons du XIIIe siècle 333

Cette fois c'est la potion amère qui est mise en correspondance avec la

contrition; ce remède est fabriqué avec les herbes du jardin même du
malade: considération de sa propre fragilité et de ses fautes; Dieu y joint
«l'aguisement», le piquant de la crainte du jugement et de l'enfer. C'est
aussi le vin de componction dont parle le Psalmiste, d'abord amer, mais

qui devient doux comme la consolation spirituelle. Le second remède

est le vomissement de la confession (et ici Gérard de Mailly se retrouve
d'accord avec Aldobrandino Cavalcanti). Le troisième est la sueur qui se

trouve cette fois-ci mise en rapport avec les œuvres de pénitence selon la
sanction de la Genèse: «Tu mangeras ton pain à la sueur de ton front».
Après vient le bain, c'est-à-dire les larmes du repentir, puis la saignée

qui évoque le coup de lance donné au Christ et signifie donc le souvenir
de sa passion. Nous trouvons ensuite l'amputation qui se fait par le

couteau de l'abstinence ou par la distribution des aumônes; enfin le

cautère n'est plus désormais le symbole que de la seule tribulation.
Ces exemples nous montrent que les prédicateurs du XIIIe siècle se

sentaient très libres dans le maniement de leurs images, adaptant leurs

comparaisons selon les circonstances du moment et les besoins de leur
exposé, tout en restant fidèles à quelques cadres assez généraux. Ainsi la

lèpre, tout comme la fièvre, est toujours interprétée comme un symbole
du péché17, mais ses différentes espèces en sont rapportées de façon très
variée aux diverses sortes de péchés. Cette liberté n'est naturellement

pas limitée aux images concernant la santé et nous en verrons bientôt
des exemples en d'autres domaines. Mais après la maladie et ses remèdes,

il nous faut aussi parler du médecin spirituel qui est évidemment le

Christ.
Pierre de Reims, un des tout premiers provinciaux dominicains de

France, mort évêque d'Agen en 1257, commence par rappeler qu'il y
avait déjà abondance de remèdes sous l'ancienne loi18: le cautère de la

circoncision, le régime des dix commandements, la pommade des sacrifices

et cérémonies du Lévitique, mais ils n'avaient pas suffi et il a donc
fallu que le Fils de Dieu soit envoyé pour nous guérir. Il est le meilleur
des médecins puisqu'il lui suffit de la seule parole pour la guérison. Il a

17 N. Beriou, « Voluntate Dei leprosus. Le lépreux entre conversion et exclusion dans
les sermons des XIIIe et XIVe siècles», à paraître dans Studi medievali.

18 Sermon Ecce nunc tempus acceptabile pour le premier dimanche de carême (Schn.
IV 726 n° 27), Assisi 452, f. 23ra-24ra, etc. - Texte édité Appendice 5. - Sur Pierre de

Reims, cf. Kaep., III.



334 Les images dans les sermons du XIIIe siècle

apporté aussi beaucoup d'onguents; le meilleur de tous était renfermé
dans le coffret de son corps qui n'a été ouvert que par le coup de lance du
soldat à la Passion et qui nous a entièrement guéris. Il avait d'ailleurs

préparé nos humeurs mauvaises pour les chasser plus facilement; l'Ancien

Testament ne connaissait que le vinaigre de la crainte; il y a

maintenant le miel de la divinité et de la grâce et les racines médicinales
de la foi; ce sont les ingrédients pour préparer l'oxymel qui élimine
l'humeur mélancolique qui noircit l'âme; c'est par cet oxymel que
Matthieu, Pierre, Paul, Madeleine et tant d'autres ont éliminé les sanies

du péché.
Un autre dominicain du XIIT siècle, un italien demeuré anonyme,

nous présente un peu différemment le Christ médecin19. Il commence

par visiter le malade en apportant une boîte d'un électuaire délicieux, sa

miséricorde; ensuite il a fait voir au malade sa maladie dans toute sa

vérité, lui a donné un régime, l'a confié à des infirmiers dévoués, anges
gardiens et bons prélats. En cinquième lieu, il lui a prescrit une potion
amère, mais pour engager le malade à la prendre, il a commencé par en
boire lui-même, il l'a mise dans une enveloppe de goût agréable, la

promesse de la récompense céleste, et lui en a recommandé l'emploi.
Sixièmement il lui a fait prendre un bain dans son propre sang et ainsi l'a
finalement guéri. Ce médecin est vraiment meilleur que tous les autres:
il soigne gratis, de façon instantanée, par sa seule parole; il use de

remèdes doux tels que l'onguent et non de moyens douloureux comme
le cautère; enfin avec lui la guérison n'est pas partielle mais complète.

Nous voici arrivés au terme des images sur maladie et santé, mais

sans quitter encore tout à fait ce secteur, je voudrais citer une très jolie
comparaison de Gérard de Mailly, décidément un maître en ce genre,
sur le vieillard et le pécheur20. Le thème de base est tiré de la Première

Epître aux Corinthiens, dans un passage qui se lisait à la messe de

Pâques: «Rejetez le vieux ferment»21. Dans la première partie de son

sermon Gérard explique comment vieillesse et péché ont des analogies.

19 Sermon Disciplina tnedici pour la fête de saint Luc (qui n'est d'ailleurs même pas
nommé dans le sermon): Venezia, Arch, di S. Maria délia Fava 14, f. 100ra-va. - Ce

recueil, qui semble homogène, a beaucoup de sermons communs avec des collections
telles que Paris B.N. lat. 3269; Città del Vaticano, Barb. lat. 425; Vat. lat. 13931 ; il y a

aussi des rapports avec Aldobrandino Cavalcanti.
20 Sermon Expurgate uetus fermentum, cf. note 15. - Texte édité Appendice 4.
21 I Cor. 5,7.



Les images dans les sermons du XIIIe siècle 335

Je donnerai ici la traduction intégrale du premier point pour montrer
comment les comparaisons des prédicateurs sont farcies de textes bibliques

tout comme les distinctiones dont elles sont issues.

«Le premier signe de la vieillesse est l'obscurcissement des yeux;
ainsi dit-on d'Isaac que <ses yeux s'étaient obscurcis et qu'il ne pouvait
plus voir clair> (Genèse 27). Tel est le premier dommage que cause le

péché dans l'âme: il enlève la lumière de la connaissance de Dieu, de

soi-même et du prochain; c'est ce que dit la Sagesse au chapitre 2: <Leur
méchanceté les a aveuglés>. Un signe de cela se lit au chapitre 16 des

Juges où il est raconté comment les Philistins, après s'être emparés de

Samson, ont commencé par l'aveugler. L'œil de l'intelligence spirituelle
est la foi parce que, comme l'œil corporel montre la route au corps, ainsi
la foi dirige les œuvres; d'après Augustin, <la foi est la lumière de

l'intelligence). Chez certains cet œil est complètement arraché, comme
chez les hérétiques tout à fait dévoyés; chez d'autres il est seulement
bouché comme chez les sorciers; ainsi est-il dit du magicien Balaam au
chapitre 24 des Nombres: <Paroles de l'homme dont l'œil est bouché).
Que ce soit un signe de la vétusté spirituelle est montré par le Psalmiste:
<Mon œil a été troublé par la fureur>, la fureur du péché qui rend
l'homme fou furieux puisqu'on juge fou furieux celui qui se suicide; <je

suis devenu vieux parmi mes ennemis). Il faut noter que trois choses

font du bien aux yeux: l'eau de la doctrine, la vigueur du bon exemple, le

miroir de la contemplation de Dieu. C'est ce qui sert à enlever ce signe
de la vieillesse ; aussi est-il dit dans l'épître aux Colossiens, chapitre trois :

<Dépouillant le vieil homme dans ses actions et revêtant le nouveau qui
se rajeunit dans la connaissance de Dieu selon l'image de son
créateur). »

Le second signe de la vieillesse est le déchaussement des dents; les

vieillards ne peuvent plus mâcher et ne se nourrissent que de bouillies et
de soupes; ainsi le vieil Isaac ne demandait pas des chevreaux rôtis mais

en ragout. De même le péché fait que les solides biens éternels ne

plaisent plus et qu'on leur préfère les choses terrestres qui s'écoulent.

Un troisième signe est la blancheur des cheveux qui est due au

manque de chaleur naturelle, tout comme le péché enlève la chaleur de

l'amour de Dieu et du prochain. C'est le souvenir de la passion du Christ
qui peut combattre ce froid et non l'amas des choses temporelles qui
sont comme les vêtements dont l'accumulation ne réchauffe pas comme
l'a expérimenté jadis David. Les Lombards mettent autant de vêtements



336 Les images dans les sermons du XIIIe siècle

l'été que l'hiver et sont ainsi plus au frais: s'ils allaient nus, ils seraient

davantage chauffés par le soleil.
Les épaules courbées sont un quatrième signe: les vieux marchent

courbés et se redressent difficilement; ainsi le péché, après avoir éteint
l'amour de Dieu, recourbe l'homme vers les biens corporels comme le

cochon qui ne regarde que les glands qu'il mange. Le seul remède ici est
le mépris du monde.

Le cinquième signe est le tremblement des membres par manque de

force naturelle : ainsi le péché rend l'homme incapable de toute bonne
action et le paralyse spirituellement.

Le sixième signe est l'écoulement des humeurs, car les vieillards sont
souvent «moucheux et baveux». Ces humeurs mauvaises sont les
mauvaises mœurs comme le dit saint Bernard. Ce catarrhe est combattu par
la crainte de Dieu et par la saignée que fait la confession.

Le septième signe est l'abondance des rides. Une fois l'homme jeté
au plus profond du péché, pour qu'il ne réagisse pas en constatant sa

vilenie, le Malin la recouvre par l'hypocrisie : au dedans la déchéance du
vice, au dehors une sainteté simulée. Vieillesse et péché ont donc bien
des effets parallèles.

Passons maintenant à un tout autre domaine qui ne faisait partie de
la vie quotidienne que pour une faible part de la population mais qui,
surtout en temps de croisade, devait avoir une assez large place dans les

imaginations, celui du voyage sur mer. A la différence de la maladie qui
représente toujours le péché, le navire peut servir de point de comparaison

à plusieurs réalités spirituelles.
Le bateau peut représenter la Vierge Marie: le livre des Proverbes

compare la femme vaillante à un navire marchand qui apporte de loin le

pain. Ainsi, nous explique le maître franciscain Eustache d'Arras22,
quand le genre humain souffrait d'une famine de grâce, le Père a envoyé
son Fils chargé de toutes les grâces nécessaires pour subvenir à notre
pénurie. Le bateau qui a mené ce pain à la terre est la Vierge quand elle a

conçu le Christ. Le navire en effet traverse la mer sans s'arrêter de façon
à mettre ses passagers à l'abri des dangers ; ainsi Marie a-t-elle traversé la

mer des choses temporelles sans s'y arrêter et nous a ainsi enseigné le

mépris du monde. Un navire doit être solide, la plus petite fissure le met

22 Sermon Facta est quasi nauis institoris (Schn. II 41 n° 8), Cambridge, Jesus Coll.
Q.G. 6, f. 225v-229r; Paris, B.N. lat. 15956, f. 217vb-219va (reportation un peu
différente). - Texte édité Appendice 6.



Les images dans les sermons du XIIIe siècle 337

en péril; ainsi la Vierge a conservé son intégrité. Le bateau est profond
et creux; ainsi l'humilité de Marie l'a rendue capable de recevoir les

grâces les plus abondantes. Enfin l'embarcation doit être fermée vers le
bas et ouverte vers le haut, image de la grande miséricorde de

Marie.
Le Christ est entré dans ce navire pour y faire ce que font habituellement

ceux qui prennent la mer: pour faire du commerce, prendre du

poisson, combattre et se détendre. Le Christ qui voyait les hommes
incarcérés de force par le diable est venu pour les racheter; il a emmené

beaucoup d'argent, la multiplicité des grâces, et est venu sur terre
racheter les âmes comme certains vont en Terre Sainte racheter les

prisonniers des Sarrasins. Les pauvres prennent un bateau pour aller à la

pêche et le Christ est venu repêcher les hommes que le diable destinait à

la cuisine de l'enfer; son filet a été son enseignement, les Evangiles qu'il
nous a laissés pour que nous devenions des pêcheurs d'hommes. D'autres

s'embarquent pour aller combattre, tels les croisés contre les

infidèles; le Christ est venu, lui, pour vaincre le diable par les armes de sa

Passion et de sa mort. Enfin on peut prendre un bateau pour se délasser

quand on est fatigué. Le Fils de Dieu était fatigué, ému, troublé par les

péchés et les misères des hommes (autant qu'on puisse parler de telles
passions en Dieu) et a trouvé le repos dans le sein de la Vierge quand il a

pu venir sur terre procéder à la recréation du genre humain.
D'autres voient plutôt dans le navire, plus précisément la barque

dans laquelle est monté Jésus, la croix du Christ. Ainsi Constantin
d'Orvieto, dominicain mort évêque de sa ville natale en 1256 23, qui
avait dans un sermon préliminaire commencé par dire que Jésus n'est
jamais monté dans un gros bateau, ni un vaisseau marchand, ni une
galère de pirates, mais seulement dans la barque des pêcheurs 24, explique

ensuite que la croix est cependant comme un navire de commerce
(toujours celui du dernier chapitre des Proverbes) sur lequel le Christ a

23 Sermon Ascendente Iesu in nauiculam. Nauicula spiritualis, München Clm 7794, f.

22vb-23rb. - Texte édité Appendice 7. - Sur Constantin d'Orviéto, Kaep. I 292. Sermons
identifiés dans C. Cenci, «Il commento al Vangelo di S. Luca di Fr. Costantino da

Orvieto, O.P., Fonte di S. Bernardino da Siena», Archivum Franciscanum Historicum 74

(1981) 103-145: Appendice, 143-145.
24 Sermon Ascendente Iesu in nauiculam. In ista historia, München, Clm 7794, f.

22va—vb: «Primum est Iesu humilitas in eo quod non nauem magnam set nauiculam
ascendit; et nota quod nunquam legitur Iesum ascendisse nauem mercatorum uel galiam
piratarum set nauiculam piscatorum».



338 Les images dans les sermons du XIIIe siècle

ouvert son marché et étalé sa marchandise après avoir déchiré le sac de

son corps; il avait amené le pain spirituel de loin, puisque du ciel même.
Comme il était monté sur la barque pour y dormir, ainsi a-t-il dormi sur
la croix du sommeil de la mort. Il y était aussi monté pour enseigner et,
du haut de la croix, il nous a appris les véritables sciences, la science

naturelle qui est l'humilité, la science rationnelle qui est la pauvreté, la
science morale qui est la charité. Il s'est embarqué pour passer la mer;
sur la croix il a fait une triple traversée, de la croix aux enfers selon l'âme,
de la corruptibilité à l'incorruption quant au corps, de ce monde à son
Père pour les deux. Enfin il a pris la barque pour y faire des miracles: il a

apaisé la tempête et sur la croix il a apaisé la colère du Père ; il a provoqué
une pêche miraculeuse et il a fait sortir des Limbes les âmes des morts; il
a marché sur la mer et y a fait marcher Pierre ; sur la croix il a détruit la

mort en soi-même et chez les siens.

Le bateau peut représenter l'Eglise, comme dans la célèbre mosaïque

de Giotto qui décorait jadis Saint-Pierre de Rome. L'un des
premiers prédicateurs franciscains, Luc de Bitonto, explique que, tel un
navire étroit à ses extrémités et large en son milieu, l'Eglise a été peu
nombreuse au temps des premiers martyrs et le sera en sa fin à l'époque
de l'Antéchrist; actuellement, dans la paix et la prospérité, elle est large,
mais ce milieu comporte aussi la sentine de la cupidité 25.

Jean d'Abbeville compare également l'Eglise actuelle à celle des

martyrs ; celle-ci était bien d'aplomb car elle flottait sur la mer malgré la

tempête des persécutions ; aujourd'hui elle est en sécurité à terre mais de

ce fait elle est dangereusement penchée à cause du poids de ses possessions

terrestres. Sa cargaison est d'ailleurs aussi variée que celle que
portaient les navires de Salomon ; on y trouve certes l'or des sages, des

25 Luc de Bitonto, sermon Domine salua nos (Schn. 48), Paris, B.N. lat. 15958, f.

53ra-rb: «Nauis est ecclesia que inferius debet esse clausa ad aquas delitiarum et diui-
tiarum temporalium de quibus Ge. i : Congregentur aque que sub celo sunt in locum suum,
scilicet sensualitatem, ut non occupent rationem. Item ad modum nauis arta fuit in
principio tempore martirum, arta erit in fine tempore antichristi; lata est in medio

tempore nostro quantum ad dilatationem pacis et prosperitatem ; tamen in medio est
sentina cupiditatis; sed robur nauis est in principio et in fine, ita et robur ecclesie

Institordicitur mercator eo quod ad acquirendas sedulus instet ; hic est Christus qui merces
suas attulit de celesti patria in regionem nostram ut alias merces emeret et referrat : attulit
diuinitatem ut emeret humanitatem, attulit seipsum ut nos afferret sibi... Voluit autem
nos tarn magno pretio emere propter tria. Primo ut quam pretiosa creatura sit homo
ostenderet... Secundo ut homo de cetera se pro uili pretio non exponeret... Tertio ut ipse
solus possideret.



Les images dans les sermons du XIIIe siècle 339

charitables et de ceux qui ont résisté à la tentation, l'argent de ceux qui
prient et de ceux qui donnent le bon exemple, l'ivoire des chastes

d'esprit et de corps, mais aussi les singes, ceux qui semblent avoir la foi
mais la renient dans leurs actions, et les paons qui ne recherchent que la

gloire humaine 26.

Le navire peut aussi être l'état religieux si l'on en croit le franciscain
Pierre de Saint-Benoît et le dominicain Gérard de Mailly 27, car, de

même que le navire est fait de beaucoup de planches réunies solidement

entre elles, un ordre religieux est fait de beaucoup de frères.

Mais la comparaison la plus fréquente est celle du navire avec la

sainte vie de pénitence.
Un dominicain italien anonyme, dont les sermons ont été imprimés

plusieurs fois sous le nom de Thomas d'Aquin, nous explique pourquoi
une sainte vie ressemble à une embarcation et cela selon trois des quatre
causes aristotéliciennes 2S. En raison d'abord de la matière, car le navire
est fait de bois, de fer, d'étoupe et de poix. Le bois représente la justice en
raison de la croix du Christ; le fer est naturellement le signe de la force;
l'étoupe qui sert aussi à panser les blessures symbolise la tempérance qui
sert de garrot aux plaies de la concupiscence ; enfin la poix est la charité

qui unit ensemble les âmes. Dans un sermon parallèle, Aldobrandino
Cavalcanti fait de la poix, de façon plus cohérente, la quatrième des

vertus cardinales, la prudence, qui est faite de la liaison entre la mémoire
du passé, la connaissance du présent et la prévoyance de l'avenir.

Dans la forme du navire il y a cinq éléments : l'avant est étroit, c'est
la douleur des péchés passés; le milieu est large et c'est l'espérance;
l'arrière est lui aussi étroit, c'est la crainte de l'enfer; le fond est resserré,
c'est l'humilité née de la connaissance de la faiblesse humaine; enfin
l'ouverture supérieure est large et c'est la considération de la bonté de

Dieu.

26 Sermon Ascendente Iesu (Schn. III 512 n° 40), Vaticano, Borgh. 6, f. 36ra.
27 Gérard de Mailly, sermon Domine salua nos (Schn. II 484, n° 19), Paris, B.N. lat.

3546 C, f. 50r-53r). - Texte édité Appendice 8. - Pierre de Saint-Benoît, sermon Ascendente

Iesu (Schn. IV 784 n° 30), Venezia, Marciana, Z.L. 92, f. 28ra—va. Le sermon de
Gérard est plus développé et plus cohérent que celui de Pierre et semble en dépendre (cf.
note 7).

28 Sermon Ascendente Iesu (Schn. V 585 n° 68) : Ed. D. Thomae Aqvinatis Sermones et

opuscula concionatoria, ed. A.J. B. Raulx, Barri-Ducis 1880, 60—62. — Sur l'auteur, cf. L.J.
Bataillon, « Les sermons attribués à saint Thomas : questions d'authenticité », Thomas von

Aquin (Miscellanea Mediaevalia 19), Berlin-New York 1988, 326-331.



340 Les images dans les sermons du XIIIe siècle

Enfin la cause finale est quadruple: le bateau sert à porter les

passagers outre-mer, à transporter les marchandises, à faire la guerre et à

prendre les poissons. De même nous avons à combattre les démons, à

porter aux autres nos fruits et l'odeur de nos bonnes œuvres, à pêcher les

hommes, c'est-à-dire à les convertir à Dieu et enfin passer de la mer de

ce monde à Dieu en parvenant au port du ciel.
Un maître parisien anonyme, des environs de 1260—1270, peut-être

Robert de Sorbon, nous propose une autre façon de comparer navire et
pénitence 2S. S'il ne faut pas hésiter à s'embarquer le plus tôt possible sur
ce bateau par lequel nous arrivons au salut, il serait stupide de choisir un
bateau trop petit qui ne pourrait pas porter une lourde charge: la

pénitence doit nous mener à bon port et nous n'avons pas une rivière
mais toute la mer à traverser30. Il faut donc un navire bien solide; son
mât est la croix, sa voile le pieux désir gonflé par le souffle de l'Esprit; le

gouvernail est le libre-arbitre tenu par la raison et la grâce ; ce bateau est

creux pour recevoir de nombreux fardeaux, tout comme l'Eglise, creusée

par l'humilité peut recevoir tous les poids de la pénitence 31.

Il faut aussi faire attention aux périls du voyage qui sont évidemment

au nombre de sept comme les péchés capitaux32.

29 Sermon anonyme Ascendente Iesu in nauiculam, Vaticano, Vat. lat. 1211, f. 24ra—
27ra (collatio: f. 25rb). Ce recueil, ainsi que Vat. lat. 1265 qui en constituait jadis le début,
contient des sermons de Bonaventure, Barthélémy de Tours, Pierre de Tarentaise et
d'autres, mais surtout de Robert de Sorbon. Le sermon ici étudié a beaucoup de traits
communs avec ceux de ce maître. Malheureusement le texte est très mauvais, parfois
incompréhensible, et serait difficilement publiable, faute d'un autre témoin.

,0 «Nullus nisi demens uel stultus in mari moratur set semper desiderat in portum
salutis peruenire Mirum est de uobis quia nullus ita stultior fit quod si esset in mari quod
non ascenderet in nauiculam si posset ut uitam saluaret. Penitencia est nauicula, quam
necesse est habere illis qui baptismalem mundiciam amiserunt. Cur ergo aspectare agere
penitenciam usque ad quadragesimam uel usque ad senectutem Item sunt quidam
stultiores aliis qui uolunt transire mare per crateram aut scutelam que magnum onus non
sustinet; ita quidam per paruam penitenciam uolunt uenire ad portum salutis; set necesse
est quod in maiori aqua maior sit nauis propter fluctus, sicut in mari sunt maiores naues

quam in dulei aqua. Set mare est magnum, scilicet uite que durât (ms. durauit) per lx
annos; ergo indiget magna naue Item bene scitis quod in parua nauicula maxima
multitudo rerum non potest uehi quin mergatur...» (f. 24rb-va).

•" «Nauis habet malum, uelum et gubernaculum. Malus est lignum positum in
transuerso et significat lignum crucis quo tuta est Ecclesia dyabolo. Velum est pium
desiderium quod uento, id est flatu, Spiritus sancti mouetur. Gubernaculum est liberum
arbitrium cum ratione et gracia quo tuta fit Ecclesia in hoc mundo Nauis est concaua et
excipit multa honera; ita Ecclesia debet esse concaua humilitate et debet recipere peni-
tencie honera...» (f. 25va).

" «Nauis per multa pericula tendit ad portum patrie celestis. Apostolus: Sic currite
ut comprehendatis. Item quod considerare debemus sunt pericula huius maris per que



Les images dans les sermons du XIIIe siècle 341

Il y a d'abord le vent contraire qui est l'orgueil qui fait périr le

vaisseau ou l'amène chez les païens, les démons, au lieu du bon port, le

paradis 33.

Ce vent souffle de quatre directions: le vent d'orient est celui de

l'origine noble, comme si la noblesse venait des reins et non des mœurs ;

le vent du midi est celui de la prospérité temporelle ; le vent d'ouest est
celui de ceux qui se vantent de leur beauté alors qu'au milieu de nous se

trouve un vrai fumier bien manifesté par les odeurs qui s'échappent de

nos orifices. Quant au vent du Nord, c'est celui de l'envie et du

dénigrement, celui des moqueurs auxquels mieux vaut tourner le dos 34.

Le second danger est le calme plat, la bonace, quand les navires ne

peuvent avancer et pourrissent en mer; alors s'approchent de gros
poissons qui essayent de percer le bateau; il s'agit de l'acédie et des

mouvements charnels qui risquent de faire sombrer la pénitence 35.

naues pereunt et sunt Septem pericula contra septem peccata mortalia ...» (25va). - Chez
Luc de Bitonto, sermon Domine salua nos (cf. note 24), les dangers sont le naufrage de

l'orgueil, l'échouage de l'avarice, le tourbillon de la luxure; il faut craindre en plus les

pirates que sont les démons, les sirènes des voluptés charnelles, les vents des diverses
tentations (Paris, B.N. lat. 15958, f. 53va).

33 «Primum periculum nauis est uentus contrarius, per quem superbiam significamus,
que facit multos perire. Auditur (audit cod.) quod sepe quod due naues simul mouent se;
una cadit ad portum salutis, altera inter manus paganorum, id est una cadit in manus
demonum, altera in manus angelorum...» (Vat. lat. 1211, f. 25vb).

34 «Primus uenit de oriente quando gloriatur de parentela unde uenit. Set uilis est

nobilitas que trahitur de renibus: sola nobilitas ammiratur que moribus ornât. Quid
gloriaris ideo quod traheris a fetida cloaca. Considéra locum in quo iacuisti, scilicet
uentrem matris, item conceptionem et natiuitatem. Item secundus uentus uenit a meri-
dionali in quo notatur prosperitas temporalis transitoria Item tercius uenit ab occidente,
qui gloriatur de pulcritudine que nichil est quia omnis caro fenum Certe qui considérât
naturam suam et corpus suum non leuaret uelum suum. Considéra quod es cenoferum quo
feruntur stercora a stabulis. Dauid (Mich. 6,14): In medio tui humiliatio tua. In medio tui
iacet fimus (simus cod.) uilior omnibus sicut patet fetoribus per foramina exeuntibus: filius
es enim illius qui fert cenum. Item quartus ab aquilone, in quo inuidia et detractio, quando
nauis periclitatur, id est penitencia, sicut derisores et inuidentes périclitant naues siue

penitentes et faciunt penitentes resilire a bono proposito Nec propter hoc debet dese-

rere (desinere cod.) nauem, set facere ut ribaldus qui semper tradit terga uento et uentus
adiuuat eum ut cicius currat...» (f. 25vb—26ra).

33 «Sequitur de secundo periculo quod est <bonache>, quando naues non possunt se

mouere set putrescunt in mari pro mora ilia. Tunc ueniunt magni pisces qui uocantur
tumerelli, <tumerell> (ou tinnerelli?) et perforant naues Tumerelli sunt carnales motus.
Requies ilia que dicitur <bonache> accidia est...» (f. 26ra—rb).



342 Les images dans les sermons du XIIIe siècle

Il faudra ensuite se méfier de ces monstres marins appelés les sirènes

qui attirent les navigateurs par leurs chants et les font périr; c'est le

symbole de la luxure 36.

Un autre danger est la charge excessive qui correspond à l'avarice et
à la recherche des honneurs; il ne faut pas hésiter à jeter à la mer ces

poids superflus pour alléger le navire ; mieux vaudrait surtout les confier
à des bateaux moins chargés, surtout à ces embarcations vides que sont
les ventres des pauvres, qui les feraient retrouver au paradis37.

Il faut aussi veiller à ce que les planches du bordage ne soient pas

pourries et puissent résister à la pression de l'eau; ainsi l'envie est

appelée la pourriture des os3S.

Enfin il y a Scylla, une roche cachée sous l'eau et qui déchire les

bateaux et qui correspond à la colère, et le tourbillon de Charybde qui
engloutit les navires et signifie tout naturellement la gourmandise 39.

Une autre comparaison de navire et de la pénitence est développée

par Gérard de Mailly 40. Les gens s'embarquent pour quatre raisons.
D'abord pour se sauver de l'inondation comme Noé. Le péché devrait
normalement être resserré entre deux rives, la crainte de Dieu et le

respect humain (pudor mundi), mais actuellement il a tellement débordé

que c'est un véritable déluge. Ceux qui se laissent entraîner par les eaux

56 «Tercium periculum est monstra marina que uocantur syrenes que cantibus nauem
attrahunt et illas submergunt, unde dicitur de Ulisse Per sirenes <mulieres> malas
(malum cod.) significamus que multos afficiunt cantilenis suis et blandiciis suis. Set melius
esset homini quod cantus basilici audiret quam mulierem saltatricem ...» (f. 26rb).

57 «Quartum periculum est quando nauis nimis honerata est, in quo notatur auari-
cia Set bene scitis quod naute qui uident tantum honus proiciunt eorum merces in mari
ut euadent: plus amant iacturas rerum quam suorum corporum. Et si naute inuenient
naues uacuas ubi possunt ponere res suas secure et illas rehabere ad portum ueraciter
creditis me quod ipsi libenter ponerent. O diuites qui honerati estis diuiciis que uos
submergunt, tot sunt naues uacue, scilicet uentres pauperum; faciatis ibi quod honera
(horrea cod.) uestra ad portum inuenietis quando Dominus dicet: quod uni ex minimis
meis fecistis michi fecistis ...» (f. 26rb-va)

18 «Quintum est quando asseres putrefacte sunt et non possunt tenere aquam; in
periculo magno sunt; in quo notatur inuidia que dicitur putredo Ossum. Inuidus dicitur
non uidens quia solem iusticie non uidet...» (f. 26vb).

19 «Sextum est Silla; quedam rupes sunt in mari quos tegit aqua et ibi dilacerantur
naues, in quo notatur ira Quis est ita (iste cod.) stultus qui esset in mari et quereret rupes
et lapides ad quas frangeret nauem suam considerando: <Hoc fecit pater eius uel ipse fecit
hoc michi>... Verte uelum, non est bonum collidere ad rupem et frangere nauen et esse in
periculo mortis; et cordas trahe, id est considéra bénéficia aliqua que tibi fecit... Septimum
est Caribdis, quidam locus in mari ubi naues periclitantur quando ueniunt; ibi intrant
aquas, transglutit; per hoc gula significatur que omnia deuorat...» (f. 26vb-27ra).

40 Sermon Domine salua nos, cf. note 24. Texte édité Appendice 8.



Les images dans les sermons du XIIIe siècle 343

du péché, à l'image des noyés, gonflent par l'orgueil, sont refroidis par la

rancœur, s'agrippent à n'importe quoi par l'avarice et pourrissent par la
luxure.

On prend aussi le bateau pour faire une traversée. Jésus s'est embarqué

pour aller dans sa ville et nous avons aussi à aller dans notre patrie
puisque, selon la lettre aux Hébreux, nous n'avons pas ici de cité
permanente. Celui qui doit traverser la mer et ne veut pas prendre de bateau

est un sot; de même celui qui ne sait pas profiter du temps favorable;
plus stupide encore est celui qui continue à se promener quand il entend
les marins lever l'ancre et qui trouve le bateau parti quand il retourne.

On s'embarque aussi pour faire du négoce41. L'âme sainte est

comme un navire chargé des marchandises qu'on trouve dans notre
terre: gémissements, soupirs, pauvreté, humilité, ces biens que le

Seigneur est venu chercher sur terre parce qu'on en manquait au paradis.
Une telle cargaison est très bien reçue quand elle arrive au port et le

maître du pays donne en échange les produits de son propre domaine :

joie, honneur et richesse spirituelle.
On prend aussi le bateau pour aller à la pêche et nous aussi nous

devons capturer les pécheurs par le bon exemple. Mais faisons attention
à ne pas tomber à l'eau nous-mêmes et surtout à ne pas imiter ceux qui
s'adonnent plus au pillage qu'à la pêche et ne retirent les autres de l'eau

que pour leur voler leurs vêtements.
Une fois montés dans la barque, nous avons à faire attention aux

dangers de la mer42. En cas de tempête l'un décharge le bateau, un autre
écope, un autre obture les fentes, un autre dépose la voile, un autre
prend le gouvernail, un dernier se met à ramer et triomphe des eaux. Il
en va de même dans la navigation spirituelle pour échapper à la tempête
des tentations. C'est alors la pauvreté qui allège le bateau que les

richesses faisaient enfoncer, l'humilité qui évacue les eaux du péché en
se servant de sa langue comme écope alors que l'orgueil empêche la

confession. Ensuite c'est la crainte qui bouche les trous, ces ouvertures
des sens par lesquelles s'introduit la mort ; les voluptueux qui négligent
d'obturer ces fentes meurent noyés. Après, c'est l'espérance qui jette
l'ancre, puis la patience qui dépose la voile pour que le vent des injures
subies souffle sans dommage ; cette voile est dressée par le cœur orgueil-

41 L'image du Christ marchand se trouve déjà dans saint Augustin, Sermon 130, 1 (PL
38, 726-729).

42 Sermon Domine salua nos, cf. note 24. Texte édité Appendice 8.



344 Les images dans les sermons du XIIIe siècle

leux gonflé de ses privilèges ; c'est ce voile qui a été fendu en deux lors de
la mort du Christ qui a souffert avec douceur tous les outrages. Pendant
ce temps, la prudence s'est saisie du gouvernail et dirige son intention
vers la fin légitime ; Dieu sauve ainsi ceux qui dirigent leur vie vers le
vrai but et peuvent lui dire: «Sire rois vous me deves par droit aidier.»
La justice enfin, en ramant, est victorieuse des eaux; cette justice est la

pénitence par laquelle l'homme fait justice dans la terre de son propre
corps en emprisonnant et même en mettant d'une certaine façon à mort
les brigands, les sens, par la mortification et en les soumettant à la justice
de Dieu, c'est-à-dire au jugement du prêtre, dans la confession. Nous
avons ainsi reçu le droit de haute justice sur sept pieds de terre, nous-
mêmes, et nous ne devons pas imiter les baillis qui jugent les autres mais
se gardent bien de se juger eux-mêmes.

Une des raisons de s'embarquer, toujours mentionnée par les

prédicateurs, est la pêche. Certains ont développé plus particulièrement
cette image, surtout à l'occasion de l'évangile de l'appel des Apôtres
devenus pêcheurs d'hommes.

Un sermon anonyme, probablement d'origine italienne, cite quatre
façons dont le diable va à la pêche4ä. Il se sert de l'hameçon de la

gourmandise avec lequel il a retiré Adam et Eve du fleuve du paradis et a

capturé Esati ; il l'utilise surtout quand il s'agit de religieux et de clercs 44.

Son second instrument est la nasse pour attraper les orgueilleux: la nasse

a un orifice large mais son autre extrémité est étroite; le début des

orgueilleux est brillant mais leur fin, la mort, est misérable 45. Il y a

ensuite le grand filet appelé tramail qui figure l'avarice avec laquelle il

43 Sermon Venitepost me. Vaticano, Vat. lat. 13931, f. 49v—50r. Edité dans I.B. Lotti,
Sermonesquidivo Thomae tribuunturexcodicemembranaceosaec. XIIIexcerpti..., Utini 1896,
74—76. L'attribution à Thomas d'Aquin est sans aucun fondement, cf. L.J. Bataillon,
«Les sermons ...», 325-326.

44 «Per hamum significatur gula, cum qua cepit primos parentes, scilicet Adam et
Euam, et extraxit eos a flumine paradisi. Cum ilia etiam captus fuit Esau qui sua primo-
genita uendidit Iacob pro edulio lenticule. Heu adhuc hodie sunt multi qui uendunt
primogenita sua, id est celestem patriam et uirtutes suas pro lenticule edulio, id est pro
modica dulcedine huius mundi... Piscator ille, scilicet diabolus, cum suo hämo, scilicet
gula, multos Domini pisces nobiles cepit, scilicet religiosos et seculares...» (f. 49v, 75-
76).

45 «Secundum instrumentum est nassa per quam superbi notantur. Nassa enim patu-
lum os habet superius sed caudam habet arctam et angustam. Sic superborum initium
latum est, sed in cauda, id est in morte, erit angustum Cum isto instrumento capit omnes
superbos quos per hamum capere non potest; et igitur qui illud instrumentum cupit
euadere apprehendat humilitatem ...» (76).



Les images dans les sermons du XIIIe siècle 345

prend quantité de gens: usuriers, prêteurs et tous ceux qui acquièrent
injustement les biens de ce monde 46. Un autre type de filet, la senne,
avec laquelle on attrape des poissons de toute taille, est la luxure dans

laquelle se font prendre grands et petits, religieux et laïcs, jeunes et
vieux. Ce filet que le diable aime beaucoup est la femme belle et
vicieuse. Si un seigneur apprécie un domestique qui lui procure cent
prostituées par an, combien plus le diable aime-t-il la prostituée qui lui
rapporte plus de mille âmes dans une année ; c'est ainsi que se sont fait
prendre David, Samson et Salomon47.

Un autre prédicateur, vraisemblablement un dominicain d'Arras,
était plus détaillé et donnait aussi les instruments de pêche dont se sert
Dieu49; ce sont d'ailleurs les mêmes que ceux qu'utilise le diable; ce

sont aussi, à une différence près, ceux dont Vincent de Beauvais donne
la liste dans le Speculum naturale48.

Il y a d'abord le filet de la sainte Ecriture auquel s'oppose celui de la
luxure. Dieu nous attrape aussi à la main par sa grâce ; le Psalmiste dit en
effet: «Envoie ta main de là-haut (la grâce du Saint-Esprit) et retire-moi
des grandes eaux.» La main du diable est l'avarice qui a cinq doigts: la
simonie des clercs, la rapine des chevaliers, l'usure des bourgeois, le vol
des larrons et les fraudes des marchands. Dieu pêche aussi à l'hameçon
de la tribulation et le diable à celui de la gloutonnerie. Un quatrième
instrument est la foëne, harpon à plusieurs pointes, qui signifie la crainte
de l'enfer aux multiples et dures peines; la fourche qui sert au diable est
la colère. On peut aussi assécher le vivier, ce qui se fait par la foi; à

46 «Tercium instrumentum est tremalium per quod notatur auaricia, cum quo infi-
nitos capit... Cum illo instrumento capit adhuc omnes usurarios, feneratores et indifferenter

omnes qui res huius mundi iniuste acquirunt... Qui ergo istum laqueum uult
euadere apprehendat largitatem» (75).

47 «Quartum instrumentum est sagena per quam significatur luxuria; per sagenam
enim tarn parui quam magni pisces capiuntur; sie per luxuriam capiuntur magni et parui :

religiosi quidem sicut et laici, iuuenes et senes; mulier enim pulcra et mala est sagena
diaboli cum qua ipse capit multos pisces Diabolus etiam multum diligit istam sagenam.
Exemplum: si aliquis dominus diligit seruum suum a quo annuatim habet centum mere-
trices, multo magis diabolus diligit meretricem qui annuatim habet plus quam mille
animas Hac enim sagena captus fuit Dauid qui adamauit Bethsabeam, Sampson quando
Dalila precidit sibi crines, Salomon et multi...» (75-76).

48 Sermon Exhociam eris homines capiens pour le cinquième dimanche après la Trinité,
Paris, B.N.lat. 15960, f. 72va-73vb;Troyes 1536, f. 43rb-44ra. Ce dernier manuscrit porte
au début du recueil, f. 34ra, la mention Sermones attrebatenses ordinis predicatorum. Il est
tentant de rapprocher cette notice de la mention de la liste de taxation des exemplaria
universitaires des années autour de 1275 (Denifle-Châtelain, Chart. Univ. Paris, I n° 530,
648: Sermones alleabatenses). Texte édité, Appendice 9.



346 Les images dans les sermons du XIIIe siècle

preuve la femme qui souffrait d'une perte de sang et a été guérie en
touchant la frange du vêtement de Jésus; ainsi la foi dans l'humanité du
Christ (son vêtement) et particulièrement en sa Passion qui, comme la

frange au bord de l'étoffe, est au bout de la carrière du Seigneur; cette foi
arrête l'écoulement du péché ; le diable, lui, assèche l'âme par la tristesse

et l'acédie. Le poisson peut aussi être capturé grâce à une loutre
apprivoisée ; c'est l'espérance qui se nourrit de la source des bienfaits de Dieu,
mais la loutre du démon est l'envie. Il y a enfin la nasse d'osier qui prend
indifféremment poissons bons et mauvais, crapauds, grenouilles et
même herbes, et qui ne retient pas l'eau; c'est la charité qui aime tous les

humains, bons ou mauvais, et qui distribue les biens matériels qui
s'écoulent comme de l'eau. La nasse du diable est l'orgueil, incapable de

retenir la grâce de Dieu et qui rend les hommes incapables du bien, tout
comme l'osier ne peut porter de fruit.

Pourquoi le poisson représente-t-il l'homme en état de péché? Un
prédicateur français du XIIIe siècle nous le dit50. La mer est l'image du
monde, gonflé par l'orgueil, profond par la cupidité et l'avarice, et fétide
comme la luxure 51, et c'est dans ce milieu que l'homme pécheur se sent
à l'aise 52. Une fois pris dans les filets de la parole de Dieu portée par le

prédicateur, il doit se laisser préparer pour pouvoir figurer à la table du

Seigneur. Pour cela il doit se laisser écailler en renonçant à son mauvais

genre de vie et ne pas faire comme tant de femmes qui, tout en cessant de

faire le mal, continuent à s'habiller de façon provocante. Il doit aussi se

laisser vider de ses entrailles, c'est-à-dire expulser ses anciens péchés par
la confession, se laisser retirer le fiel et ne pas continuer à nourrir haines

et rancunes: Dieu n'est pas un chat ou quelque autre animal immonde;

49 Ed. Douai 1624, col. 1430, qui recopie en partie Thomas de Cantimpre, Liber de

natura rerum.
50 Anonyme, Preceptor, per totam noctem, (recueil de Jean d'Essomes), Paris B.N.lat.

16497, f. 124r-125v.
51 Même image chez Jean d'Abbeville, sermon Ascendente Iesu, cf. note 26: «Mare

mundus tumidus per superbiam, fetidus per luxuriam, amarus per auariciam» (Vaticano,
Borgh. 6, f. 36rb).

52 «Piscatores domini sunt predicatores in mari mundi piscantes. Et dicitur mundus
mare quia est tumidum, profundum siue altum et fetidum. Tumidus est mundus per
superbiam, altus siue profundus per auariciam, fetidus per luxuriam: luxuria fetet mare
mundi quasi aqua putrida. Pisces enim maris istius pro uiuo fonte potant lutum luxurie
Isti amaritudinem mundi non timent set pocius diligunt, et ideo pisces, non homines, se

esse ostendunt...» (f. 124v).



Les images dans les sermons du XIIIe siècle 347

il n'est pas non plus un loup qui mange cru et donc le chrétien repenti
doit se laisser rôtir par le feu des épreuves53.

Il serait facile de continuer. La liste des images des prédicateurs est
loin d'être épuisée et bien d'autres seraient tout aussi intéressantes à

étudier: le château qui figure aussi bien le monde hostile ou démuni que
la Vierge Marie54, les festins qui s'y donnent, avec toutes sortes
d'invités, depuis les pauvres, les pécheurs dénués de tout, jusqu'aux
jongleurs55, les prédicateurs qui prêchent en roman ou les moines qui

53 «Isti aliquando cum capiuntur rethe uerbi Dei et conuertuntur ad Dominum non
permittunt se excoriari, et ideo inepti sunt ad ponendum in mensa Domini; isti sunt qui
postquam peccatum reliquerunt inhonestam conuersationem nolunt relinquere; taies
maxime sunt mulieres que caudam tunice et boireaus (sens inconnu) et peilblun (pour peil,
étoffe de luxe, blond safrenatum nolunt deponere etiam postquam peccatis omnibus
quantum ad actum abnegauerunt. Sunt autem et alii pisces huiusmodi qui quamuis ad

usum Domini capti sint extrahere tarnen a se intestina non sinunt: isti sunt qui peccare
desinunt nec tarnen prius perpetrata per confessionem euomere uolunt. Alii sunt pisces
qui postquam capti sunt fei a se extrahere non sinunt et in hoc quantumcumque boni sint
se inesibiles Deo reddunt: hii sunt qui cum peccare cessauerint tarnen odium proximi
egredi ab interioribus non permittunt. Hii omnes reputant Dominum catum uel aliquod
huiusmodi animal immundum: non sunt digni tales poni ante Deum. Alii de huiusmodi
piscibus sunt qui se excoriari ab inhonesta conuersatione et intestina per confessionem
eicere <sinunt>, fei odii in se manere non sinunt, set tarnen, quod deterius est, assari nolunt
igne tribulationum. Taies reputant Dominum lupum. Ad hoc quod apti sint in cibum
Domini, oportet illos calamitatibus et tribulationibus presentibus assari.»

34 Monde: Pierre de Reims, lté in castellum (Schn. 2), Assisi 452, f. Iva: «Primo
castellum dicitur uel propter defectum uel quia iudei iam armati erant contra Christum.
Designat autem castellum mundum»; Luc de Bitonto, Cum ingrederetur lesus quoddam
castellum (Schn. 160), Paris, B.N. lat. 15958, f. 176rb-va: «Castellum in hoc loco dicitur
mundus iste diminutiue. Primo propter bonorum diminutionem Secundo propter spacii
breuitatem quia tota mundi huius spatiosissima magnitudo modica est respectu celestis

patrie cum se habeat ad modum centri in comparatione firmamenti... Tertio castellum
uocatur propter contrarie uoluntatis rebellionem». - Marie: Anonyme, Intrauit lesus,

Vaticano, Barberini lat. 425, f. 103r: «Spiritualiter per castellum illud potest intelligi beata
Maria Nota quod hoc Castrum habuit tria: altitudinem in situ per contemplationem,
formam in ornatu per graciarum actionem, constanciam in structura per immobilitatem
amoris».

" Sermon Sanctificamim pour la vigile de Noël, Paris, B.N. lat. 16499, f. 153va-155ra:
«Similiter ad festum debent uenire pauperes, id est peccatores omni gratia priuati ut
elemosinam, id est gratiam Dei, recipiant... Secundo armigeri, id est penitentes qui noua
arma penitentie assumserunt, ueniunt ut noui milites fiant. Istos oportet sanctificari per
uiciorum impugnationem et detestationem. Ideo enim milites nobiles uocantur quia
omnem rusticationem impugnari et detestari debent et ex quo iam sunt milites de uilibus
officiis iam se non intromittent... Tercio ciues curiales ueniunt ut Domino aliquid gratis
offerant. Isti sunt diuites miséricordes qui dum pauperibus iustas elemosinas tribuunt, per
manus pauperum grata exennia Domino offerunt. Tales oportet sanctificari per fidelita-
tem et iusticiam, scilicet ut offerant quod acquisierunt per proprium laborem Quarto
feodales ueniunt ut de seruiciis debitis famulentur; dicunt enim reges et magnates quod in
festis et curiis suis sollempnibus debent taies ad mensam servire uel de calice uel de aliis.



348 Les images dans les sermons du XIIIe siècle

psalmodient en latin56; la taverne du paradis où le bon tavernier, le

Christ, offre à tous gratuitement le vin de sa parole grâce à la prédication,

le logement de son indulgence et le vêtement d'une conscience

purifiée57 ; la foire de ce monde où le diable vend l'argent de l'éloquence
et de la science séculières, le fer de la dureté des supérieurs qui rend leurs

sujets incorrigibles, l'étain de l'hypocrisie, le plomb de la luxure et de

l'avarice, mais où Dieu et ses prédicateurs fournissent le froment de la

doctrine, le baume de la bonne réputation, le miel de la contemplation,
l'huile de la miséricorde et la résine de l'âpre pénitence58 ; la ville, image
de l'Eglise arrosée par le fleuve de l'Esprit Saint59; les animaux tels que
le bœuf (les Apôtres60 ou les frères convers61) ou le lion, qui peut être le

Christ, le diable ou le supérieur62, ce dernier également représenté par le

Isti sunt sacerdotes et ministri Ecclesie qui pre ceteris acceperunt... Quinto boni epulantes
et delicati, id est contemplatiui, debent uenire ut conuiuio festiuali se reficiant: in festis

magnis soient delicata cibaria preparari Sexto uenire debent amici domini ut ipsum
honorificent. Illi sunt predicatores et prelati qui debent sanctificari per Christi imitatio-
nem Septimo debent uenire ioculatores et tympanistri ut curiam letificent. Isti sunt circa
Dei laudem occupati qui debent sanctificari per spiritualem leticiam».

56 Nicolas de Biard, Gloria bec est (Schn. IV 244 n° 193), Paris, B.N. Nouv. acq. lat.
2032, f. 180ra. Cf. N. Beriou, «Latin and the Vernacular. Some Remarks about Sermons
delivered on Good Friday during the Thirteenth Century», à paraître.

,7 Anonyme (Robert de Sorbon?)yAscendente Iesu, Vaticano, Vat. lat. 1211, f. 25rb-va
(prothème de la collatio), cf. note 26: «Gregorius: <Deus nobis suum uinum prestat
quociens nos apta predicatione inebriat>. Si esset tabernator qui clamaret uinum suum pro
nichilo, omnes currerent et uasa sua omnes replerent, ualde incitarent familias ut bene

prouiderent. Set bene scitis quod duplex [materia siue] natura <est> in homine, scilicet

corpus et anima. De cibocorporali omnes solliciti sunt; tarnen nobiliorest anima corpore;
quare omnes non currunt ad uinum Dei quod tarn dulce est? Hec est ratio, quia non
capiunt ydioma clamantis et preconis, sicut anglici non intelligunt Francie; et ideo non
curatur eis quod clamatur, ymo uituperant quia non intelligunt. Item etiam si tabernator
esset qui bibentes conduceret, credo quod non haberet domos ubi poneret bibentes, quia
omnes currerent quia biberent et lucrum inde haberent. Hoc facit benignus Deus qui nos
inebriat uerbo et pascit et indulgencias penitenciarum nostrarum iniunctarum magnas
nobis facit; tarnen pauci ueniunt ad tabernam ipsius. Item si esset tabernator qui ad

tabernas uenientes pulcras uestes indueret et pro ueteribus nouas daret, certe sine dilatione
irent. Set Christus hoc totum facit; non expoliat sicut efficit tabernator set dat bonam
conscienciam et puram. Non est uestis melior ilia, unde Apostolus: Exuite ueterem homi-
nem et induite nouum, etc.»

58 Pierre de Reims, Ecce nunc tempus, cf. note 17. — Texte édité Appendice 5.
59 Pierre de S. Benoît, Fluminis impetus Consuetudo est (Schn. IV 788 n° 81),

Venezia, Marc. Z.L. 92, f. 5Iva—52va.
60 Pierre de Reims, Tollite iugum meum (Schn. IV 753 n° 469), Assisi 452, f. 95vb-

96vb.
61 Pierre de Reims, Animalprimum (Schn. ibid. 473), Assisi 452, f. 99va-100ra.
62 Le lion est le Christ: Barthélémy de Bologne, Aseendit leo de cubili suo (Schn. I 387

n° 7), Laon 287, f. 128r-130r. Le lion est le prieur: Pierre de Reims, Animalprimum, cf.



Les images dans les sermons du XIIIe siècle 349

cheval63; le bron2e de la cloche, symbole du mauvais prédicateur64, la

course à pied vers le paradis65, le pèlerinage du Christ66, l'olivier qui
figure la Vierge67, et tant d'autres comparaisons encore. Il y a là tout un
domaine encore à peu près inexploré dont l'étude pourrait jeter bien des

lumières sur la sensibilité, l'imagination, les usages aussi de nos
anciens.

Appendice

Les textes cités en appendice ne sont pas édités critiquement. Le
choix des manuscrits a en grande partie dépendu de leur accessibilité en
bibliothèque ou en microfilm.

Pour Pierre de Saint-Benoît, Gérard de Mailly et Pierre de Reims,
l'unique manuscrit à indications depecie (respectivement Venezia, Z.L.
92, Paris, B.N. lat. 3548 C et Assisi 452) a été choisi de façon à donner le

texte le plus répandu. J'aurais voulu faire de même pour Constantin
d'Orviéto, mais le seul manuscrit à indications de pièces connu, Arras
549 (840) a malheureusement été mutilé à l'endroit du sermon Ascendent

Jesu.

En principe, seules les variantes significatives ont été retenues et la

recherche des sources a été limitée aux citations explicites.

note 33. Dans les distinctiones, le lion signifie les péchés capitaux (Maurice de Provins,
Oxford, Bodl. Rawlinson C. 711, f. 111 va-vb); il représente aussi le pécheur ou le diable
(Nicolas de Gorran: Troyes 1250, f. 125va—126ra).

63 Robert de Sorbon, Sic currite, Paris, B.N. lat. 15971, f. 69rb; lat. 15957, f. 27rb.
64 Robert de Sorbon, Si Unguis hominum, Paris, B.N. lat. 15971, f. 71 va-vb; lat. 15957,

f. 113va; Città del Vaticano, Vat. lat. 1211, f. 52rb.
65 Robert de Sorbon, Sic currite, Paris, B.N. lat. 15971, f. 68va—69vb; lat. 15957, f.

26ra-28ra; Vorau, Stiftsbibl. 406, f. 178vb-182ra.
66 Dominicain anonyme (Ps. Thomas d'Aquin), Homo quidam peregre proficiscens

(Schn. V 593 n° 185; ed. Raulx I p. 332). - Constantin d'Orviéto, Tu solus peregrinus
(Schn. [Ps. loh. de Castello], III 387 n° 169), München Clm 7794, f. 45rb. - Nicolaus de

Aquauilla, Tu solusperegrinus (Schn. IV 198 n° 106), Città del Vaticano, Chigi C IV 97, f.
166vb.

67 Richard Fishacre, Sermon Ego sicut oliua (Schn. 5 147 n° 1), édité dans R.J. Long,
«The Virgin as Olive-Tree: A Marian Sermon ofRichard Fishacre and Science at Oxford»,
Archivum Fratrum Praedicatorum 52(1982) 77-87. - Eustachius, Sermon Facta est, cf. note
22. - Texte édité Appendice 6, dernières lignes du sermon avant la collation.



350 Les images dans les sermons du XIIIe siècle

TEXTE 1

Petrvs de Sancto Benedicto

Dominica tertia in Quadragesima.

Schneyer 48.

München, Clm 2672 (M1), f. 36v-38r.

München, Clm 14761 (M2), f. 45r-47r.
Venezia, Marc. ZL. 92 (Ve), f. 36ra-37ra.

Accepit Iesus panes et cum gracias egisset distribuit discumbentibus. Io. VI1 (11).

Distribuente Domino habundat cibus, ut hic patet per exemplum; distri-
buente uero homine esurit populus. Bonum est ergo confidere in Domino quam
confidere in homine1, unde Ps. (103,28): Dante te Ulis colligent, aperiente manum tuam
omnia implebuntur bonitate, etc. Ideo rogemus.

Accepit ergo Iesus panes, etc.
Hodie agitur de mensa Domini et conuenienter; nam post meridiem paratur

mensa; sic et post dimidiam quadragesimam agit Ecclesia de mensa uel conuiuio
et est dies hic consolationis, dies in mediis luctus, sicut domus hospitalaris in
media uia sollitudinis, «la maisons as recreus» ne pro labore consummantur
imbecilles, unde illud Eccli.3 (11,27): In die malorum ne immemor sis bonorum. Set

mensa illa et tarda est et dura, quia est post mediam quadragesimam, et dura
habens cybaria, quia panem ordaceum, non triticeum, et duos pisces, non
carnes, et de potu non fit mentio, puta quia uinum non habent4. Et unde tanta
caristia in conuiuio regis? Bene uidetur conuiuium quadragesimale. Responde
de duobus conuiuiis, quia Dominus facit in gloria conuiuium festiuum et
plenum et delectabile, de quo Ysa. (25,6): Faciet Dominus in monte hoc conuiuium
cunctis populis, etc. In uia uero facit conuiuium uigilie5, quod reuera est

conuiuium quadragesimale quia uita hec est uigilia sollempnitatis future; unde
hic ieiunandum est. Solet enim celebrari ieiunium in uigilia festorum6; ideo et
Dominus facit conuiuium figurans conuiuium quo debent sustentari magis

quam impinguari ieiunantes in uia. Illi namque qui faciunt hic festum suum in
die futuro inuenient crastinum; illi uero qui hic uigiliam faciunt inuenient

1 VI] V M1.
2 Ps. 117,8.
5 Eccli.] om. M1.
4 Io. 2,3.
5 uigilie] om. M'.
6 festorum] sanctorum M2.



Les images dans les sermons du XIIIe siècle 351

festum. Vnde in epistola hodierna Agar, que interpretatur «festum uigilie», in
die conuiuii quod faciebat Abraham pro Ysaac filio suo eici iussa est, unde
dicitur7: Eice ancillam et fîlium eius. Illi uero qui hic uigilias faciunt inuenient
festum. Quia ego festum expectamus, uigiliam ieiunare debemus, et quia inuitati
sumus ad magnum conuiuium, non debemus nos hic implere sed magis ieiunare,
scilicet «pain prendre contre le broillas du matin», ne si impleti fuerimus
conuiuium illud magnum amittamus. Vnde Ieronimus «Difficile, immo impos-
sibile est ut presentibus fruatur quis bonis et futuris» et ad Cor. (I 11,20—21):
Conuenientibus uobis in unum iam non est dominicam cenam manducare; unusquisque
enim cenam suam presumit ad manducandum. Magna stulticia: implent se siliquis
porcorum8 pre auiditate, ita quod non possunt comedere cibum angelorum.
Lecatores se probant qui non possunt expectare. Ysa. XXVIII (4): Quasi tem-

poraneum ante maturitatem autumpni accipiunt quod cum aspexerit uidens ut in
manumfenuerit statim uorabit illud. Item sunt sicut lecator qui urit se pro morcello
calido, unde Eccli. xxvi (23,22): Anima calida quasi ardens non extinguetur donec

aliquid gluciat. Item sicut stultus uiator qui aquam lutosam bibit in uia non
potens expectare locum fontium, unde Eccli. XXVII (15): Sicut uiator siciens ad

fontem os aperuit et de omni aquaproximo bibet et ad omnempalum sedebit, etc. ; quod
non faciunt bruta, immo nolunt de aqua turbida bibere, Ps. (103,11): Expecta-
bunt onagri in siti sua.

Dimittamus ergo conuiuium mundanum et accedamus ad diuinum de quo
dicitur: Accepit Iesuspanes, etc. Quot panes? Quinque panes ordaceos9 et duos

pisces. Est, inquit, puer unus10 qui habet quinque panes11, etc., qui sunt panis
penitencie propter reuertentes, panis doctrine propter ignorantes, panis iusticie

propter opérantes12, panis paciencie propter sustinentes, panis eucharistie propter

perseuerantes. Primus in corrigendis, secundus in cognoscendis, tercius in
agendis, quartus in sustinendis conficitur, quintus accipitur in sperandis.

Primus ergo panis penitencie, de quo Ps. (79,6): Cibabis nospane lacrimarum,
etc. Item13 : Quia cinerem tanquam panem manducabam. Et dicitur panis propter
bonum refectionis, set cinericius uel ordaceus propter amaritudinem contric-
tionis uel asperitatem satisfactionis. Hic est panis heremiticus, «pain de cendre

pétri a lisive», set in lesiua lacrimarum. Cinis minuta recordatio peccatorum. De
hoc figuratum est Exo.14. de farina quam attulerunt filii Israel de Egypto et
fecerunt inde panes subcinericios in deserto.

7 Gen. 21,10.
"Cf. Le 15,16.
9 ordaceos] om. M1.
111 unus] om. M1.
11 Io. 6,9.
12 opérantes] torpentes M2 Ve.
" Ps. 101,10.
13 Exo. 12,39.



352 Les images dans les sermons du XIIIe siècle

Secundus est panis doctrine de quo Veritas dicit15 : Non in solopane uiuit homo

set in omni uerbo quod procedit de ore Dei. Hic est panis qui cor hominis confirmât,
secundum quod dicitur in Ps.16. Cor hominis confirmât panis instructionis,
letificat uero uinum deuotionis. Hic panis est ordaceus quia omnis disciplina in
presenti non estgaudii set meroris17, unde Eze. IIls: Comede uolumen istum etfaciei
amaricare uentrem tuum et postea erit in ore tuo tanquam mel dulce. Panis ergo est

propter confirmationem, set ordaceus propter amaricationem quia Eccles.

(1,18): Qui addit scienciam addit et dolorem. Colligitur in agro Scripture, unde
Ruth (2,2): Vadam in agrum et colligam spicas que ejfugerunt manus metencium.

Tercius est panis iusticie. Cognitionen! quidem sequitur operatio. Hic est

manis qui non deficit iustis, unde Ps.19 : Non uidi iustum derelicturn nec semen eius

querens panem. Hic autem panis et est reficiens propter internam deuotionem et
ordaceus propter laborem exteriorem, unde Ge. II (19): In sudore uultus tui
uescerispane tuo. De isto Apostolus20 : Qui non laborat non manducet. Labores ergo
manuum tuarum quia manducabis11. Iste panis figuratum est Exo.22. in manna
quod colligebant filii Israel per desertum et erat manna album et dulce quia opus
iusticie debet habere interius deuotionem, exterius honestatem.

Quartus est panis paciencie in aduersis qui est panis propter fortificatio-
nem2' et ordaceus propter tribulationum perpessionem, de quo Ysa. XX (20):
Dabo uobis panem artum et aquam breuem, et III Reg. XXXII (27): Mittite uirum
istum in carcerem et sustentate eumpane tribulationis et aqua angustie. «Ce est pains a

champions, ce est li pains le roi», de quo comedit per totam uitam suam. Frustra
uenit ad curiam regis qui non uult uesci pane regis. De isto lob24: Antequam
comedam suspiro.

Quintus panis est eucharistie et hic est de quo dicit Veritas25 : Panis quem ego

dabo caro mea estpro mundi uita; qui manducat ex hocpane uiuet in eternum. De hoc

Sap. (16,20): Panem de celoprestitisti eis sine labore, habentem omnem delectamentum

et omnis saporis suauitatem. Et hic panis, quamuis sit triticeus, tarnen aliquo modo

recipientibus est ordaceus, turn quia in sue dulcedinis puritate non sentitur, tum
quia exigit afflictionem anime, unde Apostolus I Cor. XI (28): Probet cor suum

unusquisque et sic de pane illo edat, etc.

15 Mt. 4,4.
16 Ps. 103,15.
17 He. 12,11.
18 Eze. 3,1; Apo. 10,9.
19 Ps. 36,25.
20 Apostolus] om. M'. Cf. II Thes. 3,10.
21 Ps. 127,2.
22 Exo. 16,31.
25 fortificationem] fornicationem M'.
24 lob 3,24.
25 Veritas] karitas M', Io. 6,52; 59.



Les images dans les sermons du XIIIe siècle 353

Set attende quod quamuis Dominus distribuât panes, tarnen multi sunt qui
non possunt panem comedere. Non enim bene comedunt infirmi panem, nec

pueri, nec saturati, nec edentuli, nec qui dentibus obstupescunt ut acetati.

Infirmi qui non possunt saporare uel glutire sunt obstinati qui nullam
penitenciam possunt appetere uel recipere. Isti non possunt comedere panem
penitencie, unde Ps. (106,18): Omnem escam abhominata est anima eorum et

appropinquauerunt usque ad portas mortis.

Pueri qui non possunt frangere sunt simplices uel rudes qui non possunt
scripturas intelligere. Isti non comedunt panem doctrine quia non cognoscitur
Dominus nisi in Jractione pant's26. Comedant ergo de micis que cadunt de mensa

dominorum suorum21 cum catellis: non sunt canes detractionis set catelli humi-
litatis.

Saturati qui non possunt incorporare sunt accidiosi qui in bono opere
nullam possunt deuotionem inuenire quia pleni sunt, quia aliud appetere non
possunt; et forte turgidi sunt, non saturati. Isti dicunt28: Nauseat anima nostra

super isto. Nichil uident oculi nostri nisi man; da nobis carnes ut comedamus, etc.
Edentuli sunt qui non possunt masticare crustam uel terere durum panem.

Hii sunt delicati qui non posunt masticare duriciam tribulationis donec inue-
niant micam consolationis iuxta illud29: Secundum multitudinem dolorum meorum

in corde meo etc.
Acetati sunt dentibus obstupescentes; non comedunt quia non possunt

saporare propter infectionem palati. Acetantur autem dentes aceto inuidie uel
odii uel ire; palatum inficitur uel uritur ardore concupiscencie, unde maie

diligendo inficiunt mundani palatum uel maie odiendo acetant dentes. Vnde
Dominus, cum deberet intrare in cenam glorie, in cruce noluit bibere acetum.
Isti non possunt comedere30 panem eucharistie, id est non sapit eis, et ideo non
sapit31 quia cibus est caritatis et mundicie, unde Ps. (101,5): Percussus sum ut
fenum et aruit cor meum quia oblitus sum comedere panem meum.

Quinquepanes, inquit, et ordaceos et duospisces. Panes refïciunt, pisces leniunt,
ut sit conuiuium refectionis et delectationis. Refectio roborat uirtutem, delec-
tatio conformât mentem; refectio reficit32 actionem magis, delectatio contem-
plationem. Et duos pisces. Duo pisces sunt delectatio33 et spes. Delectatio reficit
mentem recordatione beneficiorum presentium; spes expectatione futurorum
premiorum. Delectatio in prosperitate beneficiis delectatur; spes in aduersitate

26 Le 24,35.
27 Mt. 15,27.
28 Num. 21,5; 11,6; 13.
29 Ps. 93,19.
30 comedere] bibere M'.
31 sapit] nutrit M1.
32 reficit] om. M'.
33 delectatio] dilectio M1



354 Les images dans les sermons du XIIIe siècle

premia expectat. Delectatio tune est quasi piscis fluminis, in aqua dulci piscatur;
spes piscis maris in aqua marina uel amara. Bonus ergo piscator affert ad

conuiuium spirituale duplicem piscem, a sinistra in mari aduersitatis et a dextra
in flumine spiritualis prosperitatis, iuxta illud Ps. (88,26): Ponam in mari manum
eius, scilicet sinistram, et in fluminibus dexteram eius. De hiis piscibus det nobis
Dominus quem uolemus. Amen.

TEXTE 2 A

Aldobrandinvs de Cavalcantibvs

Sermo in feria VI (post dominicam I in Quadragesimam
de euangelio.

SCHNEYER 180.

Milano, Ambrosiana 0 1 sup. f. 300 rb-va (Mi).
Venezia, Redentoristi alla Fava 29, col. 253-254 (Ve).

Ecce sanus/actus es. Io. V (14).

Infirmus iste peccatorem significat qui a Domino sanatur quando ad gra-
ciam reparatur, cuius sanitatis signa sunt Septem, sicut et corporis sanitatis.

Primum est equalitas pulsus quam spiritualiter in anima facit humilitas
contra superbiam, Ysa. XL (4): Erunt praua in directa et aspera in nias planas.

Secundum est sanitas appetitus quam facit amor contra inuidiam que malum
alterius appétit et de bono dolet, Prou. I (22): Stulti ea que sunt noxia cupiunt.
Inuidi ponunt tenebras lucem et lucem tenebras.

Tercium est ordinatio membrorum quam facit paciencia contra iram que
membra inordinata facit iuxta illud Psalmi1 : Conturbatum est in ira oculus meus,

anima mea et uenter meus.

Quartum est2 agilitas corporis quam spiritualiter facit sollicitudo contra
accidiam, Prou. 22 (29): Vidisti hominem uelocem in opere suo; coram regibus stabil.
Eccli. 31 (27): In omnibus operibus tuis esto uelox.

Quintum est bona digestio quam spiritualiter facit benignitas siue miseri-
cordia contra auariciam. Auarus enim omnia uult congregare et nichil emictere
sicut stomacus qui male digerit, Eccles. V (9): Auarus nunquam inplebiturpec-
cunia. Eccles. VI3 : Diuicie conseruate in malum dominisui, sicut cibus non digestus
set congregatus in stomaco.

1 Ps. 30, 10.
2 est] om. Mi.
3 Eccles. 5, 12.



Les images dans les sermons du XIIIe siècle 355

Sextum est bonus sompnus quem spiritualiter facit abstinencia contra
gulam. Ad litteram enim nimia comestio inpedit sompnum corporalem iuxta
illud Eccle. V (11): Saturitas diuitis non sinit eum dormire.

Septimum est bonus anelitus non fetidus quem facit castitas contra luxuriant.

Luxuria enim fetidum facit hominem iuxta illud Ysa. XXXIII4: De
cadaueribus eorum ascenditfetor. Ioel II5: Computruerunt iumenta in stercore suo.

Rogemus, etc.

TEXTE 2 B

Aldobrandinvs de Cavalcantibvs

Sermo in feria V (post dominieam III in Quadragesima
de euangelio.

Schneyer, 210.

Milano, Ambros. O.l. sup. f. 313ra-rb (Mi).
Venezia, Redentoristi alla Fava 29, col. 314—317 (Ve).

Socrus autem Simonis tenebatur magnis febribus et rogauerunt illum pro ea.

Luc 4 (38).

Moraliter in hoc euuangelio notatur conditio peccatoris que est periculosa
quia tenetur magnis febribus. item misericordia1 Creatoris que est copiosa quia
stans super earn imperauit etc.

Circa primum notatur quod per febrem designatur peccator triplici
ratione.

Primo ratione originis. Oritur enim febris ex corruptione humorum in

corpore ; sie peccatum ex corruptione affectionum in mente, Ps.2 : Corrupti sunt

et abhominabiles facti sunt.
Secundo ratione effectus siue operis. Febris enim pulsum inquiétât et eleuat,

et signât superbiam que semper alta petit, unde ille superbus dixit, Ysa. 14 (13):
In celum conscendam.

Item lucem odit, et signât inuidiam que odit aliorum graciam, Io. III (20):
Qui male agit odit lucem.

4 Is. 34, 3.
5 Ioel 1, 17.

1 misericordia] om. pMi.
2 Ps. 13, 1.



356 Les images dans les sermons du XIIIe siècle

Item membra inordinat et molestât, et signât iram. Ira enim inordinationem
facit in membris, Prou. VI (13): Digito loquitur terit pede etc.

Item appetitum turbat, et signât accidiam, Prou. 243 : Vult et non uult
piger.

Item frigere facit, et signât auariciam, Mat. 24 (12): Abundabit iniquitas et

refrigescet Caritas multorum.

Item anelitum fetidum reddit, et signât gulam, Ps.4: Sepulcrum patens est

guttur eorum. Ysa. 34 (3) : De cadaueribus eorum ascendit fetor.
Item calefacit et sudare facit, et signât luxuriam, lob. 31 (12): Ignis est usque

ad consummationem deuorans.

Tercio febris signât peccatum ratione curationis. Curatur autem febris:

Aliquando sudore et signât contritionem que sudare facit in lacrimis effu-
sionem.

Aliquando uomitu et signât confessionem per quam homo mala que habet
in stomacho anime per os reicit.

Aliquando dieta et signât carnis afflictionem5.
Aliquando minutione et signât elemosinarum largitionem.
Aliquando sompno iuxta illud Io. XI (12): Si dormit saluus erit, et signât

contemplationem.
Est ergo periculosa condicio huius mulieris, id est anime peccatricis.
Primo propter peccati diuturnitatem, unde dicit quod tenebatur, non tunc

arripiebatur, Ps.6. Inueterati sunt et claudicauerunt.

Secundo propter peccati magnitudinem, unde dicit magnis, Ps.7: Veni in

altitudinem maris.

Tercio propter peccati multitudinem, undefebribus, non solum una febre, II
Parai, ult.8 : Peccaui super numerum arene maris.

Circa secundum nota quod misericordia Creatoris apparet ex eo quod
diuturnitatem, magnitudinem et multitudinem sanat, unde dicit: stans super illam
etc. Sed notatur quod tria occurrunt ad sanitatem istius.

Vnum ex parte sanctorum, scilicet ipsorum precatio, unde Rogauerunt illum

etc. Propter hoc dicit lob V (1): Voca si est qui tibi respondeat et ad aliquem
sanctorum conuertere. Fratres enim qui sunt in Ierusalem, id est sancti, salutem

mittunt fratribus qui sunt in Egypto, id est peccatoribus qui sunt in mundo ut
dicitur II Mach. 1 (1).

' Prou. 13,4.
4 Ps. 5, 11; 13, 3.
5 Aliquando dieta... afflictionem] om. Mi.
6Ps. 17,46.
1 Ps. 68, 3.
8 Oratio Manasse.



Les images dans les sermons du XIIIe siècle 357

Secundum est ex parte Dei, scilicet gracie eius infusio, unde stans super earn

imperauit. Tune Dominus super peccatorem stat quando desuper graciam ei

transmittit, Ps.9 : Misit uerbum suum et sanauit eos.

Tercium est ex parte mulieris, scilicet culpe desertio, unde Surgens, id est

culpam deserens, Eccli. XVII (21): Conuertere ad Dominum et relinquepeccata; et
sancta operatio, unde Ministrabat Ulis, Eccli. 33 (28): Mitte seruum in operationem

ne uacet.

Rogemus etc.

TEXTE 3

Gerardvs de Malliaco

Dominica secunda in quadragesima.

Schneyer 26.

Paris, B.N. lat. 3546C, f. 69v-72r (P1).

Vaticano, Borgh. 96, f. 95r-99r (V1).
(corrigés éventuellement par Wenezia., A rcb. diS. Maria alia Fava 39, f. 39v-42r:
Ve).

Sonata est filia eius ex ilia hora. Mt. XV (28).

Sicut multi cibi sunt médicinales, sic e conuerso multi male sani et mortales;

propter hoc Eccli. 37 (3): In multis escis erit inßrmitas, id est in multis generibus
escarum. Hinc est quod parentes nostri contempnentes dietam periti medici,
edentes de eibo uetito, Gen. II (17): De ligno scientie boni et mali ne comedas,

gustato cibo infecto transgressione mandati incurrerunt infirmitatem culpe et

pene, quarum prima causa secunde et sine qua non cadit homo de una infir-
mitate in alia, et non solum ipsi sed tota posteritas adhuc in eis existens,
substantialiter, seminaliter, originaliter, est infecta. Vnde transit infirmitas
quasi per originem, gallice «orine», propter quod dicitur originale, Ro. 5 (2): Per

unum hominem in hunc mundum uenit peccatum. Sicut autem per unum intrauit
infirmitas, sic per unum solum recuperatur sanitas. Propter quod dicebat lere. 7

(17,4): Sana me, Domine, et sanabor, quasi dicat: «aliter, nisi apposueris manum,
non possum sanari», quod bene figuratum fuit in ilia muliere que sanguinis
fluxum paciebatur et totam substanciam suam in medicos erogauerat nec ab ullo

9 Ps. 106, 20.



358 Les images dans les sermons du XIIIe siècle

curari, poterat, tactu fimbrie uestimenti eius sanata est, Luce VIII1 (43). Propter
quod ista mulier chananea de curatione sue filie sollicita, omnibus aliis medicis
contemptis, sciens quod hoc est officium de quo plures se intromittunt et tamen
in nullo officio inueniuntur tot mali, ad ilium a quo est omnis medela, sicut
dicitur Eccli. 38 (1), cum plenitudine fidei properauit, propter quod sanitatem
filie sue impetrauit. Et hoc est quod dicitur in propositis uerbis: Sanata estfilia
eius, etc.

Spiritualiter autem per mulierem chananeam anima peccatrix intelligitur
cuius filia, id est consciencia, male a demonio, id est a peccato, uexatur. Sanatur

autem ista filia ad similitudinem infirmitatum corporalium septem modis.
Primo quidem sanatur contritionis sudore prauum humorem peccati expel-

lentis, et hoc quantum ad primam partem penitencie. Laborare autem oportet ad

hune sudorem habendum quia multo sudore sudatum est, Eze. 24 (12). Labor2

autem iste est sollicita cogitatio uilitatis peccati, timor confusionis iudicii et
eterne dampnationis, et sic in meditationei tali exardescit ignis ex quo causatur
sudor lacrimarum contritionis. Quid est enim lacrima contritionis nisi quidam
sudor cordis quo terminatur egritudo mentis, Ps. (10,23) : Qui sanat contritos corde

et alligat contritiones eorum, scilicet uinculis penitencie de quibus Eccli. VI (31);
Vincula illius alligatura sanitatis. Sed nota quod non prodest contritio que non
réfrigérât infirmum ab ardore temptationis et peruerse uoluntatis, sicut ad

litteram de sudore materiali qui amplius débilitât. Qui enim baptizatur a mortuo et

iterum tangit mortuum, quidprodest lauatio eius?4 Nota etiam de laborantibus in
operibus activis qui si non habent tempus uel graciam flendi peccata, saltern

sudent ea ad litteram sudore materiali. Sicut autem in sudore est magna anxietas

quia conflictus morbi et nature, sic in contritione doloris gracia informata et

peccati; quod in curatione Ezechie innuitur5, III Reg. XIX (1-6) et Ysa. 38

(1-5), cui egrotanti ad mortem, cum nunciatum esset quod disponeret domui
sue quia6 moreretur, conuertitfaciem suam, id est rationem, adparietem, id est ad

considerationem defectuum et peccatorum suorum que sunt obstacula posita
inter nos et Deum, etßentifletu magno, gallice «a grosses lermes», et ex anxietate
clamanti: domine uimpacior, et recogitanti omnes annossuos in amaritudine anime sue

(ecce conflictus), statim per Ysaiam est missa littera reuocatoria, facto ad eum
sermone Domini: Vade et die Ezechie: Vidi lacrimas tuas et sanaui te.

Secundo sanatur anima in minutione confessionis, quo ad secundam partem
penitencie. Sicut enim sanguis corruptus corrumpit corpus sie peccatum cor-

1 Lu. VIII] om. V1.
2 labor] sudor V1.
5 Ps. 38,4.
4 Eccli. 24,30.
5 innuitur Ve] inuenitur P'V'.
6 quia Ve] quod P'V'.



Les images dans les sermons du XIIIe siècle 359

rumpit cor. Vena autem per quam iste sanguis debet exire est os penitentis, quia
Uena uite os iusti, Prou. X (11), quod fit quando emittit per confessionem

sanguinem peccati corruptum qui est causa mortis. De hoc sanguine petebat
liberari Dauid penitens qui dicebat7: Libera me de sanguinibus, Deus, Deus salutis

mee, quasi dicat: Domine Deus qui es Deus sanitatis mee et cepisti me in cura,
libera me de meo prauo sanguine. Prou. 13 (12,18): Lingua sapientum sanitas,

sicut ad litteram lingua canis est medicinalis, et Prou. XV (5): Linguaplacabilis,

que est in confessione peccati, lignum uite. Ysa. 57 (19): Creaui9,fructum labiorum,
scilicet confitencium pacem ei qui longe est, scilicet a Deo, et ei qui prope est,

infirmum, et sanaui eum. Minutor qui hune sanguinem debet trahere de corde

penitentis est confessor. Sed nota quod sunt quidam minutores nimis duri,
quidam inscii, nescientes inuenire uenam subtilem et delicatam; quidam incauti
non recludentes uenam celando peccatum auditum in confessione. Nota etiam
quod homo debet sibi querere bonum minutorem si suus nesciat inuenire
uenam. Iste modus sanationis fuit figuratus in curatione lepre Naaman, III
Reg. V (10): Lauare septies in Iordane et recipiet sanitatem caro tua. Iordanis
humilis descensus uel riuus iudicii interpretatur per quod confessio intelligitur
que debet esse humilis et in qua debet homo seipsum iudicare. Et nota quod dicit
septies, id est uniuersaliter et distincte et ordinate, maxime de mortalibus pec-
catis quia eque moritur quis una plaga mortali sicut pluribus.

Tercio modo sanantur anime per dietam ieiunii quo sanantur pestes
corporis secundum Ieronimum, et hoc quo ad primum membrum tercie partis
penitencie, scilicet satisfactionis, Eccli. 37 (3): In multis escis est infirmitas, id est
multum sumendo de escis; qui autem abstinens est adiciet uitam. I Cor. IX (25):
Omnis qui in agone contendit: quamdiu uiuimus in agone sumus, gallice «en traiet
ou en champ» quia cotidie morimur, ab omnibus se abstinet. Eccli. 31 d (23):
Vigilia, colera et tortura uiro infrunito, ad litteram, uel uigilia, scilicet sollicitudo, et
colera, intendens libidinem, et tortura, in consciencia, homini infrunito, sompnus
sanitatis in homineparco et in eodem g (37): Sanitas anime et corporis sobriuspotus.
Nota de illo qui habet infirmitates contrarias: in quantum consulit uni grauat
alteram; sic de carne et spiritu sicut de habentibus guerram. Nota etiam de illis
qui post longa ieiunia effundunt se super escas et crapulas. Seneca enim narrat
quod quidam potens inimicus Rome plorabat combustionem eius, quia sciebat

earn forciorem resurgere et se debiliorem ad impugnandum; sic tales. Et nota
quod sicut anglicus deiectus resurgens deicit aduersarium, sic caro deiecta per
ieiunia resurgens deicit animam. Nota etiam fatuitatem uolentium expugnare
Castrum quod prius munierunt, uel quod expugnant ex una parte et muniunt ex
altera; ideo dicitur de diabolo, Abacuc 110 (10): Super omnem munitionem ridebit.

1 Ps. 50,16.
8 creaui Ve] bonum creaui te P'V1.
9 confitencium Ve] confessionum P'V1.
10 I Ve] om. P'V1.



360 Les images dans les sermons du XIIIe siècle

Nota quod uenter habet morbum lupi qui contentus est consuetis. Nota etiam de

illis qui nec de die nec de nocte abstinent se sed uescuntur carnibus crudis

detrahendo, Prou. 30 (14): Generatio que pro dentibus gladios habet, et Eccli. 20

(21,2): Dentes leonis dentes eius interficientes animas hominum. Sap. XII (5): Comes-

tores uiscerum hominum et deuoratores sanguinis.

Quarto sanatur anima emplastro siue unctione deuote orationis que lenit et

qua sanantur pestes mentis secundum Ieronimum. Prou. XIII, 17: legatusfîdelis
sanitas; legatus est oratio: sicut enim dicit Glosa super illud11 : Dirigatur oratio

mea, etc. «Magna est uirtus orationis qui quedam persona ad Deum intrat et
mandatum peragit quo caro peruenire nequit»12. Iste nuncius fidelis est quando
a corde procedit; aliter est mendax dicens se esse nuncium cordis cum non sit.

Quando igiturest fidelis, impetrat sanitatem spiritualem, Eccli. XXXIIII (26):
Deprecatio offensionis, id est pro offensa culpe, et adiutorium casus, releuans scilicet
animam a fouea peccati, et exaltans animam, restituendo in pristinam dignitatem
quam per peccatum amiserat, et illuminans spirituales oculos, quos culpa exce-

cauerat, dans sanitatem nature per peccatum uulnerate et uitam gracie, et bene-

dictionem glorie. Isto modo impetrauit regulus curationem fïlii sui, Io. III (43-
54); isto etiam modo optinuit ista mulier chananea salutem filie sue.

Quinto medicina siue purgatione superfluorum, quo ad terciam partem
satisfactionis scilicet elemosinam, Sap. XVI (10): Misericordsa tua, Domine, id est

affectus misericordie, sanabat illos. Altissimus enim de terra, id est de terrenis
creauit medicinam, Eccli. XXXVII,4. Non per esum, sed per contemptum et

largitionem quasi per egestionem et uentris purgationem; Luce XI (41): Date
elemosinam et ecce omnia munda sunt uobis. Sed quidam sunt qui ista terrena ita sibi

incorporant et quod plus incordant, scilicet auaricia, quod necesse est cor mori

pre nimia constipatione sicut diues epulo, Luce XVI (19-31). Tales enim uel

non possunt purgari uel uix possunt purgari, I Io. III (17): Qui habuerit subs-

tanciam huius mundi et uiderit fratrem, etc., et clauserit uiscera sua, etc. Taies non
laxantur nisi uiolencia amaritudinis maxime et fortissime medicine, scilicet
memoria mortis que ualde est amara homini iniusto et pacem habenti in subs-

tanciis suis, Eccli. XLI (1): O mors, quam amara est memoria tua, etc, et multo
magis presencia. Hec egestionem facit et expulsionem superfluorum, secundum

Hieronimum13, quia «facile contempnit omnia qui se semper cogitât moritu-
rum». Prou. XV (27): Per misericordiam etfîdem, scilicet de morte et iudicio et

purgatorio et inferno que fides propinat quasi mirabohm,purganturpeccata. De
hoc modo sanationis dicitur Ysa. LVIII (8): Frange esurientipanem tuum, egenos

11 Ps. 140,2, Glosa.
12 Glosa. Ex Cassiodoro, Exp. in Psalmum 87,2 (PL 70, 623A).
13 Cf. Hieronymus, Epist 140,16 (PL 22,1177); In Eccles, 11,8 (PL 23, 1104A). Sen-

tentia uerbotenus invenitur apud Bonauenturam, In Lucam 10,11 (Ed. Quaracchi t. 7,
259a).



Les images dans les sermons du XIIIe siècle 361

uagosque indue in domum tuam, cum uideris nudum, etc. Et sequitur: Tune erumpet

quasi mane lumen tuum et sanitas tua cicius orietur. Iste modus curationis figurants
fuit Mt. XII (12-13) in sanatione hominis habentis manum aridam, per quem
figuratur auarus qui non potest manus extendere ad opera misericordie, cui dixit
Dominus: Extende manum tuam, et extendit et restituta est sanitati.

Sexto fit curatio per incisionem ut in membris putridis corruptis que alia
membra inficiunt, hoc est uitatione mali consorcii et aliàrum occasionum pec-
cati contra recidiuium et reliquias morbi. leprosus enim aggrauatur inter infir-
mos leprosos et cum sanis leuius uel melius habet; Ps. (17,27): Cum electo electus

eris, etc. iste modus curationis figuratus fuit in quibusdam a Domino curatis quos
a turba separauit: Me. VII (33) dicitur de surdo et muto ab eo curato quod
apprehendit eum seorsum a turba, et Mt. IX (23-25) dicitur quod eiecta turba
tumultuante suscitauit puellam filiam principis. Hic nota de uitatione totius

peccati cognationis, Gen. XIX (17): Ne stes in omni circa regione. Hoc autem fit
precipue per timorem, Prou. IV (27): Per timorem Domini déclinât omnis a malo.

Ideo Mala. IIII (2): Orientur uobis timentibus nomen meum sol iusticie, scilicet in
anima, et sanitas inpennis eius. Prou. XIIII (27): Timor Dominifons uite ut déclinent

a ruina mortis.

Septimo fit curatio combustione siue contactu calidi ferri. Et hoc potest
intelligi multipliciter.

Vno modo per contactum calidi ferri intelligitur bonum exemplum et bona
societas per quam sanatur anima quia ex contactu uel conuictu mores confor-
mantur. Hoc figuratum est Act. V (15), ubi dicitur quod umbra Petri, id est uiri
iusti exemplum, sanabat inftrmos, et in IIII Reg. IIII (33-35) in suscitatione filii
Sunamitis per coaptationem membrorum Helisei ad membra pueri. Hoc est

quod dicitur de Christo, Luce VI (19): Omnis turba querebat eum tangere quia
uirtus de illo exibat.

Secundo modo per contactum calidi ferri siue combustione cauterii figuratur

doctrina uerbi Dei quod inflammat cor, Ps. (104,9): Eloquium Dei inflam-
mauit eum. lere. XXIII (29): Nonne uerba mea quasi ignis?, etc. Per hoc uerbum
autem predicationis sanantur anime, hoc est in sanitate conseruantur sicut bonis

cibariis, Prou. IIII (20): Fili mi asculta sermones meos et ad eloquia inclina aurem

tuam, et post (4,22): Vita enim sunt inuenientibus eum et uniuerse carnis sanitas, et

Sap. XVI (11): In memoria uerborum tuorum sanabantur.

Tercio modo per contactum calidi ferri potest intelligi tribulatio per quam
sanatur anima. Infirmitas enim carnis est sanatio spiritus. Propter enim eorum
contrarietatem alteri est uita quod uni est mors. Propter hoc secure allegabat
Dauid dicens14: Miserere mei, Domine, quoniam infirmas sum; sana me, Domine,

quoniam conturbata sunt ossa mea. lob V (18): Perçutit et manus eius sanabunt.

Osee VI,2: Ipse cepit et sanabit nos, percuciet et sanabit nos.

14 Ps. 6,3.



362 Les images dans les sermons du XIIIe siècle

Quarto modo per contactum calidi ferri uel cauterii potest intelligi passio

Christi, cuius memoria sanatur anima. Ipse enim Christus cauterizauit mem-
brum sanum ut sanaret infirmum, Ysa. LIII (5): Cuius liuore sanati sumus. Hoc

figuratum fuit Num. XXI (9) ubi dicitur quod filii Israel per aspectum serpentis
enei in palo, id est Christi in cruce, sanabantur.

Istis ergo modis sanatur anima ad modum curationis morborum corpora-
lium.

Huius autem sanitatis sicut et corporalis septem sunt signa, scilicet quies
membrorum, id est cessatio peccati; cessatio doloris, id est pax consciencie;
appetitus, hoc est desiderium eternorum; debitus sapor ciborum, id est

contemptus temporalium et amor eternorum; restitutio coloris, id est honestas

conuersationis; uirtus faciendi ardua, scilicet in operandis; uirtus sustinendi

grauia in aduersis.

Sic igitur sanatur anima in presenti et de ista sanitate peruenit ad perfectam
sanitatem glorie, et hoc per mortem. Mors enim si fuerit amica prius facta,
scilicet per bonam uitam, est consumptio omnium infirmitatum et etiam sui

ipsius. Mors enim moriendo moritur sicut ignis consumât se ipsum. Ita dicebat

Apostolus : Michi uiuere Christus est et mori lucrum, Phi. I (21 ; et de Sanctis qui per
mortem transierunt de mundo dicitur He. XI (34): Conualuerunt de infirmitate,
etc. Istam sanitatem nobis concédât. Amen.

TEXTE 4

Gerardvs de Malliaco

Sermo in die Pasche.

SCHNEYER 40.

Paris, B.N. lat. 3546C, f. 104v-107v (Pl).
Vaticano, Borgh. 96, f. 149r-155r (V1).
(corrigés éventuellement à l'aide de: Venezia, Arch, dei Redent, délia Fava 39,
f. 60v-64r).

Expurgate uetus fermentum, etc. I Cor. V (7).

Solet dici uulgariter: «Qui est loing de sescuele, il est près de sen domaige1 ».

Propter hoc Apostolus post quadragesimale ieiunium inuitat nos ad epulandum.
Facit autem Apostolus sicut solet fieri in curiis diuitum: parato enim conuiuio

1 domaige] damaige P1.



Les images dans les sermons du XIIIe siècle 363

solet esse qui clamat gallice: «Alez lauer, la uiande est appareille2, uenez manger».

Ita facit Apostolus. Primo inuitat ad lauandum cum dicit: Expurgate, etc.;
secundo ostendit conuiuium esse paratum cum dicit: Pascha nostrum; tercio
inuitat ad comedendum cum dicit: Itaque epulemur.

Dicit ergo Apostolus: Expurgate uetus fermentum; in quo uerbo duo sunt
consideranda: primo quid per uetus fermentum signifîcatur; secundo quomodo
illud fermentum expurgatur.

Circaprimum notandum quod hic per fermentum intelligitur peccatum. Sicut
enim modicum fermentum totam massam corrumpit, sicut dicitur I Cor. 5 (6), sie

minimum mortale corrumpit totam massam bonorum operum, Ecc. 93. Qui in
uno peccato offendit multa bona perdit. Iaco. 2 (10): Offendens in uno factus est

omnium reus. Hoc est illud fermentum quod in sacrificio Domini prohibetur
offerri, Leu. 2 (11): Nec quicquamfermenti, id est mortalis culpe, aut mellis, idest

uane glorie que ad modum mellis dulcis est et inflat et est ualde tenax, adolebitur
in sacrificio Domini. Ista enim duo tollunt a bono opere ualorem suum. Hoc est

illud fermentum de quo Exo. 12 (15) ubi agitur de agno paschali: Septem diebus,

id est toto tempore presentis uite,fermentum non inuenietur in domibus, id est in
conscienciis, uestris.

Dicitur autem illud fermentum uetus effectiue quia spiritualem uetustatem
causat in anima, unde peccatori dicitur Baruc 3 (10-11 )\Quid est, Israel, quod in

terra inimicorum es Inueterasti in terra aliéna.

Huius autem uetustatis spiritualis sicut et corporalis Septem sunt signa que
derelinquit4 peccatum in anima peccatoris.

Primum est caligo oculorum, unde de Ysaac dicitur Ge. 48: Oculi eius

caligauerunt etpre nimia senectute clare uidere non poterat. Hoc est primum malum
quod facit peccatum in anima. Aufert enim primo lumen cognicionis, scilicet
Dei, sui et proximi, Sap. 2 (21): Excecauit eos malicia eorum. In huius rei signum
legitur in lud. 16 (21) quod Philistini Sampsonem captum primo excecauerunt.
Et nota quod oculus spiritualis intelligencie est fides; quia oculus corporalis
ostendit uiam corpori; sic fides dirigit opera. Augustinus5: «Fides est lumen
intellectus». In quibusdam autem oculus iste omnino est eruptus ut in hereticis
omnino subuersis. In quibusdam solum obturatus ut in sortilegis, unde de

Balaam sortilego dicitur Num. 23 (24,11 ; 15): Ecce dicit homo cuius obturatus est

oculus. Quid autem sit signum huius uetustatis dicitur in Psalmo (6,8): Turbatus
est a furore, id est a peccato quod facit hominem furibundum, sicut furibundus
iudicaretur qui se ipsum occideret, oculus meus; inueteraui inter omnes inimicos

meos.

2 apareille] apparayllie V'.
5 Haec uerba nec in Ecclesiaste, nec in Ecclesiastico inueniuntur.
4 derelinquit scripsi, derelinqunt P'V1.
5 cf. Augustinus, Ep. 120 ad Consentium, 2 (PL 33,457), in compendio. Cf. «Fides est

illuminatio mentis ad summam ueritatem»; Philippus Cancellarius, t. II p. 560,
1.12.



364 Les images dans les sermons du XIIIe siècle

Et nota tria que conferunt oculis sanis, scilicet aqua doctrine, uiror exem-
plorum et speculum diuine contemplacionis, et hoc ultimum ualet ad tollendum
signum hoc uetustatis, unde Col. 3 (9—10): Expoliantes uos ueterem hominem cum
actibus suis et induentes nouum qui renouatur in agnicionem Dei secundumymaginem
eius qui creauit eum.

Secundum signum uetustatis est excussio dencium, unde senes non possunt
bene masticare set utuntur sorbilibus id est suppis, unde Ysaac senex non petebat
edos assos set in pulmentura, Gen. 27 (4), et hoc est secundum quod facit

peccatum in anima. Facit enim quod solida, id est eterna, non sapiunt pecca-
toribus set tantum fluxibilia huius mundi et carnis. Animalis enim homo non
percipit ea que sunt Spiritus Dei6. Vnde de Moab in persona peccatoris dicitur
lere. 48 (11): Fertilisfuit Moab ab adholescencia sua requieuit infecibus suis, id est in
temporalibus deliciis, non est transfusus de uase in uas, propter auferendam pin-
guedinem, et in transmigracionem non abiit, transeundo scilicet per desiderium de

temporalibus ad eterna, non fïgendo pedem in temporalibus deliciis, ideo per-
mansitgustus eius in eo et odor eius non est immutatus. Contra taies dicitur Col. 3 (1):
Si consurrexistis, etc., que sursum sunt sapite, non que super terram. Ad deponendam
autem istam uetustatem spiritualem hortatur nos Anna, I Regum 2 (3) dicens:
Recedent uetera de ore uestro, etc.

Tercium signum uetustatis est canicies ex defectu caloris naturalis proue-
niens, unde dicunt impii Sap. 2 (\0):Nec ueteranis reuereamur canos muiti temporis.
Hoc est tercium quod facit peccatum in anima: aufert enim calorem dilectionis
Dei et proximi: sicut cisternafrigidamfacit aquam suam, sicfrigidamfecisti maliciam
tuam1. Ad expellendum autem istud frigus ualet memoria passionis Christi, in
cuius signum legimus quod Dauid senex cum operiretur uestibus non calefiebat8 :

multitudo enim temporalium huiusmodi frigus non expellit, set quanto quis plus
uestimentis huiusmodi operitur, tanto plus frigescit. Nota de Lombardis qui tot
uestes portant in estate sicut in hyeme et tanto plus habent frigus: nudi autem
calidius haberent quia calor attingeret nuditatem. Abisag9 autem calefaciebat
Dauid10. Abisag" interpretatur «patris mei holocaustum» et significat passio-
nem Christi qui obtulit se ipsum Patri in holocaustum et reuera in tali meditatione
exardescit ignis12 caritatis, unde Bernardus13: «Super omnia te michi reddit
amabilem», etc.

Quartum signum est incuruatio humerorum, unde senes incedunt curui nec
de facili possunt ascendere. Eccli. 25 (27): Ascensus harenosus, id est grauis ad

61 Cor. 2,14.
7 lere. 6,7.
8 III Reg. 1,1.
9 Abisag Ve] ab Ysaac P'V'.
10 III Reg. 1,4.
" Abisag scripsi cum Ve, Abysa. P'V'.
12 Ps. 38,4.
" Bernardus, Serm. super Cantica, 20 (Ed. Cist. t. I p. 115 1.3-5).



Les images dans les sermons du XIIIe siècle 365

modum härene, in pedibus ueterani. Hoc est quartum quod facit peccatum.
Extincto enim in corde hominis amore Dei, incuruat hominem ad amorem
terrenorum. Ps. (16,11): Oculos suos statuerunt declinare in terram. Prou. 17: Oculi

sapientis in capite eius14, id est in Christo, oculi stulti in ftnibus", etc. Vbi enim

amor, ibi oculus; exemplum de porco qui semper comedit glandem et nunquam
respicit sursum unde descendit. Nota quod nunquam nisi curue incedit qui
oculos ad terminum uite non habet. Vnde taies pocius uidentur tendere ad

infernum quam ad celum. Huiusmodi autem curuitas tollitur per contemptum
terrenorum, unde de discipulis qui omnia reliquerunt dicitur Mt. 17 (8): Leuan-
tes oculos neminem uiderunt nisi solum Iesum.

Quintum signum est tremor membrorum et hoc propter defectum naturalis
uirtutis, propter quod petebat Dauid16: Ne proicias me in tempore senectutis cum

defecerit uirtus mea. Hoc est quintum quod facit peccatum in anima. Reddit
hominem ineptum et impotentem ad omne opus bonum, unde facit ipsum
paraliticum, Mt. 8 (6): Puer meus iacet in domo paraliticus et male torquetur. Qui
torquetur in laborando bene torquetur et utiliter, set qui in iacendo male et

inutiliter quia tedet eum de uita sua17 et est quasi in continua tristicia que quasi
uermis rodit cor eius. Prou. 25 (20): Sicud tinea uestimento et uermis ligno, ita
tristicia uiri nocet cordibus.

Sextum signum est fluxus humorum. Solent enim senes esse gallice mocheus

et baveus, et hoc est sextum quod facit peccatum in anima. Secundum enim
Bernardum18: «Praui humores sunt mali mores», in quo inducit peccatum,
trahendo scilicet de peccato in peccatum per consuetudinem. Peccatum enim
quod penitencia non diluitur" mox suo pondéré ad aliud trahit, et ex hoc

introducitur mala consuetudo. De hoc reprehenduntur filii Israel, lud. 10 (6),
ubi dicitur: Filii autem Israel ueteribus peccatis iungentes noua fecerunt mala in

conspectu Domini. Fluxus autem huiusmodi humoris reprimuntur per timorem
Domini. Timor enim conficit medicinam amaram de herbis amaris iudicii,
inferni et purgatorii, ut purgato corde ab hiis superfluitatibus restringatur et
reducatur ad modestiam. Finis enim, id est consummatio, modestie timor
Domini, Eccli. 2220. Propter hoc dicitur II Paral. 28 (13): Quare uultis adicere

super peccata uestra et uetera cumulare delieta et sequitur medicina restrictiua:
Grande quidem peccatum est et irafuroris imminet super Israel. Nota quomodo per

14 Eccles. 2,14.
" Prou. 17,24.
16 Ps. 70,9.
17 Cf. Gen. 27,46; lob 9,21; 10,1; Eccles. 2, 17.
18 Bernardus, Serm. in Cantica 36,4 (Ed. Cist. II 6,16; PL 183,969 B).
19 penitencia non diluitur] per penitenciam non deletur P'.
20 Prou. 22,4.



366 Les images dans les sermons du XIIIe siècle

minutionem factam in confessione, uena enim uite os iusti2i, debeant eici huius-
modi praui humores. Nota etiam quod assuescendi sunt humores per oris mea-
tum exire.

Septimum signum uetustatis est multitudo rugarum, et hoc est ultimum
quod facit dyabolus in anima peccatoris. Postquam enim introduxit hominem in
profundum peccatorum, ne ex consideratione uilitatis peccati résiliât, uilitatem
peccat operit falsa simulatione et ypocrisi, ut interius sit in corde uilitas peccati
et exterius simulata sanctitas, ut sic laudetur peccator in desideriis anime sue11. Et
est hec ruga que est signum uetustatis spiritualis. Propter hoc conqueritur anima

penitens in Tren. (3,4): Vetustam fecit pellem meam. Iste ruge perhibebunt
testimonium in iudicio contra peccatorem, sicut dicitur lob (16,9), quando Christus
exhibebit sibi gloriosam Ecclesiam2i non habentem maculam neque rugam, Eph. 5

(27). Propter hoc hortatur nos Apostolus hoc signum uetustatis deponere,
Eph. 4 (22): Deponite uos secundum pristinam conuersationem ueterem hominem.

Ista igitur sunt septem signa uetustatis que facit peccatum in anima, propter
quod uetus fermentum appellatur.

Quia igitur nouis superuenientibus proicienda sunt uetera, Leu. 26 (10), et hoc

tempus nouum est quo surrexit nouus rex, data est noua lex, scilicet amoris, et

sequta sunt gaudia noua. Quomodo igitursurrexit a mortuispergloriam Patris, ita et

nos in nouitate uite ambulemus, hoc scientes quod uetus noster homo simul crucifixus est

cum Christo, ut destruatur corpus peccati, Ro. VI (4, 6). Expurgemus ergo uetus

fermentum.

Quomodo autem istud fermentum debeat expurgari, require in sermone de

Purificatione24. Vel potes alio modo procedere.
Sicut enim infirmus corporaliter septem modis potest purgari, ita infirmus

spiritualiter purgatur septem modis.
Primo igitur modo purgatur infirmus per pocionem medicinalem. Hoc

modo purgatur anima per contricionem que est amarapocio bibentibus illam, sicut
dicitur Ysa. 24 25 (8). In Ps. (59,5): Potasti nos uino compunctionis, id est contri-
cionis. Dicitur autem contritio uinum, quia ad modum uini, primo pungit
aculeo doloris, set statim sequitur dulcedo diuine consolacionis. Cor enim quod
nouit amaritudinem anime sue, in gaudio eius non miscebitur extraneus26. Ad istam
medicinam sumendam hortatur nos Sapiens, Eccli. 1827 (20): Ante languorem
adhibe medicinam. Conficitur autem ista medicina de herbis que in proprio orto
nascuntur, scilicet ex consideratione proprie fragilitatis et proprie iniquitatis.

21 Prou. 10,11.
22 Ps. 10,3.
2i Ecclesiam Ve Vulg.] om. P'V'.
24 Cf. Sermo Schneyer 95.
25 24] 34 P1.
26 Prou. 14,10.
2' 18] 17 P'.



Les images dans les sermons du XIIIe siècle 367

Deus autem apponit acumentum, gallice «aguissement»28, scilicet timorem
iudicii et infemi. De hac purgatione dicitur 3 Reg. 16 (12): Abstulit Aza, qui
interpretatur dolens uel medicus, omnes effeminatos, id est motus inordinatos, de

terra, proprii cordis, purgauitque uniuersas sordes.

Secundo, purgatur infïrmus per uomitum per quem confessio intelligitur,
Eccli. 31 (25): Si coactus fueris in edendo multum, hoc est si consciencia tua te

reprehendat, surge de medio, per contricionem, et uome, per confessionem, et

refrigerabit te, pacificando conscienciam tuam. De ista purgatione dicitur 2

Mach. 10 (1-5) quod Iudas, qui interpretatur confitens, et qui cum eo erant,
scilicet pudor et dolor et timor et huiusmodi, purgauerunt templum, et ibidem

quod qua die templum ab alienigenispollutumfuerat contingit eadem diepurificationem

fieri; quod est contra différentes confessionem. Nota de nazareis, Numeri vi.
Tercio purgatur infirmus per sudorem, sicut boni laborantes per opera

penitencie, quia in sudore uultus tui2'', etc. De ista purgatione dicitur Eccli. 7 (3):
Purga te cum bracbiis. Nota de illis qui habent brachia fracta.

Quarto purgatur infirmus per balneum, sicut purgatur infirmus spiritualiter
per lacrimas, Num. 8 (6—7) : Purgabit eos iuxta hune ritum et asperguntur aqua, etc.
Iaco. 4 (8-9): Emundate manus, peccatores, et purificate corda, duplices animo; et
subdit modum: Miseriestote, id est miseriam uestram considerate, et lugete. Hinc
dicitur Io. (2,6) quod sexydrie posite erant secundum purificationem Iudeorum. Sex

ydrie sunt sex cause flendi, de quibus require alibi.
Quinto fit purgatio per minutionem, sicut in capite nostro Christo facta est

minutio ut purgarentur membra, Io. 19 (34) de lancea. Et dicitur ibi: continuo

exiuit sanguis, ad redimendum, et aqua ad lauandum. Heb. 1 (3): Purgationem

peccatorum faciens. Hac lancea debemus nos minuere de uena cordis per iugem
memoriam, cum beata Virgine cui dictum est: Tuam ipsius animampertransibit
gladius>0. Heb. 12 (3): Recogitate eum, etc.

Sexto fit purgatio per sectionem que fit per cultellum abstinencie uel per
elemosinarum largicionem. Thob. 12 (9): Elemosina a morte libérât et ipsa est que

purgatpeccata etfacit inuenire uitam eternam. Io. 14 (15,2): Omnem palmitem in me

non ferentern fructum «tollet eum, et omnem qui fert fructum»i\ purgabit eum ut
fructum plus ajferat.

Septimo fit purgatio per cauterium et adustionem; sic purgatur anima per
tribulacionem, Mal. 3 (3): Sedebit conflans, etc. Num. 31 (23): Omne quod potest
transire perflammas ignispurgabitur. Ysa. 1 (25): Conuertam ad te manum meam et

excoquam ad purum scoriam tuam.
Sic igitur apparet primum in quo inuitat nos Apostolus ad lauandum cum

dicit: Expurgate, etc.

28 aguisement] auguisement P'.
" Gen. 3,19.
,0 Le 2,35.
" tollet fructum scripsi cum Vulg.] om. P'V'.



368 Les images dans les sermons du XIIIe siècle

Secundo ostendit conuiuium esse paratum cum dicit: Pascha nostrum immo-

latus est Christus. De cuius immolacione32, hoc est passione, require in sermone
de dominica in passione Domini33.

Sequitur tercium ubi inuitat nos ad epulandum cum dicit: Itaque epulemur.

Nota autem quod quatuor sunt genera epularum, scilicet nature, culpe, glorie et
gracie.

Prime epule sunt indifferentes quantum est de se. Bene autem utentibus

prosunt, set maie obsunt34 non solum corporaliter set etiam spiritualiter. Notan-
dum autem quod ad hoc ut iste epule prosint utentibus, très requiruntur condi-
tiones in utente, scilicet sobrietas quo ad seipsum in accepcione, largitas quo ad

proximum in distribucione, humilitas quo ad Deum in graciarum actione, ut sic
sobrie et iuste et pie uiuamus in hoc seculo3 5.

Primo enim requiritur sobrietas in accipiendo. Eccli. 37 (32): Noli esse

auidus in omni epulacione et non te effundas super omnem escam. Nota de diuite
epulone qui epulabatur cotidie splendide36, et tandem sequitur: Mortuus est diues et

sepultus est in inferno. Nota quod inter omnia animalia magna, dédit Deus homini
minus os ad commendationem sobrietatis. Nota etiam quod stultus iudicaretur
qui muniret Castrum quod necesse haberet impugnare; huiusmodi autem
Castrum est caro. Nota etiam quod stultus iudicaretur qui carcerem suum refice-
ret.

Secundo requiritur largitas in distribuendo. Hester 5 (9,22), decreuerunt ut
dies isti, in quibus Aman suspensus fuerat hostis Iudeorum, essent epularum et

leticie et mitterent37 sibi inuicem partes etpauperibus munuscula largirentur. Nota de

illis qui uolunt comedere soli sicut canes, contra quos lob (31,17): Si comedi

buccellam mearn solus. Thob. 2 (1): Cum esset dies festus38 Domini et factum esset

prandium in domo Thobie, dixit filio suo : « Vade et adduc aliquos de tribu nostra,
timentes scilicet Deum, ut epulentur nobiscum ».

Tercio requiritur humilitas quo ad Deum in graciarum actione. Thob. 7

(17): Epulati sunt benedicentes Deum. Nota de illis qui ita accedunt ad mensam
sicut porcus ad aram et similiter recedunt. Nota similiter exemplum de moniali

que sine benedictione comedebat lactucam cui dyabolus insidebat et tandem
facta demoniaca, liberata est per oracionem cuiusdam senis39. Quibusdam etiam
non sufficit non gracias agere de bonis susceptis, immo etiam maledicunt lar-

37 immolacione] lacione V1.
33 Cf. sermo Schneyer 32.
34 prosunt set male] om. P1.
35 Tit. 2,12.
36 Lc 16,19; 22.
37 mitterent] mittentes V'.
38 festus] festiuitatis P1.
39 (PS) Gregorius Magnus, Dialog. I 4 (PL 77, 168D-169A; SC. 260, p. 42-44,

1.71-83.



Les images dans les sermons du XIIIe siècle 369

gitorem. lob (12,6): Habundant tabernacula predonum et audacterprouocant Deum

cum omnia dederit in manibus eorum. lud. 9 (27): Inter epulas etpocula maledicebant

Abymalech, id est Deo: Abymalech interpretatur «pater meus rex», significat
ilium a quo omnispaternitas*", qui est rex regum et dominus dominancium^.

Secunde epule sunt epule culpe, scilicet epule peccatorum, et iste epule sunt
detestande propter quatuor.

Primo quia sunt nimis sumptuose. In primo enim ferculo, immo in primo
morsello expendit homo quicquid habet boni, et postea necesse habet misera-

biliter mendicare, Tren. 1 (1): Omnispopulus eius*2 gemens et querenspanem; et
subdit causam: dederunt queque preciosa pro cibo suo, scilicet nature, gracie et

glorie. Nota de filio prodigo qui dissipauit substanciam suam43 uiuendo luxuriöse et

postea cupiebat saturari de siliquis porcorum44. Similiter diues epulo qui epulabat
cotidie splendidepostea non potuit habere guttam aque45. Prou. 21 (17): Qui diligit
epulas in egestate erit; qui amat uinum et pinguia non ditabitur.

Secundo quia sunt immunde et fastidiose: reddunt enim hominem uiliorem
luto. Sap. (15,10): Luto uilior est uita eius. Dicitur de peccatore in canonica
lüde (12): Hii sunt in epulis macule conuiuantes; non solum dicit conuiuantes46

«maculati» set «macule» ad exprimendam magnitudinem immundicie. Nota
etiam quam immundi sunt seruientes qui seruiunt de epulis istis, sicut dyabolus
et caro.

Tercio quia sunt nimis infirme: nemo enim potest de illis gustare quin
statim incurrat infirmitatem, non quamcumque set ad mortem, sicut patuit in
primo parente qui quam cito gustauit mortem incurrit, Ge. 2 (17): Quacumque
die comederis ex ea, morte morieris, etc. Nota quod stultus esset qui uideret aliquem
mori de uno morsello et tarnen ilium appeteret. Propter hoc dicitur Eccli. 37

(32-33): Noli esse auidus in omni epulacione, etc., in multis enim escis erit infirmi-
tas.

Quarto quia sunt nimis periculose. Vix enim ad huiusmuodi epulas aliquis
recumbit quin ei male accidat antequam surgat. Mt. 24 (38-39): Erant homines

comedentes et bibentes, etc., et non cognouerunt donec uenit diluuium et tulit omnes. Sic

de illis qui modo sedent in conuiuio culpe et subito apprehendet eos diluuium
gehenne. Tales sunt sicut porci qui dum intendunt grano percuciuntur securi.
Ps. (77,30): Adhuc esce eorum erant in ore eorum, etc. Nota de illo diuite, Luc. 12

(19—20), qui adhuc non sedebat ad huiusmodi mensam set sedere proponebat
dicens: Anima mea, multa bona habes, etc. et sequitur: Dixit autem Uli Deus:

40 Eph. 3,15.
41 Apo. 19,16.
42 eius] est P1.
44 suam] scilicet add. P'V.
44 Le 15,13, 16).
45 Le 16,19-26.
46 conuiuantes] om. V'.



370 Les images dans les sermons du XIIIe siècle

«Stulte, hac nocte animam tuam répétant a te». Iaco. 5 (1,5): Agite nunc, diuites, etc.,
et sequitur: Epulati estis super terram et in luxuriis enutristis cor uestrum.

Propter igitur ista quatuor, iste epule sunt detestande.
Tercie epule sunt sacramentales ad quas nos inuitat Apostolus in uerbis

propositis. Qualis autem debet esse accedens ad istas epulas, require in sermone
de cena Domini47, scilicet quatuor condiciones, et adde quintam: debet enim
accedens ad has epulas ornare mensam muneribus; non enim est curiale ad

tantum festum ire sine exenniis. Deut. 16 (16): Non apparebis in conspectu meo

uacuus. Vulgariter dicitur quod quando manus est uacua uel précisa maie est

graciosa48. Presentemus igitur intellectum plenum fide, affectum plenum deuo-
cione ut sit in uoce exultacionis et confessionis, sonus epulantis^, et effectum plenum
fructu bone operacionis. Deut. 27 (6-7): Offeres holocausta Domino Deo tuo et

immolabis uictimas pacificas, scilicet pro pace reformanda inter te et Deum,
comedesque et epulaberis coram Domino.

De istis autem epulis peruenitur ad quartas epulas, scilicet glorie, de quibus
Ps. (67,4): Iusti epulentur et exultent in conspectu Domini et delectabuntur in leticia.

Ad istas epulas nos perducat. Amen.

TEXTE 5

Petrvs de Remis

Sermo in I" Dominica quadragesime.

SCHNEYER 27.

Assisi 452, f. 23r-24ra (As).
Roma, Santa Sabina, Arch. Gen. Fr. Praed. XIX 38a, f. 25v—28r (R).

Ecce nunc tempus acceptabile1.

Scilicet tempus gracie uel tempus quadragesime.

Acceptabile ad medendum et ad negociandum, nam et medici et negocia-
tores soient maxime temporum oportunitatem attendere. Est ergo tempus
acceptabile ad curandum uicia et ad negociandum in uirtutibus acquirendis.

47 Cf. sermo Schneyer 37, tertia et ultima parte.
48 Hoc proverbium non inuenitur in Morawski.
49 Ps. 41,5.

II Cor. 6,2.



Les images dans les sermons du XIIIe siècle 371

I. Ad medendum est acceptabile propter tria: propter medicine habundan-

ciam, medici periciam et humorum preparationem.
Propter medicine habundanciam; quia ante aduentum Domini infirmatum

genus humanum propter comestionem cibi uetiti clamabat ad Dominum2:
Miserere mei quoniam infirmus sum; cui Dominus, quasi cauterium faciens, primo
circumcisionem Abrahe dédit; secundo quasi dietam per Moysen in legis pre-
ceptis et mandatis, ut dicit Exo. XX (3-17): Non furaberis, etc., quasi dicat: de

hoc cibo caueas. Tercio emplaustrum sacrificiorum et cerimonialium addidit in
Leuitico. Set quia per hoc non est sanatum genus humanum, clamante propheta,
ait Dominus3: Quid clamas ad me? Incurabilis est fractura tua, quasi dicat: «in-
curabilis es nisi Filius meus incarnetur». Vnde Eccli. (43,24): Medicina omnium in

festinatione nebule, id est incarnationis. lere. IX (8,22): Numquid résina est in
Galaad, aut medicus non est ibi?; et alibi (14,19): Expectauimuspacem et non uenit,

tempus curationis et ecce turbatio.
Item tempus acceptabile propter medici periciam quia solo uerbo sanat.

Ps. (106,20): Misit uerbum suum et sanauit eos. Sap. XVI (12): Neque herba neque

malagma sanauit eos. Mt. VIII4 : Imperauitfebri, etc. Iste medicus suauiter sanat,

non cultro lapideo aut ferreo ut Moyses. Eccli. XXXVII (38,7): Vnguentarius

faciet pigmenta sanitatis. Vnguentarius, scilicet Christus quia ungens unctus

unguenta conficiens. Vnguenta confecit quando sputum deitatis luto5 humani-
tatis nostre sociauit; set quasi clausa in pyxide portauit donee,fracto alabastro6 in

cruce, unus militum lancea latus eius aperuit et continuo1 effluxerunt mire suauitatis

et efficacie unguenta, scilicet Ecclesie sacramenta8, in quorum odore currit
sponsa9, id est in uirtute sacramentorum quibus omnem langorem et infirmi-
tatem, necnon et mortuos suscitât.

Item tempus est acceptabile propter humorum preparationem, id est uicio-
rum. Beatus Bernardus10: «Praui humores, mali mores. Annon malus humor
peccatum?». Isti humores tempore legis crudi erant et constricti per timorem;
lex enim mel non habuit set acetum. Set modo habundat mel deitatis et gracie,
acetum iusticie, radices fidei que tunc erant occulte; ex quibus conficitur oximel
unde digeritur humor melancolicus qui nigram facit animam, quia sicutfluit cera

afacie ignis, sicpereant11, etc. Quod patuit in Petro, Magdalena, Matheo, Zacheo,

2 Ps. 6,3.
3 lere. 30,12; 15.
4 Rectius Lc 4,39.
5 Cf. Io. 9,6.
6 Mc 14,3.
7 Io. 19,34.
8 Cf. Hugo de S. Caro, Post in Eccli. 38,7. Ed. Venetiis 1754 t. Ill, 244rb.
9 Cf. Can. 1,3.
10 Bernardvs, Serm. in Cant. 36,4 (Ed. Cist. II 6,1.16; PL 183.969B).
11 Ps. 67,3.



372 Les images dans les sermons du XIIIe siècle

qui ad aspectum Iesu et ad uerbum eius, tanquam per medicinam laxatiuam

stercora temporalium emiserunt.
Item est alia causa preparationis ex parte nostra, siue habilitatio12 ad

medicinam que facta est per predicationem paupertatis et luctus, quarum contraria,
diuicie et delicie, nimis replent, stomachum et malos humores générant. Contra

primum dicitur: Date elemusitiam et omnia munda sunt uobisi}; et Dan. IUI (24):
Peccata tua elemosinis redime. Contra secundum dicit: Beati qui lugentxi, etc.

II. Item est tempus acceptabile ad negociandum. Eccles. III (6): Tempus

acquirendi, uitam eternam, et tempusperdendi, animam suam: qui enim perdiderit
animam suam inueniet eamx"'. Mt. XIII (44) Simile est regnum celorum thesauro

abscondito in agro quern qui inuenitxb, etc. Prou. XXXI (16): Considerauit agrum et

emit eum. Sapienter egit: primo considerauit et postea emit, non sicut ille
euuangelicus17: Villam emi et necesse habeo exire et's uidere illam, et alius: Iuga
boum emi quinque et eo probare ea. Primo debuissent uidisse et probasse et postea
emisse. Vnde et uirgines fatue excluse19 sunt quia tempore congruo non eme-

runt oleum. Vnde est etiam quod dicitur lere. XXXII (7): Dicit Ananael Iere-
mie20, id est cuilibet incarcerato in hoc carcere corporis, tempore transmigra-
tionis21 huius: Eme agrum meum, etc.

Modo enim sunt nundine celestes. Augustinus22: «Venale habeo, uenale»,

etc. Vnde Mt. VIII (22) dicit Dominus: Dimitte mortuos sepelire mortuos. Tu2}

autem uade et annuncia regnum Dei. Sicut enim uinum nunciatur uenale per

preconem, qui annunciat etiam24 parum prebet ad pregustandum (Hocpignus
Spiritus2"',gaudium in Spiritu sancto26), et uinum in calice, ita Dominus regnum in
tribulatione. Precium est uita presens, II Cor. V (4,17): Hoc momentaneum et

leue27 tribulationis nostre. Ro. VIII (18): Non sunt cotidignepassiones huius temporis,

etc. Prou. XX (14): Malum est, malum est, dicit omnis emptor, set cum recesserit

gloriatur. Apo. III (18): Suadeo tibi emere aurum.

12 habilitatio] humidificatio R.
11 Le 11,41.
14 Mt. 5,5.
" Mt. 10,39.
16

quem qui inuenit] om. R.
17 euangelicus] om. As.
18 exire et] om. R.
19 excluse] expulse As.
29 Ieremie] Christo As.
21 transmigrationis] transgressionis As.
22 Augustinus, Enarr. in Ps. 93,24 (CCL 39, 1325; PL 37,1211).
25 Le 9,60.
24 per preconem qui etiam] uenale qui adnunciat R.
24 II Cor. 1,22; 5,5).
20 Ro. 14,17.
27 leue] breue As.



Les images dans les sermons du XIIIe siècle 373

Modo est enim tempus acquirendi uirtutes. In foro autem huius mundi sunt
predicatores et iusti habentes suas merces, siue merces Domini sui, et demones

et mali habentes merces suas28. Opera cuiuslibet sunt merces sue que tune
uenalia bono modo exponit cum ea aliis in exemplum ostendit, de quibus satis

habetur Eze. XXVII (17), ubi de hoc foro sub nomine Tyri que «angustia»
interpretatur29, satis agitur: luda, inquit, et terra Israel institores tui, qui propo-
suerunt in nundinis tuisfrumentumprimum, id est doctrinam Christi quo Ioseph, id
est predicator, Egyptios, peccatores, in seruitutem perpetuam emit Christo,
Gen. XLVI (47,19-20).

Item balsamum bone fame ex bonis operibus recolendis. II Cor. Ill (2,15):
Christi bonus odor sumus. lob IX (25—26): Dies mei transierunt quasi naues poma
portantes.

Item mei contemplationis, I Reg. XIIII (27): Gustauit Ionathas mel et illu-
minati sunt oculi eius. Eccli. XXIIII (27): Spiritus meus super mel dulcis. Ideo non
est mirum si «gustato spiritu desipit omnis caro»50.

Item oleum, id est opera misericordie. Osee XII (1): Oleum in Egiptum
ferebat, id est per bona opera misericordie peccatores ad similia excitabat.

Item resinam, id est opera aspera penitencie de qua dicit Iacob filiis suis:
Sumite de optimis terrefructibus31, Gen. XIIII (11). Predicatores in hiis nundinis
merces huiusmodi afferre debent.

Cartaginenses uero, ut ibidem dicitur32, id est demones uel seculares diuites,
qui interpretantur «ciues sollempnes»33, repleuerunt nundinas huius mundi
argento et ferro, stagno et plumbo.

Argento, id est nitore eloquencie uel sciencie secularis, set III Reg. X (21)
dicitur quod tempore Salomonis, id est tempore gracie, argentum illud nullius
precii computabatur quia sapiencia huius mundistulticia est apud Deum54, et regnum
Dei non est in sermone set in uirtute35.

Item ferro duro, id est prelatione, Ps. (2,9): Reges eos in uirga ferrea, set

Deut. XXVIII (23) inter maledictiones dicitur: Erit celum eneum et terra ferrea,
quia ex duricia prelatorum surgit incorrigibilitas subditorum.

Item stanno ypocrisie, Ys. I: Auferam omne stannum tuum.

28 suas] om. R.
29 Hieronymus, Liber intrepretationum hebraicorum nomimum, 30 (CCL 72,97; 20); 63

(139,27).
30 Cf. Bernardus, Epist. 111,3 (Ed. Cist. VII 285,7-8; PL 187, 255B).
31 Sequitur parum post: modicum resine.
32 Eze. 27,12.
33 Stephanus Langton, Interpretationes nominum hebraicorum (Paris B.N. lat. 17467,

f. 589rc): Cartaginenses: scrutantes uel consummati seu ciues sollempnes aut urbane méditantes.

34 I Cor. 3,19.
35 I Cor. 4,20.



374 Les images dans les sermons du XIIIe siècle

Itemplumbo luxurie et auaricie quod fedat et pondérât36, Eccli. XXII (17):
Superplumbum quid grauabitur; et Exo. XV (10): Submersi sunt quasiplumbum in
aquis uehementibus.

Et nota quod merces iste non reficiunt set honerant, set priores reficiunt et
medentur. De hoc foro etiam habes satis Apoc. XI.

TEXTE 6

Evstachivs Attrebatensis

In annuntiatione beate Marie.

SCHNEYER 8.

Cambridge, Jesus Coll. Q.G.6, f. 225v-229r (C).

Facta est quasi nauis institoris de longe portons panem suum.

Prothema ~)Aue Mariagratiaplena, Dominus tecum; benedicta tu in mulieribus

et benedictus fructus uentris tui. Luc. I c (28).

Si quis haberet facere magnum negocium in curia alicuius magni principis et
inueniret hominem in uia irreprehensibilem et fidelem qui principi esset carior
et in curia beneuolencior et potencior, recurreret ad ilium. Omnes habemus
facere magnum negocium in curia summi principis et maximum est negocium,
de salute nostra; omnes debemus recurrere ab beatam Virginem Mariam quia
ipsa est fidelior, in uita irreprehensibilis, Deo carior, in curia beneuolencior et

potencior. Et ista quatuor tanguntur in uerbis secundo propositis. Eius sanctitas

tangitur ibi: Aue, id est sine ue quia postquam in utero fuerit sanctificata
immunis fuit postea semper ab omni peccato mentis et corporis. Quia fuit
Christo carior et graciosior aliis tangitur ibi: gracia plena; eius potestas tangitur
ibi Dominus tecum; beniuolencia ibi: benedicta tu in mulieribus. In principio igitur
recurremus ad ipsam et rogemus, etc.

Facta est quasi nauis, etc. Prou. ult. (31,14).

Karissimi, consuetudo est quando magna caristia est in una patria: homines
de alia patria ponunt naues onustas bonis in mari et portant ad terram illam res

tales quarum ibi caristia. Sic fecit Dominus noster Iesus Christus, Apoc. XIX.

36 et pondérât] exponderat As.



Les images dans les sermons du XIIIe siècle 375

e(16): Rex regum et dominus dominancium; uidit quod in mundo magna caristia
fuit bonorum spiritualium quia pauci graciam habuerunt. Propter hoc Dominus
noster uidens penuriam nostram compassus est miserie generis humani. Volens

supplere caristiam, misit nauem in mari, id est Filium in mundo, Ps. (103,25):
Hoc mare magnum et spaciosum, et impleuit istam nauem bonis spiritualibus et
misit Filium suum in mundum qui caristiam mundi supleret et nauem guber-
naret. Nauis est beata Virgo in qua Deus Filium suum hodierna die posuit, et de

hoc sollempnizat Ecclesia. Filius Dei plenus fuit omnibus bonis suplendum
penuriam gracie. Intrauit nauem istam hodie quando gloriosa Virgo ipsum
concepit. Propter hoc sub metaphora nauis de longe panem suum portantis
designatur conceptio Filii Dei, unde in libro Prouerbiorum ult. b. (31,10):
Mulierem fortem quis inueniet. Sequitur: Facta est quasi nauis, etc.

Et uidetur quod tria tanguntur hic per que designatur gloriosa conceptio
Filii Dei. Primum est Virginis concipientis ydoneitas, ibi: Facta est quasi nauis.

Secundum est conceptionis dignitas, ibi: de longe. Tercium conceptus utilitas, ibi:
panem suum. Quasi diceret: hodie fuit Virgo gloriosa quasi nauis Spiritus sancti

repleta bonis, quia non per uirtutem nature inferioris sed per uirtutem nature
superioris, scilicet per Spiritus sancti obumbracionem hodie concepit. Vnde in
Luca I.e. : Spiritus sanctus superueniet in te, etc. Hodie concepit Dei Filium qui est

panis uite : Qui manducat de hoc pane uiuet in eternum.

Primo dico: tangitur hic ad commendacionem Virginis gloriose Virginis
concipientis ydoneitas sub metaphora nauis. Quatuor enim priuilegia gracie
fuerunt in beata Virgine, que ipsam reddiderunt ydoneam super alias creaturas
ad conceptionem Filii Dei, que designantur sub metaphora nauis.

Primum est summus contemptus temporalis substancie. Secundum est inte-
gritatis uirginalis pudicicie. Tercium est profunditas humilitatis et abnegacionis
proprie. Quartum est affluencia pietatis et misericordie.

Primo dico: nauis super undas maris non quiescit: hic est usus eius, non ut
homines submergantur, sed ut in naui ambulant super undas maris. Per hoc

significatur maximus contemptus temporalium in beata Virgine que fuit sicut
nauis que conculcauit undas maris, id est res terrenas, et mundi prosperitates sub

pedibus eius posuit. Aliqui quietem habent in temporalibus de quibus dicitur in
Ecclesiastico 41 a(l): O mors quam amara est memoria tua homini iniusto et habenti

pacem in substanciis suis. Istis amara est mors quia in amaritudine moriuntur et

tune senciunt amaritudinem pene infernalis. Non sic beata Virgo que non
requieuit in mundanis sed cor eius ferebatur in celum; unde dicitur in
Eccli. 24 b(7, 11): Ego in altissimis habito, et sequitur: In omnibus requiem quesiui
et in hereditate Dei morabor. E contra est de cupidis, unde Apostolus I ad

Thim. 6 c(9): Qui uolunt diuites fieri incidunt in desideria multa et nociua et in

laqueum dyaboli que mergunt ipsos in interitum et perdicionem. Sed beata Virgo
ambulauit super undas et non mergebatur. In libro III Regum 10 c(22): Classic

Salomonis ibat in Tharsis et afferebat aurum et argentum. Classic ueri Salomonis, id



376 Les images dans les sermons du XIIIe siècle

est Christi, est beata Virgo: ibat in Tharsis et afferebat aurum et argentum, id est

consolaciones spirituales.
Item commendabatur beata Virgo per aliud priuilegium gracie quod per

nauem designatur. Nauis debet habere soliditatem et firmitatem, quia si in naui
esset paruum1 foramen periclitaretur in mari. Per hoc significatur integritas
uirginalis pudicicie in beata Virgine, quia ante partum et post partum fuit
incorrupta: una illecebra cogitacio non intrauit in cor eius, unde exemplum fuit
castitatis; et nos exemplo eius debemus esse naues integre ne aque temptacionis
nos submergat perforando conscienciam nostram. Multi nutriunt cogitaciones
malas in corde et nolunt peccare sed uolunt delectari, sed delectaciones perforant

cor, intrat libido, et ducuntur ad perpetracionem peccati. Sed beata Virgo
fuit nauis fortis et solida in qua Christus introiuit. Vnde Mt. 14b(13): Cum

audisset Iesus decollacionem Iohannis, ascendit in nauiculam unam et iuit in
desertum in locum deorsum. Iohannes interpretatur gracia Christi; cum audisset

Iesus decollacionem, id est decisionem, Iohannis, id est gracie Dei de peccato
primi hominis, ascendit in nauiculam, id est in uterum gloriose Virginis, et iuit in
desertum, id est in mundum.

Item tercium priuilegium in beata Virgine quod ipsam ydoneam reddidit ad

concepcionem Filii Dei, quod significatur sub metaphora nauis, quia nauis est

profunda et concaua per quod significatur humilitas gloriose Virginis que tanta
fuit quod capax fuit tante gracie quanta pura creatura potuit recipere. Vidit Deus
hanc nauem ita concauam et profundam; ipsam tanta gracia repleuit quod
Filium Dei concipere meruit. Videte: non est aliqua mulier tarn paupercula, si

filius regis uellet earn habere in uxorem, que non eleuaretur in corde. Set quando
beata Virgo audiuit quod debuit esse mater Domini et sponsa Dei Patris, tunc
maxime se deiecit et humiliauit dicens Luce 1 c(38): Ecce ancilla Domini, etc.

Igitur exemplo eius prosperamur in mundo, et eleuamur, tanto debemus humi-
lari, unde in Eccli. 3 d(20): Quanta magnus es, humilia te in omnibus et coram Deo

inuenies graciam. Ecclesia, ubi est alcior et que pars est alcior, plus exponitur
uento. Similiter et magnates huius seculi exponuntur uento superbie, set e

conuerso homines bassi et humiles parum impetuntur a uento superbie, set

magni prepositi et archidiaconi debent sibi timere de uento superbie et apponere
scutum humilitatis contra superbiam. Beata Virgo exemplum fuit humilitatis
unde significatur per nauem quam introiuit Ionas. Dicitur < Iona 1 a(3,5) quod
Ionas inuenit nauem, uidit quod iret in Tharsis, dédit naulum, descendit inferius in

nauem et dormiuit. Ionas interpretatur donatus a Deo et significat Filium Dei qui
nobis datus est, Ysa. 9 a(6): Paruulus natus est nobis. Inuenit nauem qui ibat in
Tharsis, id est beatam Virginem cuius uita tota fuit in contemplacione gaudio-
mm paradysi, descendit in ea in conceptione, dormiuit, id est quieuit in eius

' paruum coni.] parum C.



Les images dans les sermons du XIIIe siècle 377

humilitate, unde Ysa. 46 a2: Super quem requiescet Spiritus meus nisi superpaupe-
rem, humilem et contritum corde.

Quartum priuilegium fuit in beata Virgine quod ipsam ydoneam reddidit ad

concepcionem Filii Dei, quod designatur per nauem. Nauis clausa est inferius, et

superius habet latitudinem et aperturam ad recipiendum plura pondéra et
homines et signifïcat cor purum beate Virginis que tantam habuit latitudinem
misericordie quod omnia onera peccatorum nostrorum recipit. Si es oppresus
peccatis, uade ad nauem istam et recipiet te et onera tua. Hec est maxima pietas.
Necesse habemus recurrere ad nauem istam orando, salutando earn per dilec-
cionem et iugem memoriam recogitando. Filius Dei preparauit nobis nauem
istam, unde in euuangelio Mt. 6 d 5

: Compulit Iesus discipulos suos intrare in
nauem. Vult Christus quod recurramus ad beatam matrem suam et gaudet cum
aliquid potest facere pro matre sua quia gaudet de honore matris, et quanto
plures iuuat, tanto gloriosior est et maior est ei honor.

Patet modo quomodo commendatur Virginis concipientis ydoneitas sub

metaphora nauis.
Commendatur similiter conceptionis dignitas et utilitas cum dicit: De longe

portanspanem suum. Per quod significatur quod non de terra ui nature set de celo

ex Spiritu sancto concepit. Portauit autem panem uiuum dupliciter, corporaliter
siue singulariter et spiritualiter.

Primo dico: portauit Christum corporaliter et ipse modus portandi est

singularis quia nunquam sic ab alia portabitur nec ante portabatur quia de ipsa
natus est et amplius non nascetur. Hoc est priuilegium unde Luce 11 d(27):
Beatus uenter qui te portauit.

Portauit etiam Christum spiritualiter et iste modus portandi est imitabilis et
de hoc dicitur: Facta est quasi nauis, etc. Dico quod beata Virgo et fidelis anima
Christum portant spiritualiter sicut licores preciosi ut basalmi portantur in uase:

uas est cor et consciencia nostra. Beata Virgo preparauit sibi cor mundum ad

portandum mel diuinitatis in corde per feruorem amoris, quia amor facit quod
amans portât amatum per iugem memoriam et affectionem intimam. Quando
cor est inflammatum in dilectionem Dei, tunc portât Iesum; sic portauit eum
beata Virgo, et nos exemplo eius debemus eum portare. Vnde in Iosue 3 a(3):
Cum uideretis sacerdotesportantes archam Domini, sequaminiprecedentes. Sacerdos,
id est sacra dans, significat animam fidelem Deo dedicatam que cor sacrum Deo
dat per amorem, sicut dicitur: «dedit ei totum cor suum» quando quis alium
bene diligit. Quando anime fideles portant archam humanitatis Christi, que est
archa plena omnibus bonis, debemus sequi precedentes id est portare Christum
in corde per amorem exemplo ipsorum.

Aliquando portatur res manu sicut lapis preciosus; sic beata Virgo portauit
Christum manu, id est operibus bonis recta intencione factis, quia semper sedula

2 Cf. Is. 57,15; 66,2.
3 Mt. 14,22.



378 Les images dans les sermons du XIIIe siècle

fuit et plena operatione bona. Vnde beatus Dionisius uisitauit beatam Virginem
et rogauit beatum Iohannem qui eam custodiuit ut ostenderet ei matrem Filii
Dei, et cum peteret ab ea beatus Iohannes si uellet quod beatus Dionisius uideret

eam, fuit in cella4 sursum in actione mentis et fruebatur celestibus deliciis; et
cum uideret eam, stupefactus est beatus Dionisius quia beata Virgo tantam
habuit splendorem et gracie irradiacionem quod sustinere non potuit et dixit:
ilia non debet uideri oculis corporalibus et corruptibilibus. Filius Dei exponit de

se in Ewangelio Mt. 4 b(6) quod Psalmista dicit: Angelis suis mandauit de te ut
custodiant te in omnibus uiis tuis; in manibus portabunt, etc. Angeli sunt homines

spirituales et casti; isti Christum portant per bonam operacionem et custodiunt.
Nos recipimus Christum in Pascha, quando recommendat se nostre tutele:

magna rusticitas est eum repellere.
Item portauit beata Virgo Christum sicut res portatur super humerum uel

super Collum; Christum super Collum portât qui dulciter et pacienter propter
eum onus aduersitatis sustinet, unde in Eccli. 6 e(26): Subice humerum et porta
illam, id est sapienciam increatam, id est Filium Dei, et non accidieris in uinculis

illius, id est non tedeat te portare uincula tribulacionum et aduersitatum que sunt
uincula Christi quibus nos ad se trahit; unde dicit Osee XI b(4): De funiculis
Adam traham te, in uinculis caritatis; hoc fuit in passione; ibi abscondita fuit
fortitudo eius, Abac. 3 b(4), quando Filius Dei qui ita fortis fuit, permisit se ligari.
Hoc fecit amor: Christus uinculis tribulacionis fuit ligatus et illis nos ligat ut nos

superius trahat sicut ligatur onus corda ut per cordam superius trahatur.

Quarto portauit beata Virgo Christum sicut portatur res in ore honorabiliter
et laudabiliter. Portant Christum qui ipsum portant in ore, ipsum laudando,

predicando et de ipso docendo. Set quidam portant ipsum non sicut beata Virgo
qui portauit ipsum predicando et docendo quia ipsa Apostolos docebat, quia
plura sciuit et audiuit de Christo quam ipsi, quando portauit eum orando et eum
magnifïcando, unde dixit Luce I e(46) : Magnificat anima mea Dominum. Quidam
portant Christum ore blasfemando, iurant per membra Christi et discerpunt et
démembrant totum corpus Christi et crucifïgunt Christum. Quod probatur quia
dicit euuangelista quod hora tercia crucifïxus est, set tarnen tunc non fuit positus
in cruce set hora nona; et dicunt sancti expositores5 quod dicitur hora tercia
crucifïxus linguis Iudeorum qui clamabant: Crucifige, crucifige eum6. Vnde
iurando per membra Christi homo Christum demembrat. Tales sunt peiores
crucifixoribus quia crucifixores corpus Christi dimiserunt integrum, non frege-
mnt ei crura sicut latronibus; Io. 19 g(36): Os non comminuetur ex eo dicitur; set

isti iurant per singula membra et Christum démembrant. Aliqui uolunt seruare
iuramenta patris sui, set pater tuus fuit quidam miser qui non habuit intelli-

4 cella com'.] sella C.
' Beda, In Marcum IV (15,25) (CCL 120, p. 631, 1.1399-1419; PL 92, 288AC).
6 Lc 23,21.



Les images dans les sermons du XIIIe siècle 379

genciam ueritatis, et tu uis retinere malos mores eius. Clerici positi sunt in
Ecclesia non ad contumelia< s dicendum set ad portandum Christum ore per
uerba honesta. Apostolus I Cor. 6 g(20): Portate et glorificate Christum in corpore
uestro. De Paulo dicitur in Actibus 9 b(l5): Vas electionis est michiiste. Deus eligit
clericum ut portet nomen suum coram gentibus et regibus. In Ge. 8 d(ll) dicitur
quod Noe emisit columbam et reuersa portauit ramum oliue. Columba est fidelis
anima et pura; oliua est beata Virgo. Vnde in Eccli. 24 c(19) dicitur: Ego quasi
oliua speciosa in campis. Oliuam uberem etfructiferam uocauit Dominus nomen tuum1.

Ramus succisus de hac oliua est Filius Dei natus de beata Virgine, quem clericus
et quilibet fidelis debet portare ore orando, de ipso predicando et ipsum magni-
ficando.

Rogabimus, etc.

<( Collacio y

Facta est quasi nauis, etc.

Karissimi, uerba proposita sunt in libro Prouerbiorum ultimo, et sicut
dictum fuit hodie, dicuntur de muliere forti, id est de beata Virgine, quia dicitur
in Ecclesiastico 27 a(26,16): Mulier fortis oblectabit uirum suum, et licet omnia
alia que dicuntur in hoc capitulo commendent priuilegia beate Virginis, ista

uerba tarnen specialiter tangunt priuilegium gracie propter quam Filium Dei
concepit. Et, ut dictum est, tria tanguntur, scilicet Virginis concipientis ydo-
neitas, concepcionis dignitas et utilitas. Et dicebatur quod beata Virgo sub

methafora nauis commendabatur quadruplici priuilegio, ratione cuius ydonea
fuit ad concepcionem Filii Dei. Primum fuit contemptus temporalis substancie;
secundum integritas uirginalis pudicicie; tercium profunditas humilitatis et
abieccionis proprie; et quartum fuit affluencia pietatis et misericordie. Dicebatur

etiam quod beata Virgo portauit Christum corporaliter et singulariter;
portauit etiam ipsum spiritualiter et mirabiliter, et in hoc possumus ipsam imitari.
Et portauit ipsum sicut res portatur in ore per amorem et feruorem caritatis, et
dicit Hugo de Sancto Victore I libro de laudibus beate Virginis8 quod amor Dei
in corde beate Virginis ita singulariter ardebat, ideo Spiritus sanctus in carne
eius mirabilia faciebat. Dicebatur etiam quod portabat Filium Dei sicut res

manu portatur per rectam operacionem et sicut res collo portatur per tribula-
cionum sustinenciam et sicut res portatur ore; ita portauit eum ore per laudis
diuine assiduitatem.

Videte ergo quod Christus nauem intrauit. Et quare? Certe ad similitudi-
nem hominum. Homines enim intrant nauem ad mercandum et negociandum
et piscandum, ad bellandum et ad recreandum, et tunc leuant uela sua. Sic

71er. 11,16.
8 Hugo de S. Victore, De beatae Mariae uirginitate perpétua, 2 (PL 176, 872A).



380 Les images dans les sermons du XIIIe siècle

Christus descendit de celo, factus est peregrinus, nauta et nauigator; intrauit
nauem, id est uterum beate Virginis.

Primo ad negociandum. Videbat quod dyabolus detinebat uiolenter omnes
animas; compassus animabus tanquam ille qui omnes animas intime diligit,
uoluit mercari et redimere animas; tulit secum pecuniam magnam, scilicet dona

graciarum, unde potest clamare genus humanum illud Prou. ult.9: Venerunt

michi omnia bona pariter cum ilia. Venit in terram redimere animas, sicut aliqui
uadunt in terra sancta ad carceres saracenorum ad redimendum animas sclauo-

rum. Debemus igitur Christo maximas gracias agere sicut tenetur quis maximas

gracias agere illi qui eum redimeret de carcere perpetuo, et hoc est quod dicitur:
Quasi nauis institoris, id est mercatoris, jW« est beata Virgo. Ps. (106,23): j2»/
descendunt mare in nauibus facientes operaciones in aquis multis.

Item ascendunt nauem homines pauperes ad piscandum; ita Christus
descendit in uterum Virginis et uenit in mundum capere pisces, id est homines:
Faciès, inquit, eos ueludpisces maris10. Christus cepit homines rethe doctrine, et
nobis dimisit rethe doctrine, id est Ewangelium ad capiendum homines quod
dyabolus uult portare in coquina inferni. Christus rethe doctrine multos pisces

cepit, unde in Luce 5 a(3): Ascendit Iesus in nauem unam et sedens docebat turbas.

Christus docuit nos fundamentum tocius ueritatis. In naui beate Virginis docuit
nos caritatem, paupertatem et summam humilitatem; et ipse propter nos factus

est seruus; Apostolus ad Phil. 2 b(7-8): Humiliauit semetipsum formam serui

accipiens; et Baruc (3,38): In terris uisus est et cum hominibus conuersatus est. Tot
docuit nos bona in ista naui quod nullus potest narrare.

Item intrant homines nauem ad bellandum sicut Christiani uadunt iam naui
ad partes transmarinas ad impugnandum infidèles; sic Christus uenit in naue
beate Virginis in mare seculi expugnare aduersarium suum dyabolum et induit
arma sua, id est carnem humanam. Et quare non uenit in robore set in infir-
mitate, Christus potest dicere quod optima arma elegit: meliora arma non potest
quis accipere quam quibus potest inimicum suum uincere. Propter hoc Christus

arma humanitatis accepit, et mortuus est quia moriendo diabolum uicit. Vnde in
morte eius diabolus doluit qui Christi mortem preparauerat, quia uidit tune se

totum perdere, et apparuit in mane uxori Pilati,; suadens illi quod Christi

{mortem) impediret, unde Mt. 27 b(19): Dixit Pilato: Nil tibi huic iusto, multa

passa sum per uisumpropter eum. Hec dicit Magister in Historia11. Ascendit igitur
Iesus in nauem ad debellandum et totaliter superandum diabolum, quod signi-
ficatur libro II Machabeorum XI a(l), ubi dicitur quod rex quidam congregauit
exercitum magnum cum magna et copiosa multitudine ascendit nauem ut
debellaret regem Egypti. Rex iste est Christus qui uenit in naui ut debellaret

Rectius Sap. 7,11.
10 Habac. 1,14.
" Petrus Comestor, Historia scolastica. Historia euangelica, 167 (PL 198, 1623B).



Les images dans les sermons du XIIIe siècle 381

regem mundi, id est diabolum; unde in euangelio Marci 6 g(51) dicitur quod
cum Christus ascendit nauem cessauit uentus, id est tempestas.

Quarto intrant homines nauem ad recreandum se quando sunt fessi. Sic

Christus Dei Filius lassatus, commotus et uexatus propter peccata hominum et
molestatus et turbatus - sicut Deus dicitur et potest turbari, unde in
Deut. (9,18)12. Vidit Deus peccata hominum, ad iracundiam prouocatus est; non
dico quod passiones cadunt in eo —, ascendit nauem propter hanc recreationem
habendam. Nauis est Virgo gloriosa in qua quieuit, unde in ewangelio Luce 5

a(3): Intrauit Iesus nauem unam et precepit discipulis suis ut pusillum a terra
leuarent, et turba earn reducerent ut quiesceret, et de Christo dicitur Ioh. 4 a(6)

quod sedebat iuxta fontem fessus ex itinere. Sic Christus paciebatur frigus et
calorem, sic paciebatur fatigacionem in membris suis, et ut membris procuraret
recreacionem ascendit in nauem. In hoc debemus ipsum imitari et ei regraciari
maxime quod pro nobis miseris nauem intrauit; si angélus hoc fecisset multum
ipsum glorificarent.

Patet modo quare Christus nauem intrauit. Videte parum. Beata Virgo
Christum portauit portacione imitabili quatuor modis, et nos debemus imitari
ipsam portando Christum spiritualiter hiis quatuor modis, et ad hoc debent

mouere nos quatuor: securitas, maxima utilitas, débité recompensacionis nécessitas

et iusticie equitas.
Primo dico debet mouere nos ad portandum Christum securitas, quia qui

Christum portât securus est et bene armatus contra diabolum, set dimitte
Christum et inuadet te diabolus, quia qui Christum dimiserint, diabolus ducit
eos quo uult sicut bos ducitur ad uictimam. Quando quis habet baculum aut

lapidem in manu, canis mastinus non audet eum inuadere set a longe latrat; sic

qui Christum portât non audet ei diabolus appropinquare, set a longe immittit
cogitaciones. Propter hoc dicit Apostolus Gal. 6 g(\l): Nemo michi molestus (sity
ego stigmata domini nostri Iesu Christi in corpore meo porto. Et lob 21 f(31,35) dicit;
Quis michi det ut desiderium meum compleat Omnipotens; librum scribat quernportem

in humeris meis. Liber iste est caro Christi ; liber iste est scriptus uirgis et flagellis ;

istum librum debemus portare in humeris nostris.
Secundo mouet13 nos ad portandum Christum maxima utilitas quia qui

Christum portât habet omnia bona. Qui uellet ire ad sanctum Iacobum libenter

portaret bonam bursam et sibi prouideret si posset. Omnes sumus pauperes et

indigemus bona bursa et bono socio, quia uulgariter dicitur: «Melior est bonus

socius in uia quam denarius in bursa». Christus bonus socius est; qui eum portât,
nichil ei deficiet spiritualiter nec corporaliter. Propter hoc dicitur in Tre. 3

c(27): Bonum est uiro cumportauerit iugum Domini ab adolescencia sua, iugum id est

crucem. Debemus portare Christum cum iugo suo, unde in Ge. 49 d(14) dicitur;

12 Cf. etiam Deut. 4,25; 9,7.
13 mouet com'.] moueat C.



382 Les images dans les sermons du XIIIe siècle

Isachar accumbans inter terminas quasi asinus fortis uidit requiem quod esset bona et

terra quod esset optima, supposait humerum suum adportandum. Dicitur accumbans

inter terminos; duo sunt termini, celum et terra, Non possumus in celum esse nec
debemus toti esse in terra. Propter hoc debemus uiuere inter terminos. Set

quidam uiui sepeliuntur in terra. Debemus per obliuionem terrenorum esse

suspensi ad celestia. Isacar uidit requiem paradisi quod esset bona, supposuit
humerum ad portandum Christum quem qui portât quietem habet. Magnum
esset si quis eundo per uillam semper posset portare lectum in quo quiesceret;
hoc facit iste qui Christum portât.

Tercio debet nos mouere ad portandum Christum débité recompensacionis
nécessitas. Dicitur quod una bonitas aliam requirit. Christus tot fecit pro nobis;

portauit nos et omnia nostra, et nos indigebamus quia eramus debiles et infirmi,
Ysa. 46 b(4): Ego, inquit Christus, et ego feram. Ipse portauit dolores et peccata
nostra; unde in Osee X a(l 1,3): Ego quasi nutritius Efrajm et in humeris meis

portabo eos. Nutrix portât puerum in collo et inter brachia; sic porrtauit nos

Christus, unde ad Hebreos I a(3): Portons omnia uerbo uiurtutis sue. Ysa. 53 b(4):
Vere langores nostros ipse tulit et dolores nostros ipseportauit. Debemus igitur et nos

ipsum portare, unde Apostolus I ad Cor. 6 g: Empti estis precio magno, scilicet
sanguine Christi, glorificate et portate Deum in corpore uestro.

Quarto et ultimo debet nos mouere ad portandum Christum iusticie equitas.
Quando quis habet patrem magni ualoris, si est bonus filius, laborat assimilari ei

et gaudet si habet assimilacionem facies; si non, nititur assimilari in moribus; si

pater fuit bonus miles, pro desiderio portandi similitudinem patris sustinet
multos ictus. Nos sumus filii nobilissimi patris, quia unus estpater noster in ce/is'4,

unde cotidie inuocamus eum: Pater noster qui es in ce/is". Ostendamus nos esse

filios eius. Portauimus diu similitudinem patris nostri miseri, scilicet Adam, a

quo contraximus16 originale peccatum; portemus similitudinem Patris nostri

qui est in celis, qui regenerauit nos in spem uiuam17, unde Apostolus I ad Cor. 15

f(47): Primus homo de terra terrenus est, secundus homo de celo celestis est. Ita, sicut

portauimusymaginem terreni, ita portemusymaginem hominis celestis. Deponamus
igitur ymaginem primi hominis quia uilis est qui libenter portaret laruam ter-
ribilem semper in facie sicut portant ystriones ad terrendum homines; talem
laruam dimisit nobis pater noster Adam, quia cum anima creatur inficitur
contagione carnis. Qui uideret quam turpis est larua primi hominis, libenter
ipsam deponeret.

Rogabimus Dominum, etc.

14 Mt. 23,9.
15 Mt. 6,9.
16 contraximus coni. ] extinximus C.
17 I Pe. 1,3.



Les images dans les sermons du XIIIe siècle 383

TEXTE 7

CoNSTANTINVS VRBEVETANVS

Dominica tertia post octauam Epiphanie.

München Clm 7794, f. 22vb-23rb M.
Paris, B.N. lat. 16473, f. 156va—vb P.

(corrigé par Schlägl, Stiftsbibl. 61, f. 24vb-25ra SI).

Ascendente Iesu in nauiculam. Mt. VIII.

Nauicula spiritualis in qua ' ascendit Christus2, sicut dicitur Glosa, crux est
huius3 institoris, id est Christi, in qua celebrauit nundinas suas fracto sacco

corporis sui, que de longe portauitpanem suum, scilicet ilium qui de celo descendit,
et ideo de longe, Prou. ult. (31,14): Facta est quasi nauis institoris de longe portons
panem suum*. Hoc est lignum exiguum cui credunt homines animas suas,

Sap. XIIII. Nota quod Dominus ascendit nauiculam5 quadrupliciter.
Ascendit enim ad dormiendum sicut hic. Hoc enim secutum est ascensum

eius. Dormiuit6 Christus7 in cruce8 tripliciter. Sompno mortis, spiritum emit-
tendo, Io. XIX: Inclinato capite, etc. Sompno dispensationis, potenciam abscon-

dendo, Abac. III: Ibi abscondita est fortitudo eius, id est in cruce, Ysa. LIII (3):
Quasi absconditus est uultus eius. Sompno fruitionis, simul scilicet secundum
eandem animam paciendo et fruendo in cruce, Ps. : Simul in unum diues etpauper.
De primo sompno, Ps. (3,6): Ego dormiui et soporatus sum. De secundo,
Ps. (43,23): Exsurge, quare obdormis, quasi diceret: <Cito ostende potenciam
tuam quam abscondisti in cruce>. De tercio, Ps.: In pace in idipsum dormiam,

paciendo, et requiescam, fruendo9.
Item ascendit Iesus in nauiculam ad docendum, Lu. V (3): Et sedens10

docebat de nauicula turbas. Docuit autem Christus in cruce triplicem scienciam,
naturalem, rationalem et moralem. Naturalem per lectionem11 humilitatis

' in qua] quam P.
2 Christus] iesus P.
3 huius] que est nauis P.
4 Facta suum] om. M.
5 nauiculam] om. M.
6 dormiuit] dormitauit P.
7 Christus] enim P.
8 cruce] iesus add. P.
9 fruendo] hoc est in ipsum simul scilicet paciens et fruens add. P.
10 sedens] sedentes P.

" lectionem] locutionem M.



384 Les images dans les sermons du XIIIe siècle

quam exhibuit in cruce. Ista est enim uere12 naturalis sciencia quam studet
homo: non naturas herbarum uel animalium, set se ipsum cognoscere, quod
facit humilitas que est uera sui cognitio. Bernardus13: «Multi multa sciunt et se

ipsos nesciunt». Mich. VI (14): Humiliatio tua in medio luili. Rationalem per
lectionem15 paupertatis que ratiocinatur et facit optima argumenta, scilicet: Si

Christus pro nobis pauper factus est, II Cor. VIII (9):Scitis enimgraciam Dei, etc.,

ergo et nos debemus pro ipso pauperes fieri. Si omnia mundana transitoria sunt,
I Ioh.16 III (2,17): Transit mundus, etc., ergo contempnenda. Si beatipauperes,
Mt. V17 (3), ergo paupertas appetenda. Moralem per lectionem caritatis que
régula est et norma uirtutum et morum. Humilitatem ergo docuit Christus in
cruce quia inter latrones deputatus est, paupertatem quia nudus suspensus est,
caritatem quia pro transgressoribus orauit, Tre. Ill (19): Recordarepaupertatis et

transgressionis mee, id est humilitatis, absinthii et fellis, que bibi scilicet propter
nimiam caritatem qua dilexi te. In ista triplici lectione consistit summa uere'8

philosophie, I Cor. I19. Nichil me inter uos, etc.
Item ascendit nauiculam ad transfretandum, Mt. IX (1 ): Ascendens Iesu in1"

nauiculam transfretauit. Transfretauit autem Iesus per crucem21 tripliciter, scilicet

de cruce ad infernum quo ad animam; de corruptione ad incoruptionem quo
ad corpus; de mundo ad patrem quo ad utrumque. De primo transitu, Ysa. LI
(10): Qui posuisti profundum maris, id est inferni, uiam tuam22. De secundo,
Ge. XXXII25 (10): In baculo meo, scilicet in cruce24, transiui Iordanem1"', id est

fluxibilitatem corruptionis. De tercio, Io. XIII (1): Seiens Iesus quod uenit hora,

etc.

Item ascendit nauiculam ad miracula operanda que fuerunt tria, scilicet
maris placatio ut hic; captura26 piscium copiosa, Lu. V (6-7); calcatio maris in
se et in Petro, Mt. XIII (25-31) quando uenit ut ascenderet in nauiculam in qua

12 uere] om. P.
15 Ps. Bernardus, Meditationes piissimae de cognitione humanae condicionis I 1

(PL 184, 485 a).
14 in tui] om. M.
" lectionem] locutionem M.
16 I Ioh.] Ia. IUI M.
17 Mt. V] beati pauperes add. P.
18 uere] tota notifia P.

" rectius 2, 2.
20 ascendens in] ascendit P.
21

per crucem] om. P.
22 tuam] om. M.
23 XXXII SI] XXII M.
24 scilicet in cruce] om. M.
23 iordanem] in cruce transiui add. M.
26 captura] captatio M.



Les images dans les sermons du XIIIe siècle 385

erant discipuli27. In primo ergo notatur uiuorum 28 reconciliatio quam facit
Dominus in cruce placata ira Patris, lere. XVIII (20): Recordare quod steterim in

conspectu tuo ut loquererpro eis bonum29, etc. In secundo, mortuorum qui erant in
limbo eductio, Zach. (9,11): Tu quoque in sanguine tuo50 eduxisti uinctos de lacuix.

In tercio mortis in se et in suis destructio. In se quia resurrexit: Christus resurgens

a mortuisil iam non moriturii, Ro. VI (9). In suis quia tmortem nostram
moriendo destruxit>34, I Cor. XV (55): Vbi est mors uictoria tua?

TEXTE 8

Gerardvs de Malliaco

Dominica quarta post Epiphaniam.

Schneyer 19.

Paris, B.N. lat. 3546 C, f. 50r-53v (Pl).
Vaticano, Borgh. 94, f. 66ra (V1).
(corrigés éventuellement par: Venezia, La Fava 39, f. 27r—29v, Ve).

Domine, salua nos, perimus. Mt. VIII (25).

Apostoli in naue positi in periculo maris existentes1 inuocabant2 Dominum
«de conuenances »3. Dixerat enim per prophetam Ioel II (3,5): Omnis qui inuo-

cauerit nomen Domini saluus erit; et Luce XIX (10) dicit de se ipso: Filius Hominis
uenit querere et saluum facere quodperierat, id est quod in periculo erat. Inuocant

ergo eum ut seruiat de suo ministerio quod est saluare, a quo etiam denominatur
saluator, Mt. I (21): Ipse* enim saluum facietpopulum suum apeccatis eorum, ideo

27 quando discipuli] om. M.
28 uiuorum] illorum P.
29 tuo bonum] om. M.
30 in tuo] om. M.
31 de lacu] om. M.
32 Christus mortuis] om. M.
33 non moritur] om. M.
34 Praefatio paschalis. Destruxit] om. M.

1 existentes] om. PL
2 inuocant] exclamabant P1.
3 de conuenances] et conueniunt eum de conuentione P1 et conuenienter Ve.
4 Ipse] Vocabis nomen eius Iesum add. P2.



386 Les images dans les sermons du XIIIe siècle

dicitur in Psalmo (68, 21) : Deus noster Deus saluosfaciendi; sed tamen ne speres5

inpunitatem6 si peccaueris, sequitur ibidem: Verumptamen confringet capita ini-
micorum suorum. Dicitur autem Deus saluos faciendi quia a nobis est quod
dampnemur, ab eo autem solo saluamur; unde dampnare non est proprium opus
eius sed saluare, Ys. XXVIII (21p.Alienum est opus eius ab eo, scilicet dampnare;
quasi enim inuitus illud facit, quod innuitur7 Ysa. I (24): Heu ego consolaborsuper
hostibus meis, sed proprium eius est misereri, ideo secure petunt Apostoli dicen-
tes: Domine, salua nos, perimus.

In quibus uerbis primo recognoscunt potestatem, indicant necessitatem et

petunt adiutorii oportunitatem.
Notandum igitur quod nauicula ista in qua Apostoli se dicunt esse in

periculo potest dici religio, quia ex multis tabulis facta8; uel honestas uite, ex
multis uirtutibus glutino caritatis coniuncta; uel etiam penitencia. Periculum
autem in quo est ista nauicula siue existentes in ea9 est temptationum multi-
plicitas: illos enim specialiter temptat diabolus qui ad nauiculam religionis uel
sanctitatis siue penitencie confiigiunt10; alios autem temptare dedignatur, quia
sicut dicit Gregorius": «Illos pulsare negligit quos quieto iure possidere se

sentit». Non obstante autem isto periculo secure in ista nauicula intrandum est

cum Iesu qui semper paratus est in periculo adiuuare. Nisi enim in istam
nauiculam12 ascendamus, in isto mari magno saluari non possumus.

Notandum igitur quod propter quatuor soient homines nauem ascendere,

propter que etiam in istam nauem ascendendum est13.

Primo enim ascendunt homines nauem ad diluuium euadendum sicut legi-
tur de Noe, Ge. VIII. Inundat autem diluuium culpe in isto mundo. Peccatum
enim solebat habere duas ripas, scilicet timorem Dei et pudorem mundi; modo
ita deriuatum est, gallice «desrives»14 quod diluuium est peccatorum.
Osee IUI (2): Maledictum, mendacium, furtum, homicidium, adulterium inundaue-

runt et sanguis sanguinem tetigit. Propter hoc qui in istam nauem non ascendunt

submerguntur quasi plumbum in aquis uehementibus15. Ab isto diluuio petebat
liberari Dauid qui dicebat16 : Non me demergat tempestas aque, etc. Qui autem in
isto diluuio submerguntur ad modum submersorum turgent per superbiam,

5 speres] spernas Vl Ve.
6 inpunitatem] impunientem V1.
7 innuitur] dampnamur V1.
8 facta] fabricata P1.
9 ea] ista nauicula V1.
10 confugiunt] confugerunt V1.
11 Gregorius Magnus, Moralia in lob 24, 11 (CCL 143 p. 1.68).
12 nauiculam] om. P1.
13 ascendendum est] debemus ascendere V1.
14 gallice desrives] om. P1.
15 Ex. 15,10.
18 Ps. 68,16.



Les images dans les sermons du XIIIe siècle 387

rigent17 per rancorem, tenent quod arripiunt per auaritiam, set putrefiunt per
luxuriant18.

Secundo ascendunt homines nauem" ad transfretandum, Mt. IX (1):
Ascendit Iesus in nauiculam, transfretauit et uenit in ciuitatem suam; sic et nos si

uolumus uenire in ciuitatem nostram supernam. Non enim habemus hic manentem

ciuitatem, sedfuturam inquirimus20. Necesse habemus ascendere in istam nauem.
Stultus enim est qui habet mare transire21 et non uult nauem ascendere. Stultus
etiam est qui habet tempus congruum et differt, quia a mane usque ad uesperam
immutabitur tempus, Eccli. XVIII (26) 22. Stulti etiam sunt qui nautis clamantibus
intrare diuertunt ad spaciandum ; frequenter enim quando credunt reuerti ad

nauem inueniunt quod recessit.

Tercio ascendunt homines nauem ad mercandum. Vnde de anima sancta
dicitur Prou, ultimo (31,14): Facta est quasi nauis institoris. Anima enim sancta
est quasi nauis onerata bonis que habundant in terra sua que sunt gemitus,
suspiria, paupertas, humilitas, que etiam bona Dominus uenit querere in terram
nostram quia de hiis erat defectus in paradiso. Quando autem anima uel nauis23

sic onerata uenit ad portum, optime recipitur a domino terre et bonis illis
receptis onerat illam nauem bonis patrie sue, scilicet gaudio, honore, diuiciis.
Vnde de eadem anima dicitur ibidem24: Gustauit et uidit quod bona est negociacio

eius1"'. Ista autem26 bona, scilicet paupertas et huiusmodi, licet parum appre-
ciantur in terra ista27 propter eorum habundanciam multum tarnen apprecian-
tur in celo.

Quarto ascendendum est in nauem ad piscandum, sicut legimus de Petro,
Io. ultimo (21,3), et propter istam rationem debemus ascendere in nauem istam
ad piscandum peccatores, eos scilicet de aqua peccatorum attrahendo28 bono
exemplo. Cauendum tarnen est nobis ne si nimis lucro aliorum29 intendamus30

négligentes nosmet ipsos submergamur sicut contingit frequenter de piscatori-
bus. Nota etiam31 quod multi non sunt piscatores set pocius predatores qui

17 rigent] strident P1.
18 luxuriant] ad modum submersorum add. V'Ve.
19 nauem] in praem. P1.
20 He. 13,14.
21 mare transire] transfretare Ve.
22 Eccli. XVIII] om. P1.
23 uel nauis] om. V1.
24 ibidem] om P1.
23 Prou. 31,18.
26 autem] etiam V1.
27 ista] nostra V1.
28 attrahendo Ve] abstrahendo P1 V1.
29 aliorum] alieno P1.
30 intendamus] attendamus V1.
31 etiam] om. V1.



388 Les images dans les sermons du XIIIe siècle

submersos querunt non ut eos eripiant set ut uestes accipiant et quod peius est

homines nauigantes propter spolia submergunt; et isti quandoque sunt qui
nauem Domini regendam acceperunt.

Propter igitur hec quatuor debemus cum Iesu in istam nauem ascendere; si

autem instat periculum clamare cum discipulis: Domine, salua nos, périmas, id est
in periculo sumus.

Notandum tarnen32 quod, sicut ad saluationem nauis in tempestate, alius

nauem exonérât, alius exhaurit, alius rupturas obstruit, alius anchoram iacit,
alius uelum deponit, alius gubernaculum sumit, alius nauigando undas superat,
et ita nullus est ociosus ibi set quilibet de sua salute sollicitais est, et sic nauis
saluatur et non périt, ita spiritualiter ad temptationis euasionem debet hoc fieri
et sic saluabitur anima a periculo temptationis et non peribit; qui autem in
aliquo istorum negligens fuerit peribit.

Primo ergo paupertas nauem exonérât, nam diuicie mergunt, I Thi. VI (9):
Qui uolunt diuitesfieri incidunt in laqueum, etc. Que mergunt hominem in inte-
ritum et perditionem; unde in Ps. (48,11) dicitur de diuitibus: Simulinsipiens et

stultusperibunt et relinquent alienis diuicias suas. Ideo dicitur lone II33: Miserunt

uasa que erant in naui in mare ut alleuiaretur ab eis. Si uis ergo saluari exonéra cor
tuum diuiciis que sunt ualde graue onus, Abac. II (6) : Ve qui congregat non sua,

usquequo aggregat contra se densum34 lutum. Ideo in Ps. (4,3): Filii hominum

usquequo graui corde etc., et alibi: Diuicie si affluant, nolite cor apponere. Paupertas
autem exonérât et sic saluat, Ps. (71,13): Animaspauperum saluasfaciet; ex usuris

et iniquitate redimet animas eorum, et honorabile, etc. Nota quod omnes sumus
Domino obligati, set unus semel totaliter se redimit, qui scilicet omnibus

renunciat, Prou. XIII (8): Redemptio anime uiriproprie diuicie. Alius successiue se

redimit, sicut elemosinarius, Dan. Ill (24) : Peccata tua elemosinis redime. Set Deus

in iudicio pauperes redimet", id est redemptos denunciabit ex usuris et iniquitate,
et ex superexcrescencia diuiciarum; nam cum illis non disceptabit, poterunt
enim dicere: «Domine, non habuimus quid dare tibi». Et tunc nomen eorum

honorabile erit coram illo36, quod modo nescitur et est despectibile, Sap. V (3) : Flii
sunt quos aliquando habuimus in derisum, etc. Nota de diuite cuius nomen tacetur in
ewangelio et nomen Lazari pauperis exprimitur37. Nota etiam quomodo ille
cum diuiciis periit nec potuit habere guttam aque, qui tantas diuicias dimiserat,
et sepultus est in parochia sua, scilicet in inferno, Lazarus autem in celo. Ex quo
patet quod non est ponenda spes salutis in diuiciis, unde IUI Reg. VI (26-27):

32 tarnen] autem V1.
33 Ion. 1, 5.
34 densum] depressum V'.
33 Ps. 71,14.
36 Ibid.
37 Lc 16,19-31.



Les images dans les sermons du XIIIe siècle 389

Salua me, domine mi rex, et post: Non te saluet Dominus, unde te saluarepotero3S, de

area an de torcularil, quasi dicat: «In hiis non est salus».

Secundo humilitas nauem anime exhaurit aquam peccati lingue euacuatorio
eiciendo iuxta illud: Ejfunde cor tuum sicut aquam. Tren. II (19). Superbia enim
ne defectus cognoscantur confessionem impedit; unde sicut ille qui contempnit
exhaurire nauem suam périt, sic superbus, cum in profundo peccatorum uenerit,
contempnit et ideo périt. Vnde de superbis dicitur Sap. IUI3': Disrumpet eos

inßatos, uento superbie, sine*" uoce, scilicet confessionis; et sequitur: et erunt

gementes et memoria eorum peribit. Ps. (72,18): Deiecisti eos dum alleuarentur; quo-
modofactisunt in desolationem ; subito defecerunt, perierunt etc. Humilitas autem non
curans de confusione dentes stringit et defectus suos recognoscit in confessione

et sie saluatur, Ps. (33,19): Iuxta est Dominus hiis qui tribulato sunt corde et humiles

spiritu saluabit, et alibi (Ps. 17,28): Tu populum humilem saluum facies etc.; et
subiungit unde oriatur humilitas dicens (17,29): Quoniam tu illuminas lucernam

etc, quasi dicat «Das michi cogitationem bonorum meorum, da etiam malorum,
ut sic humilier». Non enim est longe materia humilitatis quia humiliatio tua in
medio lui*1.

Tercio timor rupturas obstruit et hie42 est minister sollicitissimus: j2«/ enim

timet43 Deum nichil negligit, Eccles. VII (19). Hic obstruit foramina sensuum per
que ascendit mors, ut dicitur lere. IX (21) et sie saluatur nauis. In Ps. (144,19):
Voluntatem timentium sefaciet etc. Iste autem timor oritur ex quatuor: scilicet ex
consideratione potencie et iusticie iudicis, ex defectu aduocati uel testium, ex
multitudine accusantium et ex ignorancia iusticie in causa sua. De hiis quatuor,
lob 9 (19-21): Si fortitudo queritur, robustissimus est, quo ad primum, si equitas

iudicii, nemo audet pro me testimonium reddere, quo ad secundum, si iustißcare me

uoluero*4, uel requirere, os meum, id est consciencia mea que semper loquitur,
condempnabit me, quo ad tercium, etiam si simplex fuero, hoc ignorabit anima mea,

quo ad quartum. Voluptuosi autem qui negligunt obstruere foramina sensuum

pereunt propter inundationem peccatorum, quorum uox est, Tren. III (54).:
Inundauerunt aque super capud meum, dixi: Perii. Eccli. 9 (9): Propter speciem

mulieris multiperierunt, et alibi (28,28): Sepi aures tuas spinis etc., Et sie de aliis
sensibus. Et nota quod non obstruenda sunt magna foramina tantum, immo
etiam parua. Talis enim putat ad horam et ad aliquid minimum concedere cor

38 potero Vulg. sV'] pete P1 petere pV'.
39 Sap. 4, 19.
40 sine] sub P1.
41 Mich. 6,14.
42 hic] om. P'.
43 timet] diligit P'.
44 uoluero] uolo V'.



390 Les images dans les sermons du XIIIe siècle

suum, qui dat et perdit illud et ideo timor etiam minima foramina obstruit et sic

euadit periculum, Soph. III (7): Timebit me et suscipiet disciplinam et non peri-
bit.

Quarto spes anchoram iacit, He. VI (18-19): Fortissimum solacium habemus

qui confugimus ad tenendampropositam spem quam sicut anchoram habemus tutam45 ac

firmam incedentem usque ad interiora uelaminis. Sperantes autem saluat Dominus,
unde in Ps. (16,7): Mirifica misericordias tuas. Miras facit Dominus misericordias
suas peccatorem46 expectando, Ysa. 30 (18): Propterea expectat Dominus ut mise-

reatur uestri41. Item bonis suis in terra sustentendo, Mt. 5 (45): Solem suumfacit
oriri. Item tempus 48 non totum 49 simul set per 50 partes ad penitendum indul-
gendo, ut si perdiderit unam horam recuperet aliam. Ex ista autem mira mise-
ricordia oritur spes que saluat, unde subdit51 : Qui saluosfacis sperantes in te. Nota
de illis qui non sperant in Domino; gallice: «de si attant quil ne poent52 en

avant», quibus potest dicere quod dicit Iepte fratribus suis 53: Nonne uos estis qui
odistis et eiecistis me de domopatris mei et ideo nunc"'4 necessitate compulsi uenistis ad
me?Tarnen benignus Dominus sic eiectus non solum in necessitate uenientes ad

se reeipit, etiam inuitat eos et stat ad eorum hostium et pulsat petens ut eum
reeipiant, Apo. 3 (20): Ego sto ad hostium, etc. Peccatores autem ipsum concul-
cant in hostio, He. VI (10,29): Quifilium Dei conculcauerit. Sic ergo qui iaciunt
anchoram spei in Deum saluantur; desperati autem dimittentes et exponentes
nauem fluetibus pereunt; in Ps. (72,27): Qui elongant se a te, scilicet per despe-
rationem que summe elongat a Deo,peribunt, et post (28): Michi autem adherere

Deo bonum est etponere in Deo spem meam; et alibi ": Incensa igni, id est amoris sui

male inflammacionis, et suffossa, timore male humiliante et in desperationem
précipitante, ab increpatione uultus tuiperibunt.

Quinto paciencia siue benignitas uelum deponit ut inflatio et uentus iniurie
illate uiam habeat, Ro. XII (19) : Date locum ire. Istud autem uelum erigit sibi cor
superbum de suis prerogatiuis se iactans, Eze. 27 (3,7): O Tyre, id est «cuers

angoisseus56» et impatiens, byssus uaria de Egypto, id est diuersitas aliquarum
prerogatiuarum in quibus aliis preemines, texta est tibi in uelum, ita scilicet quod
iniuria illata a proximo non potest transire set remanet in corde. Tales enim

45 tutam Vulg. Ve] attentant Pl acutam V1.
46 peccatorem] scilicet add. P1.
47 uestri Vulg. Ve] mei P'V'.
48 tempus] ipse V'.
49 totum] solum V1.
50 per] om. P1.
51 Ps. 16,7.
52 poent] poont P'.
» Iudic. 11,7.
54 nunc] miserie V1.

" Ps. 79,17.
56 angoisseus] anguiseus P'.



Les images dans les sermons du XIIIe siècle 391

impatientes, erigentes illud uelum, pereunt, unde Iudit. 8 (24—25): Qui inpa-
cienciam suam et inproperium murmurationis sue contra Deumprotulerunt exterminati
sunt ab exterminacione et a serpentibusperierunt; propter quod ibidem concludit:
Nos non ulsciscamurpro hiis quepatimur. Omnes enim quigladium acceperint, scilicet
ad se uindicandum, gladio peribunC. Cor autem mansuetum et paciens hoc

uelum deponit; in cuius signum in passione Domini qui iniurias sibi illatas
dulciter sustinuit, uelum scissum est, Le 23 (45) Et tales, scilicet mansuetos,
saluat Dominus, unde in Ps. (75,9): Terra, id est peccator, tremuit, quia uenient in

Cognitionen.?peccatorum suorum timidi, Sap. 358. Vellent enim dedisse totum mun-
dum pro duabus brochis quibus confoderent oculos59 ut non uiderent iudicem,
et quieuit60, scilicet ab opere fructuoso et meritorio, sicut dicitur terra quiescere

quando non fructificat. Ibi enim nec opus nec ratio, etc., Eccles. IX (10). Cum

exsurgeret in iudicio Deus ut saluosjaceret omnes mansuetos terre61 ; et in Ps. (149,4):
Exaltabit mansuetos in salutem.

Sexto prudencia siue sapiencia gubernaculum sumit, quod est officium
sapiencioris. Gubernaculum autem tenere est intentionem suam ad rectum
finem ordinäre, quod utique facit prudencia siue sapiencia que est de eternis.

Qui autem illud gubernaculum non tenet, scilicet dirigendo intentionem suam
in rectum finem, sicut ypocrite, périt, unde lob 8 (13): Spesjpocriteperibit, et VI
(18): Inuolute sunt Semite gressuum eorum, ambulabunt in uanum, id est non recto
fine; uanum est enim quod debito fine priuatur, et peribit. Illos autem qui
intentionem suam in rectum finem dirigunt saluat Dominus. In Ps. (7,11):
Iustum adiutorium meum a Domino, gallice: «Sire deus vos me deuez62 par droit
aidier car uos estes mi sires», qui saluosfacit rectos corde. Nota quod illi qui dicunt
semet ipsos non posse resistere peccato requirere nolunt Dominum, qui semper
paratus est iuuare, unde I Co. X 63 (13) : Fidelis Deus qui nonpacietur uos temptari
supra id quod potestis.

Septimo iusticia undas superat. Iusticia autem ista penitencia est qua homo
terram corporis sui benigne iusticiat64, latrones, id est sensus suos, incarcerando
et quodam modo occidendo, scilicet per carnis mortificationem, et ipsos65

latrones exhibendo iusticie Dei, scilicet sacerdoti in confessione; ibi66 enim
sacerdos condempnat eum aliqua pena. Quidam non audent tarnen istos latro-

57 Mt. 10,52.
58 Sap. 4,20.
" oculos] Ps. add. P'V1.
60 Ps. 75,9.
61 Ps. 75, 10.
62 devez] devoit P1.
63 X] 9 P1.
64 iusticiat Ve] iustificat P'V1.
65 et ipsos] ipsos etiam VeP1.
66 ibi] ille P'.



392 Les images dans les sermons du XIIIe siècle

nés exhibere set abscondunt, illi scilicet qui abscondunt a Domino consilia''1. Taies
uidentur Dominum tenere pro accusatore cum tarnen pocius excuset, Ro. 8

(33) : Quis accusabit aduersus electos Dei Io. 8(7): Qui sinepeccato est, primus in earn

lapidem mittat, scilicet accusationis. Deus qui iustificat?68, id est qui excusat
communi modo loquendi: «Vos iustificatis illum», id est excusatis69. Iustificat
quidem illum qui se condempnat, unde in hoc differt forum mundi a foro Dei,
quia in foro Dei accusans se absoluitur, in foro autem mundi accusans se

condempnatur. Taies autem qui iustificant terram cordis et corporis sui saluat

Dominus, Ps. (36,39): Salus autem iustorum a Domino. Eos autem qui non ius-
ticiant70 terram sibi traditam dampnat, et ideo pereunt. Vnde in Ps. (36,28):
Iniustipunientur et semen impiorumperibit; et lob (6,16): Qui timetpruinam, id est

modicam penitenciam in presenti, irruet super eum nix, scilicet pena infernalis,
et tempore quo fuerunt dissipati, id est anima a corpore separata, peribunt, et uere
iuste. Quilibet71 enim non habet iusticiare72 nisi septem pedes terre et in illam
terram Dominus ei dédit «la haute iustice» et litteras commissionis: Si nosmet

ipsos iudicaremus etc., I Cor. XI (31). Et ideo a negligentibus auferet istam altam
iusticiam, quod ualde est uerecundum. Nota etiam quod quidam sunt sicut
balliui qui non iudicant se set alios; tales a Domino iudicabuntur et condemp-
nabuntur, iusti autem saluabuntur. Quam salutem nobis concédât. Amen.

TEXTE 9

Sermones Attrebatenses

Dominica Vpost Trinitatem.

Schneyer, III 394 n° 255a,

Paris, B.N. lat. 15960, f. 72va-vb (P1).

Paris, B.N. lat. 16473, f. 136ra-va (P2).

Paris, B.N. lat. 16503, f. 192rb-193ra (P3).

Troyes 1536, f. 43rb-44ra (Tr).

Ex hoc iam eris homines capiens, etc. Luce XV (10).

Hec uerba dixit Dominus Petro. Et notandum quod homines possunt dici
pisces, Mt. IIII (19): Venitepost me,faciam uosfieripiscatores hominum; Abacuch I

67 Is. 29,15.
68 Ro. 8,7.
69 excusatis Ve] accusatis P'V'.
70 iusticiant Ve] iustificant P'V1.
71 quilibet Ve] quibus V' (P1?).
72 iusticiare Ve] iustificare P'V'.



Les images dans les sermons du XIIIe siècle 393

(14): Faciès homines quasi pisces maris. Aque autem sunt peccata: lob XV (16):
Qui bibit quasi aquam iniquitatem.

Dominus ergo ab aquis piscatur et extrahit homines VII modis.
Primo reti sacre scripture, Prou. VII (21): Irretiuit eum multis sermonibus.

Eze. VIII (20): Expendam super eum rethe meum, etc. Heu multi non permittunt
se capi hoc rethi; Io. VIII (37): Sermo meus non capit in uobis.

Secundo piscatur Dominus manu sue gratie, Ps. (143,7) : Emitte manum tuam
de alto, id est gratiam a Spiritu sancto, eripe me et libera me1 de aquis multis, etc. Et
alibi2 : Eduxit me de lacu miserie; Ro. VIII (24): Iustificatigratispergratiam ipsius;
et alibi3: Assumpsit'' me de aquis multis.

Tercio piscatur hämo tribulationis quando per tribulationes conuertit homines

5, Eccle. IX (12): Sicut aues capiuntur laqueo et pisces hämo, sic comprehenduntur
homines in tempore malob, scilicet tribulationis; quod malum est penale.
Ysa. XX7: percutiet Dominus Egyptum, scilicet tribulationibus, et reuertentur

Egyptii ad Dominum et sanabit eos; Ps. (15,4): Multiplicate sunt infirmitates
eorum.

Quarto piscatur polidente quod gallice dicitur «foisne»; est autem hoc
instrumentum longum, ferreum, quod plures habet dentes, cum quo in yeme
percussi pisces capiuntur; et signiflcat timorem8 penarum eternarum quarum
consideratione peccatores ad penitentiam conuertuntur, Ps. (118,120): Confige

timoré tuo carnes meas, etc. Hoc enim instrumentum est timor9; huius dentes

ferrei sunt pene inferni, Dan. VII(7): Quedam bestia habebat dentesferreos, etc.;
Deut. (32,24): Emittam dentes bestiarum in eos. Sic ergo hoc polidente, id est

timoré, Dominus piscatur homines ab aqua peccati, Eccli. I (27-28)10: Timor
Domini expellitpeccatum, nam qui sine timoré est non poterit iustifïcari; Prou. XV
(27): Per timorem Domini déclinât omnis a malo.

Quinto piscatur Dominus siccatione uiuarii, et hoc fit per fidem. Vnde
Mt. X11 et Me. III12, cum mulier emoroissa fluida quadam infirmitate fimbriam
uestis Domini tetigisset, confestim dessicatus est fons sanguinis eius. Hec mulier
emoroyssa est anima peccatrix humida et fluens per diuersa peccata. Vestimen-
tum Christi est eius humanitas qua sicut ueste induta est diuinitas eius, Heb X

1 et libera me] om. P2.
2 Ps. 39,3.
3 Ps. 17,7.
4 assumpsit] accepit P2.
5 quando homines] om. P'Tr.
6 quando malo] om. P'.
7 Is. 19,12.
8 timorem] pauorem P2.

' hoc enim timor] om. P'.
10 Eccli. 1,27-28.
11 Mt. 9,20-22.
12 Me. 5,25-29.



394 Les images dans les sermons du XIIIe siècle

(20): Per uelamen, id est carnem suam; Ps. (23,2): Amictus lumine sicut uestimento.

Fimbria que est extrema pars uestimenti signifïcat eius passionem; fimbria ergo
huius uestimenti per fidem tangitur quando passio creditur et recolitur; et tune
siccatur anima a fluxibilitate peccati, Act. XV (19): Fide purificans corda

eorum.

Sexto piscatur cum quodam animali quod gallice dicitur «loutres» quod
docetur et aptatur ad capiendum pisces. Hoc autem animal signifïcat spem que
oritur et nutritur in aquis beneficiorum Domini, scilicet incarnationis, natiui-
tatis etpassionis, etc. Item in aquis misericordie Domini, Ps. (12,6): Ego autem in
misericordia tua speraui. Item in aquis sacre scripture, Ro. XV (4): Quecumque

scripta sunt ad nostram doctrinam scripta sunt ut per patientiam et consolationem

scripturarum spem habeamus, etc.; Ps. (118,42): Speraui in sermonibus luis. Quando

ergo peccator spe uenie optinende et eterne glorie adipiscende conuertitur, tune
Dominus animali illo aquatico, id est spe, homines piscatur, Ysa. XL (30): Qui
sperant in Domino mutabunt fortitudinem, illam scilicet qua sunt fortes ad faciendum

peccata, Ysa. V (22): Ve qui potentes estis ad ebrietatem sectandam, etc.
Ps. (33,23): Non delinquent omnes qui sperant in eo.

Septimo piscatur Dominus gurgustio quod gallice dicitur «nasse» et est

quodam instrumentum factum de uiminibus et signifïcat caritatem quia sicut
illud instrumentum recipit indifferenter bonos pisces et malos, buffones, ranas

et herbas, ita Caritas omnes diligit, I. Thes. (3,12): Caritatem uestram habundare

faciat Deus ad inuicem et ad omnes; Mt. V (44): Diligite inimicos uestros, et non
tantum amicos. Item istud instrumentum eleuatum non potest retinere13 aquas;
ita Caritas distribuit bona temporalia que significantur per aquam, I Io. III 1 u :

Qui babuerit substantiam huiuis mundi et uideritfratrem suum necessitatem habere et

non dederit ipsi, quomodo Caritas Dei manet in eo 1 Cor. XIII (4) : Caritaspatiens est,

benigna est, patiens ad sustinendum aduersa, benigna ad distribuendum temporalia.

Hoc gurgustio, id est caritate, Dominus piscatur hominem quando consi-
deratione diuine caritatis, uel illius qua debet Deum diligere, conuertitur.
lere. XXXI (3): In caritate perpétua dilexi te, ideo attraxi te miserons. Luce VII
(47): Remittuntur eipeccata multa quoniam dilexit multum. Osee XI (4): Traham eos

in uinculo caritatis. Hec etiam potest dici sagena missa in mare ex omni genere

piscium congregans, Mt. XIII15.
Similiter diabolus piscatur homines ab aquis gratie et penitentie.
Primo autem piscatur quosdam hämo gule, Abacuc 1(15): Totum in hämo suo

sublevauity(l. Linee huius hami sunt gulosi congregati ad comedendum et biben-
dum, Naum I (10): Sicut spine se inuicem complectuntur, sie conuiuium pariter
potantium.

13 retinere] continere P2Tr sustinere P1.
14 I Io. 3,17.
15 Mt. 13,47.
16 subleuauit] congregauit P2Tr.



Les images dans les sermons du XIIIe siècle 395

Secundo piscatur rethi luxurie, Abacuc I (15): Totum17 in rethi suo congre-

gauit. Fetores autem luxurie possunt dici macule, de quibus dicit Iudas in
canonica sua (12): Hii sunt in epulis suis macule conuiuantes, etc. Ioel I (17):
Computruerunt iumenta in stercore suo, id est brutales homines in fetore luxurie.

Tercio piscatur diabolus manu auaritie, Ps. (143,10): Dextera eorum dextera

iniquitatis. Hec manus habet quinque digitos: symoniam in clericis et claustra-

libus, rapinam in militibus, usuram in burgensibus, furtum in latronibus, cir-
cumuencionem in mercatoribus.

Quarto piscatur gurgustio superbie que non potest retinere aquam gratie,
la. III (5): Deus superbis resistit, humilibus autem dat gratiam. Eccli. (20, 13):

Gratiafatuorum, id est superborum, effundetur. lere. II (13Foderunt sibicisternas

dissipatas, id est corda superborum, que continere non ualent aquas. Item illud
instrumentum fit de uiminibus que sunt infructuosa et exterius uiridia, et taies

sunt superbi.
Quinto piscatur siccando aquas per accidiam siue tristiciam, Prou. XVII

(22): Spiritus tristis exsiccat ossals. lob (30,30): Ossa mea arueruntpre caumate, id

est diaboli temptatione.
Sexto piscatur polidente ire quo interficit homines, lob V (2) : Virum stultum

interficit iracundia; I Io. III (15): Qui odit fratrem suum homicida est.

Septimo piscatur diabolus illo animali aquatico, id est inuidia detrahente,
Eccles. X (11): Si mordeat serpens in silentio, nichilominus habet qui occulte detrahit^

lob V (2): Paruulum occidit inuidia. Ysidorus20: «Detractor uno ictu très

interficit, se ipsum, illud qui audit detractionem et illum cui detrahit21 ». Sap. II
(24): Inuidia diaboli mors intrauit in orbem terrarum11.

17 totum] omnia P'Tr.
18 ossa] Eccli. XXXV (36,22): Cor prauum dabit tristiciam add. Tr.
19 nichilominus detrahit] om. Tr.
20 Cf. Guillelmus Peraldus, Summa de uiciis, 9; 2; 6,Quibus comparaturdetractor (ed.

Venetiis, 1584, II 178v): «Bernardus (cf. Sermo 17 De diuersis, Ed. Cist. 6A, p. 153,

1.9-10): <Numquiduipera est lingua ista quae très interficit flatuuno?> Lingua detractoris

très interficit simul uno uerbo, scilicet se, et cum qui audit quando consenserit, quandoque
etiam eum cui detrahitur, quando peruenit ad eius notitiam».

21 se ipsum detrahit] om. Tr.
22 mors terrarum] om. Tr.




	Les images dans les sermons du XIIIe siècle

