Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 37 (1990)

Heft: 3

Artikel: Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236 : ein Beitrag zur
Rekonstruktion des politischen Denkens des Mittelalters

Autor: Bertelloni, Francisco

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760849

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760849
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Francisco BERTELLONI

Das Wiederauftauchen
der Donatio Constantini 1236

Ein Beitrag zur Rekonstruktion des politischen
Denkens des Mittelalters

Es steht wie eine Art selbstverstindlich angenommener Vorausset-
zung der Historiographie der mittelalterlichen Staatstheorie fest, dal3
Aristoteles einen drastischen Bruch in der Geschichte des politischen
Denkens des Mittelalters bedeutet hat. Davon ausgehend versucht die
vorliegende Arbeit, die Existenz einer den Weg zu diesem Bruch schla-
genden Zwischenperiode zu zeigen, was bedeutet, daf3 die Entwicklung
der mittelalterlichen Ideen iiber Politik und Politisches nicht in zweli,
sondern in drei Perioden gegliedert ist. Leitfiden unserer These sind
einerseits das Wiederauftauchen der Konstantinischen Schenkung
1236, anderseits die Vermutung, dal3 dieses eigenartige Argument der
papstlichen Politik nicht nur einen direkten, politischen Adressat—d. h.
den Kaiser Friedrich II. —, sondern insbesondere einen indirekten,
philosophischen Adressat hatte. Diese Arbeit soll also primir als Beitrag
zur Identifizierung dieses indirekten Adressaten verstanden werden
und dann als Versuch, mit Hilfe der tiber diese Zeit knappen histori-
schen Angaben die obenerwihnte Zwischenperiode zu rekonstru-
ieren.

1. Ein Gemeinplatz der Mediivistik

-

Es ist fast ein Gemeinplatz der Erforschung der politischen Ideen
des Mittelalters geworden, die Geschichte dieser Ideen in zwei Etappen

zu teilen und zwar vor und nach der Entdeckung der Aristotelischen
Politica 1260".

' Z.B. bei Ullmann: « The impact of Aristotle’s theories of government revolutio-
nized the thinking concerned with basic conceptions of society and its government, and in



304 Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236

Fakten zur voraristotelischen Periode sind uns reich tberliefert. So
kennen wir denn diese Zeit viel besser als die zweite Periode. Nicht nur
offentliche und nicht-6ffentliche Urkundensammlungen der pipstli-
chen Kanzlei stehen heute zur Verfiigung. Riesige Reihen von Werken
christlicher Denker, Dekretalienkollektionen und verschiedene Texte
und Dokumente von pipstlicher und nicht pipstlicher Seite erlauben
uns, das politische Denken einer Zeit wiederherzustellen, in der die
Politik und das Politische als Ausdruck einer natiirlichen Tendenz des
Menschen ganz fremd waren. Fiir diese Periode nimmt das politische
Verhalten der Menschen seinen Ursprung in einer Gegebenheit der
Heilsgeschichte, nimlich in der Siinde. Demgemif3 hat sich die Politik
in dieser Etappe von einem theoretischen Gesichtspunkt aus im Rah-
men der Offenbarungstheologie und von einem institutionellen
Gesichtspunkt aus im Rahmen der Ekklesiologie entwickelt.

Um nur wenige Forschungsarbeiten iiber diese Periode zu erwih-
nen, verweisen wir auf die wichtigen Arbeiten von H.X. Arquilliere
tiber die theoretische Bildung des theokratischen Gedankens seit Papst
Gelasius I. und auf die zahlreichen Studien von W. Ullmann? tber die
Rolle des kanonischen Rechtes in der Gestaltung des pipstlichen
Regierungssystems. Es eriibrigt sich im weiteren darauf einzugehen, dal3
es sich bei diesen theoretischen und praktischen Aspekten der vorari-
stotelischen Periode nicht um zwei verschiedene und getrennte Rich-
tungen des politischen Denkens der Zeit handelte. In der Tat war die
papstliche Gesetzgebung eine Art praktische Umsetzung von theore-
tisch konzipierten theologischen Prinzipien auf die konkrete Gesell-
schaft. Deswegen ist im Grunde genommen die gesamte Kanonistik als
ein juristisches Paradigma der politischen Gesellschaft zu betrachten,
auf die die Theologie selbst abzielt. Die Jex Ecclesiae hatte also einen
starken teleologischen Charakter, und ein solcher Charakter wurde von
den damaligen Theoretikern der Politik akzeptiert®.

fact produced such a radical change that we are still not in the position to grasp its extent
fully» (vgl. ULLmanN W., Medieval Political Thought, Harmondsworth 19794, 167).

* S. bes. L augustinisme politique. Essai sur la formation des théories politiques du Moyen
Age, Paris 19552 und Saint Grégoire VII. Essai sur sa conception du pouvoir pontifical, Paris
1934.

* 8. The Growth of Papal Government in the Middle Ages, London 1970%; Medieval
Papalism. The Political Theories of the Medieval Canonists, London 1949 und Law and Politics
in the Middle Ages, London 1979.

* «For the body of the faithful could, so it was said, be held together only by the law
based on (Christian) justice, which on the one hand externalized the faith and on the other



Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236 305

Ziehen wir nun die Periode in Erwigung, die mit der Entdeckung
der Aristotelischen Politica beginnt, so stellt sich die Lage des politi-
schen Denkens ganz anders dar. Obwohl wir noch nicht genau wissen,
wie sich im lateinischen Westen die Hauptstrémungen der Staatstheorie
nach der Rezeption, der Ubersetzung und dem Studium des aristoteli-
schen Textes abgewickelt haben, sind wir doch immer mehr imstande,
diese Stromungen zu rekonstruieren. Heute verfiigen wir sowohl iber
politische Traktate und Kommentare zu den Lzbri Politicorum Aristotelis
als auch tiber ausfithrliche Repertoires® noch nicht edierter Kommen-
tare zur Politica, die auf geduldige Herausgeber warten. Die Gesamtheit
der Texte um die Aristotelische Politica ist das Resultat der in der
zweiten Hilfte des 13. Jahrhunderts durchgefithrten Reflexion iiber das
politische Denken Aristoteles’. Sie lassen eine immer mehr zuneh-
mende Tendenz zur Begriindung des Politischen nicht mehr auf
theologischer, sondern auf menschlicher und rein natiirlicher Basis
erkennen.

Zur Charakterisierung dieser Periode kénnte man sowohl von einer
Verwandlung der Aristotelischen Politica in das Vademecum der neuen
doctrina de civitate® wie auch von einem Anfang eines triumphalen
Weges der Politik hin zu einer ganz unabhingigen Wissenschaft spre-
chen. Diese Periode ist um so wichtiger, als einige Jahre spiter Marsilius
von Padua die Politik von der Metaphysik und von der Ethik scharf
absondert und damit den ersten Anstofl zum Durchbruch des Politi-
schen als solchem gibt, d.h. losgelost vom Ethischen. Mit Marsilius
rechtfertigt sich das Gesetz nicht mehr dadurch, daf3 es qualitativ oder
inhaltlich gut ist, sondern dadurch, daB es formal richtig erlassen wird.
Die weltliche Gewalt legitimiere sich per humanam voluntatem’. Velint
nolint war Marsilius ein Epigone des politischen Aristotelismus.

hand reflected the teleological thesis, for the law was considered the appropiated vehicle
by which the body of the faithful was enabled to achieve its end» (vgl. ULLManN W.,
Medieval Political Thought [wie Anm. 1], 101). Fiir die Annahme dieser Auffassung durch
Johannes von Salisbury s. 2.2.0., 121f.

> S. z.B. das unlingst herausgegebene Repertorium von Chr. FLUELER, « Mittelalter-
liche Kommentare zur <Politik» des Aristoteles und zur Pseudo-Aristotelischen «Okono-
mik>»», in Bulletin de philosophie médiévale, 29 (1987) 193-229.

¢ Den Ausdruck doctrina de civitate nehme ich von THoMASs voON AQUIN, In /ibros
politicorum Expositio, Rom 1951, Proocemium, § 5.

7 Vgl. Defensor Pacis (hg. von R. Scrorz), Hannover 1932, I, IX, 3 und 7 (S. 40 bzw.
45).



306 Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236

2. Die Vorbereitung der Rezeption der Aristotelischen « Politica»

Es stellt sich nun die Frage, ob und wie der Ubergang von der ersten
in die zweite Periode vorbereitet wurde. Hitte sich ein solcher Uber-
gangsprozel3 vollzogen, der nicht zur Reife gebracht worden wire, so
wire er fiir ein Wunder der Geschichte zu betrachten. Die Geschichte
kennt aber keine Wunder. Ein solcher Ubergang verlangt eine befrie-
digende Erklirung, die in den vorherigen Jahren der Entdeckung der
Aristotelischen Politica gefunden werden mul.

In diesem Zusammenhang spielt die einleuchtende Auslegung
Ch. Lohrs tiber die mittelalterliche Rezeption der aristotelischen Schrif-
ten® eine entscheidende Rolle. Seiner These ist die Feststellung zu
verdanken, daf3 die Texte des Philosophen deswegen gefunden wurden,
weil sie gesucht worden sind. Nach Lohr habe es sich nicht darum
gehandelt, daB3 es Aristoteles war, der die philosophische Mentalitit des
Mittelalters in eine fortschrittliche Mentalitit verindert hat, sondern
darum, daf3 Aristoteles bekannt wurde, weil er von einer schon moder-
nen Mentalitit gesucht worden ist. Diese Mentalitit sei auf der Suche
nach einer befriedigenden Welterklirung gewesen und da sie «wuBte»,
daB Aristoteles eine solche Erklirung brachte und dal3 er zugunsten
dieser Erklirung benutzt werden konnte, habe sie die aristotelischen
Schriften ausfindig gemacht.

Infolgedessen sei also nicht die neue Mentalitit durch Aristoteles in
das Mittelalter eingefiihrt worden, sondern umgekehrt, sei es die neue
Mentalitit gewesen, die Aristoteles in das Mittelalter hineingebracht
hat und zwar deswegen, weil diese Mentalitit beabsichtigte, sich selbst
durch die Anwendung der noch nicht ganz bekannten aristotelischen
Enzyklopidie intellektuell zu erfrischen und zu aktualisieren®. Erst
nachdem Aristoteles vom Mittelalter aufgenommen wurde, habe er
dann dazu beigetragen, diese Renovation eindringlicher zu machen.

® Vgl. Lonr Ch., «The Medieval Interpretation of Aristotle», in 7he Cambridge
History of Later Medieval Philosophy, Cambridge 1982, 80-98.
? «... the treatises were translated because this new generation wanted to use them»

(vgl. a.a.0., 83).



Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236 307

3. Eine Zwischenperiode in der Geschichte des politischen Denkens
des Mittelalters

Im Lichte dieser Interpretation liB3t sich wohl zweierlei vermuten:
erstens, daf3 aller Wahrscheinlichkeit nach zusammen mit den aristote-
lischen Schriften auch die Po/itica von denen gesucht wurde, die auf eine
neue Begriindung des gesellschaftlich-politischen Lebens abzielten und
zweitens, daBB der Ubergang von der ersten zu der zweiten Periode
gerade von denselben vorbereitet wurde, die nach solcher neuen poli-
tischen Lehre trachteten. Mit von der Theokratie ganz verschiedenen
theoretischen Grundlagen sollte diese neue Lehre versuchen, die poli-
tische Vergangenheit zu tiberwinden. Treffen diese Vermutungen zu, so
miifite man annehmen, daB3 die Geschichte des politischen Denkens des
Mittelalters nicht in zwei, sondern in drei Perioden gegliedert werden
mulf3, womit der obenerwihnte Gemeinplatz der Medidvistik iberholt
werden kann. Eine neue Periode betritt nun die Biihne der mittelal-
terlichen Staatstheorie. Zwischen augustinisch-theologischer Tradition
und aristotelisch-philosophischer Modernitit gelegen, hat diese
Zwischenperiode eine so bedeutende Rolle gespielt, da3 es ohne sie
keinen Ubergang von der voraristotelischen zu der aristotelischen Peri-
ode gegeben hiitte.

Doch wihrend wir die erste und die jetzt dritte Periode ziemlich
ausfiihrlich kennen — oder mindestens in der Lage sind, von ihnen
immer mehr zu wissen —, wissen wir dagegen von der zweiten Periode,
d.h. von der Periode, die die Rezeption der Politica ermoglicht hat, sehr
wenig. Wenn man auf die Tatsache Riicksicht nimmt, da3 wir bis jetzt
zur Existenz einer solchen Periode nur auf Grund reiner Vermutungen
gekommen sind, kann man schon voraussehen, dal3 die Rekonstruktion
der Periode aus Mangel an genauen Angaben nicht ohne grofie Schwie-
rigkeiten durchzufiihren sein wird. Selbst F. van Steenberghen, einer
der besten Kenner dieser Periode, hat die Jahre von 1230 bis 1250 als
eine der, unter dem Gesichtspunkt der Geschichte der Philosophie, am
wenigsten bekannten des 13. Jahrhunderts bezeichnet'®. So sehr dem so
ist, sind es doch diese Jahre gewesen, die die Rezeption der Politica
vorbereitet haben. Auf Grund der geschichtlichen Bedeutung dieser
Zwischenperiode fiir die weitere Entwicklung der mittelalterlichen
Staatstheorien konnen wir immerhin den Versuch unternehmen —
unserer Ungewissheit stets eingedenk —, diese Periode mindestens par-



308 Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236

tiell zu rekonstruieren. Dies um so mehr, als nebst reinen Vermutungen
nun auch historische Angaben diesen Versuch stiitzen.

Die Rekonstruktion unserer Periode unter dem Gesichtspunkt ihres
politischen Denkens verlangt aber nicht nur, auf die Suche nach jeder
politischen Argumentation zu gehen, so unbedeutend und angeblich
geringfligig sie erscheinen mag, sondern auch interdisziplinir vorzuge-
hen. Das bedeutet: erstens jene philosophische Einseitigkeit zu tiber-
winden, die ausschlieBlich auf metaphysische Konstruktionen des spe-
kulativen Denkens Gewicht legt und zweitens von der Kanonistik, der
Theologie, dem rémischen Recht, der Geschichte und den literarischen
Quellen Gebrauch zu machen und dabei die Spuren der politischen
Ideen des Mittelalters zu suchen. Die Spuren der Politik waren im
Mittelalter nicht nur in der Philosophie vorhanden.

Werden nicht alle genannten Aspekte des mittelalterlichen kultu-
rellen Milieus in Betracht gezogen, so kann man das politische Denken
jener Zeit nicht verstehen. In unserm Kontext kann die Donatio Con-
stantini als Beispiel der Notwendigkeit angefiihrt werden, interdiszipli-
nir zu forschen und auf vermutlich unbedeutende Winke der Ge-
schichte aufmerksam zu sein. Im Lichte des Wiederauftauchens der
Donatio Constantini 1236 143t sich wohl um diese Zeit das Bestehen einer
politischen Denkart erkennen, die den Ubergang von der voraristote-
lischen zu der aristotelischen Periode ermdéglicht hat und die den Weg
zu einer gemiBigten und nicht schockierenden Aufnahme der Aristo-
telischen Politica gebahnt haben koénnte.

4. Das Auftauchen der Konstantinischen Schenkung

Die Konstantinische Schenkung wurde gegen Ende des 8. Jahrhun-
derts im Rahmen der pipstlichen Kanzlei mit dem doppelten Ziel
erfunden, einerseits die Kronung Karls des GroBen durch den Papst zu
rechtfertigen und anderseits eine im Westen gegen das Byzantinische
Imperium gerichtete Macht zu schaffen. Obwohl manche Historiker die
Entstehung der Donatio einige Jahre vor oder sogar nach der Wende des

10 Urkunden wie wissenschaftliche Arbeiten von und iiber jene Zeit sind kaum
vorhanden, sogar «[ils] ... ne dépassent guere le plan de 'histoire littéraire...» (vgl. vaAN
STEENBERGHEN F., La philosophie au XIII® siécle, Louvain-Paris 1966, 131).



Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236 309

8. Jahrhunderts sehen wollen'!, versuchen diese Thesen dem Inhalt
dieses vorbildlichen Zeugnisses der Geschichte des politischen Den-
kens des Mittelalters nicht zu widersprechen. Unabhingig von der
Wirkung, die die Donatio in Byzanz ausiiben sollte, weist ihr Text ein-
deutig darauf hin, daB3 sie hauptsichlich dem politischen Ziel dienen
sollte, die Uberlegenheit des Papsttums iz temporalibus durch faktische
Tatsachen ein fiir allemal zu garantieren. Erhielt Karl der Grof3e durch
die Kronung seine Kaiserrechte von dem Papst, so hatte dieser schon
vorher die Souverinitit iiber das Kaisertum von Konstantin mittels der
Donatio Constantini bekommen.

Die Donatio wollte also ein endgiiltiger Beweis dafiir sein, dal3 nach
Konstantin die Herrschaft iiber das ganze romische Kaisertum dem
Papst de facto zugehorte. Diese Herrschaft war aber nur ihr politisches
Ziel. Dennoch stellen sich folgende Fragen: Warum sollte das Papst-
tum, das um diese Zeit schon hinreichende theoretische Argumente
besal, um seine Anspriiche iz temporalibus zu gewihrleisten, sich gerade
auf ein faktisches Argument wie die Donatio berufen? Aus welchem
Grund sah sich die rémische Kurie dazu gezwungen, mittels einer
falschen Urkunde ihre weltliche Gewalt sicherzustellen?

Tatsichlich hatte gegen Ende des 8. Jahrhunderts nicht nur der
politische Augustinismus seine Pflicht durch die theoretische Konstruk-
tion der theokratischen Idee erfiillt '?, sondern das Papsttum selbst als
Institution verfiigte bereits um diese Zeit iiber eine vorragende theo-
logisch-theoretische Exegese der Schliisselgewalt Petri, die die pofestas
ligandi et solvendi als eine breit umfassende potestas in spiritualibus und in
temporalibus interpretierte '°. Sowohl der politische Augustinismus wie
auch diese Exegese erlaubten dem Papsttum, von jedem nicht rein
theoretischen Argument absehend, die These der potestas temporalis
Petri und seiner Nachfolger zu behaupten. Warum tauchte dann neben
diesen theoretischen Argumenten eine Filschung wie die Konstantini-
sche Schenkung als faktisches Argument auf?

'' Eine Zusammenfassung der verschiedenen Hypothesen iiber die Entstehung der
Donatio in MA¥FEL D., La donazione di Costantino nei giuristi medievali, Milano 1964, 3-10.
Weitere Literatur dariiber in FUHRMANN H., Constitutum Cosntantini (MGH. Fontes Turis
Germanici Antiqui, X). Hannover 1968, 48-51.

2 Vgl. Arquilliere, L augustinisme... (wie Anm. 2), passim.

3 Vgl. ULLMANN A., «Leo I and the Thema of Papal Primacy», in Journal of Theo-
logical Studies, NS., XI (1960) 25-51, bes. 36 ff.



310 Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236

Die Donatio ist also unter zwei Gesichtspunkten zu analysieren —
und zwar als Filschung und als faktisches Argument. Beide Aspekte der
Urkunde aber miissen nicht getrennt betrachtet, sondern in Zusammen-
hang gebracht werden, was uns zeigen wird, dal3 die Donatio nicht nur
die Herrschaft des Papsttums als politischen Inhalt, sondern auch einen
angeblich unbewuBten, aber nicht minder bedeutungsvollen philoso-
phischen Inhalt hatte.

Was die Donatio als Filschung betrifft, hat H. Fuhrmann musterhaft
gezeigt, dal3 sich hinter den mittelalterlichen Filschungen eine Wahr-
heitsauffassung versteckt, die ausschlieSlich Gewicht auf eine von der
Bibel stammende gottliche, ideale, systematische und objektive Ord-
nung legt. Je mehr eine Urkunde diese Ordnung widerspiegelt, desto
mehr Wahrheit bringt sie mit sich. Daher ging der Wert einer Urkunde
nicht von ihrer Konkordanz mit der Faktizitit der Geschichte, sondern
von ihrer Anpassung dieser Faktizitit an die fiir wahr gehaltene Ord-
nung hervor. Und daher hing die Wahrheit einer Urkunde nicht von
ihrer Echtheit, sondern von ihrem Beitrag zur irdischen Verwirkli-
chung einer solchen objektiven Ordnung ab '“. So war die Aufgabe der
mittelalterlichen Filscher, durch falsche Urkunden die faktische Rea-
litit an diese ideale Ordnung anzupassen.

Was nun die Donatio als faktisches Argument betrifft, hat W. Ull-
mann die These vertreten, die Donatio habe zur Aufgabe gehabt, die
faktische politische Realitat des Kaisertums an die vom Papst theore-
tisch verfochtene Lehre tber die pozestas Petri anzunihern. Demgemil3
seidie Absicht des Filschers gewesen, einerseits die politische Lehre des
Papsttums und die zeitliche Geschichte des Imperiums niherzubringen
und anderseits die Donatio als faktische Bestitigung (d. h. als Bestitigung
innerhalb der Geschichte) einer Ordnung fungieren zu lassen, deren
Wahrheit und Objektivitit von der pipstlichen Exegese der Bibel
garantiert war. Die Donatio mulite also die Geschichte an die Doktrin
annihern, den Abstand zwischen beiden verringern und sich in den
Schnittpunkt zwischen idealem System und faktischer Geschichte ver-
wandeln. Durch die faktische Bestitigung von vorher theoretisch kon-
struierten Argumenten sollte die Donatio zeigen, dall die Geschichte
sich so verhalten hatte, wie es die pipstliche Doktrin vorschrieb '°.

'4S. Funrmanns H., «Die Filschungen im Mittelalter. Uberlegungen zum mittelal-
terlichen Wahrheitsbegrift», in Historische Zeitschrift 193 (1963) 592 ff.

'3 « The Donation was found to have been a miraculous confirmation and proof of the
correctness of their views. Through its unquestioned historical veracity the Donation



Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236 311

5. Das Wiederauftauchen der « Donatio Constantini» 1236

Obwohl die Donatio die Bithne der mittelalterlichen politischen
Argumentationen betrat und sie von Chronisten und in kanonistischen
Sammlungen erwihnt worden ist '®, blieb sie zwischen den Jahren 800
und 1236 von der politischen Sprache des Papsttums selbst praktisch
verschwunden. Erst nach mehr als vier Jahrhunderten beruft sich Gre-
gor IX. wieder auf die Konstantinische Schenkung'’. Es ist nicht der
Rahmen, hier eine ausfiihrliche Erklirung fiir die Zuriickziehung der
Donatio zu geben. Aller Wahrscheinlichkeit nach benétigten die Erfin-
der der Donatio diese nicht mehr, um die Ziele zu erreichen, nach denen
in der Zeit ihrer Erfindung die Donatio selbst trachtete. Vermutlich
waren vier Jahrhunderte lang genug, um die theoretischen Grundlagen
der Theokratie zu konsolidieren. In dieser Periode wurden diese
Grundlagen so leicht und selbstverstindlich akzeptiert, daf3 der Theo-
kratie keine andere Art Argumente notwendig waren, um die Basis der
papstlichen Anspriiche iz temporalibus zu sichern.

Aus demselben Grund ist wohl anzunehmen, dal3 das Wiederauf-
tauchen der Donatio 1236 durch eine Krise dieser Grundlagen verur-
sacht wurde. Sobald die auf die Bibel gestiitzte Basis der Theokratie in
Frage gestellt wurde und sie somit in eine Krise geriet, sah sich die
Theokratie gezwungen, mit neuen Argumenten diese Krise zu iiber-
winden '8. Schenkte man den aus der Bibel vom Papsttum hergeleiteten
Argumenten keinen Glauben mehr, so tauchte dringend die Notwen-
digkeit auf, die Zuverlissigkeit der papstlichen potestas in temporalibus
auf anderslautende Argumente zu begriinden. Diese neuen Argumente
soll das Papsttum eben in der damals schon alten Konstantinischen
Schenkung gefunden haben. Die Frage, die sich nun stellt, lautet: Wer
hatte zu dieser Zeit die theoretischen Grundlagen der Theokratie in
Frage gestellt? In der Beantwortung dieser Frage sind jene Spuren zu
finden, die die Rekonstruktion einer Zwischenperiode in der Ge-
formed the link between their abstract philosophic reasoning and the realities of life » (vgl.

ULLMANN, Medieval Papalism [wie Anm. 3], 108).

16 Vgl. MAFFEL 4.4.0., 13ff.

'7 Vgl. 7bid. 12 und bes. 74 : « Con Gregorio IX. il «Constitutum)» entra a far parte degli
argomenti ufficiali della politica dei pontifici, diviene un titolo giuridico da opporre
decisamente all’Impero».

'8 Vgl. STICKLER A. M., Sacerdozio e Regno nelle nuove ricerche attorno ai secoli X1I e X111

nei decretisti e decretalisti fino alle Decretali di Gregorio IX (Miscellanea Historiae Pontificiae,
vol. XVIII), Roma 1954, 16f.



312 Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236

schichte des politischen Denkens des Mittelalters ermoglichen kon-
nen.

Vermutlich hat der Streit zwischen dem Papst und Friedrich IL
Anlal3 dazu gegeben, sich auf die Donatio zu berufen. Karl Hampe hat
diesen Streit zwischen Gregor IX. und dem Kaiser und die einzelnen
politischen Stellungnahmen folgendermallen beschrieben: «Gregor
hatte den Krieg erklirt, weil er ... dem Imperium, wie allen anderen
Staaten, jede Eigenberechtigung bestritt und unter Berufung auf gott-
liche Sendung und Konstantinische Schenkung die Oberleitung fiir sich
in Anspruch nahm. Demgegeniiber wire Friedrich mit der Gleichstel-
lung der kaiserlichen neben der pipstlichen Gewalt stets zufrieden
gewesen ...» '%.

Uber seine Zufriedenheit mit der Gleichstellung beider Gewalten
hat sich Friedrich ausfiihrlich geduflert. Zum Beispiel in einem Text, der
fiir eines der wichtigsten und frithesten Zeugnisse der spitmittelalter-
lichen Laienstaatstheorie zu halten ist, spricht er nicht von einem,
sondern von zwei verschiedenen regimina, und zwar von Sacerdotium und
Imperium *°. Interpretierte Gregor IX. die gottliche Sendung als eine
einzige pipstliche Oberleitung, so legte Friedrich dieselbe gottliche
Sendung, die er eferna provisio nennt, nicht als eine Unterordnung des
Imperiums dem Papsttum, sondern als eine Art Parallelismus des einen
mit dem anderen aus, der das politische Denken Dantes vorwegzuneh-
men scheint .

' Vgl. HamPE K., Deutsche Kaisergeschichte in der Zeit der Salier und Staufer, Darmstadt
19692, 312.

*% «In exordio nascentis mundi provida et ineffabilis sapiencia, cuius consilia non
communicant aliena, in firmamento celi duo posuit luminaria maius et minus: maius, ut
preesset diei, minus ut nocti, que duo sic se ad invicem complectuntur, sic ad propria
officia pacificis motibus efferentur, quod unum alterum non offendit, ymmo minus a
maiori continuam suscipit claritatem. A simili eadem eterna provisio in firmamento terre
duo voluit preesse regimina, sacerdotium et imperium, unum ad tutelam, reliquum ad
cautelam, ut homo, qui erat duobus componentibus dissolutus, duobus retinaculis frena-
retur. Set, o inaudite novitatis admiracio, sol nititur decolorare lunam et sua luce privare,
dum sacerdos lacescit augustum et nostre maiestatis iubar, qui a deo culmen imperii
obtinemus, celare intendit apostolica magnitudo» (vgl. WiNKELMANN E., Acta imperii
inedite saeculi X111 et XIV, vol. I, Innsbruck 1880, 314, Nr. 335).

' «Duos igitur fines Providentia illa inenarrabilis homini proposuit intendendos;
beatitudinem scilicet huius vitae ... et beatitudinem vitae aeternae... Ad quas quidem
beatitudines, velut ad diversas conclusiones, per diversa media venire oportet... Propter
quod opus fuit homini duplici directivo, secundum duplicem finem: scilicet summo
Pontifice... et Imperatore...» (vgl. DANTE, De Monarchia, 111,16, in Tutte le opere di Dante
Alighieri, hg. von E. Moorg, Oxford 1894, 375f.).



Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236 313

Diese politische Kontroverse, in die sich Kaiser und Papst verwik-
kelten, prisentiert sich also als eine Auseinandersetzung um die richtige
Auslegung der Vorschriften der gottlichen Ordnung, nach denen die
irdische Macht und die weltliche Gewalt geiibt werden miissen. Das
bedeutet — sowohl fiir Friedrich wie fiir den Papst —, da3 nimlich die
iiberirdische Ordnung die Struktur und Gliederung der irdischen poli-
tischen Ordnung bestimmt. Der Grund fiir den Kampf zwischen Papst
und Kaiser lag demnach nicht darin, dall Friedrich den gottlichen
Ursprung der politischen Ordnung bestritt, sondern vielmehr darin,
dal3 die pipstliche Auslegung der gottlichen Ordnung durch die kaiser-
liche Auslegung in Frage gestellt wurde und daB Kaiser und Papst die
Auslegung dieser Ordnung fiir sich beanspruchten. Friedrich stellte also
tiberhaupt nicht die Tatsache in Frage, daf3 die Politik sich im Rahmen
des Willens Gottes abwickelt. Doch er selbst wollte der Exeget dieses
Willens werden. Und besonders das konnte Gregor nicht dulden. Des-
halb 1iBt er kein Mittel unversucht, um seine eigene Auslegung der
politischen Ordnung zu verteidigen und durchzusetzen.

In einem Brief von 1236 an Friedrich ?? 14Bt sich Gregor tber die
weltliche Herrschaft des Papstes aus. Nachdem er beiliufig auf die
Unterordnung des Kaisers dem Papst hinweist 23, widmet er sich, auf die
Donatio bezugnehmend, der Begriindung der pipstlichen Uberlegen-
heit. Damit verindert sich das Faktum « Konstantinische Schenkung» in
einen Beweis ersten Ranges fiir die Politik Gregors, wihrend die bisher
vom Papsttum theoretisch auf der Bibel begriindeten Argumente in den
Hintergrund gedringt werden.

Doch nicht alles ist bei der Beweisfiihrung Gregors rein faktisch:
obwohl er sich auf die tatsichliche Ubergabe sowohl der kaiserlichen
Insignien und der Stadt Rom an den Papst bezieht ?4, bemiiht er sich
auch um eine theoretische Begriindung der kaiserlichen Souverinitits-
iibertragung. So macht der Brief den Eindruck eines Versuches, zu
zeigen, dall Konstantin nicht leichthin, sondern aus tiefer « philosophi-
schen» Uberzeugung die Schenkung durchgefiihrt hatte.

Aus diesem angeblichen Grund macht Gregor stillschweigenden
Gebrauch von der Allegorie anima-corpus, bei der freilich jene Vorrang

228. MGH. Epistolae seculi X111, T.I, Nr. 703, 599-605.
2 «...et Christiani imperatores subdere debeant executiones suas non solum Romano
pontifici...» (vgl. 4.a.0., 602, 42-43).

24 «...Romano pontifici signa et sceptra imperialia, Urbem cum toto ducatu suo...»
(vgl. a.a.0., 604, 30-31).



314 Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236

vor diesem hat. Von diesem Vorrang ausgehend fiigt nun Gregor hinzu,
Konstantin habe es fiir angebracht gehalten, dal3 der Vikar Christi nicht
nur die an und fir sich schon angenommene und selbstverstindliche
Herrschaft iiber Seelen und Priester, sondern auch die Herrschaft iiber
Koérper und Sachen haben mul3 #°. So war fiir Gregor die Donatio wohl
ein faktischer Beweis fiir die pozestas temporalis des Papstes. Sie war aber
ein faktischer Beweis, der einer philosophisch-theoretischen Motivie-
rung nicht ermangelte. In dieser Hinsicht macht Gregor nicht nur
Gebrauch von der Donatio. Seine Lektire der Urkunde ist tatsichlich
sogar eine bestimmte Exegese, deren Motivierungen in der historischen
Lage der Zeit zu suchen sind.

6. War der Kaiser der einzige Adressat des Briefes?

Es ist wirklich tiberraschend, daf3 nach jahrhundertelangem Ge-
brauch biblischer Argumente das Papsttum sich auf ein historisches
Faktum wie die Donatio Constantini beruft. Noch iiberraschender ist die
Tatsache, dal3 das Papsttum die biblischen Argumente in den Hinter-
grund dringt, nun ein philosophisch-anthropologisches Argument wie
die Allegorie anima-corpus in Erwigung zieht und es auf den politischen
Bereich anwendet. In beiden Fillen geht es um rein natiirliche, jedoch
nicht mehr um theologisch-biblische Beweise fiir die weltliche Gewalt
des Papstes.

Unterziehen wir den Brief Gregors einer tieferen Analyse, so taucht
ein drittes, «natiirliches» Argument auf, dessen rein politischer Cha-
rakter uns dazu zwingt, die Frage zu stellen, ob nur Friedrich der

% «...ut sicut principis apostolorum vicarius in toto orbe sacerdotii et animarum

regebat imperium, sic in universo mundo rerum obtineret et corporum principatum...»
(vgl. a.a.0., 604, 27-29). Auch G. LAEHR hilt dieses Argument fiir ganz neu, aber macht
auf den stillschweigenden Gebrauch der Allegorie anima-corpus nicht aufmerksam: « Neu
aber und iiber alles, was die Pipste bisher aus der Schenkung herausgelesen hatten, weit
hinausgehend ist es, dall Gregor zu Anfang ausfiihrt, der Universalherrscher Konstantin
habe es fiir angemessen erklirt, dal der Stellvertreter des Apostelfiirsten, wie er auf dem
ganzen Erdkreis die Seelen beherrsche, so auch in der ganzen Welt die Herrschaft tiber
Menschen und Sachen erhalte» (vgl. Die Konstantinische Schenkung in der abendlindischen
Literatur des Mittelalters bis zur Mitte des 14. Jabrhunderts, Berlin 1926, 89). Diese Alle-
gorie liel Gregor einfach in seine eigene Auslegung der Donatio einflieen. Sie befindet

sich in der Schenkungsurkunde iiberhaupt nicht. Vgl. den Text der Donatio, infra
(Anm. 27).



Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236 315

Adressat des Briefes war, oder ob der Brief andere Adressaten hatte, die
politisch nur mit Hilfe nicht-theologischer Argumente gegen die papst-
lichen Anspriiche iz temporalibus argumentierten und denen gegeniiber
das Papsttum seinerseits vorwiegend philosophisch argumentieren
mulite. Dieses dritte Argument betrifft die formalen Bedingungen,
unter denen die Schenkung stattfand. In dieser Hinsicht kiimmert sich
Gregor einerseits um die genaue und ausfithrliche Klarstellung des
politischen Status des Schenkers und anderseits darum, auf den Konsens
des Senats, des romischen Volkes und des Volkes des ganzen Imperiums
ausdriicklich aufmerksam zu machen. So charakterisiert er den Status
Konstantins dadurch, dal} er zur Zeit der Schenkung Universalherr-
scher, d.h. Besitzer der ganzen Souverdnitit des Imperiums war, und
verweist explizite auf die einstimmige Einwilligung des rémischen
Volkes *¢. Solche Ausfiihrlichkeit bei der Beschreibung der formalen
Bedingungen der Donatio 143t vermuten, daf3 fiir Gregor nicht nur in
dem politischen Status Konstantins, sondern in dem Konsens des gan-
zen Volkes und des Senats die RechtmiBigkeit der Schenkung gewihr-
leistet war.

Fassen wir nun alle Argumente Gregors zusammen, d. h. erstens die
Schenkung als rein faktische Ubertragung der Kaiserrechte an den
Papst, zweitens die Allegorie anima-corpus als philosophisch-anthropo-
logische Begriindung des konstantinischen Verhaltens und drittens die
Erwihnung des kaiserlichen Status Konstantins als Besitzer der ganzen
Souverinitit zusammen mit dem Konsens des romischen Senats und des
Volkes, so scheint die Tatsache der Schenkung ein geniigend starkes
Argument zu sein, das keine andere theoretische (anima-corpus) oder
politische (Konsens des Senats und des Volkes) Unterstiitzung benotig-
te, um seine Ziele zu erreichen: ohne weitere Unterstiitzung konnte also
die Donatio rein faktisch erweisen, dal3 der legitime Besitzer der ganzen
Souverinitit, diese dem Papst geschenkt hatte.

Selbst die Erfinder der Donatio wollten mit dieser ein unwidersteh-
liches Argument mit reinem rechtspositivistischen Charakter schaffen,
mittels dessen die Souverinitit im Papsttum ein fiir allemal lokalisiert

26 «I1lud autem minime preterimus, toti mundo publice manifestum, quod predictus
Constantinus, qui singularem super universa mundi climata monarchiam obtinebat, una
cum toto senatu et populo, non solum Urbis set in toto imperio Romano constituto,

unanimi omnium accedente consensu, dignum esse decernens...» (vgl. 2.a.0., 604,
23-27).



316 Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236

werden konnte. Eben diese Rolle konnte die Tatsache der Schenkung
unbehindert spielen und dafiir brauchte sie keine Hilfe anderer Argu-
mente. Warum denn beruft sich Gregor auf sie und wozu stiitzt er
dariiber hinaus die reine Faktizitit der Schenkung auf ein philosophi-
sches und auf ein politisches Argument?

Lassen wir vorerst die Allegorie anima-corpus und den Konsens des
Senats beiseite und beschrinken wir uns auf den Konsens des romischen
Volkes, so miissen wir den Text der Donatio in Erinnerung bringen, in
welchem tbrigens kein Hinweis auf einen consensus im technischen
Sinne des Wortes zu finden ist. Die Donatio bezieht sich nur auf eine
gemeinsame Entscheidung des Kaisers und des Volkes, dem Papst eine
breitere Gewalt zu gewihren, nicht aber auf einen consensus *’. Gewil3
sollte diese Entscheidung in der Schenkungsurkunde die Absicht des
romischen Volkes ausdriicken, die ganze Souverinitit des Romischen
Reiches an Papst Silvester I. und seine Nachfolger zu iibertragen. Diese
Entscheidung war nichts anderes als der Wille des rémischen Volkes,
den Papst in den Universalherrscher zu verwandeln. Nun aber greift
Gregor aus der Donatio diese Mitwirkung des romischen Volkes bei der
Schaffung des Souverins wieder auf, bestimmt die Ubergabe als eine
freiwillige Handlung des rémischen Volkes und prizisiert sogar dieses
Verhalten mit dem technischen Ausdruck «consensus», der ganz neu in
der politischen Literatur der Zeit war. So habe die Donatio unanimi
omnium accedente consensu stattgefunden 2.

Wie kam es zu dieser gregorianischen Wiedergewinnung der The-
matik um die Rolle des rémischen Volkes bei der Ubertragung der
ganzen Souverinitit an den Papst und warum sein Bestehen auf die
Einwilligung dieses Volkes zu solcher Ubertragung? Da offensichtlich
Gregor ganz engagiert war, die Rolle des rémischen Volkes bei der
Schaffung der Universalherrschaft des Papstes zu bestitigen und klar-
zustellen, kann nun die Hypothese aufgestellt werden, daf3 zu dieser Zeit
diese Funktion des romischen Volkes bestritten war. Diese Hypothese
fihrt gleichzeitig zur Vermutung, daf3 nicht nur der Kaiser der Adressat

27 «...utile iudicavimus una cum omnibus nostris satrapibus et universo senatu, opti-

matibus etiam et cuncto populo Romano, gloriae imperii nostri subiacenti, ut, sicut in
terris vicarius filii Dei esse videtur constitutus, etiam et pontifices, qui ipsius principis
apostolorum gerunt vices, principatus potestatem amplius, quam terrena imperialis
nostrae serenitatis mansuetudo habere videtur concessam, a nobis nostroque imperio
obtineant» (vgl. FuHrRMANN [wie Anm. 11], 80, 157-181,164).

%8S, den Text supra (Anm. 26).



Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236 317

dieser eigentiimlichen pipstlichen Exegese der Donatio war, sondern
daB auch andere Kreise des intellektuellen Lebens der ersten Hilfte des
13. Jahrhunderts die plenitudo potestatis in Frage stellten. Trifft diese
Vermutung zu, so hatte der Brief des Papstes auch andere Adressa-
ten.

7. Das intellektuelle Milien der Pariser «magistri artium »
zwischen 1230 und 1240

Ziehen wir nun das intellektuelle Milieu der Pariser Artistenfakultit
jener Zeit in Betracht, in der sich die Auseinandersetzung zwischen
Gregor und Friedrich abwickelte, so konnen wir annehmen, daf3 nicht
nur der kaiserliche Hof die theoretischen Grundlagen der pipstlichen
Vollgewalt bekimpfte. Auch wenn — wie schon gesagt wurde — es sich
um eine der, unter dem Gesichtspunkt der politischen Ideen, am
wenigsten bekannten Perioden des mittelalterlichen Denkens handelt,
verfligen wir immerhin tber einige historische Angaben, die nicht nur
den Brief Gregors innerhalb eines groBziigigeren Kontextes zu analy-
sieren gestatten, sondern sogar als Zeichen eines in dem Pariser Arti-
stenmilieu keimenden Interesses fiir politische Themen zu werten
sind.

1927 hat M. Grabmann in Barcelona einen in die Zeit 1230/40 zu
datierenden anonymen Studienplan fiir Artisten der Pariser Universitit
gefunden ??, in dem das Studium der Philosophie in drei Teile gegliedert
war: in philosophia naturalis, moralis und rationalis *°. Obwohl wir noch
nicht iiber den ganzen Text dieses Studienplanes verfiigen?!, wissen wir
jedoch dank partieller Transkriptionen und zahlreicher Kommentare 32,

22 §. GRABMANN M., «Eine fiir Examinazwecke abgefalBte Quaestionensammlung der
Pariser Artistenfakultit aus der ersten Hilfte des 13. Jahrhunderts», in 1p., Mittelalterliches
Geistesleben, Bd. 111, Miinchen 1956, 183-199.

30 Vgl. GRABMANN M., / divieti ecclesiastici di Aristotele sotto Innocenzo I11 e Gregorio IX,
Roma 1941, 115f. und VAN STEENBERGHEN, La philosaphie au XIIF siécle (wie Anm. 10),
125.

3t Zur Zeit arbeitet Ch. LAFLEUR (vgl. Quatre Introductions a la philosophie au XIII*
siécle, Montréal-Paris 1988, 1) an der Edition des Studienplans.

32§, z. B. GRABMANN, «Eine fiir Examinazwecke ...» (wie Anm. 29); / diviets... (wie
Anm. 30), 113ff.; «Das Studium der Aristotelischen Ethik an der Artistenfakultit der
Universitit Paris in der ersten Hilfte des 13. Jahrhunderts», in 1p., Mittelalterliches Gei-
stesleben (wie Anm.29), 132ff. Dazu s. Lour, (wie Anm.8), 84ff. und vaN
STEENBERGHEN, (wie Anm. 10), 119ff.



318 Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1230

dal fast alle der philosophia naturalis und der philosophia rationalis zuge-
schriebenen Lesestiicke beinahe identisch mit den zu jener Zeit bekann-
ten aristotelischen Schriften waren. Das bedeutet, da3 Aristoteles auf
diese Weise in den Studienplan eingeschleust wurde, so daf3 die aristo-
telische Philosophie sich in der Artistenfakultit durchsetzte und das
traditionelle Wissen ersetzte **. Dieser endgiiltige Sieg des Aristotelis-
mus in Paris bildet das Vorspiel zur Entstehung eines neuen politischen
Denkens *4.

Was nun die philosophia moralis oder vita animae direkt betrifft, wird
sie in vita animae in Deo, in bono aliorum und in seipsa aufgeteilt. Dabei
148t der Studienplan ein Spannungsfeld zwischen modernem und tra-
ditionellem Wissen erkennen: einerseits werden fir die vita animae in
Deo Quellen in Betracht gezogen, welche nur theologischen Ursprungs
sind —d. h. die theologia supernaturalis—; anderseits verzweigt sich die viza
animae in bono aliorum in vita animae in familia und in vita animae in
civitate. Gleich darauf wird fiir diese beiden Teile die Lektiire von
Quellen theologischen und nicht-theologischen Ursprungs empfohlen,
niamlich fir die vita animae in familia Ciceros De Officiis und fiir die vita
animae in civitate, d.h. fiir das politische Leben, das kanonische und das
romische Recht .

Diese zwei juristischen Quellen entsprechen also der vita animae in
civitate, woraus ersichtlich wird, da3 nur die zur Verfligung stehenden
Quellen zum Studium der vita animae in civitate in Betracht gezogen
wurden und dal} den Artisten das kanonische Recht als Basis der Politik
nicht genug war. Da in jener Zeit die Aristotelische Politica noch nicht
bekannt war, sollten sie sich zur Errichtung der theoretischen Basis der
Politik auf andere Texte stiitzen.

Diese angebliche Koexistenz des kanonischen und rémischen
Rechtes in der vita animae in civitate erweckt jedoch den Verdacht, daf3
im Studienplan keine echte friedliche Koexistenz beider Rechte zu-
stande kam, sondern ihr Zusammenbestehen vielmehr problematisch

3 Vgl. LoHR, a.4.0., 86.

* Zur Auslegung des Studienplans hinsichtlich seiner Bedeutung fiir die damalige
Wissenschaft, Ethik und Staatsphilosophie erlaube ich mir, auf meinen Aufsatz: « Die
thomasische onto-theologische Auffassung der Politik in ihrem historischen Zusammen-
hang. Zur Entstehung des politischen Denkens im ausgehenden Mittelalter» (in Frezbur-
ger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 35 [1988] 331-352) hinzuweisen.

*S. GraBMANN, «Eine fiir Examinazwecke...» (wie Anm. 29), 193 und «Das Stu-
dium der Aristotelischen Ethik...» (wie Anm. 32), 132f.



Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236 319

war. In der Tat war das kanonische Recht die /ex Ecclesiae, d.h. eine
christlich-kirchliche Grundlage der vita animae in civitate, wihrend das
romische Recht ein corpus rein weltlichen Wesens war, der zum christ-
lichen und kirchlichen Wesen des kanonischen Rechtes vom politi-
schen Gesichtspunkt aus im Gegensatz stand: «Quoi de plus laique, au
fond, que le Digeste ou le Code?»?3°

Am Anfang der Digesten und der /nstitutae lustiniani (d.h. der
geliufigsten Kapitel des romischen Rechtes) beriicksichtigt die /ex regia
de translatione imperii die Anspriiche des romischen Volkes, den Kaiser —
und nicht den Papst — als Universalherrscher anzuerkennen. Daraus
liBt sich schlieBen, daB in der vita animae in civitate aufgrund der
Quellen kirchlichen Ursprungs (kanonisches Recht) und der Laienquel-
len (réomisches Recht) gespannte und schwierige Beziehungen herrsch-
ten.

Schon der schlichte, aber geichzeitig bedeutungsvolle Inhalt der /Jex
regia zeigt, daf} es in jedem Moment zum Abbruch der Beziehungen
zwischen beiden Rechten kommen konnte. Die /ex regia bezog sich auf
eine vielleicht hypothetische und sogar fiktive Ubergabe der Souveri-
nitit durch das rémische Volk an den Kaiser. Sie bestimmte nicht, ob es
sich um eine EntiuBerung (a/ienatio) oder um eine einfache Ubertra-
gung (concessio) der Souverinitit handelte. Jedoch wies sie deutlich
darauf hin, daf3 der Kaiser, nicht der Papst, der Empfinger der Souve-
rinitit war?’.

Eine solche Spannung innerhalb der theoretischen Grundlagen der
damaligen Staatstheorie ist fiir die Geschichte des mittelalterlichen
politischen Denkens um so wichtiger, als sie die Gegeniiberstellung von
zwei verschiedenen Vorstellungen widerspiegelte, nimlich der pipstli-
chen und der romischen. Die gregorianische Exegese der Donatio

¢ Vgl. Jorpan E., «Dante et la théorie romaine de 'Empire », in Revue bistorique de
droit frangais et étranger 46 (1922) 193.

7 «Quod principi placuit legis habet vigorem ; utpote cum lex regia, quae de imperio
eius lata est, populus ei et in eum omne suum imperium et potestatem conferat» (vgl.
Digest, 1,4, 1 und Inst. fust., 1,2, 6). Wir vermissen programmatische Forschungsarbeiten
tiber die Rezeption der /ex regia im politischen Denken des Mittelalters. Mit Ausnahme
der hiufigen Hinweise auf ihre Wirkungauf Marsilius von Padua beziehen sich O. GIERKE
(Political Theories of the Middle Ages, transl. by W. Maitland, Cambridge 1938, 39 und 147),
R.W. und A.]. CARLYLE (A History of Mediaeval Political Thought in the West, vol. 1,
Edinburgh-London 19504, 64 und 69) und W. ULLMANN (Medieval Political Thought [wie
Anm. 1], 145) auf sie.



320 Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236

wollte, dal3 es das réomische Volk sei, das in der Konstantinischen
Schenkung seine ausdriickliche Einwilligung zur Ubergabe der Souve-
rinitit an den Papst billigte. Die /ex regia dagegen wollte, dal3 es das
romische Volk sei, das die ganze Souverinitit — d. h. das /mperium und
die potestas — dem Kaiser iibertrug.

8. Das Verbot des rimischen Rechtes durch Gregor IX. im Jahr 1235

Die Prisenz des romischen Rechtes und insbesondere der in ihm
enthaltenen /ex regia in unserem Studienplan ist schon ein hinlingliches
Zeugnis eines nicht kirchlichen Interesses und sogar eines Laieninter-
esses fir politische Themen bei dem Pariser Artistenmilieu zwischen
1230 und 1240. Diese Prisenz spricht an und fiir sich genug fiir eine in
dieser Periode existierende Tendenz zur Begriindung des Politischen
nicht mehr auf theologischer, sondern auf weltlicher und menschlicher
Basis. Wir verfiigen aber noch iiber zwei weitere wichtige Angaben tiber
diese Periode.

Erstens teilt Gregor im September 1234 den doctores et scolares dex
Pariser Universitit mit, dal} er seine Decretales in Kraft treten lassen
werde®. Es eriibrigt sich, zu wiederholen, daf3 es sich bei diesen
Decretales um eine juristische Zusammenfassung des politischen Den-
kens Gregors handelte, an das sich die verschiedenen scolae der Uni-
versitit halten sollten!?® Solche Decretales enthielten dieselbe politische
Auffassung, die Gregor zwei Jahre spiter in seinem obenerwihnten
Brief an Friedrich vertreten wird: obwohl er in den Decretales nicht
ausdriicklich uiber die Donatio spricht, dulBBert er sich iiber die den Prie-
stern durch Konstantin erwiesene Ehre, indem er die Unterordnung des
Kaisers dem Papst behauptet (« Nam et piissimus Constantinus quantum
honoris exhibuerit sacerdotibus...»%?), was iibrigens fiir einen still-
schweigenden Hinweis auf die Donatio zu halten ist. Doch nicht Gregor,

3% Vgl. DENIFLE H. — CHATELAIN A., Chartularium Universitatis Parisiensis, . 1, Paris
1889, Nr. 104, S. 154.

3% «Volentes igitur, ut hac tantum compilatione universi utantur in judiciis et in
scolis, districtius prohibemus, ne quis presumat aliam facere absque auctoritate sedis
apostolice speciali» (vgl. 2.4.0.).

4 Vgl. Corpus Turis Canonici. Pars Secunda: Decretalium Collectiones, Lipsiae 1881,
Lib. I, Tit. XXXIII, cap. VI (Imperium non praeest sacerdotio, sed subest, et ei obedire
tenetur...), Sp. 198.



Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236 321

sondern auch der Kompilator der Decretales, Raimundus de Pennaforte,
hielt die Donatio vor Augen*'. Es ist also festgestellt, daB3 die Decretales
Gregors im Geiste der Konstantinischen Schenkung kompiliert und in
Kraft gesetzt wurden.

Zweitens wiederholt Gregor vier Monate spiter, d.h. im Januar
1235, das Unterrichtsverbot des rémischen Rechtes in Paris4?, wodurch
jede Spur der Jex regia verwischt werden sollte und ihr Inhalt durch die
im Geiste der Konstantinischen Schenkung in Kraft getretenen Decre-
tales ersetzt werden mulite.

Fassen wir nun all diese in der Zeit unseres Studienplans stattge-
fundenen Tatsachen chronologisch zusammen, so haben wir erstens die
Mitteilung Gregors an die Pariser Universitit, da3 er seine Decretales
erlassen wird, an die sich jene halten sollte (September 1234), zweitens
die Wiederholung des Unterrichtsverbotes des romischen Rechtes, das
wir als ein indirektes Verbot der /ex regia auslegen (Januar 1235) und
drittens den Brief Gregors an Friedrich — oder indirekt an die Pariser
Artisten —, in dem er auf die Donatio Bezug nimmt (Oktober 1236).
Treffen unsere Interpretationen tiber das Verbot der /ex regia und iiber
den Brief an Friedrich bzw. an die Artisten zu, so richtete Gregor den
Blick nicht nur auf Friedrich, sondern besonders auf Paris, wo eben die
theoretischen Grundlagen der politischen Anspriiche des Papsttums in
Frage gestellt worden wiren. Gerade aus diesem Grund hitte er sich auf
das Faktum der Konstantinischen Schenkung berufen. Nun aber stellt
sich vor allem die Frage, wie in diesem Zusammenhang das Verbot des
romischen Rechtes durch Gregor zu verstehen ist.

41 «Item quaeritur, utrum sint plures imperatores, aut unus; et si unus, quis ille,
utrum Theutonicus an Constantinopolitanus. Ad hoc dicas, quod unus est Imperator
tantum. Sed quis est ille ? Videtur quod Constantinopolitanus, nam Constantinus transtulit
imperium» (vgl. S. RAIMUNDUS DE PENNAFORTE, Summa de [ure Canonico, curantibus
X. Ochoa et A. Diez, Roma 1975, Tit. XI, 5, Sp. 34, [hervorgehoben von uns]).

42 Vgl. DENIFLE-CHATELAIN (wie Anm. 38), Nr. 106, S. 156f. und Les Registres de
Grégoire IX. (hg. v. L. Auvray), t. I, Paris 1896, Sp. 1252. Es handelte sich um die Wie-
derholungdes Verbotes Honorius’ I11. von 1219 (vgl. Corpus Turis Canonici [wie Anm. 40],
Lib. V, Tit. XXXIII, cap. XXVIII, Sp. 868 und DENIFLE-CHATELAIN, 4.4.0., Nr. 32,
S.92): «Sane licet sancta ecclesia legum secularium non respuat famulatum, que satis
equitatis et justitie vestigia imitantur, quia tamen in Francia et nonnullis provinciis laici
Romanorum imperatorum legibus non utuntur, et occurrunt raro ecclesiastice cause tales,
que non possent statutis canonicis expediri, ut plenius sacre pagina insistatur... firmiter
interdicimus et districtius inhibemus, ne Parisius vel in civitatibus seu aliis locis vicinis
quisquam docere vel audire jus civile presumat, et qui contra fecerit, non solum a cau-
sarum patrociniis interim excludatur, verum etiam per episcopum loci appellatione post-
posita excommunicationis vinculo innodetur».



322 Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236

9. Auslegung des Verbotes des rimischen Rechtes im Jabhr 1235

Bei dieser Auslegung muf3 zuallererst im Auge behalten werden, dal3
sich die /lex regia de translatione imperii in einem Studienplan befand,
dessen Ziel es war, durch die Aufnahme der aristotelischen Schriften das
traditionelle Wissensangebot zu erweitern. Hier liegt der Hohepunkt
einer Reformtendenz. Deshalb ist das rémische Recht — und mit ihm die
lex regia — in diesem Studienplan nicht als Abzweigung von den poli-
tisch harmlosen artes /iberales zu betrachten. Es handelte sich fir die
Pariser Artisten hierbei vielmehr um ein optimales Instrument zur
Uberwindung der bis anhin dominierenden kirchenpolitischen Auffas-
sung. Die Prisenz des romischen Rechtes im Studienplan war damit
weder zufillig noch unbedeutend. In ihr kam vielmehr die fortschritt-
liche Mentalitit eines Milieus zum Ausdruck, das zwar noch nicht iiber
die geeigneten Mittel zur Errichtung einer neuen politischen Theorie
verfiigte, das aber auf der Suche nach diesem Mittel war*’. So scheint
das Verbot des rémischen Rechtes durch Gregor primir eine Reaktion
des Papsttums auf die Risiken zu sein, die die /ex regza mit sich brachte.

Gegen diese von uns dem romischen Recht innerhalb des Studien-
plans zugeschriebene Rolle kénnte man vielleicht einwenden, dal3 an
der Pariser Artistenfakultit die vita animae in civitate nicht unterrichtet
wurde und daher den Artisten das romische Recht nicht bekannt war. In
dieser Hinsicht haben sich u.a. M. Grabmann*4 und J. Isaac*® geduBert.

43 Zur Bedeutung des Pariser Milieus fiir die qualitative Erneuerung der Wissen-
schaftsauffassung im allgemeinen s. Lonr, (wie Anm. 8), 88-89: « The masters themsel-
ves were fully conscious of the revolution their interpretation of the newly recovered
textes involved». Zur Rolle dieses philosophischen Pariser Milieus insbesondere im
Rahmen der politischen Theorie s. ULLMANN W., Principles of Government and Politics in the
Middle Ages, London 1961, 291-293, bes. 291: «That the new doctrines relating to
political science... had so predominant a Parisian pedrigree can now be explained without
undue efforts...» (hervorgehoben von uns).

4 Vgl. GrRaBMANN, «Das Studium der Aristotelischen Ethik...» (wie Anm. 32),
133.

4 Fiir Isaac sei der Studienplan nicht vollstindig beachtet worden: « Ce programme
était-il intégralement suivi a la Faculté des Arts? On peut en douter. Il semble plutét que
Pauteur veuille donner aux candidats un apercu général du savoir humain... Il suffit pour
s’en convaincre de remarquer que la théologie et le droit ont leur place dans ce tableau
comme parties de la philosophie pratique» (vgl. IsaAc ., Le <Peri Hermeneiasy en Occident
de Boéce a Saint Thomas. Histoire littéraire d’un traité d’Aristote, Paris 1953, 72). Zur
historischen Interpretation der Prisenz im Studienplan der Theologie und des Rechtes s.
unseren « Die thomasische onto-theologische...» (wie Anm. 34), 334 ff.



Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236 323

Immerhin, auch wenn dem so gewesen wire und bei den Artisten die
Politik selbst nicht explizite studiert wurde, 1i3t schon die Erwihnung
des romischen Rechtes deutlich erkennen, daBl man durch dieses
Zugang zu der /ex regia haben konnte. Und eben das wollte das Verbot
Gregors verhindern. Sicherlich war der Konsens des romischen Volkes
fiir Gregor nur wichtig, wenn es sich um die Ubergabe der Souverinitit
an den Papst handelte. Ein solcher Konsens aber sollte zum Schweigen
gebracht werden, wenn es um die Ubergabe der Souverinitit an den
Kaiser ging. Deshalb ist wohl anzunehmen, daf3 ein solches Verbot aus
der Erkenntnis erlassen wurde, dal3 die pipstlichen Anspriiche in zen-
poralibus gefihrdet waren, falls sich die /Jex regia in der philosophisch-
politischen Diskussion durchsetzen wiirde.

Doch ein letztes, entscheidendes Argument erlaubt, das gregoriani-
sche Verbot des romischen Rechtes als eine gesetzgebende Handlung
des Papstes zu interpretieren, die aber direkt gegen den politischen
Inhalt der /ex regia gerichtet war. Das richtige Verstindnis dieses Argu-
ments verlangt aber, dieses Verbot in Zusammenhang mit vorherigen
pipstlichen Verboten des romischen Rechtes zu bringen.

Ziehen wir zuerst das von Papst Honorius III. erlassene Dekretale
Super speculam (1219) in Betracht, so muf3 die von E. Chénon verfoch-
tene These in Erinnerung gerufen werden, wonach jenes Dekretale
(dem Gesuch des franzosischen Koénigs Philipp-Augustus nachkom-
mend) das rémische Recht deshalb verboten hatte, weil das Wiederauf-
kommen dieses Studiums fiir Frankreich die Gefahr mit sich brachte,
die Unabhingigkeit des franzosischen Reiches vom Kaisertum aufs
Spiel zu setzen *°. Tatsichlich war die /ex regia schon seit Friedrich
Barbarossa den Kaisern bekannt *7. Da sie dem Kaiser omne imperium et
potestas zuschrieb, war zu befiirchten, dal3 die /ex regia die Anspriiche der
Kaiser auf eine Universalherrschaft (das franzosische Reich inbegriffen)
geltend machte 8. Es steht also auller Frage, dal3 bei dem Verbot des
Honorius III. — auch wenn «haec prohibitio ... ad petitionem regis

6 Vgl. CueEnNon E., Histoire générale du droit frangais public et privé des originesa 1815,
t. I, Paris 1926, 508.

7Vgl. a.a.0., 507.

48 «[Les rois de France] craignaient ... que la renaissance du droit romain, droit
<imperial», ne favorisit les prétentions 4 la domination universelle qu’affichaient alors les
empereurs du Saint Empire romain germanique, qui se disaient volontiers les successeurs
des Césars» (vgl. a.4.0.).



324 Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236

Galliae [lata fuisset]» * — die /ex regza eine Rolle ersten Ranges gespielt
hatte. War das Verbot Gregors IX. eine Wiederholung des Verbotes von
Honorius, so ist zu vermuten, daf} auch in dieses Verbot die Jex regia
verwickelt war.

Beriicksichtigen wir nun das Verbot Gregors in einem grof3ziigige-
ren Zusammenhang, so scheint es nicht nur mit der petitio regis Galliae
zu tun gehabt zu haben, sondern eine Initiative des Papstes selbst
gewesen zu sein, die eben den fiir das theokratische Programm gefihr-
lichen Konsequenzen der /ex regia vorzubeugen beabsichtigte. In dieser
Hinsicht hat M. Fournier erwiesen, dal3 die Verbote des rémischen
Rechtes durch Rom eine schon seit 1131 eingewurzelte Gewohnheit der
romischen Kurie waren *°, und zwar aus dem politischen Grund, weil
das romische Recht Widerstand gegen Theologie und kanonisches
Recht leistete *', d.h. gegen die in der ersten Periode des mittelalterli-
chen politischen Denkens errichteten theoretischen und praktischen
Grundlagen der Theokratie *2. Zusammenfassend: « Tout cela était une
conséquence d’un fait trés général, la lutte pour la prépondérance entre
la société ecclésiastique appuyée sur la théologie et le droit canon et les
sociétés civiles basées sur le droit coutumier et le droit romain. Cette
grande lutte politique ... était une lutte de principes...» >3

Die These Fourniers gewinnt um so mehr an Bedeutung, als sie
ohne Kenntnis des im Studienplan erwihnten rémischen Rechtes auf-

Y Vgl. van Hove A., Commentarium in Codicem Turis Canonici, vol. 1, t. 1: Prolegomena,
Mechliniae-Romae 1945, 466: « Haec prohibitio fuisset lata ad petitionem regis Galliae
Philippi Augusti, ut constaret Galliam non subesse auctoritati Imperatoris Germa-
niae».

** Vgl. Fournier M., «L’Eglise et le droit romain au XIII® siecle (2 propos de
interprétation de la Bulle Super speculam d’Honorius 111, qui interdit 'enseignement du
droit romain a Paris)», in Nouvelle Revue Historique de Droit Frangais et Etranger 15 (1890)
80-119. S. auch 1p., «L’enseignement du droit dans I’'Université de Paris», 4.4.0., 15
(1891) 129-138. _

*! «L’idéal du moyen ége était de substituer aux sociétés civiles, qui s’appuyaient déja
sur le droit romain, une société fondée sur les principes directeurs de la théologie..., dont
une branche essentielle, la theologia practica, était le jus canonicum» (vgl. FOURNIER,
«L’Eglise et le droit romain...», 84). «C’est la théologie qui en fournit les bases et le droit
canon qui en forme la charpente... Pour réussir dans cette entreprise, il fallait vaincre
plusieurs obstacles... empécher que le droit romain, dont certains principes étaient hostiles
aux idées de suprématie pontificale, ne devint le facteur principal dans la formation du
droit public et du droit privé de ’Europe » (vgl. a.4. 0., 85). «...le droit romain était I’appui
des empereurs et des rois dans leurs revendications politiques: c’était lui qu’on opposait
toujours au droit canon» (vgl. a.4.0., 86).

52§, oben, § 1.

3 Vgl. FourNIERr, « L’Eglise et le droit romain...» (wie Anm. 50), 86f.



Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236 325

gestellt wurde. Der Einwand, die Verbote Honorius’ und Gregors hit-
ten nur /okalen Charakter gehabt und seien aus diesem Grund nicht
gegen den allgemeinen politischen Inhalt des romischen Rechtes gewe-
sen *4, wire somit unbegriindet: Die Verbote waren vielmehr deshalb
auf Paris begrenzt, weil das romische Recht in der Pariser Artistenfa-
kultit bekannt war, unabhingig davon, ob es auch wirklich gelehrt
wurde. Gerade das war den Rechtshistorikern Fournier und Chénon
nicht bekannt.

10. Sehinf3

Wenn wir Bilanz der Geschehnisse der Jahre zwischen 1230 und
1240 ziehen, so scheint es fiir das Papsttum von hervorragender Bedeu-
tung gewesen zu sein, die Gefahren abzuwehren, die sich durch das
Studium des rémischen Rechtes an der Pariser Artistenfakultit ergeben
hitten. Jetzt handelte es sich ja nicht mehr blol um einen rein politi-
schen, sondern eher schon um einen philosophischen Kreis, der der
papstlichen Theokratie Widerstand leistete und der im romischen
Recht theoretisch Argumente gegen die kirchlich-theokratische Auffas-
sung fand. Aus diesem Grund lifit das Verbot Gregors vermuten, daf3
nicht nur Friedrich II. der Adressat der pipstlichen Exegese der Kon-
stantinischen Schenkung war, sondern dal3 die Adressaten dieser Exe-
gese in Paris waren, und zwar an einer Fakultit, deren philosophischer
und kritischer Geist den Fortschritt der mittelalterlichen Staatstheorie
und spiter des ganzen politischen Denkens erméglicht hat.

Eben dieser Geist war es, der zu Rezeption der Aristotelischen
Politica beigetragen hat und die Zwischenperiode der Geschichte der
politischen Ideen des Mittelalters bildete. In der Tat nahm wenige Jahre
nach seinem Bekanntwerden im Westen dieser aristotelische Text die
Stelle in dhnlichen Studienplinen ein, die bis anhin das rémische und
das kanonische Recht in unserem anonymen Pariser Studienplan inne-
hatten. Somit wurde er zum Nachschlagewerk der politischen Theorie.
Es ist anzunehmen, daB die vita animae in civitate auf die Aristotelische
Politica wartete.

*4 8. CHENON, Histoire général... (wie Anm. 46), 509.






	Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236 : ein Beitrag zur Rekonstruktion des politischen Denkens des Mittelalters

