
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 37 (1990)

Heft: 3

Artikel: Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236 : ein Beitrag zur
Rekonstruktion des politischen Denkens des Mittelalters

Autor: Bertelloni, Francisco

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760849

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760849
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Francisco Bertelloni

Das Wiederauftauchen
der Donatio Constantini 1236

Ein Beitrag zur Rekonstruktion des politischen
Denkens des Mittelalters

Es steht wie eine Art selbstverständlich angenommener Voraussetzung

der Historiographie der mittelalterlichen Staatstheorie fest, daß

Aristoteles einen drastischen Bruch in der Geschichte des politischen
Denkens des Mittelalters bedeutet hat. Davon ausgehend versucht die

vorliegende Arbeit, die Existenz einer den Weg zu diesem Bruch
schlagenden Zwischenperiode zu zeigen, was bedeutet, daß die Entwicklung
der mittelalterlichen Ideen über Politik und Politisches nicht in zwei,
sondern in drei Perioden gegliedert ist. Leitfäden unserer These sind
einerseits das Wiederauftauchen der Konstantinischen Schenkung
1236, anderseits die Vermutung, daß dieses eigenartige Argument der

päpstlichen Politik nicht nur einen direkten, politischen Adressat - d. h.

den Kaiser Friedrich II. -, sondern insbesondere einen indirekten,
philosophischen Adressat hatte. Diese Arbeit soll also primär als Beitrag
zur Identifizierung dieses indirekten Adressaten verstanden werden
und dann als Versuch, mit Hilfe der über diese Zeit knappen historischen

Angaben die obenerwähnte Zwischenperiode zu rekonstruieren.

1. Ein Gemeinplatz der Mediävistik

Es ist fast ein Gemeinplatz der Erforschung der politischen Ideen
des Mittelalters geworden, die Geschichte dieser Ideen in zwei Etappen
zu teilen und zwar vor und nach der Entdeckung der Aristotelischen
Politica 12601.

1 Z.B. bei Ulimann: «The impact of Aristotle's theories of government revolutionized

the thinking concerned with basic conceptions of society and its government, and in



304 Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236

Fakten zur voraristotelischen Periode sind uns reich überliefert. So

kennen wir denn diese Zeit viel besser als die zweite Periode. Nicht nur
öffentliche und nicht-öffentliche Urkundensammlungen der päpstlichen

Kanzlei stehen heute zur Verfügung. Riesige Reihen von Werken
christlicher Denker, Dekretalienkollektionen und verschiedene Texte
und Dokumente von päpstlicher und nicht päpstlicher Seite erlauben

uns, das politische Denken einer Zeit wiederherzustellen, in der die
Politik und das Politische als Ausdruck einer natürlichen Tendenz des

Menschen ganz fremd waren. Für diese Periode nimmt das politische
Verhalten der Menschen seinen Ursprung in einer Gegebenheit der

Heilsgeschichte, nämlich in der Sünde. Demgemäß hat sich die Politik
in dieser Etappe von einem theoretischen Gesichtspunkt aus im Rahmen

der Offenbarungstheologie und von einem institutionellen
Gesichtspunkt aus im Rahmen der Ekklesiologie entwickelt.

Um nur wenige Forschungsarbeiten über diese Periode zu erwähnen,

verweisen wir auf die wichtigen Arbeiten von H. X. Arquillière2
über die theoretische Bildung des theokratischen Gedankens seit Papst
Gelasius I. und auf die zahlreichen Studien von W. Ullmann3 über die
Rolle des kanonischen Rechtes in der Gestaltung des päpstlichen
Regierungssystems. Es erübrigt sich im weiteren daraufeinzugehen, daß

es sich bei diesen theoretischen und praktischen Aspekten der
voraristotelischen Periode nicht um zwei verschiedene und getrennte
Richtungen des politischen Denkens der Zeit handelte. In der Tat war die

päpstliche Gesetzgebung eine Art praktische Umsetzung von theoretisch

konzipierten theologischen Prinzipien auf die konkrete Gesellschaft.

Deswegen ist im Grunde genommen die gesamte Kanonistik als

ein juristisches Paradigma der politischen Gesellschaft zu betrachten,
auf die die Theologie selbst abzielt. Die lex Ecclesiae hatte also einen
starken teleologischen Charakter, und ein solcher Charakter wurde von
den damaligen Theoretikern der Politik akzeptiert4.

fact produced such a radical change that we are still not in the position to grasp its extent
fully» (vgl. Ullmann W., Medieval Political Thought, Harmondsworth 19794, 167).

2 S. bes. L 'augustinisme politique. Essai sur laformation des théoriespolitiques du Moyen
Age, Paris 19552 und Saint Grégoire VII. Essai sur sa conception du pouvoirpontifical, Paris
1934.

3 S. The Growth of Papal Government in the Middle Ages, London 19704; Medieval
Papalism. The Political Theories ofthe Medieval Canonists, London 1949 und Law and Politics
in the Middle Ages, London 1979.

4 « For the body of the faithful could, so it was said, be held together only by the law
based on (Christian) justice, which on the one hand externalized the faith and on the other



Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236 305

Ziehen wir nun die Periode in Erwägung, die mit der Entdeckung
der Aristotelischen Politica beginnt, so stellt sich die Lage des politischen

Denkens ganz anders dar. Obwohl wir noch nicht genau wissen,
wie sich im lateinischen Westen die Hauptströmungen der Staatstheorie
nach der Rezeption, der Übersetzung und dem Studium des aristotelischen

Textes abgewickelt haben, sind wir doch immer mehr imstande,
diese Strömungen zu rekonstruieren. Heute verfügen wir sowohl über

politische Traktate und Kommentare zu den LibriPoliticorum Aristotelis
als auch über ausführliche Repertoires5 noch nicht edierter Kommentare

zur Politica, die auf geduldige Herausgeber warten. Die Gesamtheit
der Texte um die Aristotelische Politica ist das Resultat der in der
zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts durchgeführten Reflexion über das

politische Denken Aristoteles'. Sie lassen eine immer mehr
zunehmende Tendenz zur Begründung des Politischen nicht mehr auf
theologischer, sondern auf menschlicher und rein natürlicher Basis

erkennen.
Zur Charakterisierung dieser Periode könnte man sowohl von einer

Verwandlung der Aristotelischen Politica in das Vademecum der neuen
doctrina de civitate6 wie auch von einem Anfang eines triumphalen
Weges der Politik hin zu einer ganz unabhängigen Wissenschaft
sprechen. Diese Periode ist um so wichtiger, als einige Jahre später Marsilius
von Padua die Politik von der Metaphysik und von der Ethik scharf
absondert und damit den ersten Anstoß zum Durchbruch des Politischen

als solchem gibt, d.h. losgelöst vom Ethischen. Mit Marsilius
rechtfertigt sich das Gesetz nicht mehr dadurch, daß es qualitativ oder
inhaltlich gut ist, sondern dadurch, daß es formal richtig erlassen wird.
Die weltliche Gewalt legitimiere sich per humanam voluntatem1. Velint
nolint war Marsilius ein Epigone des politischen Aristotelismus.

hand reflected the teleological thesis, for the law was considered the appropiated vehicle
by which the body of the faithful was enabled to achieve its end» (vgl. Ullmann W.,
Medieval Political Thought [wie Anm. 1], 101). Für die Annahme dieser Auffassung durch
Johannes von Salisbury s. a.a.O., 121 f.

5 S. z.B. das unlängst herausgegebene Repertorium von Chr. Flüeler, «Mittelalterliche

Kommentare zur <Politik> des Aristoteles und zur Pseudo-Aristotelischen <Ökono-
mik>», in Bulletin de philosophie médiévale, 29 (1987) 193—229.

6 Den Ausdruck doctrina de civitate nehme ich von Thomas von Aquin, In libros

politicorum Expositio, Rom 1951, Prooemium, § 5.
7 Vgl. Defensor Pacis (hg. von R. Scholz), Hannover 1932,1, IX, 3 und 7 (S. 40 bzw.

45).



306 Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236

2. Die Vorbereitung der Rezeption der Aristotelischen «Politica»

Es stellt sich nun die Frage, ob und wie der Übergang von der ersten
in die zweite Periode vorbereitet wurde. Hätte sich ein solcher
Übergangsprozeß vollzogen, der nicht zur Reife gebracht worden wäre, so

wäre er für ein Wunder der Geschichte zu betrachten. Die Geschichte
kennt aber keine Wunder. Ein solcher Übergang verlangt eine
befriedigende Erklärung, die in den vorherigen Jahren der Entdeckung der
Aristotelischen Politica gefunden werden muß.

In diesem Zusammenhang spielt die einleuchtende Auslegung
Ch. Lohrs über die mittelalterliche Rezeption der aristotelischen Schriften8

eine entscheidende Rolle. Seiner These ist die Feststellung zu
verdanken, daß die Texte des Philosophen deswegen gefunden wurden,
weil sie gesucht worden sind. Nach Lohr habe es sich nicht darum
gehandelt, daß es Aristoteles war, der die philosophische Mentalität des

Mittelalters in eine fortschrittliche Mentalität verändert hat, sondern
darum, daß Aristoteles bekannt wurde, weil er von einer schon modernen

Mentalität gesucht worden ist. Diese Mentalität sei auf der Suche
nach einer befriedigenden Welterklärung gewesen und da sie «wußte»,
daß Aristoteles eine solche Erklärung brachte und daß er zugunsten
dieser Erklärung benutzt werden konnte, habe sie die aristotelischen
Schriften ausfindig gemacht.

Infolgedessen sei also nicht die neue Mentalität durch Aristoteles in
das Mittelalter eingeführt worden, sondern umgekehrt, sei es die neue
Mentalität gewesen, die Aristoteles in das Mittelalter hineingebracht
hat und zwar deswegen, weil diese Mentalität beabsichtigte, sich selbst

durch die Anwendung der noch nicht ganz bekannten aristotelischen
Enzyklopädie intellektuell zu erfrischen und zu aktualisieren9. Erst
nachdem Aristoteles vom Mittelalter aufgenommen wurde, habe er
dann dazu beigetragen, diese Renovation eindringlicher zu machen.

8 Vgl. Lohr Ch., «The Medieval Interpretation of Aristotle», in The Cambridge
History ofLater Medieval Philosophy, Cambridge 1982, 80-98.

9 «... the treatises were translated because this new generation wanted to use them»
(vgl. a.a.O., 83).



Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236 307

3. Eine Zwischenperiode in der Geschichte des politischen Denkens
des Mittelalters

Im Lichte dieser Interpretation läßt sich wohl zweierlei vermuten :

erstens, daß aller Wahrscheinlichkeit nach zusammen mit den aristotelischen

Schriften auch die Politica von denen gesucht wurde, die aufeine

neue Begründung des gesellschaftlich-politischen Lebens abzielten und
zweitens, daß der Ubergang von der ersten zu der zweiten Periode

gerade von denselben vorbereitet wurde, die nach solcher neuen
politischen Lehre trachteten. Mit von der Theokratie ganz verschiedenen
theoretischen Grundlagen sollte diese neue Lehre versuchen, die
politische Vergangenheit zu überwinden. Treffen diese Vermutungen zu, so

müßte man annehmen, daß die Geschichte des politischen Denkens des

Mittelalters nicht in zwei, sondern in drei Perioden gegliedert werden
muß, womit der obenerwähnte Gemeinplatz der Mediävistik überholt
werden kann. Eine neue Periode betritt nun die Bühne der
mittelalterlichen Staatstheorie. Zwischen augustinisch-theologischer Tradition
und aristotelisch-philosophischer Modernität gelegen, hat diese

Zwischenperiode eine so bedeutende Rolle gespielt, daß es ohne sie

keinen Übergang von der voraristotelischen zu der aristotelischen Periode

gegeben hätte.
Doch während wir die erste und die jetzt dritte Periode ziemlich

ausführlich kennen — oder mindestens in der Lage sind, von ihnen
immer mehr zu wissen —, wissen wir dagegen von der zweiten Periode,
d. h. von der Periode, die die Rezeption der Politica ermöglicht hat, sehr

wenig. Wenn man auf die Tatsache Rücksicht nimmt, daß wir bis jetzt
zur Existenz einer solchen Periode nur auf Grund reiner Vermutungen
gekommen sind, kann man schon voraussehen, daß die Rekonstruktion
der Periode aus Mangel an genauen Angaben nicht ohne große
Schwierigkeiten durchzuführen sein wird. Selbst F. van Steenberghen, einer
der besten Kenner dieser Periode, hat die Jahre von 1230 bis 1250 als

eine der, unter dem Gesichtspunkt der Geschichte der Philosophie, am
wenigsten bekannten des 13. Jahrhunderts bezeichnet10. So sehr dem so

ist, sind es doch diese Jahre gewesen, die die Rezeption der Politica
vorbereitet haben. Auf Grund der geschichtlichen Bedeutung dieser

Zwischenperiode für die weitere Entwicklung der mittelalterlichen
Staatstheorien können wir immerhin den Versuch unternehmen —

unserer Ungewissheit stets eingedenk—, diese Periode mindestens par-



308 Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236

tiell zu rekonstruieren. Dies um so mehr, als nebst reinen Vermutungen
nun auch historische Angaben diesen Versuch stützen.

Die Rekonstruktion unserer Periode unter dem Gesichtspunkt ihres

politischen Denkens verlangt aber nicht nur, auf die Suche nach jeder
politischen Argumentation zu gehen, so unbedeutend und angeblich
geringfügig sie erscheinen mag, sondern auch interdisziplinär vorzugehen.

Das bedeutet: erstens jene philosophische Einseitigkeit zu
überwinden, die ausschließlich auf metaphysische Konstruktionen des

spekulativen Denkens Gewicht legt und zweitens von der Kanonistik, der
Theologie, dem römischen Recht, der Geschichte und den literarischen
Quellen Gebrauch zu machen und dabei die Spuren der politischen
Ideen des Mittelalters zu suchen. Die Spuren der Politik waren im
Mittelalter nicht nur in der Philosophie vorhanden.

Werden nicht alle genannten Aspekte des mittelalterlichen kulturellen

Milieus in Betracht gezogen, so kann man das politische Denken
jener Zeit nicht verstehen. In unserm Kontext kann die Donatio
Constantini als Beispiel der Notwendigkeit angeführt werden, interdisziplinär

zu forschen und auf vermutlich unbedeutende Winke der
Geschichte aufmerksam zu sein. Im Lichte des Wiederauftauchens der
Donatio Constantini 1236 läßt sich wohl um diese Zeit das Bestehen einer
politischen Denkart erkennen, die den Übergang von der voraristotelischen

zu der aristotelischen Periode ermöglicht hat und die den Weg
zu einer gemäßigten und nicht schockierenden Aufnahme der
Aristotelischen Politico gebahnt haben könnte.

4. Das Auftauchen der Konstantinischen Schenkung

Die Konstantinische Schenkung wurde gegen Ende des 8. Jahrhunderts

im Rahmen der päpstlichen Kanzlei mit dem doppelten Ziel
erfunden, einerseits die Krönung Karls des Großen durch den Papst zu

rechtfertigen und anderseits eine im Westen gegen das Byzantinische
Imperium gerichtete Macht zu schaffen. Obwohl manche Historiker die

Entstehung der Donatio einige Jahre vor oder sogar nach der Wende des

10 Urkunden wie wissenschaftliche Arbeiten von und über jene Zeit sind kaum
vorhanden, sogar «[ils] ne dépassent guère le plan de l'histoire littéraire...» (vgl. van
Steenberghen F., La philosophie au XIIIe siècle, Louvain-Paris 1966, 131).



Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236 309

8. Jahrhunderts sehen wollen11, versuchen diese Thesen dem Inhalt
dieses vorbildlichen Zeugnisses der Geschichte des politischen Denkens

des Mittelalters nicht zu widersprechen. Unabhängig von der

Wirkung, die die Donatio in Byzanz ausüben sollte, weist ihr Text
eindeutig darauf hin, daß sie hauptsächlich dem politischen Ziel dienen

sollte, die Überlegenheit des Papsttums in temporalibus durch faktische
Tatsachen ein für allemal zu garantieren. Erhielt Karl der Große durch
die Krönung seine Kaiserrechte von dem Papst, so hatte dieser schon

vorher die Souveränität über das Kaisertum von Konstantin mittels der
Donatio Constantini bekommen.

Die Donatio wollte also ein endgültiger Beweis dafür sein, daß nach

Konstantin die Herrschaft über das ganze römische Kaisertum dem

Papst de facto zugehörte. Diese Herrschaft war aber nur ihr politisches
Ziel. Dennoch stellen sich folgende Fragen: Warum sollte das Papsttum,

das um diese Zeit schon hinreichende theoretische Argumente
besaß, um seine Ansprüche in temporalibus zu gewährleisten, sich gerade
auf ein faktisches Argument wie die Donatio berufen? Aus welchem
Grund sah sich die römische Kurie dazu gezwungen, mittels einer
falschen Urkunde ihre weltliche Gewalt sicherzustellen?

Tatsächlich hatte gegen Ende des 8. Jahrhunderts nicht nur der

politische Augustinismus seine Pflicht durch die theoretische Konstruktion

der theokratischen Idee erfüllt12, sondern das Papsttum selbst als

Institution verfügte bereits um diese Zeit über eine vorragende
theologisch-theoretische Exegese der Schlüsselgewalt Petri, die die potestas

ligandi et solvendi als eine breit umfassende potestas in spiritualibus und in
temporalibus interpretierte l5. Sowohl der politische Augustinismus wie
auch diese Exegese erlaubten dem Papsttum, von jedem nicht rein
theoretischen Argument absehend, die These der potestas temporalis
Petri und seiner Nachfolger zu behaupten. Warum tauchte dann neben
diesen theoretischen Argumenten eine Fälschung wie die Konstantinische

Schenkung als faktisches Argument auf?

" Eine Zusammenfassung der verschiedenen Hypothesen über die Entstehung der
Donatio in Maffei D., La donazione di Costantino neigiuristi medievali, Milano 1964, 3-10.
Weitere Literatur darüber in Fuhrmann H., Constitutum Cosntantini (MGH. Fontes Iuris
Germanici Antiqui, X). Hannover 1968, 48-51.

12 Vgl. Arquillière, L'augustinisme... (wie Anm. 2),passim.
13 Vgl. Ullmann A., «Leo I and the Thema of Papal Primacy», in Journal of

Theological Studies, NS., XI (1960) 25-51, bes. 36ff.



310 Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236

Die Donatio ist also unter zwei Gesichtspunkten zu analysieren —

und zwar als Fälschung und als faktisches Argument. Beide Aspekte der
Urkunde aber müssen nicht getrennt betrachtet, sondern in Zusammenhang

gebracht werden, was uns zeigen wird, daß die Donatio nicht nur
die Herrschaft des Papsttums als politischen Inhalt, sondern auch einen
angeblich unbewußten, aber nicht minder bedeutungsvollen
philosophischen Inhalt hatte.

Was die Donatio als Fälschung betrifft, hat H. Fuhrmann musterhaft
gezeigt, daß sich hinter den mittelalterlichen Fälschungen eine
Wahrheitsauffassung versteckt, die ausschließlich Gewicht auf eine von der
Bibel stammende göttliche, ideale, systematische und objektive
Ordnung legt. Je mehr eine Urkunde diese Ordnung widerspiegelt, desto
mehr Wahrheit bringt sie mit sich. Daher ging der Wert einer Urkunde
nicht von ihrer Konkordanz mit der Faktizität der Geschichte, sondern

von ihrer Anpassung dieser Faktizität an die für wahr gehaltene
Ordnung hervor. Und daher hing die Wahrheit einer Urkunde nicht von
ihrer Echtheit, sondern von ihrem Beitrag zur irdischen Verwirklichung

einer solchen objektiven Ordnung ab u. So war die Aufgabe der
mittelalterlichen Fälscher, durch falsche Urkunden die faktische Realität

an diese ideale Ordnung anzupassen.
Was nun die Donatio als faktisches Argument betrifft, hat W. Ull-

mann die These vertreten, die Donatio habe zur Aufgabe gehabt, die
faktische politische Realität des Kaisertums an die vom Papst theoretisch

verfochtene Lehre über die potestas Petri anzunähern. Demgemäß
sei die Absicht des Fälschers gewesen, einerseits die politische Lehre des

Papsttums und die zeitliche Geschichte des Imperiums näherzubringen
und anderseits die Donatio als faktische Bestätigung (d. h. als Bestätigung
innerhalb der Geschichte) einer Ordnung fungieren zu lassen, deren
Wahrheit und Objektivität von der päpstlichen Exegese der Bibel
garantiert war. Die Donatio mußte also die Geschichte an die Doktrin
annähern, den Abstand zwischen beiden verringern und sich in den

Schnittpunkt zwischen idealem System und faktischer Geschichte
verwandeln. Durch die faktische Bestätigung von vorher theoretisch
konstruierten Argumenten sollte die Donatio zeigen, daß die Geschichte
sich so verhalten hatte, wie es die päpstliche Doktrin vorschrieb 15.

14 S. Fuhrmann H., «Die Fälschungen im Mittelalter. Überlegungen zum
mittelalterlichen Wahrheitsbegriff», in Historische Zeitschrift 193 (1963) 592 ff.

15 « The Donation was found to have been a miraculous confirmation and proofof the
correctness of their views. Through its unquestioned historical veracity the Donation



Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236 311

5. Das Wiederauftauchen der «Donatio Constantini» 1236

Obwohl die Donatio die Bühne der mittelalterlichen politischen
Argumentationen betrat und sie von Chronisten und in kanonistischen

Sammlungen erwähnt worden ist16, blieb sie zwischen den Jahren 800

und 1236 von der politischen Sprache des Papsttums selbst praktisch
verschwunden. Erst nach mehr als vier Jahrhunderten beruft sich Gregor

IX. wieder auf die Konstantinische Schenkung17. Es ist nicht der
Rahmen, hier eine ausführliche Erklärung für die Zurückziehung der
Donatio zu geben. Aller Wahrscheinlichkeit nach benötigten die Erfinder

der Donatio diese nicht mehr, um die Ziele zu erreichen, nach denen
in der Zeit ihrer Erfindung die Donatio selbst trachtete. Vermutlich
waren vier Jahrhunderte lang genug, um die theoretischen Grundlagen
der Theokratie zu konsolidieren. In dieser Periode wurden diese

Grundlagen so leicht und selbstverständlich akzeptiert, daß der Theokratie

keine andere Art Argumente notwendig waren, um die Basis der

päpstlichen Ansprüche in temporalibus zu sichern.
Aus demselben Grund ist wohl anzunehmen, daß das Wiederauftauchen

der Donatio 1236 durch eine Krise dieser Grundlagen verursacht

wurde. Sobald die auf die Bibel gestützte Basis der Theokratie in
Frage gestellt wurde und sie somit in eine Krise geriet, sah sich die
Theokratie gezwungen, mit neuen Argumenten diese Krise zu
überwinden ls. Schenkte man den aus der Bibel vom Papsttum hergeleiteten
Argumenten keinen Glauben mehr, so tauchte dringend die Notwendigkeit

auf, die Zuverlässigkeit der päpstlichen potestas in temporalibus
auf anderslautende Argumente zu begründen. Diese neuen Argumente
soll das Papsttum eben in der damals schon alten Konstantinischen
Schenkung gefunden haben. Die Frage, die sich nun stellt, lautet: Wer
hatte zu dieser Zeit die theoretischen Grundlagen der Theokratie in
Frage gestellt? In der Beantwortung dieser Frage sind jene Spuren zu

finden, die die Rekonstruktion einer Zwischenperiode in der Ge-

forraed the link between their abstract philosophic reasoning and the realities of life » (vgl.
Ullmann, Medieval Papalism [wie Anm. 3], 108).

16 Vgl. Maffei, a.a.O., 13ff.
17 Vgl. ibid. 12 und bes. 74: «Con GregorioIX. il <Constitutum> entra a far parte degli

argomenti ufficiali délia politica dei pontifici, diviene un titolo giuridico da opporre
decisamente all'Impero».

18 Vgl. Stickler A.M., Sacerdozio e Regno nette nuove ricerche attorno ai secoli XII e XIII
neidecretistie decretalistifino alte Decretalidi Gregorio IX(Miscellanea Historiae Pontificiae,
vol. XVIII), Roma 1954, 16f.



312 Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236

schichte des politischen Denkens des Mittelalters ermöglichen können.

Vermutlich hat der Streit zwischen dem Papst und Friedrich II.
Anlaß dazu gegeben, sich auf die Donatio zu berufen. Karl Hampe hat
diesen Streit zwischen Gregor IX. und dem Kaiser und die einzelnen

politischen Stellungnahmen folgendermaßen beschrieben: «Gregor
hatte den Krieg erklärt, weil er dem Imperium, wie allen anderen

Staaten, jede Eigenberechtigung bestritt und unter Berufung auf
göttliche Sendung und Konstantinische Schenkung die Oberleitung für sich
in Anspruch nahm. Demgegenüber wäre Friedrich mit der Gleichstellung

der kaiserlichen neben der päpstlichen Gewalt stets zufrieden

gewesen...» ".
Über seine Zufriedenheit mit der Gleichstellung beider Gewalten

hat sich Friedrich ausführlich geäußert. Zum Beispiel in einem Text, der
für eines der wichtigsten und frühesten Zeugnisse der spätmittelalterlichen

Laienstaatstheorie zu halten ist, spricht er nicht von einem,
sondern von zwei verschiedenen regimina, und zwar von Sacerdotium und
Imperium20. Interpretierte Gregor IX. die göttliche Sendung als eine

einzige päpstliche Oberleitung, so legte Friedrich dieselbe göttliche
Sendung, die er eterna provisio nennt, nicht als eine Unterordnung des

Imperiums dem Papsttum, sondern als eine Art Parallelismus des einen
mit dem anderen aus, der das politische Denken Dantes vorwegzunehmen

scheint21.

" Vgl. Hampe K., Deutsche Kaisergeschichte in der Zeit der Salier und Staufer, Darmstadt
196912, 312.

20 «In exordio nascentis mundi provida et ineffabilis sapiencia, cuius consilia non
communicant aliéna, in firmamento celi duo posuit luminaria maius et minus: maius, ut
preesset diei, minus ut nocti, que duo sic se ad invicem complectuntur, sic ad propria
officia pacificis motibus efferentur, quod unum alterum non offendit, ymmo minus a

maiori continuam suscipit claritatem. A simili eadem eterna provisio in firmamento terre
duo voluit preesse regimina, sacerdotium et imperium, unum ad tutelam, reliquum ad
cautelam, ut homo, qui erat duobus componentibus dissolutus, duobus retinaculis frena-
retur. Set, o inaudite novitatis admiracio, sol nititur decolorare lunam et sua luce privare,
dum sacerdos lacescit augustum et nostre maiestatis iubar, qui a deo culmen imperii
obtinemus, celare intendit apostolica magnitudo» (vgl. Winkelmann E., Acta imperii
inédite saeculi XIII et XIV, vol. I, Innsbruck 1880, 314, Nr. 335).

21 «Duos igitur fines Providentia ilia inenarrabilis homini proposuit intendendos;
beatitudinem scilicet huius vitae et beatitudinem vitae aeternae... Ad quas quidem
beatitudines, velut ad diversas conclusiones, per diversa media venire oportet... Propter
quod opus fuit homini duplici directivo, secundum duplicem finem: scilicet summo
Pontifice... et Imperatore...» (vgl. Dante, De Monorchia, 111,16, in Tutte le opere di Dante
Alighieri, hg. von E. Moore, Oxford 1894, 375f.).



Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236 313

Diese politische Kontroverse, in die sich Kaiser und Papst verwik-
kelten, präsentiert sich also als eine Auseinandersetzung um die richtige
Auslegung der Vorschriften der göttlichen Ordnung, nach denen die
irdische Macht und die weltliche Gewalt geübt werden müssen. Das
bedeutet — sowohl für Friedrich wie für den Papst —, daß nämlich die
überirdische Ordnung die Struktur und Gliederung der irdischen
politischen Ordnung bestimmt. Der Grund für den Kampf zwischen Papst
und Kaiser lag demnach nicht darin, daß Friedrich den göttlichen
Ursprung der politischen Ordnung bestritt, sondern vielmehr darin,
daß die päpstliche Auslegung der göttlichen Ordnung durch die kaiserliche

Auslegung in Frage gestellt wurde und daß Kaiser und Papst die

Auslegung dieser Ordnung für sich beanspruchten. Friedrich stellte also

überhaupt nicht die Tatsache in Frage, daß die Politik sich im Rahmen
des Willens Gottes abwickelt. Doch er selbst wollte der Exeget dieses

Willens werden. Und besonders das konnte Gregor nicht dulden. Deshalb

läßt er kein Mittel unversucht, um seine eigene Auslegung der

politischen Ordnung zu verteidigen und durchzusetzen.
In einem Brief von 1236 an Friedrich 22 läßt sich Gregor über die

weltliche Herrschaft des Papstes aus. Nachdem er beiläufig auf die

Unterordnung des Kaisers dem Papst hinweist23, widmet ersieh, aufdie
Donatio bezugnehmend, der Begründung der päpstlichen Überlegenheit.

Damit verändert sich das Faktum «Konstantinische Schenkung» in
einen Beweis ersten Ranges für die Politik Gregors, während die bisher

vom Papsttum theoretisch auf der Bibel begründeten Argumente in den

Hintergrund gedrängt werden.
Doch nicht alles ist bei der Beweisführung Gregors rein faktisch:

obwohl er sich auf die tatsächliche Übergabe sowohl der kaiserlichen
Insignien und der Stadt Rom an den Papst bezieht24, bemüht er sich
auch um eine theoretische Begründung der kaiserlichen Souveränitätsübertragung.

So macht der Brief den Eindruck eines Versuches, zu
zeigen, daß Konstantin nicht leichthin, sondern aus tiefer «philosophischen»

Überzeugung die Schenkung durchgeführt hatte.

Aus diesem angeblichen Grund macht Gregor stillschweigenden
Gebrauch von der Allegorie anima-corpus, bei der freilich jene Vorrang

22 S. MGH. Epistolae seculi XIII, T.I, Nr. 703, 599-605.
23 «...et Christian! imperatores subdere debeant executiones suas non solum Romano

pontifici...» (vgl. a.a.O., 602, 42-43).
24 «...Romano pontifici signa et seeptra imperialia, Urbem cum toto ducatu suo...»

(vgl. a.a.O., 604, 30-31).



314 Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236

vor diesem hat. Von diesem Vorrang ausgehend fügt nun Gregor hinzu,
Konstantin habe es für angebracht gehalten, daß der Vikar Christi nicht
nur die an und für sich schon angenommene und selbstverständliche
Herrschaft über Seelen und Priester, sondern auch die Herrschaft über

Körper und Sachen haben muß 25. So war für Gregor die Donatio wohl
ein faktischer Beweis für diepotestas temporalis des Papstes. Sie war aber
ein faktischer Beweis, der einer philosophisch-theoretischen Motivierung

nicht ermangelte. In dieser Hinsicht macht Gregor nicht nur
Gebrauch von der Donatio. Seine Lektüre der Urkunde ist tatsächlich

sogar eine bestimmte Exegese, deren Motivierungen in der historischen
Lage der Zeit zu suchen sind.

6. War der Kaiser der einzige Adressat des Briefes

Es ist wirklich überraschend, daß nach jahrhundertelangem
Gebrauch biblischer Argumente das Papsttum sich auf ein historisches
Faktum wie die Donatio Constantini beruft. Noch überraschender ist die

Tatsache, daß das Papsttum die biblischen Argumente in den Hintergrund

drängt, nun ein philosophisch-anthropologisches Argument wie
die Allegorie anima-corpus in Erwägung zieht und es auf den politischen
Bereich anwendet. In beiden Fällen geht es um rein natürliche, jedoch
nicht mehr um theologisch-biblische Beweise für die weltliche Gewalt
des Papstes.

Unterziehen wir den Brief Gregors einer tieferen Analyse, so taucht
ein drittes, «natürliches» Argument auf, dessen rein politischer
Charakter uns dazu zwingt, die Frage zu stellen, ob nur Friedrich der

25 «...ut sicut principis apostolorum vicarius in toto orbe sacerdotii et animarum
regebat imperium, sie in universo mundo rerum obtineret et corporum prineipatum...»
(vgl. a.a.O., 604, 27-29). Auch G. Laehr hält dieses Argument für ganz neu, aber macht
auf den stillschweigenden Gebrauch der Allegorie anima-corpus nicht aufmerksam : « Neu
aber und über alles, was die Päpste bisher aus der Schenkung herausgelesen hatten, weit
hinausgehend ist es, daß Gregor zu Anfang ausführt, der Universalherrscher Konstantin
habe es für angemessen erklärt, daß der Stellvertreter des Apostelfürsten, wie er auf dem
ganzen Erdkreis die Seelen beherrsche, so auch in der ganzen Welt die Herrschaft über
Menschen und Sachen erhalte» (vgl. Die Konstantinische Schenkung in der abendländischen
Literatur des Mittelalters bis zur Mitte des 14. Jahrhunderts, Berlin 1926, 89). Diese
Allegorie ließ Gregor einfach in seine eigene Auslegung der Donatio einfließen. Sie befindet
sich in der Schenkungsurkunde überhaupt nicht. Vgl. den Text der Donatio, infra
(Anm. 27).



Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236 315

Adressat des Briefes war, oder ob der Brief andere Adressaten hatte, die

politisch nur mit Hilfe nicht-theologischer Argumente gegen die
päpstlichen Ansprüche in temporalibus argumentierten und denen gegenüber
das Papsttum seinerseits vorwiegend philosophisch argumentieren
mußte. Dieses dritte Argument betrifft die formalen Bedingungen,
unter denen die Schenkung stattfand. In dieser Hinsicht kümmert sich

Gregor einerseits um die genaue und ausführliche Klarstellung des

politischen Status des Schenkers und anderseits darum, aufden Konsens
des Senats, des römischen Volkes und des Volkes des ganzen Imperiums
ausdrücklich aufmerksam zu machen. So charakterisiert er den Status

Konstantins dadurch, daß er zur Zeit der Schenkung Universalherrscher,

d. h. Besitzer der ganzen Souveränität des Imperiums war, und
verweist explizite auf die einstimmige Einwilligung des römischen
Volkes26. Solche Ausführlichkeit bei der Beschreibung der formalen
Bedingungen der Donatio läßt vermuten, daß für Gregor nicht nur in
dem politischen Status Konstantins, sondern in dem Konsens des ganzen

Volkes und des Senats die Rechtmäßigkeit der Schenkung gewährleistet

war.
Fassen wir nun alle Argumente Gregors zusammen, d. h. erstens die

Schenkung als rein faktische Übertragung der Kaiserrechte an den

Papst, zweitens die Allegorie anima-corpus als philosophisch-anthropologische

Begründung des konstantinischen Verhaltens und drittens die

Erwähnung des kaiserlichen Status Konstantins als Besitzer der ganzen
Souveränität zusammen mit dem Konsens des römischen Senats und des

Volkes, so scheint die Tatsache der Schenkung ein genügend starkes

Argument zu sein, das keine andere theoretische (anima-corpus) oder

politische (Konsens des Senats und des Volkes) Unterstützung benötigte,

um seine Ziele zu erreichen : ohne weitere Unterstützung konnte also

die Donatio rein faktisch erweisen, daß der legitime Besitzer der ganzen
Souveränität, diese dem Papst geschenkt hatte.

Selbst die Erfinder der Donatio wollten mit dieser ein unwiderstehliches

Argument mit reinem rechtspositivistischen Charakter schaffen,
mittels dessen die Souveränität im Papsttum ein für allemal lokalisiert

26 «Illud autem minime preterimus, toti mundo publice manifestum, quod predictus
Constantinus, qui singularem super universa mundi climata monarchiam obtinebat, una
cum toto senatu et populo, non solum Urbis set in toto imperio Romano constituto,
unanimi omnium accedente consensu, dignum esse decernens...» (vgl. a.a.O., 604,

23-27).



316 Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236

werden konnte. Eben diese Rolle konnte die Tatsache der Schenkung
unbehindert spielen und dafür brauchte sie keine Hilfe anderer
Argumente. Warum denn beruft sich Gregor auf sie und wozu stützt er
darüber hinaus die reine Faktizität der Schenkung auf ein philosophisches

und auf ein politisches Argument?
Lassen wir vorerst die Allegorie anima-corpus und den Konsens des

Senats beiseite und beschränken wir uns aufden Konsens des römischen
Volkes, so müssen wir den Text der Donatio in Erinnerung bringen, in
welchem übrigens kein Hinweis auf einen consensus im technischen
Sinne des Wortes zu finden ist. Die Donatio bezieht sich nur auf eine

gemeinsame Entscheidung des Kaisers und des Volkes, dem Papst eine
breitere Gewalt zu gewähren, nicht aber auf einen consensus27. Gewiß
sollte diese Entscheidung in der Schenkungsurkunde die Absicht des

römischen Volkes ausdrücken, die ganze Souveränität des Römischen
Reiches an Papst Silvester I. und seine Nachfolger zu übertragen. Diese

Entscheidung war nichts anderes als der Wille des römischen Volkes,
den Papst in den Universalherrscher zu verwandeln. Nun aber greift
Gregor aus der Donatio diese Mitwirkung des römischen Volkes bei der

Schaffung des Souveräns wieder auf, bestimmt die Übergabe als eine

freiwillige Handlung des römischen Volkes und präzisiert sogar dieses

Verhalten mit dem technischen Ausdruck «consensus», der ganz neu in
der politischen Literatur der Zeit war. So habe die Donatio unanimi
omnium accedente consensu stattgefunden 2S.

Wie kam es zu dieser gregorianischen Wiedergewinnung der
Thematik um die Rolle des römischen Volkes bei der Übertragung der

ganzen Souveränität an den Papst und warum sein Bestehen auf die

Einwilligung dieses Volkes zu solcher Übertragung? Da offensichtlich
Gregor ganz engagiert war, die Rolle des römischen Volkes bei der

Schaffung der Universalherrschaft des Papstes zu bestätigen und
klarzustellen, kann nun die Hypothese aufgestellt werden, daß zu dieser Zeit
diese Funktion des römischen Volkes bestritten war. Diese Hypothese
führt gleichzeitig zur Vermutung, daß nicht nur der Kaiser der Adressat

27 «...utile iudicavimus una cum omnibus nostris satrapibus et universo senatu, opti-
matibus etiam et cuncto populo Romano, gloriae imperii nostri subiacenti, ut, sicut in
terris vicarius filii Dei esse videtur constitutus, etiam et pontifices, qui ipsius principis
apostolorum gerunt vices, principatus potestatem amplius, quam terrena imperialis
nostrae serenitatis mansuetudo habere videtur concessam, a nobis nostroque imperio
obtineant» (vgl. Fuhrmann [wie Anm. 11], 80, 157-181,164).

28 S. den Text supra (Anm. 26).



Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236 317

dieser eigentümlichen päpstlichen Exegese der Donatio war, sondern
daß auch andere Kreise des intellektuellen Lebens der ersten Hälfte des

13. Jahrhunderts die plenitudo potestatis in Frage stellten. Trifft diese

Vermutung zu, so hatte der Brief des Papstes auch andere Adressaten.

7. Das intellektuelle Milieu der Pariser «magistri artium»
zwischen 1230 und 1240

Ziehen wir nun das intellektuelle Milieu der Pariser Artistenfakultät
jener Zeit in Betracht, in der sich die Auseinandersetzung zwischen

Gregor und Friedrich abwickelte, so können wir annehmen, daß nicht
nur der kaiserliche Hof die theoretischen Grundlagen der päpstlichen
Vollgewalt bekämpfte. Auch wenn — wie schon gesagt wurde — es sich

um eine der, unter dem Gesichtspunkt der politischen Ideen, am
wenigsten bekannten Perioden des mittelalterlichen Denkens handelt,
verfügen wir immerhin über einige historische Angaben, die nicht nur
den Brief Gregors innerhalb eines großzügigeren Kontextes zu analysieren

gestatten, sondern sogar als Zeichen eines in dem Pariser
Artistenmilieu keimenden Interesses für politische Themen zu werten
sind.

1927 hat M. Grabmann in Barcelona einen in die Zeit 1230/40 zu
datierenden anonymen Studienplan für Artisten der Pariser Universität
gefunden 29, in dem das Studium der Philosophie in drei Teile gegliedert
war: inphilosophia naturalis, moralis und rationalis30. Obwohl wir noch
nicht über den ganzen Text dieses Studienplanes verfügen3 ', wissen wir
jedoch dank partieller Transkriptionen und zahlreicher Kommentare ä2,

29 S. Grabmann M., «Eine für Examinazwecke abgefaßte Quaestionensammlung der
Pariser Artistenfakultät aus der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts», in id., Mittelalterliches
Geistesleben, Bd. III, München 1956, 183—199.

30 Vgl. Grabmann M.,/divietiecclesiastics diAristotelesotto Innocenzo IIIe GregorioIX,
Roma 1941, 115 f. und van Steenberghen, La philosophie au XIII' siècle (wie Anm. 10),
125.

31 Zur Zeit arbeitet Ch. Lafleur (vgl. Quatre Introductions à la philosophie au XIII'
siècle, Montréal-Paris 1988, 1) an der Edition des Studienplans.

32 S. z. B. Grabmann, «Eine für Examinazwecke ...» (wie Anm. 29); Idivieti... (wie
Anm. 30), 113ff.; «Das Studium der Aristotelischen Ethik an der Artistenfakultät der
Universität Paris in der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts», in id., Mittelalterliches
Geistesleben (wie Anm. 29), 132 ff. Dazu s. Lohr, (wie Anm. 8), 84 ff. und van
Steenberghen, (wie Anm. 10), 119 ff.



318 Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236

daß fast alle der philosophia naturalis und der philosophia rationalis
zugeschriebenen Lesestücke beinahe identisch mit den zu jener Zeit bekannten

aristotelischen Schriften waren. Das bedeutet, daß Aristoteles auf
diese Weise in den Studienplan eingeschleust wurde, so daß die
aristotelische Philosophie sich in der Artistenfakultät durchsetzte und das

traditionelle Wissen ersetzte 33. Dieser endgültige Sieg des Aristotelis-
mus in Paris bildet das Vorspiel zur Entstehung eines neuen politischen
Denkens 34.

Was nun die philosophia moralis oder vita animae direkt betrifft, wird
sie in vita animae in Deo, in bono aliorum und in seipsa aufgeteilt. Dabei
läßt der Studienplan ein Spannungsfeld zwischen modernem und
traditionellem Wissen erkennen: einerseits werden für die vita animae in
Deo Quellen in Betracht gezogen, welche nur theologischen Ursprungs
sind — d. h. die theologia supernaturalis—; anderseits verzweigt sich die vita
animae in bono aliorum in vita animae in familia und in vita animae in
civitate. Gleich darauf wird für diese beiden Teile die Lektüre von
Quellen theologischen und nicht-theologischen Ursprungs empfohlen,
nämlich für die vita animae infamilia Ciceros De Ofßciis und für die vita
animae in civitate, d. h. für das politische Leben, das kanonische und das

römische Recht35.
Diese zwei juristischen Quellen entsprechen also der vita animae in

civitate, woraus ersichtlich wird, daß nur die zur Verfügung stehenden

Quellen zum Studium der vita animae in civitate in Betracht gezogen
wurden und daß den Artisten das kanonische Recht als Basis der Politik
nicht genug war. Da in jener Zeit die Aristotelische Politica noch nicht
bekannt war, sollten sie sich zur Errichtung der theoretischen Basis der

Politik auf andere Texte stützen.
Diese angebliche Koexistenz des kanonischen und römischen

Rechtes in der vita animae in civitate erweckt jedoch den Verdacht, daß

im Studienplan keine echte friedliche Koexistenz beider Rechte
zustande kam, sondern ihr Zusammenbestehen vielmehr problematisch

33 Vgl. Lohr, a.a.O., 86.
34 Zur Auslegung des Studienplans hinsichtlich seiner Bedeutung für die damalige

Wissenschaft, Ethik und Staatsphilosophie erlaube ich mir, auf meinen Aufsatz: «Die
thomasische onto-theologische Auffassung der Politik in ihrem historischen Zusammenhang.

Zur Entstehung des politischen Denkens im ausgehenden Mittelalter» (in Freiburger

Zeitschrift für Philosophie und Theologie 35 [1988] 331-352) hinzuweisen.
33 S. Grabmann, «Eine für Examinazwecke...» (wie Anm. 29), 193 und «Das

Studium der Aristotelischen Ethik...» (wie Anm. 32), 132f.



Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236 319

war. In der Tat war das kanonische Recht die lex Ecclesiae, d.h. eine

christlich-kirchliche Grundlage der vita animae in civitate, während das

römische Recht ein corpus rein weltlichen Wesens war, der zum christlichen

und kirchlichen Wesen des kanonischen Rechtes vom politischen

Gesichtspunkt aus im Gegensatz stand: «Quoi de plus laïque, au

fond, que le Digeste ou le Code?»36

Am Anfang der Digesten und der Institutae Iustiniani (d.h. der

geläufigsten Kapitel des römischen Rechtes) berücksichtigt die lex regia
de translatione imperii die Ansprüche des römischen Volkes, den Kaiser —

und nicht den Papst — als Universalherrscher anzuerkennen. Daraus
läßt sich schließen, daß in der vita animae in civitate aufgrund der
Quellen kirchlichen Ursprungs (kanonisches Recht) und der Laienquellen

(römisches Recht) gespannte und schwierige Beziehungen herrschten.

Schon der schlichte, aber geichzeitig bedeutungsvolle Inhalt der lex
regia zeigt, daß es in jedem Moment zum Abbruch der Beziehungen
zwischen beiden Rechten kommen konnte. Die lex regia bezog sich auf
eine vielleicht hypothetische und sogar fiktive Übergabe der Souveränität

durch das römische Volk an den Kaiser. Sie bestimmte nicht, ob es

sich um eine Entäußerung (alienatio) oder um eine einfache Übertragung

Cconcessio) der Souveränität handelte. Jedoch wies sie deutlich
darauf hin, daß der Kaiser, nicht der Papst, der Empfänger der Souveränität

war37.

Eine solche Spannung innerhalb der theoretischen Grundlagen der
damaligen Staatstheorie ist für die Geschichte des mittelalterlichen
politischen Denkens um so wichtiger, als sie die Gegenüberstellung von
zwei verschiedenen Vorstellungen widerspiegelte, nämlich der päpstlichen

und der römischen. Die gregorianische Exegese der Donatio

36 Vgl. Jordan E., « Dante et la théorie romaine de l'Empire », in Revue historique de

droit français et étranger 46 (1922) 193.
37 « Quod principi placuit legis habet vigorem ; utpote cum lex regia, quae de imperio

eius lata est, populus ei et in eum omne suum imperium et potestatem conférât» (vgl.
Digest, 1,4,1 und Inst. lust., 1, 2, 6). Wir vermissen programmatische Forschungsarbeiten
über die Rezeption der lex regia im politischen Denken des Mittelalters. Mit Ausnahme
der häufigen Hinweise auf ihre Wirkung auf Marsilius von Padua beziehen sich O. Gierke
(Political Theories ofthe Middle Ages, transi, by W. Maitland, Cambridge 1938, 39 und 147),
R. W. und A.J. Carlyle (A History of Mediaeval Political Thought in the West, vol. I,
Edinburgh-London 19504, 64 und 69) und W. Ullmann (Medieval Political Thought [wie
Anm. 1], 145) auf sie.



320 Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236

wollte, daß es das römische Volk sei, das in der Konstantinischen
Schenkung seine ausdrückliche Einwilligung zur Übergabe der Souveränität

an den Papst billigte. Die lex regia dagegen wollte, daß es das

römische Volk sei, das die ganze Souveränität — d.h. das Imperium und
die potestas — dem Kaiser übertrug.

8. Das Verbot des römischen Rechtes durch Gregor IX. im Jahr 1235

Die Präsenz des römischen Rechtes und insbesondere der in ihm
enthaltenen lex regia in unserem Studienplan ist schon ein hinlängliches
Zeugnis eines nicht kirchlichen Interesses und sogar eines Laieninteresses

für politische Themen bei dem Pariser Artistenmilieu zwischen
1230 und 1240. Diese Präsenz spricht an und für sich genug für eine in
dieser Periode existierende Tendenz zur Begründung des Politischen
nicht mehr auf theologischer, sondern auf weltlicher und menschlicher
Basis. Wir verfügen aber noch über zwei weitere wichtige Angaben über
diese Periode.

Erstens teilt Gregor im September 1234 den doctores et scolares der
Pariser Universität mit, daß er seine Decretales in Kraft treten lassen

werde38. Es erübrigt sich, zu wiederholen, daß es sich bei diesen
Decretales um eine juristische Zusammenfassung des politischen Denkens

Gregors handelte, an das sich die verschiedenen scolae der
Universität halten sollten !39 Solche Decretales enthielten dieselbe politische
Auffassung, die Gregor zwei Jahre später in seinem obenerwähnten
Brief an Friedrich vertreten wird: obwohl er in den Decretales nicht
ausdrücklich über die Donatio spricht, äußert er sich über die den Priestern

durch Konstantin erwiesene Ehre, indem er die Unterordnung des

Kaisers dem Papst behauptet («Nam et piissimus Constantinus quantum
honoris exhibuerit sacerdotibus...»40), was übrigens für einen
stillschweigenden Hinweis aufdie Donatio zu halten ist. Doch nicht Gregor,

38 Vgl. Denifle H. — Châtelain A., Chartularium Universitatis Parisiensis, 1.1, Paris
1889, Nr. 104, S. 154.

39 «Volentes igitur, ut hac tantum compilatione universi utantur in judiciis et in
scolis, districtius prohibemus, ne quis présumât aliam facere absque auctoritate sedis

apostolice specialis (vgl. a.a.O.).
40 Vgl. Corpus Iuris Canonici. Pars Secunda: Decretalium Collectiones, Lipsiae 1881,

Lib. I, Tit. XXXIII, cap. VI (Imperium non praeest sacerdotio, sed subest, et ei obedire
tenetur...), Sp. 198.



Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236 321

sondern auch der Kompilator der Decretales, Raimundus de Pennaforte,
hielt die Donatio vor Augen41. Es ist also festgestellt, daß die Decretales

Gregors im Geiste der Konstantinischen Schenkung kompiliert und in
Kraft gesetzt wurden.

Zweitens wiederholt Gregor vier Monate später, d. h. im Januar
1235, das Unterrichtsverbot des römischen Rechtes in Paris42, wodurch
jede Spur der lex regia verwischt werden sollte und ihr Inhalt durch die
im Geiste der Konstantinischen Schenkung in Kraft getretenen Decretales

ersetzt werden mußte.
Fassen wir nun all diese in der Zeit unseres Studienplans

stattgefundenen Tatsachen chronologisch zusammen, so haben wir erstens die

Mitteilung Gregors an die Pariser Universität, daß er seine Decretales

erlassen wird, an die sich jene halten sollte (September 1234), zweitens
die Wiederholung des Unterrichtsverbotes des römischen Rechtes, das

wir als ein indirektes Verbot der lex regia auslegen (Januar 1235) und
drittens den Brief Gregors an Friedrich - oder indirekt an die Pariser
Artisten —, in dem er auf die Donatio Bezug nimmt (Oktober 1236).
Treffen unsere Interpretationen über das Verbot der lex regia und über
den Brief an Friedrich bzw. an die Artisten zu, so richtete Gregor den
Blick nicht nur auf Friedrich, sondern besonders auf Paris, wo eben die
theoretischen Grundlagen der politischen Ansprüche des Papsttums in
Frage gestellt worden wären. Gerade aus diesem Grund hätte er sich auf
das Faktum der Konstantinischen Schenkung berufen. Nun aber stellt
sich vor allem die Frage, wie in diesem Zusammenhang das Verbot des

römischen Rechtes durch Gregor zu verstehen ist.

41 «Item quaeritur, utrum sint plures imperatores, aut unus; et si unus, quis ille,
utrum Theutonicus an Constantinopolitanus. Ad hoc dicas, quod unus est Imperator
tantum. Sed quis est ille Videtur quod Constantinopolitanus, nam Constantinus transtulit
imperium» (vgl. S. Raimundus de Pennaforte, Summa de Iure Canonico, curantibus
X. Ochoa et A. Diez, Roma 1975, Tit. XI, 5, Sp. 34, [hervorgehoben von uns]).

42 Vgl. Denifle-Chatelain (wie Anm. 38), Nr. 106, S. 156 f. und Les Registres de

Grégoire IX. (hg. v. L. Auvray), t. I, Paris 1896, Sp. 1252. Es handelte sich um die
Wiederholung des Verbotes Honorius' III. von 1219 (vgl. Corpus Iuris Canonici[wie Anm. 40],
Lib. V, Tit. XXXIII, cap. XXVIII, Sp. 868 und Denifle-Chatelain, a.a.O., Nr. 32,
S. 92): «Sane licet sancta ecclesia legum secularium non respuat famulatum, que satis

equitatis et justifie vestigia imitantur, quia tarnen in Francia et nonnullis provinciis laici
Romanorum imperatorum legibus non utuntur, et occurrunt raro ecclesiastice cause tales,

que non possent statutis canonicis expediri, ut plenius sacre pagina insistatur... firmiter
interdicimus et districtius inhibemus, ne Parisius vel in civitatibus seu aliis locis vicinis
quisquam docere vel audire jus civile présumât, et qui contra fecerit, non solum a cau-
sarum patrociniis interim excludatur, verum etiam per episcopum loci appellatione post-
posita excommunicationis vinculo innodetur».



322 Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236

9. Auslegung des Verbotes des römischen Rechtes im Jahr 1235

Bei dieser Auslegung muß zuallererst im Auge behalten werden, daß

sich die lex regia de translatione imperii in einem Studienplan befand,
dessen Ziel es war, durch die Aufnahme der aristotelischen Schriften das

traditionelle Wissensangebot zu erweitern. Hier liegt der Höhepunkt
einer Reformtendenz. Deshalb ist das römische Recht — und mit ihm die
lex regia - in diesem Studienplan nicht als Abzweigung von den politisch

harmlosen artes liberales zu betrachten. Es handelte sich für die
Pariser Artisten hierbei vielmehr um ein optimales Instrument zur
Uberwindung der bis anhin dominierenden kirchenpolitischen Auffassung.

Die Präsenz des römischen Rechtes im Studienplan war damit
weder zufällig noch unbedeutend. In ihr kam vielmehr die fortschrittliche

Mentalität eines Milieus zum Ausdruck, das zwar noch nicht über
die geeigneten Mittel zur Errichtung einer neuen politischen Theorie
verfügte, das aber auf der Suche nach diesem Mittel war43. So scheint
das Verbot des römischen Rechtes durch Gregor primär eine Reaktion
des Papsttums auf die Risiken zu sein, die die lex regia mit sich brachte.

Gegen diese von uns dem römischen Recht innerhalb des Studienplans

zugeschriebene Rolle könnte man vielleicht einwenden, daß an
der Pariser Artistenfakultät die vita animae in civitate nicht unterrichtet
wurde und daher den Artisten das römische Recht nicht bekannt war. In
dieser Hinsicht haben sich u. a. M. Grabmann44 und J. Isaac45 geäußert.

4S Zur Bedeutung des Pariser Milieus für die qualitative Erneuerung der
Wissenschaffsauffassung im allgemeinen s. Lohr, (wie Anm. 8), 88-89: «The masters themselves

were fully conscious of the revolution their interpretation of the newly recovered
textes involved». Zur Rolle dieses philosophischen Pariser Milieus insbesondere im
Rahmen der politischen Theorie s. Ullmann W., Principles ofGovernment and Politics in the

Middle Ages, London 1961, 291-293, bes. 291: «That the new doctrines relating to
political science... had so predominant a Parisian pedrigree can now be explained without
undue efforts...» (hervorgehoben von uns).

44 Vgl. Grabmann, «Das Studium der Aristotelischen Ethik...» (wie Anm. 32),
133.

45 Für Isaac sei der Studienplan nicht vollständig beachtet worden : « Ce programme
était-il intégralement suivi à la Faculté des Arts On peut en douter. Il semble plutôt que
l'auteur veuille donner aux candidats un aperçu général du savoir humain... Il suffit pour
s'en convaincre de remarquer que la théologie et le droit ont leur place dans ce tableau

comme parties de la philosophie pratique» (vgl. Isaac J., Le <Peri Hermeneias> en Occident
de Boèce à Saint Thomas. Histoire littéraire d'un traité d'Aristote, Paris 1953, 72). Zur
historischen Interpretation der Präsenz im Studienplan der Theologie und des Rechtes s.

unseren «Die thomasische onto-theologische...» (wie Anm. 34), 334ff.



Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236 323

Immerhin, auch wenn dem so gewesen wäre und bei den Artisten die
Politik selbst nicht explizite studiert wurde, läßt schon die Erwähnung
des römischen Rechtes deutlich erkennen, daß man durch dieses

Zugang zu der lex regia haben konnte. Und eben das wollte das Verbot
Gregors verhindern. Sicherlich war der Konsens des römischen Volkes
für Gregor nur wichtig, wenn es sich um die Ubergabe der Souveränität
an den Papst handelte. Ein solcher Konsens aber sollte zum Schweigen
gebracht werden, wenn es um die Übergabe der Souveränität an den
Kaiser ging. Deshalb ist wohl anzunehmen, daß ein solches Verbot aus
der Erkenntnis erlassen wurde, daß die päpstlichen Ansprüche in tem-

poralibus gefährdet waren, falls sich die lex regia in der philosophischpolitischen

Diskussion durchsetzen würde.
Doch ein letztes, entscheidendes Argument erlaubt, das gregorianische

Verbot des römischen Rechtes als eine gesetzgebende Handlung
des Papstes zu interpretieren, die aber direkt gegen den politischen
Inhalt der lex regia gerichtet war. Das richtige Verständnis dieses

Arguments verlangt aber, dieses Verbot in Zusammenhang mit vorherigen
päpstlichen Verboten des römischen Rechtes zu bringen.

Ziehen wir zuerst das von Papst Honorius III. erlassene Dekretale
Super speculam (1219) in Betracht, so muß die von E. Chénon verfoch-
tene These in Erinnerung gerufen werden, wonach jenes Dekretale
(dem Gesuch des französischen Königs Philipp-Augustus nachkommend)

das römische Recht deshalb verboten hatte, weil das Wiederaufkommen

dieses Studiums für Frankreich die Gefahr mit sich brachte,
die Unabhängigkeit des französischen Reiches vom Kaisertum aufs

Spiel zu setzen46. Tatsächlich war die lex regia schon seit Friedrich
Barbarossa den Kaisern bekannt47. Da sie dem Kaiser omne imperium et

potestas zuschrieb, war zu befürchten, daß die lex regia die Ansprüche der
Kaiser aufeine Universalherrschaft (das französische Reich inbegriffen)
geltend machte 48. Es steht also außer Frage, daß bei dem Verbot des

Honorius III. - auch wenn «haec prohibitio ad petitionem regis

46 Vgl. Chénon E., Histoire générale du droitfrançaispublic etprivé des origines à 1815,
t. I, Paris 1926, 508.

47 Vgl. a.a.O., 507.
48 «[Les rois de France] craignaient que la renaissance du droit romain, droit

<imperial>, ne favorisât les prétentions à la domination universelle qu'affichaient alors les

empereurs du Saint Empire romain germanique, qui se disaient volontiers les successeurs
des Césars» (vgl. a.a.O.).



324 Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236

Galliae [lata fuisset]»49 — die lex regia eine Rolle ersten Ranges gespielt
hatte. War das Verbot Gregors IX. eine Wiederholung des Verbotes von
Honorius, so ist zu vermuten, daß auch in dieses Verbot die lex regia

verwickelt war.
Berücksichtigen wir nun das Verbot Gregors in einem großzügigeren

Zusammenhang, so scheint es nicht nur mit derpetitio regis Galliae

zu tun gehabt zu haben, sondern eine Initiative des Papstes selbst

gewesen zu sein, die eben den für das theokratische Programm gefährlichen

Konsequenzen der lex regia vorzubeugen beabsichtigte. In dieser
Hinsicht hat M. Fournier erwiesen, daß die Verbote des römischen
Rechtes durch Rom eine schon seit 1131 eingewurzelte Gewohnheit der
römischen Kurie waren 50, und zwar aus dem politischen Grund, weil
das römische Recht Widerstand gegen Theologie und kanonisches
Recht leistete 51, d.h. gegen die in der ersten Periode des mittelalterlichen

politischen Denkens errichteten theoretischen und praktischen
Grundlagen der Theokratie 52. Zusammenfassend: «Tout cela était une
conséquence d'un fait très général, la lutte pour la prépondérance entre
la société ecclésiastique appuyée sur la théologie et le droit canon et les

sociétés civiles basées sur le droit coutumier et le droit romain. Cette

grande lutte politique était une lutte de principes...»53.
Die These Fourniers gewinnt um so mehr an Bedeutung, als sie

ohne Kenntnis des im Studienplan erwähnten römischen Rechtes auf-

49 Vgl. van Hove A., Commentarium in Codicem Iuris Canonici, vol. 1,1.1 : Prolegomena,
Mechliniae-Romae 1945, 466: «Haec prohibitio fuisset lata ad petitionem regis Galliae
Philippi Augusti, ut constaret Galliam non subesse auctoritati Imperatoris Germa-
niae ».

50 Vgl. Fournier M., «L'Eglise et le droit romain au XIIIe siècle (à propos de

l'interprétation de la Bulle Super speculam d'Honorius III, qui interdit l'enseignement du
droit romain à Paris) », in Nouvelle Revue Historique de Droit Français et Etranger 15(1890)
80-119. S. auch id., «L'enseignement du droit dans l'Université de Paris», a.a.O., 15

(1891) 129-138.
51 «L'idéal du moyen âge était de substituer aux sociétés civiles, qui s'appuyaient déjà

sur le droit romain, une société fondée sur les principes directeurs de la théologie..., dont
une branche essentielle, la theologia practica, était le jus canonicum» (vgl. Fournier,
«L'Eglise et le droit romain...», 84). «C'est la théologie qui en fournit les bases et le droit
canon qui en forme la charpente... Pour réussir dans cette entreprise, il fallait vaincre
plusieurs obstacles... empêcher que le droit romain, dont certains principes étaient hostiles
aux idées de suprématie pontificale, ne devînt le facteur principal dans la formation du
droit public et du droit privé de l'Europe » (vgl. a.a.O., 85). «...le droit romain était l'appui
des empereurs et des rois dans leurs revendications politiques: c'était lui qu'on opposait
toujours au droit canon» (vgl. a.a.O., 86).

" S. oben, § 1.
53 Vgl. Fournier, «L'Eglise et le droit romain...» (wie Anm. 50), 86f.



Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236 325

gestellt wurde. Der Einwand, die Verbote Honorius' und Gregors hätten

nur lokalen Charakter gehabt und seien aus diesem Grund nicht
gegen den allgemeinen politischen Inhalt des römischen Rechtes gewesen

54, wäre somit unbegründet: Die Verbote waren vielmehr deshalb

auf Paris begrenzt, weil das römische Recht in der Pariser Artistenfakultät

bekannt war, unabhängig davon, ob es auch wirklich gelehrt
wurde. Gerade das war den Rechtshistorikern Fournier und Chénon
nicht bekannt.

10. Schluß

Wenn wir Bilanz der Geschehnisse der Jahre zwischen 1230 und
1240 ziehen, so scheint es für das Papsttum von hervorragender Bedeutung

gewesen zu sein, die Gefahren abzuwehren, die sich durch das

Studium des römischen Rechtes an der Pariser Artistenfakultät ergeben
hätten. Jetzt handelte es sich ja nicht mehr bloß um einen rein
politischen, sondern eher schon um einen philosophischen Kreis, der der

päpstlichen Theokratie Widerstand leistete und der im römischen
Recht theoretisch Argumente gegen die kirchlich-theokratische Auffassung

fand. Aus diesem Grund läßt das Verbot Gregors vermuten, daß

nicht nur Friedrich II. der Adressat der päpstlichen Exegese der
Konstantinischen Schenkung war, sondern daß die Adressaten dieser Exegese

in Paris waren, und zwar an einer Fakultät, deren philosophischer
und kritischer Geist den Fortschritt der mittelalterlichen Staatstheorie
und später des ganzen politischen Denkens ermöglicht hat.

Eben dieser Geist war es, der zu Rezeption der Aristotelischen
Politica beigetragen hat und die Zwischenperiode der Geschichte der

politischen Ideen des Mittelalters bildete. In der Tat nahm wenige Jahre
nach seinem Bekanntwerden im Westen dieser aristotelische Text die
Stelle in ähnlichen Studienplänen ein, die bis anhin das römische und
das kanonische Recht in unserem anonymen Pariser Studienplan
innehatten. Somit wurde er zum Nachschlagewerk der politischen Theorie.
Es ist anzunehmen, daß die vita animae in civitate auf die Aristotelische
Politica wartete.

,4 S. Chénon, Histoire général... (wie Anm. 46), 509.




	Das Wiederauftauchen der Donatio Constantini 1236 : ein Beitrag zur Rekonstruktion des politischen Denkens des Mittelalters

