
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 37 (1990)

Heft: 1-2

Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Eberhard Schockenhoff: Bonum hominis. Die anthropologischen und
theologischen Grundlagen der Tugendethik des Thomas von Aquin, vol. 1. -
Main2: Matthias-Grünewald-Verlag 1987, 614 p. (Tübinger theologische
Studien 28).

«Bonum hominis», quel est le bien de l'homme? Cette question ne peut
laisser personne indifférent. Aussi ce livre qui l'étudié longuement mérite-t-il
notre attention. Il y répond en prenant comme base une notion qu'on est en
train de redécouvrir aujourd'hui, entre autres, dans la philosophie américaine: la

vertu. A la différence de la morale des actes qui régna notamment dans la

casuistique, l'idée de la vertu nous rend attentifs aux qualités de l'homme, qui
commandent l'agir moral et lui donnent sa densité humaine. Rendre à la vertu
une place de premier plan, implique une certaine anthropologie et toute une
réorganisation de la morale, mais aussi une conception renouvelée des rapports
de l'homme avec Dieu, car la Révélation chrétienne a suscité des vertus d'une
nature particulière, comme la foi, l'espérance et la charité. En faisant porter son
étude sur le bien de l'homme et la vertu, l'A. touche un des points névralgiques
des débats actuels en morale: la spécificité de la morale chrétienne et son rapport
avec les valeurs humaines. Faut-il choisir entre une éthique de la raison et une
éthique de la foi? Comme le travail est bien mené, il vaut vraiment la peine
qu'on s'y arrête.

Si on veut faire du bon travail, il faut consulter les maîtres et les grands
modèles. L'A. a pris comme base de sa recherche l'œuvre morale de saint
Thomas qui culmine dans la Somme de théologie, où les vertus constituent
effectivement les piliers supportant tout l'édifice moral. L'A. a fait une lecture à la
fois fidèle et renouvelée des textes du Docteur angélique. Regardant l'ensemble
à partir de l'idée de la vertu, il s'arrête à chaque point principal, à chacune des

étapes du progrès de la pensée pour les éclairer et les ajuster à la lumière des

discussions et des interprétations qu'elles ont suscitées, où l'A. sait prendre une
position personnelle et justifiée. L'ouvrage nous procure ainsi, sur chaque
problème abordé, un état de la question bien informé, assez complet, avec une
réponse intelligente, selon sa ligne directrice. L'étude des textes est serrée,
fouillée, faisant un usage judicieux de la méthode historique pour arriver à

dégager la pensée exacte. L'interprétation est nuancée et ne craint pas de

prolonger parfois la pensée de saint Thomas ou de critiquer certaines de ses

positions. L'A. sait montrer aussi l'actualité de sa doctrine malgré les différences
de la problématique et du langage, et rapprocher ainsi les temps.



254 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Nous ne pouvons pas suivre notre auteur pas à pas, car son ouvrage a pris de

l'ampleur. Nous nous contenterons de jeter un regard sur son plan et de relever
les points principaux, non sans éprouver du scrupule à laisser de côté des aspects
intéressants.

Notons d'abord que l'A. a eu l'excellente idée de placer un résumé à la fin de

chaque chapitre et de chaque partie de son livre. C'est une aide réelle pour le

lecteur, mais celui-ci aurait tort de s'en contenter, car il y perdrait l'apport des

analyses précises que contient chaque étude.

Le plan

L'ouvrage est divisé en trois parties. La première partie étudie les racines de
la conception thomasienne de la vertu dans ses commentaires bibliques et
philosophiques et dans ses premières œuvres théologiques, exactement: l'explication

des béatitudes selon saint Matthieu, le commentaire de VEthique à Nico-
maque, du IVe livre des Sentences de Pierre Lombard et la Somme contre les

Gentils.
La seconde partie est la plus étendue et expose le développement systématique

de la doctrine sur les vertus dans la théologie de saint Thomas. Voici la
suite des chapitres marquant le progrès de la pensée: l'enracinement dans la
conception de l'homme créé à l'image de Dieu en liaison avec son ordonnance à

la béatitude comme fin ultime (2); le lien de la vertu avec la conception de la
liberté (3); le rôle des passions dans l'élaboration de la vertu (4); l'étude
approfondie des «habitus» (5); le développement systématique du concept de la
vertu (6); les vertus infuses et l'action de Dieu dans l'homme (7).

La troisième partie consacre ses trois chapitres aux vertus théologales.
L'ouvrage s'achève par une conclusion qui prend la forme de huit thèses

montrant les lignes essentielles et la validité d'une morale des vertus, à l'heure
actuelle.

Les premières œuvres de saint Thomas

Nous ne pouvons que féliciter l'A. de s'être arrêté, dès le départ, au
commentaire de saint Matthieu et d'avoir montré ainsi l'enracinement évangélique
et la dimension chrétienne de la pensée de saint Thomas sur la béatitude et sur
les vertus. Nous touchons déjà un point névralgique: la réduction fréquente de

ces deux notions essentielles à un niveau philosophique. Le traité de la béatitude
serait surtout aristotélicien, et la vertu serait uniquement le résultat de l'effort
humain, ce qui la rendrait inapte à exprimer l'œuvre de la foi et de la grâce.

L'analyse du commentaire de l'Ethique montre la grande fidélité de saint
Thomas à la pensée d'Aristote et, en même temps, les dépassements qu'il opère
discrètement, en poussant certains textes dans la ligne de la révélation
chrétienne sur des points capitaux comme la primauté de la vie contemplative sur la
vie active en vue de la béatitude en Dieu au-delà de cette vie. Ajoutons qu'in-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 255

tervient certainement ici l'expérience religieuse dominicaine de saint Thomas,
comme un contexte de vie et de réflexion.

Dans son commentaire des Sentences de Pierre Lombard, saint Thomas a pris
l'initiative de glisser une première élaboration de sa doctrine sur les vertus en
général et les habitus (In III Sent., d. 23, q. 1) qu'il convient de mettre en
relation avec son étude aussi originale de la béatitude {In IVSent., d. 49), où il
associe déjà Aristote à la Bible.

La Somme contre les Gentils, où saint Thomas est libre de son plan, ne

comporte cependant pas d'étude systématique des vertus parce que la perspective

adoptée est le Gouvernement divin sur le monde, alors que la considération
de la vertu requiert un regard anthropologique. Peut-être la confrontation avec
la pensée juive et arabe, si théocentrique, a-t-elle conduit à laisser de côté cette
optique plus humaine.

Ajoutons que les textes des autres œuvres de saint Thomas qui touchent à la
doctrine des vertus seront utilisés par l'A. au cours de son étude systématique,
que nous abordons maintenant.

L'ordonnance au bonheur et la liberté

Les racines de la doctrine sur les vertus se trouvent effectivement dans la

conception biblique de l'homme créé à l'image de Dieu, se développant dans la
considération de la finalité qui nous ordonne à Dieu comme à notre béatitude.
Telle est la perspective qui domine la morale exposée dans la Somme; elle fournit
le cadre dynamique où s'inscriront les vertus, comme les principaux moteurs de

l'agir moral. L'A. montre bien comment l'anthropologie de saint Thomas se

place, pour ces études décisives, dans une perspective théologique et pas
seulement philosophique, mais en établissant leur concordance. Par exemple, la
béatitude que l'homme peut atteindre ici-bas est ouverte à la béatitude de

l'au-delà et en est une préparation.
Nous ne pouvons qu'approuver cette revalorisation de la finalité et de

l'ordre à la béatitude comme clefde voûte de la morale, ainsi que la primauté de

la théologie dans la pensée de saint Thomas, en accord étroit avec la réflexion
philosophique. Philosophie et théologie ne sont pas encore séparées; elles

convergent sous l'égide d'une foi intelligente.
Mentionnons un problème de première importance que ne pouvait pas

traiter l'A., mais qui n'en conditionne pas moins l'actualisation d'une morale
des vertus: l'élimination du traité et de la considération du bonheur dans les

morales modernes de l'obligation et du devoir1. Oserons-nous replacer l'étude
du bonheur en tête de la morale et comment le concevoir? L'A., pour sa part, a

bien aperçu la corrélation entre l'ordre à la béatitude et les vertus.

1 Cf. notre ouvrage: Les Sources de la morale chrétienne. Sa méthode, son contenu, son
histoire. - Fribourg: Editions universitaires; Paris: éd. du Cerf 1985. (Etudes d'éthique
chrétienne 14). - C.R. dans RT LXXXVII, 1987, p. 296-300.



256 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

L'A. rend bien compte de la conception thomasienne de la liberté qui est à la
base de sa doctrine sur la vertu. Coordination entre nature et volonté ordonnant
celle-ci au bien, compris dans sa réalité objective répondant au désir, et comme
source de perfection. Ainsi la liberté humaine est-elle ordonnée au bien
universel vers lequel elle s'achemine par l'acte humain dont l'analyse structurelle,
plutôt que psychologique, repose sur l'interaction de l'intelligence et de la
volonté. Pour atteindre le bien, la liberté humaine devra se développer par la
formation des vertus qui la perfectionnent à l'image de la liberté divine. Dans
cette vue, la liberté de pécher reste accidentelle, comme une déficience dont la

possibilité tient à la condition de créature.
De nouveau nous voyons se rétablir une coordination entre la liberté de

l'homme et Dieu par l'aspiration au bien, comme entre l'intelligence et la
volonté qui concourent à l'acte libre pour assurer sa qualité. Le bien n'est plus
simplement ce que dicte la loi; mais il répond au désir spirituel et procure une
perfection.

En préparation à l'étude de la vertu, l'A. consacre un chapitre à celle des

passions. L'optique est tout autre que dans les manuels classiques qui voyaient
surtout dans les passions un obstacle au volontaire. Les passions, ou mouvements

de la sensibilité, partagées en deux espèces, rattachées à l'irascible ou au
concupiscible, à l'affectivité ou à l'agressivité, sont appelées à collaborer à la

perfection de l'homme par la formation de la vertu, car celle-ci engage l'entiè-
reté de la personnalité dans l'agir bon. La sensibilité pourra même être le siège
des vertus morales, comme la force et la tempérance. Sans doute la sensibilité
peut-elle résister et nous entraîner; mais l'œuvre de la vertu est précisément de
la rétablir en harmonie active avec nos facultés spirituelles. Il convient de noter
aussi que saint Thomas traite des passions en théologien, préparant directement
dans ses analyses, p. ex. pour l'amour et l'espérance, l'étude des vertus théologales.

Redécouvrir les habitus

L'A. a eu raison de s'attarder ensuite à l'étude longue et originale consacrée

par saint Thomas à l'habitus, qui est une notion fondamentale pour l'élaboration
d'une morale des vertus, mais qui perd tout intérêt dans les morales de

l'obligation ou du devoir. Sans doute celles-ci sont-elles même responsables de la
disparition du terme d'«habitus» dans nos langues occidentales, si bien que nous
n'avons plus de mot pour désigner cette réalité humaine qui fait cependant
partie de notre expérience quotidienne: la disposition acquise à faire des actes de

qualité, comme on dit d'un artisan qu'il a du métier, ce qui vaut aussi pour
l'artiste, pour le savant et pour quiconque a acquis la maîtrise dans une activité.

L'A. note que l'habitus se définit d'abord par son rapport de convenance à la

nature d'un être et secondement par rapport à l'action qui en procède en vue de
la fin et de la perfection propre à cet être. L'habitus qualifie donc l'homme dans
son être personnel comme dans ses actes; il n'est pas une disposition adventice
facilitant l'action morale; il atteint celle-ci en sa source, dans la personne



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 257

singulière, et lui confère le pouvoir d'agir avec spontanéité et aisance en vue de

sa perfection propre.
L'observation la plus intéressante de l'A. est de montrer comment l'habitus

prend la fermeté qui le distingue de la simple disposition, non seulement de son
enracinement dans le sujet par l'exercice, mais encore du bien pris en lui-même,
qui est l'objet de l'action. Cette ouverture au bien et à ce qu'on pourrait nommer
l'influx de sa réalité, implique dans l'habitus un côté réceptif qui complète son
côté opératif.

Comme saint Thomas étudie les habitus en vue des vertus, cette distinction
des deux faces de l'habitus prépare directement la doctrine sur les vertus infuses,
théologales et morales, qui mettent plus directement en œuvre la disposition
réceptive de l'habitus. La fermeté de ces vertus sera la plus grande à cause de la
solidité de Dieu qui est leur objet final.

Dans la foulée de sa pensée, l'A. soutient que loin de considérer les vertus
infuses comme une espèce accessoire et dérivée de l'habitus, il faut les regarder
comme une forme première à cause de l'ouverture spécifique au bien et à Dieu,
source du bien, qu'elles réalisent.

Nous hésitons à suivre l'A. quand il affirme que les vertus infuses sont la
réalisation première de la notion d'habitus, car il nous semble que saint Thomas
a puisé celle-ci d'abord dans l'expérience humaine; mais sans doute peut-on
considérer ces vertus comme une réalisation plénière. En tout cas, l'A. nous
semble avoir parfaitement raison quand il met en valeur le côté réceptif des

habitus, ce qui permet de corriger la conception usuelle qu'on pourrait nommer
«activiste» et trop humaine des vertus, de rendre à la notion de vertu sa souplesse
et le caractère analogique qui permet de l'appliquer aussi bien aux vertus infuses
qu'aux vertus acquises. Cette rectification est indispensable pour construire
solidement l'organisme des vertus chrétiennes et montrer comment s'agencent
entre elles, vitalement unies, les vertus théologales et les vertus morales.
N'oublions pas non plus les dons du Saint-Esprit qui réalisent d'une façon toute
particulière, plus directement même que les vertus infuses, la disposition à la

réception de l'action divine, et qui sont nécessaires, selon saint Thomas, pour la

perfection de l'agir chrétien. Malheureusement les dons de l'Esprit-Saint ont été
mis au rancart de la morale; il ne faut pas s'étonner que les vertus morales
infuses aient suivi.

Une vertu ouverte à la force de Dieu

Nous ne pouvons accompagner l'A. dans toutes ses analyses sur la vertu. Ce

que nous venons de dire nous explique pourquoi il consacrera un chapitre
spécial à défendre et expliquer la doctrine de saint Thomas sur les vertus morales
infuses avant d'en arriver aux vertus théologales. Concernant le terme de vertu,
il relève justement la convergence, dans l'idée de saint Thomas, entre Yaretè

aristotélicienne et la dynamis biblique, facilitée par la seule traduction virtus de la
Bible latine. A l'aide de cette notion enrichie, saint Thomas pourra intégrer les

matériaux reçus de multiples traditions et construire avec eux une organisation



258 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

harmonieuse des vertus, engageant tout l'homme et couvrant tout le domaine de
la morale. Dans cette synthèse, les vertus théologales ne sont plus cantonnées
dans un secteur de la morale, de fait relativement peu développé, comme dans
les manuels classiques. Elles ordonnent de l'intérieur l'ensemble des facultés et
des vertus à la béatitude véritable, comme à leur fin ultime.

Existe-t-il des vertus morales infuses

L'A. expose et défend avec une prédilection visible, avec nuances aussi, la

thèse des vertus morales infuses proposée par saint Thomas, puis attaquée par
Duns Scot et beaucoup d'autres qui estiment que la charité suffit à mouvoir les

vertus morales acquises. Il y a une question de perspective d'abord: saint Thomas

ne construit pas d'abord l'édifice des vertus pour planter enfin la charité à

son sommet; sa considération part, au contraire, de la charité pour montrer
comment elle pénètre dans toutes les facultés et y suscite les vertus nécessaires à

leur collaboration: telles seront les vertus morales infuses, que saint Thomas
fonde sur un argument de convenance théologique, plutôt que métaphysique,
émanant de l'admiration devant l'œuvre de Dieu qui, déjà au plan naturel, agit
en habilitant les causes secondes à contribuer par elles-mêmes à son action.

Ajoutons que la doctrine des vertus morales infuses est logique dans une
morale des vertus qui établit la coordination entre la grâce et le libre arbitre,
comme entre les différentes facultés de l'homme. Elle n'est plus compréhensible
dans une morale des commandements, à la manière de Scot, où la vie morale
tend à se concentrer dans la volonté, dans la liberté, et la vertu dans la seule
charité.

La foi et l'éthique

Les chapitres concernant les vertus théologales sont très intéressants. La foi,
comme assentiment à la Vérité première, révèle à l'homme sa béatitude plé-
nière, comme la fin ultime de toute sa vie. Elle forme l'acte premier du retour de
la créature spirituelle vers Dieu. Elle nous procure un instinct spirituel et une
lumière qui nous montrent la voie. Ainsi comprise, la foi possède une structure
eschatologique et apparaît comme une anticipation de la vie éternelle. L'A. est
plus prudent pour exposer la dimension pratique de la foi. C'est une fonction
seconde que saint Thomas n'explicite guère, mais qu'on peut décrire en faisant
appel notamment au don de sagesse dont l'activité pratique s'associe à la charité.
Les dons de l'Esprit donnent une dimension pneumatologique à la vie morale,
et l'imitation du Christ lui procure un modèle. Quant au jugement moral, la foi y
intervient de la même manière que dans le cas des vérités accessibles à la raison
et cependant révélées, pour conforter la raison et prévenir les erreurs.

La prudence de l'A. s'explique sans doute par le contexte actuel des
discussions qui opposent une éthique rationnelle autonome et une éthique de la foi
(Glaubensethik). Pour notre part, nous irions plus loin que lui dans l'affirmation



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 259

de la fonction pratique de la foi, de son rôle dans la morale. On a trop limité
l'intervention de la foi en morale à quelques obligations concernant le Credo et
l'acte de foi. On a trop séparé la foi et la morale. Si saint Thomas place la foi en
tête des vertus, cela veut dire qu'avec l'espérance et la charité, elle éclaire et
meut de l'intérieur tout l'agir du chrétien. Ne définit-il pas la Loi nouvelle
comme la grâce de l'Esprit Saint reçue par la foi au Christ (incluant la rédemption,

les sacrements) opérant par la charité, ce qui signifie que la foi illumine
comme la charité anime tous les actes, toutes les vertus? La foi cependant ne doit
pas être placée en concurrence, mais en concordance avec la raison qu'elle
fortifie, rectifie au besoin, et dépasse dans la ligne de la perfection. Elle peut
opérer des changements jusque dans les jugements pratiques, car la mesure des

vertus infuses est différente de celle des vertus acquises et plus exigeante (Ia—IIae,

q. 63, a. 4), dans le cas des dons du Saint-Esprit également, comparés aux vertus
qu'ils perfectionnent, selon le bel article où saint Thomas interprète les béatitudes

(q. 69, a. 3). Qu'on veuille seulement remarquer que notre Docteur fait la
différence selon l'ordre à la perfection, propre à une morale des vertus, et non
seulement la seule question du permis et du défendu où tout se ramène au
minimum communément requis. Puisque vertus et dons sont connexes, qu'ils
forment un unique organisme, nous ne devons pas craindre de dire que la
lumière de foi, réfractée notamment par l'enseignement évangélique, peut
éclairer et renouveler tous les actes, tous les jugements et les critères pratiques du
chrétien, sans aucunement nuire à sa raison. Malheureusement on a fait rentrer
l'enseignement moral du Nouveau Testament dans la parénèse, ce qui dispense
les moralistes de s'en occuper, alors que c'était une source première pour les
Pères et pour saint Thomas.

L'espérance n 'est pas seulement un désir

L'A. consacre un bon chapitre à la vertu d'espérance, d'habitude expédiée
en deux pages dans les manuels de morale. Ayant pour objet la béatitude promise
par Dieu, comme fin ultime, l'espérance n'est-elle pas, de notre côté, le principe
dynamique de nos actes dirigés vers cette fin supérieure? En réplique à

l'interprétation de Moltmann qui reproche à saint Thomas d'avoir transformé
l'espérance chrétienne en une aspiration transcendante, l'A. montre combien la
vertu d'espérance est différente d'un simple désir, comment, s'appuyant sur le

secours divin comme son objet formel, à la fois active et en attente, elle a une
portée eschatologique (de Dieu, on ne peut attendre moins que Dieu), qui
entraîne et mesure l'espérance temporelle. L'A. expose comment l'espérance
s'exprime dans la prière et il analyse finement le don de crainte. L'espérance
prend aussi une dimension communautaire, grâce à la charité qui nous fait
espérer pour les autres.

Signalons en passant: l'A. se réfère à notre étude sur «la nature vertueuse de

l'espérance» (RT LVIII, 1958, p. 405-442, 623-644) lorsqu'il établit la
postériorité du De spe à l'égard de la Secunda-Secundae. Il n'a pas eu connaissance de la
reprise que nous avons faite de cet article dans le Renouveau de la morale chrétienne



260 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

(Tournai, 1964) où nous avons modifié notre position en faveur de la
postériorité de la Somme (p. 231—233). On y trouve aussi un chapitre intitulé: «Peut-
on espérer pour les autres?»

L'A. estime devoir maintenir l'espérance dans le Christ et dans les
bienheureux en vue de l'achèvement du Corps mystique, et s'efforce de prolonger la

pensée de saint Thomas en ce sens. Mais n'y a-t-il pas dans le Christ plus que
notre espérance, lui en qui est contenu tout le secours divin qui fonde notre
espérance?

L'amour d'amitié et la charité

Le chapitre consacré à la charité couronne l'ouvrage par une analyse
remarquable de la définition de la charité comme une amitié avec Dieu, qui est

propre à saint Thomas. L'A. devait affronter les difficiles problèmes de l'amour
intéressé et désintéressé, de l'amour physique ou extatique selon Rousselot, avec
la subtile ambiguïté du vocabulaire qui existe dans tout le registre de l'amour.
Suivant notamment le P. Geiger, il estime, et nous ne pouvons que l'approuver,
qu'il faut interpréter chez saint Thomas la conception de l'amour à partir de sa

forme la plus achevée dans les créatures spirituelles, l'amitié, et plus précisément
selon ce qu'il nomme l'amour d'amitié (amour du bien, d'un être personnel pour
et en lui-même). De ce point de vue, on peut comprendre l'amour naturel qui
fait la gravitation des êtres vers Dieu, comme un oui primitif {Ur-Bejahung) au
bien, se réalisant dans l'homme par l'aspiration à la perfection dans le bien. Mais
la charité suppose une initiative divine, la communication de la béatitude, qui
seule peut fonder une amitié entre l'homme et Dieu malgré leur extrême
inégalité. Ainsi s'opère un nouveau centrage de l'amour: il n'a plus son centre
dans l'amour naturel de soi, mais dans l'amour de Dieu en lui-même, comme la

source dont découle un amour de soi et un amour du prochain participant à

l'amour que Dieu nous porte comme créateur et comme ami, dans le mystère du
Christ. Tel est l'amour qui devient la forme de toutes les vertus, sans modifier
leur nature toutefois, mais en leur insufflant un mode de croissance vitale qui
trace en elles la ligne de la perfection morale et de ses étapes.

Signalons ici l'intérêt du De amicitia spiritali d'Aelred de Rievaulx au
XIIe siècle, que l'A. ne cite pas. Aelred recule devant la définition de la charité

par l'amitié à cause de l'amour des ennemis que commande la charité, alors

qu'amitié et inimitié sont contraires.
Cette explication de la charité comme amitié permet d'excellentes mises au

point concernant l'amour de soi et d'autrui qu'on pourrait poursuivre. Notons
seulement que toutes les discussions qui ont eu lieu autour du problème de
l'amour ont grandement souffert de la disparition du thème de l'amitié du

champ de la morale, au cours des derniers siècles, ce qui empêche d'y maintenir
réellement le rôle prépondérant de la charité, l'amour s'identifiant alors presque
inévitablement au désir subjectif et intéressé ou à sa négation. Les analyses de

notre A. pourraient contribuer à rendre une place à l'amitié dans l'intérêt des

moralistes.



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 261

Conclusion en huit points

L'A. conclut son ouvrage par huit thèses qui montrent l'intérêt d'une
éthique des vertus pour notre réflexion actuelle. Une telle éthique place l'accent
sur la qualité de la personne humaine, et met en valeur à la fois la stabilité de

l'agir humain et le dynamisme créatif qui l'inspire. La vertu engage toutes les
facultés de l'homme, sensibilité comprise, selon un processus pédagogique, et
forme un jugement de connaturalité, qui permet à la science morale d'approcher
au plus près de l'agir concret et du jugement prudentiel, en liaison avec
l'expérience.

Une éthique des vertus s'oriente naturellement vers le bien plénier de

l'homme, vers la béatitude comme fin ultime, et rencontre ainsi en droit fil les

promesses divines de la révélation chrétienne. Elle peut rendre compte de la
morale chrétienne, non comme en appendice, mais comme le sommet vers
lequel l'agir moral, en son ensemble, est ordonné par les vertus théologales. Elle
permet d'édifier une morale à la fois humaine et chrétienne, jouissant d'une
autonomie rationnelle vitalement accordée à une réflexion de foi. Animée par la

charité, une éthique des vertus engendre une dynamique du mieux-être et du
mieux-agir; elle ouvre un chemin sans limite: la via caritatis. Elle ne résout pas
tous les problèmes certes, mais elle nous place dans la meilleure perspective
pour y travailler.

Deux notes

Terminons par deux notes brèves.
1. L'A., comme bien d'autres (p. 261-262), achoppe devant la raison que

donne saint Thomas de placer une vertu, la justice, dans la volonté: la volonté
tend naturellement vers le bien propre du sujet, mais elle a besoin d'une vertu
pour tendre vers le bien d'autrui parce que celui-ci dépasse le bien propre {De
virtutibus in communi, a. 5). Saint Thomas admet cependant un amour naturel
d'autrui et notamment du bien commun, ce qui fonde la supériorité de la justice
parmi les vertus {I"-IIae, q. 66, a. 4 et II"-II"', q. 58, a. 12). Ne pourrait-on pas
résoudre le problème en parallèle à ce que saint Thomas dit de l'amitié : l'amour
pour nous-mêmes est premier et source de l'amitié envers autrui, à cause de

l'unité substantielle que nous avons avec nous-mêmes, tandis qu'il y a toujours
une certaine distance entre autrui et nous, au sein même de la communion?
Ainsi l'amour naturel pour autrui, à cause de cette distance à franchir, qui se

manifeste d'une façon tangible quand il s'agit d'agir selon une mesure objective,
extérieure à nous, comme dans la justice, a-t-il besoin d'être fortifié, perfectionné

par une vertu. Cela ne signifie pas que l'amour naturel se limite à l'amour
de soi, mais que celui-ci doit se dépasser vers autrui pour déployer l'inclination
naturelle, ce qui ne se fait pas sans effort, sans un ajustement progressif entre soi

et autrui qui réclame et forme une vertu, la volonté stable, affermie, de rendre à

autrui ce qui lui est dû.



262 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

2. Dans sa conclusion, l'A. montre comment la science morale peut atteindre,

grâce à l'idée de la vertu, jusqu'au seuil même de l'acte concret. C'est exact.
Il conviendrait cependant d'ajouter, pensons-nous, que la réalité de la vertu va
plus loin: la vertu se forme dans l'expérience même de l'agir personnel, dans la

répétition des actes de qualité, et la connaissance qu'elle procure retourne vers
cet agir concret comme vers son but, engendrant une sorte de cercle dynamique
entre la science, le jugement pratique et l'expérience active, qui est propre à la

connaissance morale. Dans une éthique des vertus, le lien entre la connaissance

et l'agir nous paraît beaucoup plus étroit que dans une morale des obligations ou
des impératifs. Demeure la difficulté de passer des concepts et des mots à la
réalité de l'agir et de la vertu.

Il nous reste à féliciter l'A. pour sa bibliographie: elle est largement
internationale et assez complète, même si certains titres ont pu lui échapper. Enfin de

bons registres facilitent l'emploi du livre2.
Quand on referme ce livre, on peut dire qu'on n'a pas perdu son temps. Les

problèmes abordés sont plus actuels qu'on ne penserait quand on évoque saint
Thomas, et ouvrent des perspectives d'avenir en théologie. L'A. les traite avec
sérieux, compétence et pénétration. Il nous aide à y réfléchir et nous montre des

aspects nouveaux. Son ouvrage est une contribution de qualité au renouveau
théologique en morale, dont on éprouve de plus en plus le besoin, de nos
jours.

Servais Pinckaers

Ursula Peters: Religiöse Erfahrung als literarisches Faktum. Zur
Vorgeschichte und Genese frauenmystischer Texte des 13. und 14. Jahrhunderts. -
Tübingen: Niemeyer Verlag 1988, 212 S.

I

Das Echo, das die frauenmystische Literatur des 13. und 14. Jahrhunderts in
jüngster Zeit sowohl in der Forschung als auch in einer breiteren Öffentlichkeit
gefunden hat, geht nicht zuletzt zurück auf das von feministischer Seite her
bekundete Interesse an den spezifischen religiösen Artikulationsmöglichkeiten
mittelalterlicher Frauen. Die frauenmystischen Texte, die man(n) in der
literarhistorischen Forschung allzulange an den Rand abgedrängt hatte, erfuhren
unlängst einen Paradigmawechsel in ihrer Einschätzung: Hatte man(n) in den
sinnlich-religiösen Erfahrungen der Mystikerinnen bislang eine Dekadenz-

2 Signalons deux erreurs dans les noms: il faut lire B. Z?»roux et V. de Couernon-

gle.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 263

erscheinung gesehen und für deren Verhalten nur psychopathologische
Erklärungen übrig, so gilt es neuerdings als ein besonderes Verdienst dieser religiösen
Frauen, eine ganzheitliche, geistig-körperliche Gottesbeziehung gepflegt zu
haben: In theologischer Deutung wurde von einem körperlich-konkreten
Nachvollzug des Inkarnationsgedankens und einem experimentellen Innewerden

der Wirklichkeit Gottes1 gesprochen.
Der vielversprechende Paradigmawechsel in der neueren literarhistorischen

Forschung änderte indessen nur wenig daran, daß die frauenmystischen
Texte vorwiegend mit der «Brille der männlichen Optik»2 gelesen wurden. Erst
der grundlegende Perspektivenwechsel im Zusammenhang mit der historischen
Frauenforschung3 führte auch innerhalb der frauenmystischen Forschung zu

ganz neuen Erkenntnismöglichkeiten. Die historische Frauenforschung löste
sich vom vergleichenden Blick auf die spekulative Mystik und rückte verstärkt
die Sicht und Erfahrungsweisen der mittelalterlichen religiösen Frauen in den
Mittelpunkt der Analyse4.

Zu einem anderen und neuen Verständnis der frauenmystischen Texte
beigetragen hat nebst dem Paradigma- und Perspektivenwechsel schließlich der
Rekurs auf die religionssoziologisch orientierte Hagiographieforschung und
deren vorrangiges Interesse an den Funktionsbestimmungen des Pleiligen. Die
Überlegungen konzentrieren sich nun nicht mehr auf die Person des/der
Heiligen - in diesem Fall auf die Person und das Leben begnadeter Frauen -,
sondern auf das in den Offenbarungs- und Vitentexten vermittelte «Konzept
von Heiligkeit», das an der jeweiligen Frau demonstriert wird. Die Fragen zielen

1 Vgl. Otto Langer, «We ist ein gut wort, we ist ein gnadenrichez wort». Zur
Spiritualität der Dominikanerinnen im Spätmittelalter, in: Lerne leiden. Leidensbewältigung

in der Mystik, hg. von Wolfgang Böhme, Karlsruhe 1985, 21-34, bes. 28.
2 Silvia Bovenschen, Über die Frage: Gibt es eine weibliche Ästhetik? in: Ästhetik

und Kommunikation 25 (1976) 60—75, zit. 65.
3 Grundlegend dazu: Gisela Bock, Historische Frauenforschung- Fragestellung und

Perspektiven, in: Karin Hausen (Hg.), Frauen suchen ihre Geschichte, München 1983,

22-60, zit. 24: «Neuere historische Frauenforschung meint in erster Linie einen anderen
Blick auf Geschichte insgesamt, einen neuen Ansatz.» Vgl. auch: Claudia Opitz, Der
«andere Blick» der Frauen in die Geschichte, in: Beiträge zur feministischen Theorie und
Praxis 11 (1984) 61-70. Uta C. Schmidt, Wohin mit «unserer gemeinsamen Betroffenheit»

im Blick auf die Geschichte? Eine kritische Auseinandersetzung mit methodischen
Postulaten der feministischen Wissenschaftsperspektive, in: Weiblichkeit in geschichtlicher

Perspektive. Fallstudien und Reflexionen zu Grundproblemen der historischen

Frauenforschung, hg. von Ursula Becher und Jörn Rüsen, Frankfurt a.M. 1988, 502-
516.

4 Vgl. Claudia Opitz, Frauenalltag im Mittelalter. Biographien des 13. und H.Jahr¬
hunderts, Weinheim, Basel 1985; Caroline W. Bynum, Jesus as Mother. Studies in the

Spirituality of the High Middle Ages, Berkley-Los Angeles-London 1982; Karen Glente,
Mystikerinnenviten aus weiblicher und männlicher Sicht. Ein Vergleich zwischen Thomas

von Cantimpré und Katherina von Unterlinden, in: Peter Dinzelbacher; Dieter
Bauer (Hg.), Religiöse Frauenbewegung und mystische Frömmigkeit im Mittelalter,
Köln 1988, 251-264.



264 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

vorrangig auf die Funktionsbezogenheit der Vitentexte: Gefragt wird nach den

Vorstellungen, Werten, Interessen und Zielen des kollektiven Bewußtseins
jener Zeit, das sich in diesen Texten verbirgt5.

Im Zentrum von Ursula Peters Buch, das auf eine Reihe von interdisziplinären

Frauenmystik-Lehrveranstaltungen an der Universität Konstanz
zurückgeht, steht die Frage nach den kulturgeschichtlichen Voraussetzungen der
Genese und Verbreitung der im 13. und 14. Jahrhundert entstandenen
frauenmystischen Literatur. Zur Klärung dieser Frage greift die auch anderwärts in der
Frauenforschung ausgewiesene Autorin wirkungsmächtige, die gegenwärtige
Diskussion um die frauenmystische Literatur noch immer prägende
Forschungsthesen auf, um diese auf ihre Evidenz hin zu prüfen und anhand dreier
Themenkomplexe aus dem Problembereich «religiöse Erfahrung - literarischer
Text» zu diskutieren (vgl. 5). In einem 1. Teil (9—41) werden «diese
programmatischen Thesen zur Vorgeschichte frauenmystischer volkssprachiger Literatur»

(6) neu diskutiert, und zwar anhand des Quellenkorpus von Frauenviten
aus der Diözese Lüttich. Die gängige Vorstellung einer charakteristischen
Beginenspiritualität und einer spezifischen Traditionslinie beginenmystischer
Literatur wird im 2. Teil (41-100) hinterfragt. Im 3. Teil (101-188) schließlich
gilt das Hauptinteresse der Figur des Beichtvaters: Die Vorstellung von literarisch

fruchtbarer Zusammenarbeit schreibender Frauen und ihrer Beichtväter,
die die Weichen zum Entstehen frauenmystischer Literatur in der Volkssprache
gestellt haben soll, konfrontiert Peters mit mystischen Texten berühmter
«literarischer Paare». Zielsetzung von Peters Studie ist «eine kritische Überprüfung

wirkungsmächtiger Forschungspositionen», die gleichzeitig «als ein Beitrag

zur Genese und Funktion frauenmystischer Literatur gedacht ist» (8).
Die programmatische These Denifles6 und insbesondere Grundmanns7,

daß die speziellen spirituellen Bedürfnisse der religiös bewegten Frauen des 13.

und 14. Jahrhunderts die literarischen Anstrengungen ihrer Seelsorger (als
Hagiographen, Übersetzer oder Prediger) provoziert und entsprechend beeinflußt

hätten, erhält in der historischen und literaturgeschichtlichen Forschung
nach wie vor grundsätzliche Zustimmung8. Damit wird bereits von einer

5 Vgl. André Vauchez, La sainteté en Occident aux derniers siècles du moyen âge

d'après les procès de canonisation et des documents hagiographiques, Rom 1981. - Zu den
Funktionsunterschieden zwischen theologischen und hagiographischen Texten vgl: Marc
Glasser, Marriage in Medieval Hagiography, in: Studies in Medieval and Renaissance

History 4 (1981) 1-34, bes. 31-34.
6 Cf. Heinrich Denifle, Über die Anfänge der Predigtweise der deutschen Mystiker,

in: Archiv für Literatur und Kirchengeschichte des Mittelalters 2 (1986) 641-652.
7 Herbert Grundmann, Die geschichtlichen Grundlagen der deutschen Mystik (in

neuer Überarbeitung), in: Religiöse Bewegungen im Mittelalter, Darmstadt 1977, 452ff.,
zit. 457: «Wo sich Männer mit theologischer Bildung der religiösen Frauenbewegung
annahmen, war der Boden für eine volkssprachige religiöse Literatur bereitet.»

8 Entsprechend stellt Simone Roisin (L'efflorescence cistercienne et le courant
féminin de piété au XIIIe siècle, in: Revue d'histoire ecclésiastique 39 (1943) 342-378,
bes. 376) eine «interaction cistercienne-béguinale» fest. Roisin meint damit, daß die im
12. und 13. Jahrhundert so zahlreich in die Zisterzienserinnenklöster der Diözese Lüttich



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 265

eigenständigen, spezifisch weiblichen und nur zum Teil literarisch ausformulierten

Spiritualität ausgegangen. Grundmanns These geht noch weiter, indem
sie nicht nur eine eigenständige Spiritualität der religiös bewegten Frauen
voraussetzt und den damit verbundenen Einfluß auf die Seelsorger behauptet,
sondern indem sie auch den literarischen Impetus betont, der von diesen Frauen

ausgegangen sei: Die religiösen Frauenkreise im Gebiet Brabant/Lüttich seien
auch selber literarisch aktiv geworden, indem sie eigene oder die Erfahrungen
ihrer Mitschwestern und spirituellen Freundinnen niedergeschrieben hätten.
Die Anfänge mystischer Literatur in der Volkssprache seien deshalb bereits in
der Wende vom 12. zum 13. Jahrhundert anzusetzen, wenn auch einzig die
Werke Hadewichs und Beatrix' von Nazareth überdauert hätten9. Diese
vielschichtige, wirkungsmächtige These Herbert Grundmanns ist Anlaß dafür, daß
sich Peters Hauptinteresse am Viten-Corpus des Raumes Brabant/Lüttich auf
die folgenden Themenbereiche richtet: Frömmigkeitsformen (14ff.),
Bildungsmöglichkeiten und literarische Aktivitäten (27ff.) der verehrten religiösen
Frauen.

II

Aufschluß über die neuen Lebensformen, die. im Zuge der religiösen
Frauenbewegung in der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts «religiöse Frauen

gegen den erbitterten Widerstand ihrer Umwelt durchgesetzt haben» (15),
geben die vorwiegend in Zisterzienserinnenkonventen entstandenen Vitentex-
te10. Diese Lebensbeschreibungen begnadeter Frauen dokumentieren «ein breites

Spektrum an religiösen Lebenssituationen und spirituellen Ausdrucksformen»

(16) und geben Einblick in die Vorstellungen, «die sich die Zeitgenossen
von den Konkretisierungsmöglichkeiten einer vorbildlichen vita religiosa für

eingetretenen mulieres religiosae mit ihren eigenständigen Frömmigkeitsformen die
Spiritualität ihrer Mitschwestern und ihrer Seelsorger wesentlich beeinflußt hätten. Ebenfalls
auf der Basis der These Grundmanns argumentiert Kurt Ruh (Meister Eckhart und die

Spiritualität der Beginen, in: ders., Kleine Schriften, hg. von Volker Mertens, Bd. 2,
Berlin-New York 1984, 327—336), der in Meister Eckharts volkssprachigen Texten
vorwiegend eine Auseinandersetzung mit der vor allem von Margareta Porete vertretenen
Beginenmystik sieht. Eine ähnliche Argumentationsweise findet sich bei Otto Langer
(Enteignete Existenz und mystische Erfahrung. Zu Meister Eckharts Auseinandersetzung
mit der Frauenmystik seiner Zeit. In: So predigent eteliche. Beiträge zur deutschen und
niederländischen Predigt im Mittelalter, hg. von Kurt Otto Seidel, Göppingen 1982,
49—96): Nach Langer nimmt Meister Eckhart gegenüber den Dominikanerinnen und
ihren in den Nonnenbüchern geäußerten Vorstellungen eines begnadeten Lebens der
Tugenden eine kritische und relativierende Haltung ein.

' Vgl. Grundmann, a.a.O., 452ff., bes. 456.
10 In der historischen Forschung herrscht ein allgemeiner Konsens darin, daß die

frauenmystischen Texte des Raumes Brabant/Lüttich die Anfänge und damit den
innovativen Geist der religiösen Frauenbewegung widerspiegeln würden, vgl. u.a.: Joseph
Greven, Die Anfänge der Beginen. Ein Beitrag zur Geschichte der Volksfrömmigkeit
und des Ordenswesens im Hochmittelalter, Münster 1912.



266 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Frauen im 13.Jahrhundert gemacht haben» (16). Der Lebensbeschreibung
Maries von Oignies z.B. kommt insofern «eine programmatische Rolle» (16) zu,
als damit das religiöse Leben frommer Frauen der Diözese Lüttich als positives
Kontrastbild in den Auseinandersetzungen mit den Albigensern dargestellt
wird. Die Erkenntnis der ideologischen Aufarbeitung und Ausgestaltung der
Vitentexte läßt in Peters denn auch Zweifel an der Existenz einer spezifischen
Frauen- und Beginenspiritualität aufkommen, wie sie Simone Roisin in ihrer
weitausgreifenden und informativen Studie noch festgestellt hatte ". Ihre
Diskussion um spezifisch weibliche Frömmigkeitsformen spitzt Peters auf die delikate

Frage zu, ob hinter den unterschiedlichen vita religiosa-Darstellungen
tatsächlich unterschiedliche Frömmigkeitsformen von Frauen und Männern stünden,

oder ob es sich nicht eher um eine geschlechtsspezifische Fixierung eines
Gnadenlebens handle. Mit Verweis auf die mittelalterlichen Hagiographen und
deren «Vorstellungen von den für Männer und Frauen unterschiedlichen
Rollenprogrammen der Heiligkeit» (19) gelangt die Autorin zu ihrer Kernaussage:
«Die geschlechtsspezifische Konkretisierung der vita religiosa zeigt sich auch bei
den Unterschieden in den Gnadenerfahrungen der heiligmäßig lebenden Männer

und Frauen. Doch diese Unterschiede verweisen weniger auf faktische
Differenzen in der Spiritualität als auf geschlechtsspezifische Rollenzuweisungen,

die für Männer und Frauen unterschiedliche Aufgaben implizieren» (20),
indem männliche Heilige vorwiegend die Aufgabe des Priesters übernehmen,
während weibliche Heilige in die Rolle der Visionärin rücken. Wird in Erwägung

gezogen, daß die religiösen Frauen mit ihrem heiligmäßigen Leben eine
Gegenposition zu den zeitgenössischen Häresien verkörpern, so sind die in den
Viten geschlechtsspezifisch konzipierten Heiligkeitsvorstellungen primär in
ihrer funktionalen Bestimmung zu sehen und geben kaum Hinweise auf eine
eigenständige weibliche Spiritualität (vgl. 20). Im Gegensatz zu Roisin vermag
Peters innerhalb des Frauenvitenkorpus auch keine prinzipiellen Unterschiede
im spirituellen Leben von Zisterzienserinnen und nicht-klausurierten religiösen

Frauen auszumachen. Die ähnliche religiöse Erfahrung semireligioser als
auch klausurierter Frauen sieht die Autorin als wenig erstaunlich an, handelt es
sich doch bei all diesen Viten um «programmatische Konzepte im Rahmen der
kirchlichen Ketzerbekämpfung» (27), in welchen die Nonnen und die in der
Welt lebenden Frauen zwei Varianten jener zeitgenössisch propagierten Heiligen

darstellen, deren löbliches Verhalten den südfranzösischen Ketzern
entgegengehalten wird.

11 Cf. Simone Roisin, L'hagiographie cistercienne dans le diocèse de Liège au XIIIe
siècle, Louvain-Bruxelles 1947. Roisin hat in ihrer Studie die Frauenviten im Räume

Lüttich/Brabant einer mentalitätsgeschichtlichen Analyse unterzogen und ist zur
Unterscheidung einer weiblichen und einer männlichen Spiritualität gelangt. Die eigenständige,

spezifisch weibliche Spiritualität der mulieres sanctae in den Viten führt Roisin auf
deren frühere Kontakte mit Beginen zurück, und setzt damit eine spezifische
Beginenspiritualität voraus.



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 267

Lassen sich anhand der brabantisch/lütticher Frauenviten keine spezifisch
weiblichen Frömmigkeitsformen nachweisen, so findet sich in derselben Viten-
literatur reiches Material zum Themenbereich: Literarische Aktivitäten religiöser

Frauen. Die Vermutung literarischer Tätigkeit der frommen Frauen «im
Sinne der autobiographischen und biographischen Fixierung ihrer spirituellen
Erfahrungen» (29) sieht Peters vorweg in den Angaben der Hagiographen
bestätigt. In der Vitenliteratur findet sie überdies zahlreiche Hinweise darauf,
daß diese Frauen in vorzüglichen Bildungsmöglichkeiten, in Kontakten mit
literarisch interessierten Geistlichen und in Auseinandersetzungen mit gebildeten

Mitschwestern nahezu ideale Rahmenbedingungen für die Umsetzung
ihrer literarischen Ambitionen gefunden haben müssen (vgl. 29 f.). Die in den
Viten geschilderten Frauen decken zwar «die gesamte Spannbreite an
Bildungsvoraussetzungen» (31) ab, doch überwiegen dabei die gebildeten und theologisch

anspruchsvollen, wie sie z. B. die Zisterzienserinnen von La Ramée
verkörpern. In deutlicher Absetzung von Grundmann gibt es für Peters keine
Anhaltspunkte dafür, daß diese mehrheitlich gebildeten Frauen «auf breiter
Basis eine mystische Literatur in der Volkssprache initiiert hätten» (34), indem
sie ihre Kenntnisse einer lateinischen Tradition mystischer Erfahrung den

weniger gebildeten oder sogar illiteraten Frauen in der Volkssprache vermittelt
hätten.

In der Beurteilung als kulturgeschichtliche Quellen (35 ff.) bezeichnet
Peters die Frauenviten als «ausgesprochen ambivalente Dokumente der frühen
religiösen Frauenbewegung» (35): Einerseits bieten sie differenzierte Einblicke
in die Ambiance der verschiedenen Lebensformen angehörenden
religiösbewegten Frauen und vermitteln einen Eindruck von der Konzeption einer
weiblichen religiösen Vita des 13. Jahrhunderts mit ihren geschlechtsspezifischen

Rollenzuweisungen (vgl. 36). Andererseits können die Viten aufgrund
ihrer programmatischen Ausrichtung kaum als kultur- und kirchengeschichtliche

Quellen benutzt werden. Selbst detaillierte Angaben über die
Bildungsvoraussetzungen und über die illiterate Schriftexegese der religiösen Frauen sind
nach Peters' Auffassung nur sehr bedingt kulturhistorische Aussagen, weil auch
sie in hagiographische Deutungsmuster eingespannt sind, was sich an hagio-
graphischen Stereotypen und funktionsbezogenen, thematischen Akzentuierungen

wie z.B. der Albigenserproblematik zeigt. Mit ihrer Bewertung der
Viten als literarische Zeugnisse bestimmter Spiritualitätskonzepte, welche aber
«die dunkle Vorgeschichte der Entstehung einer volkssprachigen frauenmystischen

Literatur im frühen 13. Jahrhundert nur wenig erhellen» (38), gerät
Peters abermals in Widerspruch zur bisherigen Forschung.

Obwohl Peters für die Frühgeschichte der semireligiosen Frauen keine
ihnen eigene Spiritualität hat feststellen können, greift sie «das Problem der sog.
Beginenmystik» (41 ff.) unter einem erweiterten Gesichtspunkt noch einmal
auf. Im Zusammenhang mit den zunehmenden Anfeindungen und Verfolgungen

in der zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts, denen in besonderem Maße
semireligiose Frauen ausgesetzt sind, lenkt die Autorin auf die entscheidende
Frage hin: Haben möglicherweise die ihnen eigenen Lebens- und
Frömmigkeitsformen, «die abweichendes Verhalten, eigenwillige Lebensvorstellungen



268 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

und unorthodoxe Spekulationen implizieren und damit auch das Eingreifen der
Kirche provoziert haben» (47), mit dazu beigetragen, daß die im Laufe des
13. Jahrhunderts als Beginen12 auftretenden, semireligiosen Frauen zunehmend
in «das gesellschaftliche Abseits von Verachtung und Unterdrückung» (46)
abgedrängt worden sind? Indem sie Hadewich, Mechthild von Magdeburg und
Margareta Porete durch deren eigenhändig geschriebene Texte selber sprechen
läßt, erstastet Peters spezifische religiöse Bedürfnisse und Ambitionen von
Beginen13. Ihr Ergebnis erstaunt, und zwar nicht nur deshalb, weil sich die

Erwartungen einer im Text enthaltenen Beginenspiritualität nicht erfüllen,
sondern noch mehr, weil Peters zur Einsicht gelangt, daß historisch nicht
nachgewiesen werden könne, ob diese mystischen Texte tatsächlich im Begi-
nenmilieu entstanden seien (vgl. 67). Aufgrund der unsicheren Basis des
historischen Hintergrundes müssen deshalb Hadewich, Mechthild von Magdeburg
und schließlich auch Margareta Porete «als potentielle Zeugen für eine
spirituelle und literarische Traditionslinie beginenmystischer Texte» (67) ausscheiden.

Daß die Verwechslung der Programmatik eines Textes mit realhistorischen

Gegebenheiten zu voreiligen (Fehl-)Schlüssen führen kann, demonstriert
Peters zuvor am Beispiel Mechthilds von Magdeburg (53ff.): Die biographischen

Anspielungen in Mechthilds Werk, des «Fließenden Lichts der Gottheit»,
welche auf die unsichere und gefährdete Existenz einer semireligiosen Frau
anspielen14, sind zu sehr «auf ein hagiographisches Konzept von Begnadung
ausgerichtet» (64), als daß sie Aufschluß über das faktische Leben Mechthilds
geben könnten. Auch die Uberprüfung französischer Texte über den Beginen-
stand, die «Poèmes sur les béguins» (31 ff.) und die vom Pariser Theologen Peter
von Limoges angelegten Predigtsammlungen «ad beginas» (89ff.) ergeben
wenig Konkretes in Hinsicht auf eine spezifische Spiritualität und literarische
Kultur der Beginen: Fehlen einerseits Angaben über das spirituelle Leben und

12 Über die Hintergründe der Anfänge der Beginen herrscht nach wie vor Unsicherheit.

Greven (a.a.O., 120-132) und Grundmann (a.a.O., 320) hatten das frauenabweisende

Verhalten der Orden im 13. Jahrhundert für die Entstehung des Beginentums
verantwortlich gemacht. Auch in jüngster Zeit wird die Existenz der Beginen als eine Art
Notlösung interpretiert (so Brigitte Degler-Spengler, Die religiöse Frauenbewegung
des Mittelalters. Konversen - Nonnen - Beginen, in: Rottenburger Jahrbuch für
Kirchengeschichte 3 (1984) 75-88). Zum Begriff «Begine» vgl. die terminologische Diskussion

bei L.J.M. Philippen, De Begijnhoven. Oorsprung, Geschiedenis, Inrichting,
Antwerpen 1918, 1-39.

13 Zum Vergleich der drei Autorinnen bezüglich eines gemeinsamen, beginenmysti-
schen Ansatzes cf. Kurt Ruh, Beginenmystik. Hadewijch, Mechthild von Magdeburg,
Marguerite Porete, in: ders., Kleine Schriften, Bd. II, 237-249.

14 Nach Caroline Bynum (a.a.O., 170-262) ist die zurückhaltende Rolle, die Mechthild

im Gegensatz zu Gertrud der Großen und Mechthild von Hackeborn als Visionärin
einnimmt, ein Indiz für ihre ungesicherte Existenz als Begine. Während Gertrud die
Große und Mechthild von Hackeborn als Nonnen des etablierten Klosters Helfta sich in
ihren Visionen sogar priesterliche Funktionen des Bindens und Lösens hätten zuschreiben

können, bliebe Mechthild als schutzlose Begine vorsichtig und würde auch in ihren
Visionen das weibliche Rollenverhalten nicht durchbrechen.



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 269

die literarischen Aktivitäten der Beginen gänzlich, so läßt sich in den
Predigtsammlungen andererseits weder eine «spezifische spirituelle Atmosphäre im
Umkreis der Beginen» erkennen, noch sind irgendwelche «charakteristischen
Interessen und Bedürfnisse des Predigtpublikums» (92) auszumachen. Gleichsam

den brabantischen Frauenviten des 13. Jahrhunderts, die keine tragenden
Anhaltspunkte für spezifische Frömmigkeitsformen semireligioser Frauen
aufweisen, erachtet Peters die Ausgrenzung beginenmystischer Literatur als
problematisch und viel weniger offensichtlich, als von der bisherigen Forschung
angenommen worden ist15. Sie schlägt deshalb vor, die bislang als spezifische
Beginentexte geltenden frauenmystischen Werke des 13. Jahrhunderts dem
Kontext einer monastischen literarischen Tradition (vergleichbar dem Kloster
Helfta) zuzuordnen, der «eine neue Offenheit gegenüber affektiven
Ausdrucksmöglichkeiten spiritueller Erfahrungen» zeigt, und damit gleichzeitig «eine

neue, vornehmlich an Frauen exemplifizierte und für Frauen attraktive Form
volkssprachiger Spiritualität propagiert» (100).

Zurückgreifend auf die Forschungsthese von einer kooperativ-kollektiven
Genese frauenmystischer Literatur umkreist Peters die Frage der Entstehung
frauenmystischer Literatur schließlich noch aus einer dritten Richtung: Die
immer wieder vermutete dominierende Rolle des Beichtvaters bei der Niederschrift

religiöser Erfahrungen begnadeter Frauen, die sich im literarischen
Motiv des Schreibbefehls auszudrücken scheint, konfrontiert die Autorin mit
entsprechenden frauenmystischen Texten des 13. Jahrhunderts und insbesondere

mit der mystischen Vitenliteratur des 14. Jahrhunderts16. Die Feststellungen,

zu denen Peters im Laufe ihrer Textstudie kommt, lassen aufhorchen: Für
eine spezielle Zusammenarbeit von Beichtvater und «geistlicher Tochter», die
zur Entstehung frauenmystischer Literatur beigetragen hätten, bietet der Viten-
korpus des Raumes Brabant/Lüttich wenig Anhaltspunkte. Eine dominierende
Rolle der Beichtväter bei der literarischen Fixierung spiritueller Erlebnisse
religiös bewegter Frauen ist diesen Lebensberichten jedenfalls nicht zu entnehmen.

Die Beichtväter kommen darin höchstens am Rande vor, indem sie in den

15 Die Beginenmystik-These Kurt Ruhs (in: Kleine Schriften, a.a.O.), welche die
Werke Hadewichs und Mechthilds von Magdeburg «einer beginenmystischen Tradition
eigenständiger und nicht ungefährlicher Bestimmungen der in Gott vereinten Seele»

(100) zuordnet, ist für Peters nicht akzeptierbar, weil weniger «die unio-Darstellungen mit
ihrer impliziten Vollkommenheitslehre» als vielmehr «autorensoziologische Überlegungen

zu dem Beginenstatus der Verfasserinnen» Ruh zu dieser Vermutung veranlassen
würden.

16 Die mystische Vitenliteratur des 14. Jahrhunderts besteht zum einen aus den
Kurzviten einzelner Schwestern eines süddeutschen Dominikanerinnenkonvents, die die
ehemals vorbildliche Spiritualität ihres Konvents herausstellen. Diesen sog. Schwesternoder

Nonnenbüchern stehen die sog. einzelpersönlichen Gnadenviten gegenüber, die
ausführlich über das Leben einer prominenten Schwester berichten. Zur gattungstypo-
logischen Einordnung dieser mystischen Texte, sowie zu deren Einschätzung als mystische

Lehren in legendarischer Form vgl. das übergreifende Werk von Siegfried Ringler,
Viten- und Offenbarungsliteratur in Frauenklöstern des Mittelalters. Quellen und
Studien, Zürich-München 1980.



270 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Prologen als Garanten für die Wahrheit des Berichteten erwähnt werden. Oder
aber sie fallen ganz weg, und es sind Frauen, die in der Rolle der Vertrauten oder
spirituellen Freundin das äußere und innere Leben begnadeter Frauen begleiten,

wie die intensiven Freundschaften zwischen Leutgard von Tongern und
Sybille von Gages oder Beatrix von Nazareth und Ida von Leeuw zeigen. Ein
Sonderfall in diesem Vitenkorpus scheint die enge Verbindung zwischen dem
Regularkanoniker Jakob von Vitry und der Inkluse Marie von Oignies zu sein.
Das «Supplementum» zur Vita der Marie von Oignies läßt nach Meinung von
Ursula Peters (vgl. 114) jedoch keine Interpretation in bezug auf die tatsächlichen

Beziehungen von Geistlichen zu den von ihnen betreuten frommen
Frauen zu, weil das im «Supplementum» dargestellte Zusammenspiel Jakobs
von Vitry und Maries von Oignies zu sehr bestimmt ist vom hagiographischen
Programm des Rollentausches: In Umkehrung etablierter Rollen unterwirft
sich der renommierte Kirchenpolitiker Jakob von Vitry der ungebildeten
heiligmäßigen Frau aus Nivelles, die geradezu die Armut Christi verkörpert. Das

prominente «literarische Paar» Jakob von Vitry und Marie von Oignies
dokumentiert deshalb in erster Linie eine Lehre, indem es in extremer Ausprägung
in ein hagiographisches Konzept eingebunden ist. In den Nonnenbüchern, die
nicht nur eine Vorstellung von der spirituellen Szenerie, sondern auch von der
Seelsorgepraxis in einem Nonnenkonvent des 14. Jahrhunderts vermitteln,
nehmen die Seelsorger ebenfalls eine untergeordnete Rolle ein: «In den meisten
Fällen werden sie nur als Statisten der eigentlichen Gnadenhandlung erwähnt»
(130), indem sie sich mit den begnadeten Frauen über deren religiöse Erlebnisse
beraten. «Bei der schriftlichen Fixierung von Gnadenerlebnissen, Wundern
und Prophezeiungen im Konvent» übernehmen die Seelsorger jedoch «keinerlei

Initiative» (131), sondern überlassen diese literarischen Aktivitäten ganz den
Schwestern: Diese bemühen sich mittels kollektiver Erinnerung, indem
zahlreiche Konventsmitglieder befragt werden, um möglichst vollständige
Aufzeichnungen religiöser Erlebnisse von Mitschwestern. Weisen sich also die
Nonnenbücher durch ihre literarische und überdies auch theologische
Eigenständigkeit aus (vgl. 101), so ist in den mystischen Texten populärer «literarischer

Paare» die Figur des Seelsorgers wesentlich komplizierter zu interpretieren:
Hinter dem von der Vita Heinrich Seuses vermittelten Bild einer engen

literarischen Zusammenarbeit des Dieners der ewigen Weisheit mit der Tösser
Dominikanerin Elsbeth Stagel, verbirgt sich die Lehre vom erfolgreichen
Seelsorger und der vollkommenen geistlichen Tochter: «Elsbeth Stagel wird dezi-
diert als Hagiographin und Schreiberin vorgestellt, die sich um die geistliche
Lehre für ein vollkommenes Leben bemüht und dies auch in literarischen
Aktivitäten realisiert, indem sie den spirituellen Lebensweg Heinrich Seuses

aufzeichnet und zugleich - auf sich bezogen - in einem fast durchweg
literarischen Lehrdialog mit ihrem Seelsorger steht» (142). Im Falle Elsbeth
Stagels und Heinrich Seuses ist demzufolge das Schreiben unmittelbar in jenen
Gnadenprozeß einbezogen, der sich in den Lebenswegen des Beichtvaters und
seiner geistlichen Tochter dokumentiert. Die Angaben der Vita über Elsbeth
Stagels literarische Tätigkeiten sagen weniger aus über den faktischen
Entstehungsprozeß der Vita als über die große Gewichtung des hagiographischen



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 271

Schreibens innerhalb des Prozesses eigener Begnadung. Noch deutlicher als bei
Seuse-Stagel ist in den Texten Margarethe und Christine Ebners die
Beichtvater-Thematik ganz in die Verschriftlichung ihrer Gnadenerlebnisse eingebunden.

In Margarethes Texten kommt der Figur des Seelsorgers nicht nur die Rolle
des einzig Vertrauten der Gnadenerlebnisse und Leiden der Medingernonne zu,
sondern Heinrich von Nördlingen wird auch als Initiator und Förderer ihrer
Aufzeichnungen dargestellt, indem Margarethe von ihm in den «Offenbarungen»

den «Schreibbefehl» erhält. Anders verhält es sich nach Darstellung der
Texte bei Christine Ebner: In dem Nürnberger Visionstext der Jahre 1344-
1351/52 figuriert ein «werblich prister» Heinrich, der Kontakte mit Christine
unterhält und ihr Gnadenleben intensiviert. In der Medinger Gnadenvita wird
nur in Andeutungen von einem Seelsorger gesprochen, dem Christine schriftlich

und mündlich ihre Gnadenoffenbarungen zukommen lasse (vgl. 173). Dieses

Beispiel läßt vermuten, daß je nach der thematischen Ausrichtung des Textes
auch die Rollenfigur des geistlichen Freundes und Beraters andere Ausprägungen

erfährt: Wird Christine in der Medinger Gnadenvita noch als zögernde
Schwester dargestellt, die die Initiative zur Niederschrift ihrer Gnadenerlebnisse

vorwiegend ihrem Beichtvater überläßt, so zeichnet der Nürnberger
Bericht eine selbstbewußte Visionärin, die selber zur Feder greift, und an deren
Aufzeichnungen der Beichtvater keinen Anteil mehr hat. Diese Beobachtung
veranlaßt Peters anzunehmen, daß die vertrauensvolle literarische Kooperation
von Beichtvater und begnadeter Schwester, bei welcher der Seelsorger den
führenden Part bei den Aufzeichnungen übernimmt, verunmöglicht wird durch
das Rollenkonzept, in das Christine Ebner als heiligmäßige Dominikanerin nun
eingespannt ist, indem sie den Geißlern predigt, den König empfängt und
ihrem geistlichen Freund zu höchsten Gnaden verhilft (vgl. 174 f.). Daß die
Beichtvater-Thematik aufgrund ihrer Eingebundenheit in ein bestimmtes Konzept

von Heiligkeit nur bedingt biographische Ausdeutungen zuläßt, bestätigt
der Lebensbericht Adelheid Langmanns: Hier wird die Offizialität der Beziehung

zwischen Beichtvater und begnadeter Schwester akzentuiert, indem die
Engelthaler Nonne auf Geheiß Gottes ihre Gnadenerfahrungen einem «les-
meister predier ordens» zur Überprüfung vorlegt, dieser sie für richtig hält und
die Dominikanerin ausdrücklich zur Niederschrift ihrer religiösen Erfahrungen
ermuntert. «Das im Beichtvater-Komplex angelegte Thema des Gnadenprozesses

der Verschriftlichung» wird hier somit «auf eine Prüfung des Lehrinhalts
reduziert, die nachdrücklich den offiziellen Status des Textes als dominikanische

Auftragsliteratur unterstreicht» (181).

III

Ursula Peters hat mit ihrem Buch ihr Vorhaben, «grundsätzliche Fragen der
Produktion und Rezeption frauenmystischer Literatur» (8) aufzuwerfen und
anzugehen, zweifelsohne eingelöst und gleichzeitig einen soliden Beitrag zur
literarhistorischen Frauenforschung geleistet. Mit detaillierten Textkenntnis-



272 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

sen und mit Akribie, einem scharfen methodischen Bewußtsein und einem
«anderen Blick» hat die Autorin die Vorgeschichte und Genese frauenmystischer

Literatur des 13. und 14. Jahrhunderts rekonstruiert. Mit feministischbrisanten

Fragestellungen und Themenbereichen wie «Frauenspiritualität»
oder «Frauen und Literatur» ist es Peters gelungen, interessante Aspekte
mittelalterlicher Lebens-, Frömmigkeits- und Handlungsformen von Frauen zu

vergegenwärtigen, ohne dabei in Anachronismen zu verfallen oder voreilige
(Fehl-) Schlüsse zu ziehen — vielmehr um damit Weichen zur weiteren
Erforschung zu stellen. Bei der Aufschlüsselung hagiographischer Texte, deren
Radius Peters sowohl geographisch als auch zeitlich sinnvoll eingegrenzt und
damit gleichzeitig zwei verschiedene Stadien des religiösen Aufbruchs
mittelalterlicher Frauen markiert hat, scheut sich Peters nicht, wirkungsmächtige und
in der literarhistorischen Forschung noch immer dominierende Thesen
anzuzweifeln und an ihnen einschneidende Korrekturen vorzunehmen. So im Fall
der geradezu idyllischen These vom fruchtbaren Zusammenwirken von Beichtvätern

und ihren «geistlichen Töchtern»: Mit ihrem methodischen Mißtrauen
gegenüber den gängigen Geschichtsinterpretationen wie auch gegenüber den
historischen Texten selbst, mit ihrer «Hermeneutik des Verdachts»17, entlarvt
Peters die Beichtvater-These als ein Mythos der Mystikforschung und wirft
damit ein Licht auf die vorherrschende, ideologisch nicht über jeden Zweifel
erhabene Historiographie.

Der ausschließlich literarhistorische Zugang Peters zu den frauenmystischen

Texten (vgl. 5) hat allerdings eine nicht unproblematische Gewichtung
der stilistischen und gattungsmäßigen Bedingtheiten der Texte zur Folge: Die
von der Literaturwissenschaftlerin immer wieder betonte und in ihren
Textstudien konsequent angewandte Erkenntnis, daß bei der Interpretation
hagiographischer Literatur der Funktionsgebundenheit der Texte eine nicht zu
überschätzende Bedeutung zukomme, ist kaum zu bestreiten. Jedoch ist nicht
einsichtig, weshalb dieser Grundsatz der Funktionalität der Texte, der das ganze
Werk von Peters prägt, kulturhistorische Ausdeutungen verunmöglichen soll.
Schließt die literarische Formung in den frauenmystischen Texten eine
dahinterstehende Erfahrung religiös bewegter Frauen des 13. beziehungsweise des
14. Jahrhunderts grundsätzlich aus? Ist es undenkbar, daß die schreibenden
Frauen auf literarische Topoi zurückgegriffen haben, weil diese ihnen dazu
passend erschienen, eigene religiöse Erfahrungen und die von Mitschwestern
auszudrücken? Wie kann denn mit Sicherheit unterschieden werden, wann es
sich in den Frauenviten um bloße Topoi handelt, und wann die tatsächlichen
Beweggründe genannt werden, die religiös bewegte Frauen damaliger Zeit zum
Aufbruch veranlaßt haben? Ist eine Trennung des Weizens von der Spreu in
diesem Sinne überhaupt möglich? Es ist nicht einzusehen, wieso sich die
mystische Lehre der Nonnenviten mit einem mystischen Erleben jener Frauen,

17 Diesen Begriff hat Elisabeth Schüssler-Fiorenza geprägt mit ihrer feministischen
Befreiungshermeneutik: «Brot statt Steine». Die Herausforderung einer feministischen
Interpretation der Bibel. Aus dem Englischen übersetzt von Karel Hermans, Fribourg
1988, bes. 50 ff.



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 273

die im Rahmen ihres monastischen Alltages nach neuen religiösen Ausdrucksformen

gesucht haben, nicht verbinden lassen sollte: zeigt es sich doch besonders

anhand der Nonnenviten, daß Visionen Träger einer belehrenden
Mitteilungsind, in denen persönliche religiöse Erfahrung, theologische Reflexion und
ethische Anweisungen ineinander übergehen. Demzufolge ist der Vorwurf
Peters gegenüber Langer (cf. 190) nur zum Teil berechtigt: Langer sieht in den
Nonnenviten Dokumente einer Nonnenspiritualität des 14. Jahrhunderts, ohne
dabei die gattungsspezifischen Ausprägungen der in dieser Vitenliteratur
vorkommenden bestimmten Themen genügend zu berücksichtigen. Außerdem
trägt sein Vergleich der Nonnenviten mit den deutschen Predigten Eckharts
dazu bei, die Schwesternbücher lediglich als Sekundärphänomene zu betrachten
und zu behandeln. Da die literarische Darstellung jedoch immer auch das

Produkt geschichtlicher Kräfte ist, vermögen die Nonnenviten sehr wohl ihre
Zeit zu dokumentieren, Rückschlüsse auf damalige «weibliche Lebenszusammenhänge»18

zuzulassen und über Ideale und Normen einer monastischen
Frauengemeinschaft des 14. Jahrhunderts Auskunft zu geben. Wenn Peters
feststellt, die mystische Vitenliteratur liefere «wertvolle kulturhistorische
Informationen über die spirituellen und literarischen Ambitionen» der süddeutschen
Dominikanerinnen des 14. Jahrhunderts und verdeutliche zudem deren
«theologische und literarische Eigenständigkeit» (101), dann scheint die Autorin
damit ja gerade zuzugeben, daß die literarischen Formulierungen in den
Nonnenviten keineswegs die hinter dem Text stehenden literarischen Aktivitäten,
Spiritualitätsformen und Theologien der religiösen Frauen zu überdecken
brauchen. Es ist deshalb nicht bloß zulässig, sondern geradezu notwendig, die
Schwesternviten mit einer anderen Betrachtungsweise und mit neuen
Fragestellungen anzugehen, die auch die theologischen Implikationen dieser
Nonnenspiritualität nicht mehr ausklammern: Welches Gottesbild verbirgt sich in
den mystischen Texten? Was für ein Verständnis von Christus-Nachfolge haben
diese religiös-bewegten Frauen? Lassen sich aus der theologisch durchformten
Erfahrung der Nonnen ganz bestimmte Moralvorstellungen eruieren?

Die Forschung frauenmystischer Texte sollte also in der von Peters
angegebenen Richtung weitergeführt und durch spezifisch historische, philosophische

und theologische Fragestellungen ergänzt werden, nachdem zuvor der
Verständnishorizont von Vitenliteratur abgeklärt worden ist. Ihre ausschließliche

Fixierung auf den literatur-wissenschaftlichen Interpretationsschlüssel
ändert jedoch nichts daran, daß die Autorin mit ihrer umfassenden Studie die
literar-historische (Frauen-)Forschung ein gutes Stück weitergebracht hat. Der
«andere Blick» von Ursula Peters durchleuchtet nicht nur das belastete und
komplexe Verhältnis von Frauen und Männern in der Geschichte, sondern
entdeckt auch die bislang überdeckte Vielfalt und Pluralität der Tradition, wie
sie in den Frauen des 13. und 14. Jahrhunderts mit ihren unterschiedlichen
Lebens- und Frömmigkeitsformen verkörpert wird. Das Aufzeigen der spiritu-

18 Dieser soziologische Terminus stammt von Ulrike Prokop, Weiblicher
Lebenszusammenhang. Von der Beschränktheit der Strategien und der Unangemessenheit der
Wünsche, München 1976.



274 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

eilen und literarischen Ambitionen und der Hinweis auf die literarische und

theologische Eigenständigkeit der religiös bewegten Frauen im Werk von
Ursula Peters mag mit dazu beitragen, daß wir achtsamer werden gegenüber den

subtilen Manifestationen von Widerstand, wie sie sich in Frauen aller Zeiten

geäußert haben19.
Beatrice Acklin Zimmermann

Richard Schenk: Die Gnade vollendeter Endlichkeit. Zur transzendentaltheologischen

Auslegung der thomanischen Anthropologie. — Freiburg-Basel-
Wien: Herder 1989 (Freiburger theologische Studien 135).

Wenn es auch nicht leicht ist, einem Buch gerecht zu werden, dessen Fülle
an Material nicht weniger erstaunlich ist als die Weite des historischen und
gedanklichen Horizontes - und dabei «bloß» eine, wenn auch über 600 Seiten
starke Dissertation darstellt -, so lassen sich seine Qualitäten doch sehr genau
angeben. Nicht die unwichtigste davon ist der im nuancierten und nichtsdestoweniger

ausgezeichnet lesbaren Stil ständig spürbare Habitus des Autors selbst,
seinen Gesprächspartnern gerecht zu werden und möglichst von ihnen zu
lernen.

Doch vordringlich ist zunächst die Frage, welches Anliegen das Buch
verfolgt: Schenk versucht nichts Geringeres als eine Erneuerung eines
transzendentaltheologischen Thomismus. Der Versuch nimmt seinen Ansatz an der
zentralen Stelle der christlichen Theologie: der Lehre von der Gnade. Es wird
jedoch nicht schon eine Gnadentheologie im eigentlichen Sinne entworfen,
sondern allererst ihr genuiner «hermeneutischer Ort» aufgesucht: Wenn das

Axiom gilt: gratia supponit naturam, dann stellt sich analog dazu die Frage:
Welches sind die grundlegenden Strukturen menschlicher Welterfahrung, aus
denen sich die Bedingungen der Auf- bzw. Annahme der christlichen Botschaft
vom gnädigen Gott ergeben? Diese Strukturen werden dort am prägnantesten,
wo sie im Konflikt mit elementaren Formen menschlichen Wollens und Hoffens

stehen, d.h. beim Problem der Theodizee. Jene Leitfrage führt nun jedoch
nicht in eine unmittelbare Phänomenologie der Erfahrung von Tod, Leiden,
Enttäuschung usw., sondern zu einer intensiven Auseinandersetzung mit zwei
Grundtypen von Theologie, deren Charakteristika sich in einem weitgespannten

ideegeschichtlichen Durchblick von der Spätantike über die hochscholastischen

Kontroversen bis in die des 20. Jhs. verfolgen lassen.
Diese wiederum gewinnt Schenk nicht aus einer induktiv «betriebenen»

Ideengeschichte, sondern aus der reflektierenden Orientierung an der Theologie

Karl Rahners. Schenk setzt ein mit einer umfänglichen und sehr kritischen
Analyse der Literatur zum Verhältnis Rahner - Heidegger. Dabei zeigt sich:
Zum einen wird Rahners Intention nicht durch irgendeine Art «Einfluß» -

" Vgl. Sharon D. Welch, Gemeinschaften des Widerstandes und der Solidarität.
Eine feministische Theologie der Befreiung, Fribourg 1988, bes. 89.



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 275

ohnehin eine dem Denken ganz ungemäß passivistische Kategorie — verständlich,

sondern als bestimmte theologische Reaktion auf Heideggers Finitismus.
Diese besteht zweitens inhaltlich darin, daß Rahner im Menschen eine apriorische

Transzendenz auf das Unendliche ansetzt («Nach Rahner ist das lumen
naturale ein lumen supernaturale», 57) und dies drittens mit einer Berufung auf
Texte der thomasischen Erkenntnislehre («Geist in Welt») auszuweisen
versucht. Schenk möchte nun einsichtig machen, daß dies nicht die einzig
theologisch mögliche Reaktion ist, mit einem transzendentalen Ansatz der eminenten

Herausforderung durch das Heideggersche Denken zu begegnen (17). Es
kann dies gar keine Begegnung sein, denn die Kategorien des Endlichen werden
durch eine bestimmte Form von Transzendentaltheologie gewissermaßen
unterlaufen bzw. idealistisch übersprungen. Das aber heißt, daß mit dem Ansatz
Rahners noch nicht alle systematischen Möglichkeiten einer Transzendentaltheologie

als erschöpft gelten können. Demgegenüber ist es Schenks These,
«daß der Begriff der endlichen Transzendenz die potentielle Grundlage biete.»
(19; cf. 58, 603) Insbesondere die «Erfahrung der Nichterfahrung» (41 n.63;
cf. 422 ff.), ihrer eigenen Defizienz mithin, gehört dabei zu ihren Kriterien.

Von gleichem sachlichen Gewicht ist es, wenn Schenk dem thomistischen
Realismus insofern recht gibt, als die Legitimation von Rahners Berufung auf
Thomas nicht einsichtig gemacht werden kann. Schenk geht über diese
historische Kritik aber weit hinaus, wenn er zeigt, daß die Form des Rahnerschen
Denkens selbst - übrigens ebenso wie die des thomistischen Realismus - innig
verwandt ist mit einer derjenigen Denkformen, mit denen sich Thomas von
Aquin auseinandergesetzt hat. Ein «Anschluß» an Thomas kann somit niemals
die eines nachträglichen Ausweises haben, sondern muß durch eine historische
Vermittlung das eigentümlich Thomasische («Sondergut») im Kontrast der
geschichtlichen Alternativen deutlich machen. Hierfür greift Schenk nicht auf
die bekannten Schuletikettierungen - wie sie ja bereits in der Scholastik gängig
waren - zurück, sondern läßt die schon gewonnenen Grundtypen, und zwar
insbesondere im dominikanischen Umfeld sichtbar werden.

Dies muß folgerichtig dazu führen, sich mit demjenigen Bild auseinanderzusetzen,

das K. Flasch, der gegenwärtig wohl meistgelesene deutsche Mediävist,

von Thomas entwirft (63-69) - wirft doch Flasch dem Transzendental-
thomismus eine ahistorische Thomas-Interpretation vor, während er selbst
Thomas als «Realisten» versteht und kritisiert. Um die Intention des Thomas
historisch genau zu konturieren, darf man sich nicht auf die Thomas-Kritik der
Albert-Schule beschränken, sondern muß sowohl den «heilsgeschichtlichen
Realismus» (65), nämlich Robert Kilwardy, Jakob von Metz, Durandus, wie
auch den von Flasch gänzlich vernachlässigten Korrektorienstreit mit
einbeziehen. Damit will Schenk jedoch nicht die einstige Sonderstellung des Thomas
restaurieren, sondern gerade aus der Situation einer nicht mehr autoritativen
Allgemeinverbindlichkeit des doctor communis die Besonderheit des Thomas
hervortreten lassen. Seine Besonderheit liegt also nicht darin, daß es nur einen
doctor communis geben kann (cf. Et. Gilson, Jean Duns Scot, 1952, 660),
sondern in der historischen Besonderheit seiner denkerischen Akzentuierungen
und Eigenständigkeit.



276 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Ist es nun einsichtig, daß die Theodizee der systematische Ort der
Gnadenlehre sein muß, dann ist es nur folgerichtig, wenn hier das Novum der
thomasischen Theologie aufgesucht wird. Dies wiederum macht es unausweichlich,

diejenigen Positionen mit einzubeziehen, an denen orientiert Thomas
seine Theodizee formuliert. Schenk setzt daher ein mit der Aufarbeitung der
verschiedenen neuplatonischen Theodizeen, die in überraschender Weise
allesamt anthropologisch zentriert werden. Er geht dabei mit großer, aus der
Einarbeitung einer nahezu unübersehbaren Forschungsliteratur resultierenden
Ausführlichkeit auf den Neuplatonismus ein (114—283). Das heißt: Auch dieser
wird nicht aus der Perspektive des 13., sondern des 20. Jhs. interpretiert. Hier
mag mancher Leser zu wenig die Ökonomie in der Darstellung berücksichtigt
finden, aber es kann nur dadurch ein Thomas unabhängiges, sich auf dem
Niveau und dem Stand der gegenwärtigen Neuplatonismus-Forschung gehaltenes

Bild entworfen werden. Der Kern dieses hier nicht im einzelnen zu
referierenden Kapitels ist die These, Plotins Theodizee sei sowohl von einer
unaufhebbaren Spannung im Grundansatz wie hinsichtlich vieler Einzelfragen
bestimmt, einer Spannung, die sich sozusagen in zwei Schulen entlädt: die des

porphyrianischen und des proklischen Neuplatonismus. Damit meint Schenk
nicht nur zwei unterschiedliche Lehrtraditionen, sondern auch zwei verschiedene

und in dieser Verschiedenheit auch bei Rahner und dem thomistischen
Realismus (etwa Gilson, 527) wiedererkennbare Denkformen. Er nennt sie die
«metaphysische» (Proklos - Dionysius — Eckhart — Rahner) und die
«heilsgeschichtliche» (Porphyrios - Augustinus - Neoaugustinismus - Frühnominalismus):

96-98, 205, 228, 257, 265ff., 274, 283, 294, 296, 320 (n. 100a), 536ff.;
bes. 538 ff. Dazu werden in kurze Stichworte gefaßt u.a. folgende Merkmale
angegeben: zum einen eine bereits perfektische Vollendetheit von Kosmos bzw.
Mensch, zum anderen eine geschichtlich noch ausstehende und sensu stricto
offene Vollendung; zum einen die Ansetzung einer «quasi-göttlichen Spontaneität,

zum anderen ein rezeptiv geprägtes Konzept von Erkenntnis; zum einen
die Begründung der Freiheit unmittelbar in Gott, zum anderen die Ansetzung
der konkreten Wahlfreiheit als in sich bereits gottähnlich; zum einen eine
radikal kataphatische Theologie, zum anderen die Konzession der Möglichkeit
affirmativer Theologie usw. Es sind dies eher Idealtypen, die realiter durchaus in
akzentuierenden Mischformen auftreten können (539; sachlich gesehen sogar
müssen, weil sie in Reinform gar nicht haltbar wären).

Die Theologie des Thomas von Aquin ist nun ebenfalls nicht bloß als

Variante oder Ausprägung einer der beiden Typen, aber auch nicht als eine

sogenannte Synthese oder «Ausgleich zwischen diesen Extremen, sondern in
gewissem Sinn als radikaler denn beide» (545) zu nehmen. In einem kursorischen

Durchgang der Hauptthesen zum intellectus agens vorwiegend, aber nicht
ganz ausschließlich im Dominikanerorden wird die Sonderstellung des Thomas
im Kontext der alternativen Ansätze anschaulich. Für Thomas sei «Spontaneität
als Grund der Rezeptivität» (550), d.h. die in beiden Konzeptionen unterstellte
Alternativität wird grundsätzlich überwunden. Die Eigenständigkeit und das
sich daraus ergebende Wirksamwerden-Können dieser Position in der Folgezeit
wird dann an einer höchst interessanten Gegenprobe vorgeführt: zunächst an



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 277

der bekannten quaestio Basiliensis und dann am Beothius-Kommentar des Nikolaus

Trivet (555ff.). Ähnlich wird im letzten Kapitel durch den Kontrast an der
radikal-voluntaristischen Thomas-Kritik durch Wilhelm de la Mare (582 ff.) das

intellektuell geprägte Spezifikum der thomasischen Freiheitslehre (auch noch in
De malo, q. 6!) sichtbar. All diese Zuordnungen werden jeweils für eine
Gnadenlehre in Anspruch genommen oder besser: fruchtbar gemacht, in der die
Perfektion der Gnade gerade nicht die Vorausgesetztheit der Natur quasi ablöst,
sondern in ihrem Defizientsein vollendet. Indem Thomas in der Theodizee-
Frage unaufgebbare Anliegen sowohl der dionysischen Tradition, nämlich die

Vermeidung einer Funktionalisierung des Leidens, wie der augustinischen
Tradition, nämlich die Berufung des Einzelmenschen zum Heil, festhält, werden

die Bedingungen ihrer Lösbarkeit deutlich verschärft. Aber gerade dies
wird für Schenk zum Ansatz der Gnadenlehre.

Die wohl stärksten Passagen in der durchaus komplexen Architektur des

Werkes sind diejenigen, wo Schenk das «Sondergut» des Thomas herausarbeitet:
etwa das thomasische Verständnis des Gnadenaxioms - dessen Herkunft aus
Proklos hier wohl zum ersten Mal nachgewiesen wird (273) - im Kontrast zu
Albertus Magnus und Ulrich von Straßburg, 288-332; Theologie des Todes,
499 ff.; zur Trauer, 499; Charakter der thomasischen Freiheitslehre, 573ff. Auch
das Thema der anima separata (513 ff.) wird für das thomasische Anliegen, die im
menschlichen Tod unleugbar erfahrene Negativität ineins mit der Möglichkeit
der Hoffnung zum Ausdruck zu bringen, fruchtbar gemacht. Aufder Basis einer
überragenden Kenntnis der Forschungsliteratur werden sie zu Meisterstücken
interpretatorischer Sensibilität. So wie Thomas als eine eigenständige Form von
Gnadentheologie auszuweisen versucht wird, so ist auch Schenks Buch ein
eigenständig drittes neben der transzendentalen und der realistischen.

Schenks Werk zeigt, wie förderlich es für das Verstehen ist, detaillierte
Textexegese und historische Forschung nicht gegen bestimmte interpretatori-
sche Interessen oder gegen eine umgreifende Ideengeschichte auszuspielen.
(Erstgemeintes wäre wohl für Schenk nur eine Variante des Rezeptionismus.)
Eine derartige Freisetzung philosophischer und philosophiehistorischer
Durchdringungsenergie entspricht bester theologischer Tradition. Daß beides nicht
auseinanderfällt, liegt an der souveränen Beherrschung des Materials. Ungeachtet

der ausgebreiteten Gelehrsamkeit sorgt das Buch doch immer wieder
dafür, daß der Leser die Priorität und den Gehalt der systematischen
Orientierung niemals aus den Augen verliert (z.B. 443ff. ; 517 ff. ; 571 ff.). Ungeachtet
seines gnadentheologischen Generalthemas wird es auch für einen etwa an der
Spätantike, an der Hochscholastik interessierten Leser in einem Maße lehrreich
sein, was der Buchtitel nicht im geringsten ahnen läßt. Ungeachtet seines

Umfangs will es, wie der abschließende Ausblick dokumentiert, ausdrücklich
nicht den Eindruck hinterlassen, es habe seinen Gegenstand abschließend
behandelt und sein Anliegen endgültig vorgebracht. Das Ausgeführte jedoch
zeigt, daß das Unausgeführte kein leeres Versprechen sein wird.

Rolf Schönberger



278 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Le temps des Réformes et la Bible. Sous la direction de Guy Bedouelle et
Bernard Rossel. - Paris: Beauchesne 1989, 811 p. (Bible de tous les temps 5).

Cet ouvrage se présente comme l'avant-dernier jalon d'une série remarquable,
dont l'objectif est de cerner la place de la Bible dans la culture occidentale, et

cela tant sous l'angle de son utilisation immédiate que de son ascendant moins
direct. Par son ampleur et par la diversité de ses subdivisions, il témoigne
d'emblée de l'importance capitale que revêt le XVIe siècle dans une telle
perspective.

Etudier «l'usage de la Bible» pour une période donnée, c'est se pencher
successivement sur deux aspects majeurs d'une même question. Il s'agit d'abord
de repérer le plus exactement possible les conditions d'accès aux textes de

l'Ecriture Sainte, mais aussi les circonstances propres à en infléchir la pratique et
l'interprétation. Telle est la visée d'une première partie, «Lire la Bible», dont, à

l'exception de deux chapitres, les responsables du volume se sont réservé la
rédaction. Ce n'est qu'au terme de cette longue enquête initiale que sera
examiné le rayonnement multiple de la Bible, et cela dans un second volet, «Bible,
culture et société», dont l'envergure thématique justifiait un appel à des
contributions variées.

L'histoire de la Bible au XVIe siècle s'articule au fil d'une chronologie
nuancée. C'est ce cadre que s'attachent à préciser d'abord les deux auteurs
principaux. Guy Bedouelle définit une première période, jusque vers 1530, au
cours de laquelle la Bible acquerra progressivement le statut d'«objet en soi»,
distinct des autres sources de la tradition religieuse. L'imprimerie marque un
tournant capital de cette évolution, en fixant cet objet sous la forme d'un volume
dont la diffusion, assez lente à ses débuts, va néanmoins interpeller très tôt les
autorités ecclésiales et les milieux intellectuels. Evoquer les rapports de
l'humanisme avec la Bible, c'est à la fois rappeler un lieu commun et s'attaquer à une
question très complexe. Non seulement le courant humaniste est le lieu d'un
examen critique de la tradition textuelle qui, s'appuyant sur les découvertes
récentes, remet en cause l'autorité absolue de la Vulgate, mais encore ses adeptes
vont favoriser, au détriment de l'interprétation médiévale des «quatre sens», des
visées herméneutiques radicalement neuves. Guy Bedouelle examine sous ce

rapport les figures de Lefèvre d'Etaples, pour qui toute l'Ecriture se ramène à un
sens christique unificateur, d'Erasme, qui préconise une lecture essentiellement
centrée sur la morale chrétienne, de Cajetan enfin, promoteur d'un nouveau
sens littéral. La prédication procure un reflet éloquent des principaux acquis de

ces trois décennies: au sermon pré-humaniste qui ne voit dans le texte biblique
que le tremplin fortuit d'un développement souvent plus technique que
véritablement inspiré, l'auteur oppose les exemples de Jean Vitrier et de l'homé-
liaire issu du cercle de Meaux, où l'allégorisation est toujours liée aux «mystères
centraux du christianisme» (118).

C'est à Bernard Roussel que revient la tâche d'esquisser les deux derniers
tiers du siècle. Jusqu'en 1660, la référence à l'Ecriture se confirme, dans les

milieux réformés, par opposition aux institutions «humaines» qui en avaient

trop longtemps occulté la teneur. A compter de cette date, les divergences qui se



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 279

manifestent au sein de la Réforme engendrent d'innombrables débats et
polémiques. A la recherche du «sens véritable» — sensus germanus - exégètes,
traducteurs et éditeurs de tous bords, servis par une documentation de plus en plus
nombreuse, multiplient les publications. De l'école luthérienne aux controverses

marquées par des traditions confessionnelles divergentes, Bernard Roussel
tente de résumer, en trois chapitres fournis et un peu indigestes, la somme
impressionnante de tant de travaux. S'il réserve aux auteurs la place de choix, il
n'oublie pas pour autant le point de vue de la réception. Au gré de quelques cas

exemplaires, on voit se dessiner les attitudes typiques nées de la diffusion des

traductions vernaculaires: féminisation du public, tendance à une lecture
fondamentaliste ou, à l'inverse, à l'interprétation non contrôlée, sans parler du
statut symbolique que peut atteindre la Bible dans un climat de persécution.
Bernard Roussel voit à juste titre dans cette fidélité ultime au Livre la contrepartie

édifiante des efforts souvent contradictoires ou décevants des théologiens
(301 sq.).

Dans leur diversité, les interprétations aussi bien que les attitudes face à

l'Ecriture apparaissent le plus souvent comme la conséquence d'une appartenance

confessionnelle. L'examen de prises de position individuelles implique
par conséquent une étude de chaque contexte. Du côté protestant, c'est une
diversité souvent teintée de polémique qui l'emporte, une fois admise la
souveraineté de la Parole par rapport aux traditions ecclésiastiques. A la contestation

spiritualiste d'un Thomas Müntzer comme au fondamentalisme d'un
Menno Simons, les confessions de foi réformées opposent l'exigence d'une
prudente normalisation du sens.

La Réforme catholique manifestera, parallèlement à son désir de promouvoir
la place de la Bible, un souci constant d'en contrôler la diffusion. En même

temps que le Concile de Trente précise les rapports de l'Ecriture et de la

tradition, il s'attache à la définition des écrits canoniques ainsi qu'à la
revalorisation de la Vulgate, dont le texte est proclamé globalement authentique. La

part des sources scripturaires dans le programme de rénovation pastorale est
considérable, tant à travers les textes liturgiques que dans la catéchèse et la

prédication. C'est également dans la mouvance de la réforme tridentine qu'il
faut situer, outre l'élaboration de la Vulgate «sixto-clémentine», un essor très
fécond des commentaires bibliques.

La réponse anglicane aux sollicitations du nouvel élan biblique se soldera
essentiellement par un effort de traduction. De Tyndale (1526) à la Bible des

Evêques (1568) s'échelonnent diverses tentatives, toutes plus ou moins
directement appelées à converger, au début du siècle suivant, dans la King's James
Version.

En comparaison avec l'émulation biblique qui domine les Eglises occidentales,

le monde orthodoxe semble marquer un net recul. Les études scripturaires
y sont pratiquement inexistantes, et les essais de traduction très fragmentaires.
Ainsi que le souligne Astérios Argyriou, le message de la Bible ne saurait se

passer du support liturgique, iconographique ou homilétique qui en a toujours
favorisé la diffusion. Dans un tel climat, l'initiative de Ionnikios Kartanos, qui
rédige en langue vulgaire une compilation de l'Ancien et du Nouveau Testa-



280 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

ment, ne pouvait qu'encourir, en dépit de son succès, les foudres de l'autorité
officielle.

Le judaïsme occidental connaît à cette même époque un moment important
de son histoire avec les premières impressions de la Bible hébraïque. Dans un
chapitre très suggestif, Gilbert Dahan évoque successivement les grandes phases
de cette aventure et les problèmes d'interprétation textuelle qui s'y rattachent.
Parallèlement, la tradition exégétique voit apparaître de nouveaux maîtres,
Isaac Abravanel, Abraham Farissol ou Obadiah benJacob Sforno. La dominante
éthique qui marque leurs commentaires se double parfois d'une tendance
mystique dont les malheurs du temps expliquent la permanence. Sur un autre plan,
l'apport inestimable que représente soudain la tradition juive pour les exégètes
chrétiens hébraïsants ne contribue nullement à atténuer, chez certains d'entre
eux, des réactions ouvertement antisémitiques.

Restait à examiner les principaux enjeux de ces efforts qui, un siècle durant,
se multiplient autour du texte de la Bible : commenter et traduire l'Ecriture, c'est
non seulement se mettre au service de la Parole divine, mais c'est aussi se situer à

son endroit. A cet égard, le fameux principe de la sola Scriptura relève fatalement
d'une vue de l'esprit. Bernard Roussel le rappelle opportunément à travers deux
exemples précis, l'exégèse de Théodore de Bèze d'une part, que dominent des

préoccupations éthiques et pastorales, et les diverses traductions du Psaume 22,
où le problème des sources est étroitement mêlé à des options stylistiques et
linguistiques. Quant aux fameuses réticences de l'Eglise romaine face aux
traductions en langues vivantes, il convient à la fois de les nuancer et de les replacer
dans le contexte d'une lutte contre l'hérésie. Guy Bedouelle souligne par
contraste la controverse interne qui sous-tend la solution intransigeante mettant
presque la Bible «à l'Index», en même temps qu'il énumère les nombreux autres
canaux - liturgie, prédication, littérature dévotionnelle - qui assurent en
permanence la pénétration du message scripturaire.

L'élaboration d'une synthèse à la fois sérieuse et intelligible à partir d'une
matière immense, dont chaque linéament justifie l'existence de plusieurs
spécialistes, tenait évidemment de la gageure. Chacun à sa manière, Guy Bedouelle
et Bernard Roussel ont relevé ce défi. On apprécie d'emblée chez le premier la
clarté d'une prose souple, habile à souligner les contours essentiels de son

propos, et qui ne met jamais en oubli les attentes propres d'un public averti mais
non spécialisé. Si Bernard Roussel souscrit davantage à l'attrait d'une
documentation plus détaillée, il n'échappe pas toujours, à travers la multiplication
des faits bruts, à la confusion d'un discours tout en ruptures. A l'inverse des

chapitres rédigés par son collaborateur, les siens semblent se prêter à la
consultation bien plus qu'à la lecture linéaire. Sans doute la coexistence de méthodes

et de conceptions divergentes signe-t-elle par définition l'identité d'un
ouvrage collectif. On aurait toutefois pu souhaiter que, dans l'exposé d'une
matière en soi plutôt aride, l'érudition de l'historien se fit par endroits plus
discrète.

*



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 281

C'est manifestement dans la seconde partie de l'ouvrage que l'amateur de la
culture renaissante se sentira le plus à l'aise. Il y goûtera, dans la présentation de
matières familières revivifiées par un éclairage nouveau, l'un des plaisirs les plus
exquis de la découverte. La série des chapitres aérés qui suggère, dans leurs
modalités les plus inattendues parfois, les multiples aspects de la réception
biblique ne prétend nullement à l'exhaustivité. Parallèlement à quelques voies
obligées de la tradition culturelle - littérature, musique, beaux-arts -, les
éditeurs ont privilégié avec raison des enquêtes moins conventionnelles.

Cela nous vaut par exemple les très belles pages de Marc Venard sur «la
Bible et les Nouveaux Mondes»: la découverte des terres nouvelles, mais aussi la
vision du monde qui en découle - Jérusalem n'en est plus le centre - jointe à une
perception désécularisée du temps et de l'histoire, engendrent un nécessaire
détachement à l'endroit d'une lecture biblique fondamentaliste. Les conceptions

politiques des Réformés sont marquées, à leur tour, par la pratique régulière

de l'Ecriture. Marguerite Soulié distingue chez eux deux courants: l'un
réformiste qu'illustrent, à la suite de Luther et Calvin, les positions de ceux que
l'on a outrancièrement qualifiés de «monarchomaques»; l'autre prophétique,
dominé par les figures de Müntzer et des anabaptistes, et qui retrouvera son
actualité au moment des guerres de religion. Parallèlement, l'action pastorale
allait trouver dans la Bible son unique pierre de touche. Mais tandis que les

Eglises réformées envisagent cette référence à la Parole comme source et
justification de leur existence, l'Eglise romaine continue d'y voir avant tout, ainsi

que le souligne Philippe Denis, une confirmation de la saine doctrine.
Ces études de réception globale sont judicieusement complétées par deux

recherches de caractère plus ponctuel. André Godin se penche d'abord sur le cas
d'Erasme, dont la «Philosophia Christi» doit, selon lui, s'entendre essentiellement

comme une émanation de l'Ecriture Sainte, et en particulier du Nouveau
Testament. De son côté, l'innutrition biblique dont témoignent sans exception
les grandes figures de la mystique catholique, passe par différentes vois d'accès

au texte, dont la plupart, en particulier chez les femmes, sont indirectes. Au gré
d'un exposé fourni et passionnant, Max Huot de Longchamp suggère la variété
des situations singulières, en même temps qu'il désigne dans un renouvellement
de la lecture allégorique traditionnelle l'un des apports majeurs du courant
mystique.

L'impact de la Bible sur les arts et les lettres n'était pas à démontrer. En
dépit des limites du cadre imposé, on peut regretter que Michael Screech ait
borné sa contribution à la seule littérature française. La place que réservait cet

ouvrage aux autres traditions culturelles aurait justifié, semble-t-il, une curiosité
un peu plus étendue. Cette synthèse, qui a le mérite de citations nombreuses,
reste par ailleurs un peu évasive. On recherche en vain, dans ces pages, les

grandes lignes de force d'une littérature biblique aussi abondante qu'hétérogène.
Et que dire des deux pages et demie réservées à Ronsard alors qu'Agrippa

d'Aubigné ne mérite que de furtives allusions? Marguerite Soulié reprend, en
bonne spécialiste de la question, certains éléments de cette première esquisse
dans le chapitre très habilement charpenté qu'elle consacre au théâtre biblique.
Au terme d'un état présent de la diffusion du cantique luthérien et du Psautier



282 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

huguenot, Patrice Veit oriente son analyse vers l'interprétation de cette pratique
nouvelle du chant sacré. A l'en croire, l'usage des psaumes ou d'autres
paraphrases bibliques représente toujours, tant sur le plan collectif qu'en tant
qu'expérience individuelle, un prolongement de la lecture. Les arts plastiques enfin
vont se voir confier à divers degrés l'interprétation du message de la Bible.
Au-delà de la rigidité de positions iconoclastes qu'il serait inexact de faire
coïncider avec l'inspiration profonde de la Réforme protestante, les attitudes
contrastées de Luther et du Concile de Trente, que Margarete Stirm résume
heureusement en opposant les concepts d'«image de foi» et d'«image sacrale»,
relèvent moins d'une incompatibilité radicale que d'accentuations différentes.
A travers quelques chefs-d'œuvre nés de l'élan tridentin (Raphaël, le Titien et
surtout El Greco), l'auteur souligne de manière intéressante la fonction de la

technique picturale dans la manifestation d'une idée théologique.

*

Outre l'abondance des documents et la multiplicité des perspectives qu'un
tel ouvrage met à la disposition du chercheur ou du lecteur curieux, on appréciera,

tant dans sa conception que dans sa facture, une intelligence historique
soucieuse d'agencer les faits en une synthèse pondérée. Sous leur modestie

apparente, les quelques pages de conclusion qui émanent de la recherche
commune offrent à la méditation plus d'une suggestion féconde. Nous en retiendrons

surtout la mise en relief, entre les diverses Eglises, d'analogies de

comportement dont la fréquence tendrait à atténuer les clivages traditionnels. Si la
révérence d'un écrivain catholique face à l'autorité scripturaire se distingue
aisément de l'innutrition biblique qui inspire son confrère huguenot, l'un et
l'autre communient dans une vénération de la Parole que n'effleure pas encore
la moindre remise en cause. Ce n'est qu'avec le XVIIe siècle que l'on verra
surgir, sous l'influence de la pensée rationnelle, l'ère des réexamens
critiques.

Simone de Reyff

Christliche Philosophie im katholischen Denken des 19. und 20.
Jahrhunderts. Bd. 1: Neue Ansätze im 19. Jahrhundert; Bd. 2: Rückgriff auf
scholastisches Erbe. Hg. von Emerich Coreth et alii. Redaktion: Heinrich M. Schmidinger

et alii. - Graz: Styria 1987, 799 S. und 1988, 870 S.

Une histoire de la philosophie catholique moderne

aux dimensions de l'Europe

La «Philosophie chrétienne dans la pensée catholique des XIXe et XXe
siècles» est une vaste entreprise initiée et conduite par le Père Emerich Coreth,
jésuite de l'Université d'Innsbruck, réalisée par de nombreux collaborateurs



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 283

parmi lesquels il fait citer le «rédacteur principal», Heinrich M. Schmidinger, et
éditée en Autriche. Les auteurs de ce grand œuvre de trois volumes, dont deux
ont paru à ce jour, sont légion. Nous en citerons quelques-uns en cours de

présentation.
Chacun des deux volumes disponibles comprend 800 pages et plus, ce qui

représente une somme de travail de conception, d'organisation, de corrections
considérables, que dut animer et soutenir une confiance inattaquable en la
chose. J'appelle «la chose», le fait même de remettre sur le marché économique
et intellectuel l'idée de la «philosophie chrétienne» et de son actualité, de plus
dans le champ que balise la qualité de «catholique», et perçue comme un
phénomène européen, par moment élargi aux Américains du nord et du
sud.

Nombreux sont encore ceux qui sursautent en entendant parler de «philosophie

chrétienne». Fort heureusement, H.M. Schmidinger, au début du
tome 1, dans un magistrale avertissement valant pour l'ensemble de l'ouvrage,
retrace l'histoire du concept et surtout remet en mémoire les querelles qui
agitèrent l'intelligentsia philosophique notamment des années 30, et qui n'ont
pas cessé de diviser les esprits les plus sérieux. Finalement il faut admettre que la

notion de «philosophie chrétienne» recouvre des réalités de pensée aussi diverses

qu'une philosophie ouverte sur la foi - à des conditions qui modifient le sens
de «philosophie» et qui l'opposent à une conception possible mais ni unique ni
nécessaire de la philosophie; des réalités aussi diverses qu'une philosophie qui se

met au service d'une théologie; qu'une philosophie pour laquelle il est
inconcevable qu'un projet de vérité puisse être conduit en marge de la Vérité
éternelle; qu'une philosophie dont la part de sagesse est empruntée à la tradition
chrétienne, etc. jusqu'à une philosophie «christologique», par exemple
développée par le Père Xavier Tillette. On ne s'étonnera donc pas de trouver, dans le

paysage apparemment étalé de la philosophie chrétienne, une grande richesse

d'aspects et de perspectives, mais aussi un désordre qui rend bien fragile toute
systématique.

Pourtant l'organisation de cette «Philosophie chrétienne» laisse entendre
qu'une certaine logique et quelques urgences historiques, voire des décisions
ecclésiales, ont orienté les esprits. Le philosophe chrétien, en tant que philosophe

aura ses préférences théoriques, et comme chrétien sera attentif aussi aux
inquiétudes du monde. C'est ainsi que, dans le premier volume, il y eut pour
l'essentiel à rendre compte de philosophes que marquent, en Allemagne, le

romantisme et plus généralement le débat avec le rationalisme d'une part,
l'idéalisme de l'autre, ou la prétention hégélienne à noyer la Foi dans un Savoir
absolu. En France, c'est la contre-révolution, mais aussi le libéralisme qui donne
à la pensée catholique ses accents contrastés, jusqu'au moment où la crise
moderniste introduit de nouvelles données. Aussi faut-il se réjouir de trouver à

la fin du premier volume, dans un chapitre spécial, deux contributions plus
synthétiques sur la pensée sociale catholique au XIXe siècle et sur le débat des

philosophes catholiques avec la pensée scientifique - c'est-à-dire avec le
positivisme et le matérialisme, qui paraissaient alors inséparables de la science
elle-même. En revanche, le second volume est centré sur les origines du retour à la



284 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

scolastique - notamment en Italie — et sur les effets de l'Encyclique «Aeterni
Patris», qui orienta sur saint Thomas un renouveau scolastique à l'origine plus
attentif à réélaborer une «science philosophique» conforme à la tradition
d'Aristote que de suivre Bonaventure ou Thomas d'Aquin. Là encore, on doit à

Heinrich M. Schmidinger un excellent article introductif sur les concepts de

«scholastique» et de «néo-scholastique», contribution que viennent compléter
des études historiques: notamment celle de Roger Aubert sur «Aeterni Patris» et
«autres prises de position papales en matière de philosophie chrétienne». Là est
évidemment «le» point délicat. Si déjà le concept de «philosophie chrétienne»
fait difficulté par le heurt qui s'y produit entre Raison (autonome) et Révélation,
combien plus la soumission catholique à un Magistère paraît absolument
incompatible avec la liberté philosophique. Pourtant, les débats suscités dans les

milieux catholiques par les interventions vaticanes, et (après le durcissement de

Pie X) les assouplissements de la position officielle de l'Eglise et le consensus
sur une interprétation plus libérale et ouverte de «Aeterni Patris», ont largement
favorisé la recherche historique et la lecture d'un Thomas d'Aquin authentique,
puis la redécouverte d'un Thomas attentif à toute la philosophie de son temps,
parlant sur la «science» d'Aristote et donnant ainsi un fécond exemple de
fidélité à la foi et de hardiesse intellectuelle.

Les deux tomes de cette «Philosophie chrétienne» portent témoignage du
fait que durant deux siècles, que marquent la sécularisation, la naissance de

l'athéisme, la critique «scientifique» de la religion, la montée d'idéologies
scientistes ou politiques radicalement opposées à la tradition chrétienne et aux
Eglises, le christianisme ne fut pas déserté par l'esprit de recherche et d'invention

intellectuelle rigoureuse que nous appelons «philosophie». Elle a peut-être
même introduit l'idée d'un pluralisme philosophique, c'est-à-dire l'idée qu'il n'y
a pas, en fait de philosophie valable, que ce qu'en disent un rationalisme fermé
sur ses principes et un humanisme qui fait reposer l'homme ou son esprit
entièrement et totalement sur soi-même.

*

Tentons une analyse plus détaillée des deux volumes de la «Philosophie
chrétienne». Lepremier volume porte sur les «Nouvelles amorces au XIXe siècle»
et s'articule en six parties. Entre une première partie introductive et le chapitre
terminal sur la pensée sociale et les débats avec la science, auxquels on a déjà fait
allusion, cinq parties sont consacrées au domaine germanique, à la France, puis à

l'Italie, au domaine ibérique, et aux Anglo-saxons. Chacune de ces parties est à

son tour introduite par un aperçu général de la philosophie de la région
concernée. Ces exposés introductifs doivent leur clarté à l'érudition et au sens
didactique de E. Coreth, H.M. Schmidinger, A. Rigobello, Ch. Pühringer et
A. Rauscher. Chaque partie comprend ensuite .la présentation des philosophes
les plus importants, avec à chaque fois une bibliographie très complète.

En ce qui concerne l'Allemagne et l'Autriche, l'abondance des articles
s'explique certes par l'origine de l'ouvrage, et par la nécessité de distinguer entre
le courant romantique (F. von Baader, F. Schlegel, J. Görres) et des philosophes



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 285

qu'animent des soucis plus théologiques d'une part, plus scientifiques de l'autre.
Cela n'en appelle pas moins certaines remarques. Parler de Franz Brentano

comme d'un philosophe chrétien, alors qu'il s'est illustré précisément comme
pur théoricien de la philosophie, c'est tirer un parti à mon sens excessif de sa

condition de prêtre. Et présenter autant d'auteurs allemands de second rang
(H. Deutinger, J. Sengler, C. Werner) alors que l'Italie ou l'Espagne ne sont
représentés que par deux auteurs, n'a pas seulement le désavantage de donner
l'impression de la partialité, mais celle d'étouffer quelque peu même des
Allemands que l'on prend un plaisir infini à découvrir parmi tant d'autres. Je pense à

Hermann Schnell, superbement présenté par Vincent Berning, ou à Cari Braig
(auteur: Karl Leidlmair) à qui Heidegger doit son introduction à l'ontologie.

La philosophie chrétienne en France est présentée par deux auteurs français,

Louis Le Guillou (La Contre-Révolution, Lammenais, Lacordaire et Mon-
talembert) et Xavier Tilette (Jules Lequier, traité avec grand art). Le Père
P. Henrici donne deux excellentes contributions sur L. Ollé-Laprune et M. Blon-
del- Blondel que l'on aurait pu placer parmi les auteurs du XXe siècle, malgré
1'« Action» qui effectivement date de 1893. Quant au Maine de Biran de Gerhard
Funke, on n'y rencontre guère qu'un catholicisme de tradition et un christianisme

salué dans quelques allusions terminales à la foi et la révélation.
Pour l'Italie, le Gioherti d'Armando Rigobello est un petit chef-d'œuvre,

alors que le Rosmini de François Evain ressemble par trop à un article de revue
spécialisée, avec un appareil critique surabondant, excessif pour l'ouvrage dans

lequel il s'insère.
Carlos Valverde présente Juan Donoso Cortés et Jaime Balmes avec un sens

raffiné de la synthèse, et le J.H. Newman de Günter Rombold parfaitement
adapté à l'ensemble et cohérent à sa propre question: Newman fut-il un
philosophe? Placé dans le voisinage significatif de Blondel, Fr. von Hügel (Peter
Neuner) trouve son véritable lieu dans le catholicisme anglais.

Ces remarques, où l'on se force à nuancer l'éloge, ne sont jamais que des

impressions de lecture. C'est à l'emploi de recherche que l'historien et le sys-
tématicien de la philosophie en milieu chrétien pourront porter le meilleur
jugement sur les qualités de ce tome 1.

*

Le second volume est fait de deux volets, puisqu'il enjambe le XIXe siècle pour
présenter, au XXe, des penseurs en partie encore en vie (par ex. J.-B. Lötz,
K. Rahner, E. Coreth). Il doit pourtant son unité au thème central du «retour à

la tradition scolastique». Ici encore, Heinrich M. Schmidinger fait œuvre
d'introducteur avec un historique des notions de «scholastique» et de «néo-scho-
lastique», ce qui facilite grandement la compréhension du tout. En effet, d'une

part il remet en perspective des auteurs (traités dans le volume précédent) qui
ont fini par rejeter la scolastique comme une pensée purement «naturaliste»
(A. Günther), incapable d'inscrire le sujet dans le processus de connaissance de

la réalité; d'autre part, il montre la nécessité dans laquelle se sont trouvés même
les philosophes catholiques les plus attachés à la tradition, de s'interroger sur la



286 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

scolastique - ce qui fut l'occasion de révisions parfois déchirantes. La simple
identification de «scolastique» et «médiéval» paraissait tentante, mais était en
fait intenable; il fallut reconnaître dans la scolastique beaucoup plus une méthode

qu'un phénomène historique (M. Grabmann,J. Pieper). En revanche, par «néo-
scolastique» il faut entendre soit le soubassement théorique de l'idéologie
ultramontaine, soit l'aristotélico-thomisme auquel en particulier Jacques Mari-
tain a attaché son nom. Que la notion soit aujourd'hui pratiquement abandonnée

montre que les philosophes catholiques ne peuvent plus guère se reconnaître

dans les divers contenus de cette notion.
Entre la présentation des «scolastiques» du XIXe et les scolastiques et

néo-scolastiques du XXe siècles, sont intercalés quelques articles plus généraux:
celui, déjà cité, de Roger Aubert sur l'Encyclique «Aeterni Patris», ceux de
I. Böhm et F. Padinger sur le modernisme et l'Encyclique «Pascendi»; celui de
W. Kluxen sur la recherche en histoire médiévale, et celui, plus technique, de
E. Coreth sur les différentes écoles à l'intérieur de la scolastique. On y apprend
que d'un côté les débats internes, sur des points classiques, de la première et la
seconde scolastique (notamment espagnole) se sont poursuivis parmi les épi-
gones, alors qu'aujourd'hui la scolastique se caractérise plutôt par son ouverture
sur la pensée contemporaine. La néo-scolastique a donc elle aussi ses anciens et
ses modernes.

Le volume 2, disions-nous, comprend deux volets. Le premier est consacré à

la scolastique du XIXe siècle, d'abord en Italie, puis en Allemagne et en
Autriche, en France et en Belgique, dans la Péninsule ibérique, parmi les

Anglo-Saxons et en Europe de l'Est. Dans tous les cas, les personnalités
représentatives sont en retrait par rapport aux courants, institutions, centres de
recherche; sauf peut-être en ce qui concerne le Cardinal Mercier, présent «en
personne», mais évidemment inséparable de la création de l'Institut supérieur
de philosophie de Louvain - dont Jean Ladrière, dans un article de la meilleur
venue, retrace par ailleurs l'histoire plus récente.

Dans le second volet se déploie le riche inventaire des philosophes catholiques

modernes: J. Maréchal, présenté par J.B. Lötz; A.-D. Sertillange, par F.-
M. Schmölz; J. Maritain, superbement analysé par A. Rigobello, voisine avec
F. Gilson dont A. Maurer souligne les apports décisifs à l'idée de «philosophie
chrétienne». Puis en régions germanophones, les Maréchaliens, dont J.-B. Lötz
et Karl Rahner; le dominicain suisse G. Manser; J. Geiser, Th. Meyer, Th.
Steinbüchel. On se demande pourquoi Edith Stein a été placée dans ce courant
scolastique. Son approche de saint Thomas est celle d'une phénoménologue. Au
mieux se reconnaîtrait-elle dans ce qui, en scolastique, est de l'ordre de la
méthode rigoureuse; mais c'est par M. Scheler qu'elle se rattache à la philosophie

chrétienne, et non par exemple par E. Przywara qu'elle admira mais dont
elle est restée éloignée. C'est à B. Gertz qu'est revenu de présenter l'analogie
przywarienne, qui est l'une des plus magistrales contributions modernes au
renouvellement de la scolastique dans sa méthode et dans sa vision théo-
centrique. (Signalons à ce sujet que l'«Analogia entis» va prochainement paraître

en français dans une traduction de Ph. Secretan.)



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 287

Pour l'Italie, qui fait ici belle figure, on remarquera de Virgilio Melchiorre
une présentation sobre et raffinée de G. Bontadini, et un Cornelio Fabro d'Antonio

Pieretti: Fabro que l'Italie connaît peut-être mieux comme traducteur et
interprète de Kierkegaard que comme scolastique, mais dont on peut se demander

s'il n'est pas un exemple typique de la difficulté qu'il y a aujourd'hui à repérer
un authentique scolastique.

A Stephen W. Arndt on doit un B.J.F. Lonergan, auquel on pourrait reprocher

d'être par trop un exposé des thèses de «Insight», sans fournir une vue plus
large. Lonergan est-il vraiment l'auteur d'un seul livre? Enfin, on posera
également la question des attaches scolastiques de l'excellent espagnol J. Zaragu'éta,
qui voisinerait bien avec X. Zubiri, sans doute présenté dans le volume 3. Ou
alors, pourquoi ne pas avoir inséré Zubiri dans ce second volume?

Chacun des domaines linguistiques est introduit par une vue générale. Ainsi
Paul Gilbert parle de la «troisième scolastique en France», c'est-à-dire des

revues (dominicaines et jésuites), des dictionnaires, et des hommes: A. Gardeil,
P. Mandonnet, R. Garrigou-Lagrange pour les Prêcheurs; L. Billot, J. de

Tonquédec, P. Descoqs et L. Bouyer pour la Compagnie de Jésus. Heinrich
M. Schmidinger donne une superbe leçon de philosophie allemande
contemporaine; Aniceto Molinaro épouse toutes les nuances de la scolastique italienne,
jusque dans ses variantes (dominicaine, jésuite) et dans ses organes: Centre de
Gallarate ou La Civiltà Cattolica.

Un coup d'oeil sur les derniers chapitres permet de mesurer l'ampleur du
phénomène «scolastique». Là où l'Eglise et la théologie sont vivantes, il y a aussi

un labeur philosophique qui se produit. Et comme elle n'a été absente ni de

Pologne, ni de Hongrie, ni de Yougoslavie, ni de Tchécoslovaquie, où par
ailleurs pénétraient tous les courants de la métaphysique européenne et où l'on
s'est livré à d'amples recherches de logique et de philosophie du langage, on ne
s'étonne pas de la richesse d'une scolastique en Europe de l'Est. Edward
Nieznanski discerne cinq courants thomistes en Pologne. C'est dans la
cinquième version que l'on trouve, parmi les plus importants, le nom de J.M. Bo-
chenski, inséparable de ses origines polonaises, de la logique et de l'Université de

Fribourg.
Il faut évidemment attendre la parution du volume 3, consacré aux

philosophes catholiques de tradition différente de la scolastique, pour se faire une
idée complète de l'œuvre. Celle-ci comble un vide. Le succès que connaissent
déjà les deux tomes que nous avons l'audace de présenter en négligeant sans
doute beaucoup d'aspects importants, permet de parler d'un pari gagné. Il
faudrait pouvoir songer à une édition française, peut-être allégée pour ne pas
avoir à engager des frais d'édition trop considérables. Le regret de ne rien avoir
de comparable à offrir aux catholiques et aux philosophes français est déjà en soi
un signe de reconnaissance pour l'immense travail accompli.

Philibert Secrétan



288 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Hans Ineichen: Einstellungssätze. Sprachanalytische Untersuchungen zur
Erkenntnis, Wahrheit und Bedeutung. - München: Fink Verlag 1987, 367 S.

(mit Personen- und Sachregister).

Die ursprünglich (von Philosophen wie R. Chisholm) aus der Phänomenologie

übernommene Intentionalitätsthematik wird von Analytischen
Philosophen hauptsächlich unter der Frage nach einer adäquaten logisch-semantischen

Interpretation von internationalen Aussagen bearbeitet. Tatsächlich hat
diese Frage seit den 60er Jahren eine für die Analytische Philosophie geradezu
exemplarische und bis heute andauernde Sachdiskussion in Gang gesetzt.

Das Buch des Schweizer Philosophen Hans Ineichen liest sich streckenweise

wie ein Kompendium zu dieser weitverzweigten Diskussion. Es liegt hier
eine Studie vor, welche die wichtigsten (und teilweise sehr verschiedenartigen)
Theorie-Ansätze darstellt, zueinander in Beziehung setzt und kritisch beurteilt.
Doch darin besteht nur «'»Verdienst des Autors, denn Ineichen hat auch eigene
philosophische Absichten und entwickelt eine semantische Interpretation von
Einstellungssätzen, die sich im Rahmen einer extensionalen Sprache und im
Rahmen einer Davidsonschen Wahrheits- und Bedeutungstheorie bewegt.
Systematisch betrachtet liegt darin zweifellos der Schwerpunkt der Arbeit.

Diese umfaßt drei Teile: «Erkenntnistheoretische und psychologische
Probleme der Einstellungsverben» (Kap. 2-8), «Zur semantischen Interpretation
von sprachlichen Ausdrücken» (Kp. 9-13), «Die logische Form der
Einstellungssätze als ihre semantische Interpretation» (Kap. 14—19). Für die weitere
Vorstellung folge ich dieser dreiteiligen Architektonik des Werks.

Für die philosophische Position besonders wichtig ist Kap. 3, in dem sich der
Autor aus methodischen Gründen an der «(psychologischen) Umgangssprache»
(98) orientiert, um für den «psychischen (Phänomen-)Bereich»ein erstes
«Sachverständnis» (98) zu erschließen. Allerdings bedarf es weiterer Argumentationen,

um gegen einen Cartesianischen Dualismus (und im Anschluß an Straw-
son) für den Begriff der Person einzutreten sowie im allgemeinen eine Position
zwischen Mentalismus und Behaviorismus zu verteidigen. Spezielle Erwähnung
verdient auch Kap. 5, in dem der Autor einige zentrale Grundbegriffe der von
ihm vertretenen «Gebrauchstheorie» der Bedeutung sehr klar bespricht und
seine Position außerdem durch Überlegungen zum Spracherlernen stärkt.

Schwerpunktmäßig behandelt der ganze erste Teil Probleme der Erkenntnis
von (propositionalen) Einstellungen, besonders Fragen nach der Rechtfertigung

von Berichten darüber, was eine Person A denkt, wünscht oder fürchtet
usw. Als methodischer Leitfaden dient der entsprechende Sprachgebrauch, in
dem wir uns über unser Denken, Wünschen usw. faktisch verständigen: Neben
A's handlungsmäßigem (nicht-sprachlichen) Verhalten bildet das, was A in der
sprachlichen Kommunikation selbst sagt, eines der wichtigsten Kriterien
(Wittgenstein!) für einen Bericht über Art und Inhalt von A's Einstellung. Vorausgesetzt

ist dabei, daß A (sc. das Subjekt der Einstellung) seine Worte gleich
gebraucht wie der Berichterstatter. Diese Annahme verpflichtet den Autor auch
zur Auseinandersetzung mit Quines These der Unbestimmtheit der Überset-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 289

zung (bzw. der Interpretation), deren Konsequenzen für die gegenseitige
sprachliche Kommunikation besonders untersucht und im Anschluß an
Wittgenstein überzeugend entschärft werden (Kap. 8, bes. 145 ff.).

Im zweiten Teil seiner Arbeit erklärt Ineichen seine Konzeption einer
semantischen Interpretation der Umgangssprache.

Unter der semantischen Interpretation von Sätzen wird der Aufweis ihrer
logischen Form verstanden, was mit Argumenten aus dem Bereich der Grammatik

(Kap. 9) und durch die These vom Sprechen als regelgeleitetem Handeln
(Kap. 10, bes. 10.3) verteidigt wird. Dabei wird die logische Form von beliebigen

Sätzen in der Sprache der Prädikatenlogik erster Stufe formuliert.
Allgemein wird die Semantik der natürlichen Umgangssprache als Theorie

des Sprachverhaltens bestimmt und also im weiteren Sinne pragmatisch
konzipiert. Im Einzelnen umfaßt die eine Theorie der Bezeichnung («Wahrheitstheorie»),

eine Theorie der Bedeutung und eine Theorie des Modus.
Exzellent und ausführlich werden vor allem die beiden erstgenannten

Theorie-Teile besprochen. Einerseits wird überzeugend nachgewiesen, daß
eine Tarskische Wahrheitstheorie im engeren Sinne noch keine Bedeutungstheorie

ist, sondern allererst zu einer solchen «ergänzt» werden muß (Kap. 10),
während andererseits die auf die Umgangssprache angewandte Tarskische
Wahrheitstheorie deutlich von einer verifikationistischen Bedeutungstheorie
(vom frühen Wittgenstein überQuine bis Dummett) abgehoben (Kap. 13) wird.
Was das erste betrifft, ist besonders zu beachten, daß und wie der (richtig als

kognitiver Begriff angesetzte und so mit Verstehen und Wissen «verbundene»)
Bedeutungsbegriff via dem Begriff der Regel des korrekten Gebrauchs von
Ausdrücken einer Sprache L aufdie in der Wahrheitstheorie von L formulierten
Bezeichnungs- und Erfüllungsregeln bezogen wird (Kap. 10.3). Nützlich ist in
diesem Zusammenhang die Unterscheidung zwischen (faktischem) Sprachverhalten

und zugehörigem (idealisiertem) Sprach- bzw. Regelsystem. Weil die
vertretene These lautet: «Die Kenntnis der Wahrheitstheorie (der Bezeichnungs-

und Erfüllungsregeln) einer Sprache L ist hinreichend für das Verstehen
von L» (vgl. 204), dürfte der Autor allerdings nicht behaupten: «Die Bedeutung
eines Satzes verstehen heißt seine Wahrheitsbedingung kennen, heißt die
zugehörigen Bezeichnungs- und Erfüllungsregeln kennen» (vgl. z.B. 101 ; 205; 207).
Des weiteren ist auch zu beachten, daß und wie innerhalb der Theorie des

Sprachverhaltens die verschiedenen Theorie-Teile derart zusammenwirken
(sollen), daß die Wahrheitstheorie der Umgangssprache als Bedeutungstheorie
nutzbar wird (vgl. 10.4). Denn für die Erklärung von Bedeutungsunterschieden
kommen nicht beliebige (von der Wahrheitstheorie zugelassene) Äquivalenzsätze
(T-Sätze) in Frage; brauchbar sind vielmehr nur Äquivalenzsätze, die zu
Einstellungssätzen führen, mit denen einem Sprecher Einstellungen zugeschrieben
werden können, die in Abhängigkeit von der Situationplausibel sind. Allerdings
sehe ich nicht recht, wie diese «einschränkende Bedingung» (202) im Einzelfalle

greifen soll. Kann hier der allgemeine Hinweis auf das (empirisch
überprüfbare) sprachliche und nicht-sprachliche Verhalten des Sprechers ausreichend

sein? Leider sind die Ausführungen an dieser, für die Gesamt-Konzep-
tion äußerst wichtigen Stelle allzu knapp gehalten.



290 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Im dritten Teil seiner Arbeit entwickelt Ineichen schließlich seine semantische

Analyse von Einstellungssätzen (Kap. 14—16), wobei auch alternative
Lösungsvorschläge (Frege, Kaplan, Hintikka) kritisch besprochen (Kap. 17)
und relevantes Diskussionsmaterial aus der Philosophiegeschichte vor Frege
(Kap. 18) geboten wird.

Dem psychologischen Sprachgebrauch folgend können für Einstellungssätze

drei (grammatische) Satzformen unterschieden werden: A (—), daß p; A
(—) NP; A (—) zu Inf., wobei aus verschiedenen Gründen besonders die

sogenannten propositionalen Konstruktionen im Zentrum des Interesses
stehen. Solche Einstellungssätze wie z.B.

(1) Thomas glaubt, daß Cicero Catilina verraten hat
stellen nicht-extensionale Kontexte dar, so daß sich für die Analyse zwei
Hauptprobleme ergeben (Kap. 14.1): das Problem der NichtSubstituierbarkeit salva
veritate von äquivalenten (koreferentiellen bzw. koexistensionalen) Ausdrük-
ken in Inhaltssätzen und das Problem des in Inhaltssätze Hinein-Quantifizie-
rens. Einige von Ineichen im Anschluß an W. Quine, J. Wallace, B. Loar,
H. Burdick vertretene Hauptthesen lauten:

(i) Die grundlegende Darstellungsform, welche die logische Form von (pro¬
positionalen) Einstellungssätzen aufzeigt, lautet (Kap. 14.3):

im de dicto-¥&\\: (z.B. Peter glaubt, daß es regnet) Wahr-glauben [A, den
geschlossenen Satz <...>];

im de re-Fall: (z.B. Peter glaubt, daß Otto schläft) Wahr- (sc. erfullt-)glauben
von [A, den offenen Satz <...>].

(ii) De re-Sätzen fällt der Primat zu, d.h. de -Sätze sind als Grenzfälle von de

re-Sätzen analysierbar (Kap. 14.3; 14.4).

(iii) Um Einstellungssätze derart im Rahmen einer extensionalen Sprache zu
interpretieren, daß der Intentionalitätsthese Rechnung getragen wird, muß
der Standpunkt der Person, welche bestimmte Einstellungen hat, konsequent

berücksichtigt werden. M.a.W. : die Sichtweise, die Perspektive des

Subjekts der Einstellung muß in der Analyse explizit angegeben werden
(Kap. 14.4).

Wir wollen diese dritte Hauptthese kurz mit einem Beispiel verdeutlichen,
anhand dessen auch ersichtlich wird, wie die oben genannten Hauptprobleme
im Grundsätzlichen gelöst werden. Wenn wir Satz (1) im de r^-Sinne lesen,
erhält er in der Ineichenschen Analyse die folgende Darstellungsform
(Kap. 15.1):

(2) wahr-glauben von [Thomas, <Cicero 'Cicero (x)', Catilina 'Catilina
(y)'>, 'r hat z verraten'].

Dabei bezeichnet der Teilausdruck '<Cicero 'Cicero (x)', Catilina 'Catilina (y) V
eine geordnete Folge von zwei Gegenständen. Zu beachten ist, daß das erste
Vorkommnis von 'Cicero' bzw. von 'Catilina' jeweils extensional (rein bezeichnend)

ist, während 'Cicero (x)' bzw. 'Catilina (y)' - unter der prädikativen
Deutung von Eigennamen (Kap. 11.4) - offene Sätze bezeichnen, mit welchen



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 291

der «Inhalt», die Art der Bezeichnung, die Perspektive von Thomas' Einstellung
angegeben wird. Falls Thomas nicht weiß, daß

(3) Cicero Tullius
gilt, folgt aus (2) somit zwar

(2.1) wahr-glauben von [Thomas, <Tullius 'Cicero (x)', Catilina 'Catilina
(y)'>, 'r hat z verraten'],

nicht aber
(2.2) wahr-glauben von [Thomas, <Tullius 'Tullius (x)', Catilina 'Catilina

(y)'>, 'r hat z verraten'].
Trotz der Wahrheit von (3) sind also (2), (2.1) und die Negation von (2.2)
miteinander kompatibel.

Aber auch das Problem der Quantifikation erhält in dieser Analyse eine
einsichtige Lösung. Der Schluß:

A glaubt/weiß..., daß t F ist

(Ex) (A glaubt/weiß von x, daß es F ist)
ist dann (uneingeschränkt) gültig, wenn mittels der Regel der Exportation
von

A glaubt/weiß daß t F ist

zu
A glaubt/weiß von t, daß es F ist

übergegangen werden kann. Denn durch diese Regel werden singulare Terme

sozusagen aus den Inhaltssätzen «herausgebracht» und damit in extensionale
Kontexte «hineinversetzt», so daß die existentielle Abschwächung problemlos
anwendbar ist. Wie aber die Regel der Exportation im Einzelfalle anwendbar
ist, wurde oben am Beispiel der Analyse von (1) verdeutlicht. Um die Probleme
der Quantifikation zu lösen, muß somit «bloß» noch gezeigt werden, daß die
Regel der Exportation uneingeschränkt anwendbar ist - wofür Ineichen m.E.

gute Argumente vorlegt (Kap. 15.2).
Ein systematisch gewichtiger Vorteil von Ineichens Position besteht des

weiteren - wie die Analyse von (1) zeigt — darin, daß sie ohne Rekurs auf
sogenannte intensionale «Objekt-Entitäten» (insbesonders Propositionen)
auskommt (Kap. 16). Denn gemäß (2) wird das «Glauben» von Thomas als Relation

zwischen einer Person, einer endlichen, geordneten Folge von (konkreten)
Gegenständen und einem offenen Satz dargestellt. Zwar sind auch «Folgen von
(konkreten) Gegenständen» abstrakte Entitäten; da sie aber- im Unterschied zu
Propositionen - «genau bestimmbare Identitätskriterien (301) haben, sind sie

von einem extensionalen Standpunkt aus gut akzeptierbar.
Was die oben genannten zwei Hauptprobleme (und besonders das Problem

der Nichtsubstitutivität) betrifft, so diskutiert Ineichen seinen Analyseansatz im
wesentlichen zwar «bloß» unter Bezug auf verschiedene Arten von singulären
Termen: Eigennamen, Kennzeichnungen und Indikatoren (Kap. 15.1), während

sein Ansatz programmatisch auch auf generelle Terme und Sätze anwendbar

sein soll (299 f.). Wie dieses umfassende Programm im Einzelnen weiter
durchgeführt werden kann (und wie z.B. auch Ineichens Analyse von nicht-
denotierenden singulären Termen einzuschätzen ist) - dies alles wird noch der



292 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Sachdiskussion bedürfen. Insgesamt liegt hier jedoch eine hoch interessante und
auch in den Details fundierte semantische Theorie von Einstellungssätzen vor,
die nicht auf Intensionen und nicht aufdie Semantik möglicher Welten zurückgreift.

Die explizite Verbindung der Intentionalitätsthese mit einer Konzeption
von semantischer Interpretation im Sinne von Davidson führt so zu einer
Theorie, welche eine umfassende Ausarbeitung und Weiterentwicklung
verdient.

Gregor Haefliger

Per Frostin: Liberation Theology in Tanzania and South Africa. A First
World Interpretation. — Malmö: Lund University Press 1988, 283 S. (Studia
theologica lundensia 42).

Frostin geht vom «neuen Paradigma», das in den Dokumenten der
«Ökumenischen Vereinigung von Theologen der Dritten Welt» (EATWOT)
beschrieben wird, aus. Dabei ist wichtig, daß die Erfahrungen der Dritten Welt in
die theologischen Überlegungen einfließen. Die Armen und Unterdrückten
werden zu den Gesprächspartnern der Theologie. Auch wird die soziale Situation

analysiert, wobei die Dritt-Welt-Theologen und Theologinnen verschiedene

Ebenen von Unterdrückung erkennen (ökonomisch, geographisch,
rassisch, kulturell, sexistisch). Diese neue Art, Theologie zu betreiben, stellt eine
Herausforderung für die etablierte Methodologie der westlichen Theologie dar,
die von ihr oft als einzige und universell gültige Form angeschaut wird.

Da die Dritte Welt ökonomisch und kulturell unter der Hegemonie des
Westens steht, werden auch die theologischen Ansätze bei uns kaum
wahrgenommen. Das Ziel von Frostin ist daher das Hören auf die Sicht der
Nichtprivilegierten. Mit Hilfe des «neuen Paradigmas» interpretiert er zwei Formen
afrikanischer Befreiungstheologie für ein Erst-Welt-Publikum. Er will jene, in
einem spezifischen Kontext entstandenen und daher auch mit einer eigenen
Sprache artikulierenden, Theologien in eine Ausdrucksweise «übersetzen», die
westliche Leser und Leserinnen in ihrem Kontext verstehen. Bei der Analyse
und Darstellung des theologischen Materials wendet Frostin zwei Kriterien an:
Erstens fragt er nach der inneren Logik eines Textes (Frage nach dem Aussagegehalt

des Textes und nicht nach dem Verständnis des Beurteilenden), und
zweitens möchte er die grundlegende Fragestellung herausarbeiten.

Nach diesen einleitenden Erläuterungen analysiert Frostin in Teil I die
«Theologie im Kontext von Ujamaa» in Tansania. Diese Wahl scheint mir
wichtig, wird doch dieses sehr arme Land mit einem eigenen entwicklungspolitischen

Ansatz nach einer euphorischen Phase der 60er und 70er Jahre heute
bei uns nicht mehr beachtet. In einem ersten Kapitel wird die Philosophie von
Ujamaa und ihr Konzept von Gemeinschaft und Familiensolidarität als

theologischer Kontext aufgezeigt. Dabei macht Frostin auch klar, daß mit Ujamaa
mehr als Sozialismus gemeint ist. Er analysiert die inspirative Rolle der Schriften

des früheren Präsidenten J. Nyerere, das Verhältnis zum Marxismus, die
Kritik am Neokolonialismus. Ohne diese Philosophie blind hochzuloben, wird



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 293

ihre wichtige Bedeutung für das nationale Selbstverständnis Tansanias im
Befreiungsprozeß aufgeführt. Im zweiten Kapitel stellt Frostin theologische
Ansätze dar. Der westliche Leib-Seele-Dualismus wird abgelehnt, die Welt
ganzheitlich angeschaut, die Trinität als Modell für menschliches Leben in
Gemeinschaft gesehen und Gott als Garant für menschliches Wohlergehen.
Von diesem Standpunkt aus steht der Mensch im Mittelpunkt jeglicher sozialer
Aktivität - und nicht nationaler Ruhm oder wirtschaftlicher Profit. Daher ist
dieses Konzept auch eine heftige Kritik an den internationalen wirtschaftlichen
Strukturen, durch die die meisten Menschen zu Armut und Erniedrigung
verdammt sind. Die Rolle der Kirche, die Bedeutung der «kleinen christlichen
Gemeinschaften» und das Verhältnis von Kirche und Staat werden ebenfalls
dargestellt. Theologie im Kontext von Ujamaa wird verstanden als Konzept von
Gemeinschaft gegenüber individualistischem Egozentrismus.

In Teil II beschäftigt sich Frostin mit Südafrika. Dabei kommt zunächst die
schwarze Erfahrung der Unterdrückung zur Sprache. Der Einfluß von Black
Consciousness und der schwarzen Theologie aus den USA wird aufgezeigt.
Dabei ist die Ermordung von Steve Biko im Gefängnis und die Vertuschung der
wahren Todesursache durch das Regime der Ausgangspunkt schwarzer
Kontrasterfahrung und nach BischofTutu der Anfang von Befreiungstheologie
in Afrika. Diese Kontrasterfahrung in einer Realität von Hegemonie und
Gegen-Hegemonie wird unverzichtbar für schwarze Theologie.

In Kapitel 4 wird Apartheid als Götzendienst entlarvt und der Rassismus als

System von Beherrschung beschrieben. Frostin zeigt dabei gut die unterschiedlichen

Analysen der schwarzen Theologie und der (progressiven) liberalen
Theologie. Dabei wird klar, daß schwarze Theologie die Unterdrückung als

strukturell erfährt und auch in Zusammenhang mit dem Kapitalismus als

Hauptgrund der Apartheid bringt.
Im nächsten Kapitel versucht Frostin die theologische Neuformulierung

der schwarzen Erfahrung und Analyse aufzuzeigen. Zentrale Themen sind
M. Buthelezis Schöpfungstheologie mit «Ganzheit des Lebens», «Einheit von
menschlicher und christlicher Erfahrung», «Dienst der Kirche in der Welt» und
A. Boesaks Umkehrforderung. Boesak spricht von «Unschuld, die schuldig
macht», «Pseudounschuld von Weißen und Schwarzen» und nennt Bedingungen

für Versöhnung.
Im letzten Kapitel zeigt Frostin, wie Erst-Welt-Theologen die Ansätze des

«neuen Paradigmas» oft falsch verstehen, weil sie nicht mit dem Kriterium der
inneren Logik, sondern mit ihren eigenen, nicht hinterfragten, Schemata an die
Beurteilung gehen.

*

Das Buch des lutherischen Professors für dogmatische Theologie ist eine
sehr umfangreiche Sammlung von Material und eine ausgezeichnete Einführung

in zentrale Themen afrikanischer Theologie. Dabei ist es ihm gelungen,
die innere Logik und zentrale Fragestellung aufzuzeigen. Ebenso stellt er die
Verankerung dieser neuen Ansätze in der Erfahrung der Unterdrückten und



294 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

ihre neue Methodologie dar, wie auch den Umgang mit dem Marxismus.
Schließlich werden auch Kriterien für eine echte Kontextualität formuliert,
ebenso wie Bedingungen für das Verständnis dieser Theologie.

Die breite Darstellung der beiden untersuchten Länder bringt es mit sich,
daß das frankophone Afrika und dessen eher katholische Prägung nur am Rande
erwähnt wird, ebenso eine geschichtliche Darstellung oder der schwierige
Themenkomplex von Mission und Inkulturation. Ich halte diese Beschränkung
für gerechtfertigt, weil angesichts der unüberblickbaren Menge theologischen
Materials und der immensen Größe und Unterschiede des afrikanischen
Kontinents eine umfassende Darstellung nicht möglich ist. Zudem bringt Frostin in
den Anmerkungen viele Hinweise zu weiteren Studien.

Zum Schluß möchte ich noch kritisch anmerken, daß ich ein Eingehen auf
das südafrikanische Kairos-Dokument vermißt habe. Frostin erwähnt es nur auf
einer Seite. Aber gerade zentrale Themen dieses Dokuments stimmen mit den
dargestellten Ansätzen überein. Als Dokument einer kontextuellen Theologie,
deren Methodologie dem «neuen Paradigma» entspricht, hätte es im
Zusammenhang dieses Buches (als Materialsammlung und Einführung) einer breiteren

Erwähnung bedurft. Diese Kritik beeinträchtigt aber meine hohe
Wertschätzung für das gelungene Interpretieren afrikanischer Befreiungstheologie
für ein Erst-Welt-Publikum in keiner Weise. Zuletzt muß ich noch meine Mühe
damit bekunden, daß die Anmerkungen am Schluß des Buches stehen. Es würde
die Lektüre wesentlich erleichtern, wenn man die vielen interessanten
Querverweise und weiterführenden Erläuterungen auf der jeweiligen Seite fände.

Wer sich für afrikanische Theologie interessiert, sollte dieses Buch unbedingt

zur Hand nehmen, weil es sowohl einen guten Überblick als auch viele
Hinweise zur Vertiefung gibt. In diesem Zusammenhang ist auch die ausführliche

Bibliographie lobend zu erwähnen. Das Buch ist aber auch allen an
Lateinamerika Interessierten anzuraten, denn Frostin zeigt Gemeinsamkeiten
und Unterschiede, und überdies wird klar, daß nicht nur in Lateinamerika
Befreiungstheologie entsteht. Besonders wäre das Buch aber all jenen zu
empfehlen, die noch nie über den Gartenzaun der europäischen Theologie geschaut
haben und immer noch der Ansicht sind, ihre Konzepte seien universell gültig-

Gallus Weidele


	Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

