Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 37 (1990)
Heft: 1-2
Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Eberhard Schockenhoff: Bonum hominis. Die anthropologischen und
theologischen Grundlagen der Tugendethik des Thomas von Aquin, vol. 1. -
Mainz: Matthias-Griinewald-Verlag 1987, 614 p. (Tiibinger theologische Stu-
dien 28).

«Bonum hominis», quel est le bien de ’'homme? Cette question ne peut
laisser personne indifférent. Aussi ce livre qui I’étudie longuement mérite-t-il
notre attention. Il y répond en prenant comme base une notion qu’on est en
train de redécouvrir aujourd’hui, entre autres, dans la philosophie américaine: la
vertu. A la différence de la morale des actes qui régna notamment dans la
casuistique, 'idée de la vertu nous rend attentifs aux qualités de I’homme, qui
commandent I’agir moral et lui donnent sa densité humaine. Rendre 2 la vertu
une place de premier plan, implique une certaine anthropologie et toute une
réorganisation de la morale, mais aussi une conception renouvelée des rapports
de ’homme avec Dieu, car la Révélation chrétienne a suscité des vertus d’une
nature particuliére, comme la foi, 'espérance et la charité. En faisant porter son
¢tude sur le bien de ’'homme et la vertu, I’A. touche un des points névralgiques
des débats actuels en morale: la spécificité de la morale chrétienne et son rapport
avec les valeurs humaines. Faut-il choisir entre une éthique de la raison et une
éthique de la foi? Comme le travail est bien mené, il vaut vraiment la peine
qu’on s’y arréte.

Si on veut faire du bon travail, il faut consulter les maitres et les grands
modeles. L’A. a pris comme base de sa recherche I'ccuvre morale de saint
Thomas qui culmine dans la Somme de théolggie, ou les vertus constituent effec-
tivement les piliers supportant tout I’édifice moral. L’A. a fait une lecture a la
fois fidele et renouvelée des textes du Docteur angélique. Regardant I’ensemble
a partir de I'idée de la vertu, il s’arréte a chaque point principal, a4 chacune des
étapes du progres de la pensée pour les éclairer et les ajuster 2 la lumiére des
discussions et des interprétations qu’elles ont suscitées, ou I’A. sait prendre une
position personnelle et justifiée. L’ouvrage nous procure ainsi, sur chaque pro-
bléme abordé, un état de la question bien informé, assez complet, avec une
réponse intelligente, selon sa ligne directrice. L’étude des textes est serrée,
fouillée, faisant un usage judicieux de la méthode historique pour arriver a
dégager la pensée exacte. L’interprétation est nuancée et ne craint pas de
prolonger parfois la pensée de saint Thomas ou de critiquer certaines de ses
positions. L’A. sait montrer aussi ’actualité de sa doctrine malgré les différences
de la problématique et du langage, et rapprocher ainsi les temps.



254 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Nous ne pouvons pas suivre notre auteur pas a pas, car son ouvrage a pris de
I’ampleur. Nous nous contenterons de jeter un regard sur son plan et de relever
les points principaux, non sans éprouver du scrupule 2 laisser de coté des aspects
intéressants.

Notons d’abord que I’A. a eu I’excellente idée de placer un résumé a la fin de
chaque chapitre et de chaque partie de son livre. C’est une aide réelle pour le
lecteur, mais celui-ci aurait tort de s’en contenter, car il y perdrait Papport des
analyses précises que contient chaque étude.

Le plan

L’ouvrage est divisé en trois parties. La premiere partie étudie les racines de
la conception thomasienne de la vertu dans ses commentaires bibliques et
philosophiques et dans ses premiéres ceuvres théologiques, exactement: ’expli-
cation des béatitudes selon saint Matthieu, le commentaire de I’ Ezhique a Nico-
maque, du 1V¢ livre des Sentences de Pierre Lombard et la Somme contre les
Gentils.

La seconde partie est la plus étendue et expose le développement systéma-
tique de la doctrine sur les vertus dans la théologie de saint Thomas. Voici la
suite des chapitres marquant le progres de la pensée: I'enracinement dans la
conception de ’homme créé a I'image de Dieu en liaison avec son ordonnance
la béatitude comme fin ultime (2); le lien de la vertu avec la conception de la
liberté (3); le role des passions dans I’élaboration de la vertu (4); I’étude
approfondie des «habitus» (5); le développement systématique du concept de la
vertu (6); les vertus infuses et I'action de Dieu dans ’homme (7).

La troisiéme partie consacre ses trois chapitres aux vertus théologales.

L’ouvrage s’achéve par une conclusion qui prend la forme de huit theses
montrant les lignes essentielles et la validité d’'une morale des vertus, a I’heure
actuelle.

Les premiéres euvres de saint Thomas

Nous ne pouvons que féliciter I’A. de s’étre arrété, dés le départ, au com-
mentaire de saint Matthieu et d’avoir montré ainsi ’enracinement évangélique
et la dimension chrétienne de la pensée de saint Thomas sur la béatitude et sur
les vertus. Nous touchons déja un point névralgique: la réduction fréquente de
ces deux notions essentielles 2 un niveau philosophique. Le traité de la béatitude
serait surtout aristotélicien, et la vertu serait uniquement le résultat de I'effort
humain, ce qui la rendrait inapte a exprimer I'ccuvre de la foi et de la grice.

L’analyse du commentaire de ’Ethique montre la grande fidélité de saint
Thomas a la pensée d’ Aristote et, en méme temps, les dépassements qu’il opére
discrétement, en poussant certains textes dans la ligne de la révélation chré-
tienne sur des points capitaux comme la primauté de la vie contemplative sur la
vie active en vue de la béatitude en Dieu au-dela de cette vie. Ajoutons qu’in-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 255

tervient certainement ici I’expérience religieuse dominicaine de saint Thomas,
comme un contexte de vie et de réflexion.

Dans son commentaire des Senzences de Pierre Lombard, saint Thomas a pris
I'initiative de glisser une premicére élaboration de sa doctrine sur les vertus en
général et les habitus (/n J11 Sent., d. 23, q. 1) qu’il convient de mettre en
relation avec son étude aussi originale de la béatitude (/n [V Sent., d. 49), ou il
associe déja Aristote a la Bible.

La Somme contre les Gentils, ou saint Thomas est libre de son plan, ne
comporte cependant pas d’étude systématique des vertus parce que la perspec-
tive adoptée est le Gouvernement divin sur le monde, alors que la considération
de la vertu requiert un regard anthropologique. Peut-étre la confrontation avec
la pensée juive et arabe, si théocentrique, a-t-elle conduit a laisser de c6té cette
optique plus humaine.

Ajoutons que les textes des autres ceuvres de saint Thomas qui touchent 4 la
doctrine des vertus seront utilisés par I’A. au cours de son étude systématique,
que nous abordons maintenant.

L’ordonnance au bonheur et la liberté

Les racines de la doctrine sur les vertus se trouvent effectivement dans la
conception biblique de ’homme créé a I'image de Dieu, se développant dans la
considération de la finalité qui nous ordonne a Dieu comme a notre béatitude.
Telle est la perspective qui domine la morale exposée dans la Somme; elle fournit
le cadre dynamique ou s’inscriront les vertus, comme les principaux moteurs de
I’agir moral. L’A. montre bien comment "anthropologie de saint Thomas se
place, pour ces études décisives, dans une perspective théologique et pas seu-
lement philosophique, mais en établissant leur concordance. Par exemple, la
béatitude que I'’homme peut atteindre ici-bas est ouverte a la béatitude de
I'au-dela et en est une préparation.

Nous ne pouvons qu’approuver cette revalorisation de la finalité et de
'ordre a la béatitude comme clef de voute de la morale, ainsi que la primauté de
la théologie dans la pensée de saint Thomas, en accord étroit avec la réflexion
philosophique. Philosophie et théologie ne sont pas encore séparées; elles
convergent sous I’égide d’une foi intelligente.

Mentionnons un probléme de premiere importance que ne pouvait pas
traiter I’A., mais qui n’en conditionne pas moins I’actualisation d’'une morale
des vertus: I’élimination du traité et de la considération du bonheur dans les
morales modernes de I’obligation et du devoir'. Oserons-nous replacer I’étude
du bonheur en téte de la morale et comment le concevoir? L’A., pour sa part, a
bien apergu la corrélation entre 'ordre a la béatitude et les vertus.

' Cf. notre ouvrage: Les Sources de la morale chrétienne. Sa méthode, son contenu, son
histoire. — Fribourg: Editions universitaires; Paris: éd. du Cerf 1985. (Etudes d’éthique
chrétienne 14). — C.R. dans R7 LXXXVII, 1987, p. 296-300.



256 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

L’A. rend bien compte de la conception thomasienne de la liberté quiesta la
base de sa doctrine sur la vertu. Coordination entre nature et volonté ordonnant
celle-ci au bien, compris dans sa réalité objective répondant au désir, et comme
source de perfection. Ainsi la liberté humaine est-elle ordonnée au bien uni-
versel vers lequel elle s’achemine par I’acte humain dont I'analyse structurelle,
plutét que psychologique, repose sur I'interaction de intelligence et de la
volonté. Pour atteindre le bien, la liberté humaine devra se développer par la
formation des vertus qui la perfectionnent a I'image de la liberté divine. Dans
cette vue, la liberté de pécher reste accidentelle, comme une déficience dont la
possibilité tient a la condition de créature.

De nouveau nous voyons se rétablir une coordination entre la liberté de
’lhomme et Dieu par I'aspiration au bien, comme entre I'intelligence et la
volonté qui concourent a I’acte libre pour assurer sa qualité. Le bien n’est plus
simplement ce que dicte la loi; mais il répond au désir spirituel et procure une
perfection.

En préparation a ’étude de la vertu, I’A. consacre un chapitre a celle des
passions. L’optique est tout autre que dans les manuels classiques qui voyaient
surtout dans les passions un obstacle au volontaire. Les passions, ou mouve-
ments de la sensibilité, partagées en deux espéces, rattachées a ’irascible ou au
concupiscible, a I'affectivité ou a I'agressivité, sont appelées a collaborer a la
perfection de ’homme par la formation de la vertu, car celle-ci engage I'entie-
reté de la personnalité dans I’agir bon. La sensibilité pourra méme étre le siege
des vertus morales, comme la force et la tempérance. Sans doute la sensibilité
peut-elle résister et nous entrainer; mais 'ceuvre de la vertu est précisément de
la rétablir en harmonie active avec nos facultés spirituelles. Il convient de noter
aussi que saint Thomas traite des passions en théologien, préparant directement
dans ses analyses, p.ex. pour 'amour et 'espérance, I’étude des vertus théolo-
gales.

Redéconvrir les habitus

L’A. a eu raison de s’attarder ensuite a I’étude longue et originale consacrée
par saint Thomas a I’habitus, qui est une notion fondamentale pour I’élaboration
d’une morale des vertus, mais qui perd tout intérét dans les morales de 1’obli-
gation ou du devoir. Sans doute celles-ci sont-elles méme responsables de la
disparition du terme d’«habitus» dans nos langues occidentales, si bien que nous
n’avons plus de mot pour désigner cette réalité humaine qui fait cependant
partie de notre expérience quotidienne: la disposition acquise a faire des actes de
qualité, comme on dit d’un artisan qu’il a du métier, ce qui vaut aussi pour
I’artiste, pour le savant et pour quiconque a acquis la maitrise dans une activité.

L’A. note que I’habitus se définit d’abord par son rapport de convenance a la
nature d’'un étre et secondement par rapport a I’action qui en procéde en vue de
la fin et de la perfection propre a cet étre. L’habitus qualifie donc ’homme dans
son étre personnel comme dans ses actes; il n’est pas une disposition adventice
facilitant I’action morale; il atteint celle-ci en sa source, dans la personne



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 257

singuliére, et lui confere le pouvoir d’agir avec spontanéité et aisance en vue de
sa perfection propre.

L’observation la plus intéressante de I’A. est de montrer comment ’habitus
prend la fermeté qui le distingue de la simple disposition, non seulement de son
enracinement dans le sujet par I'exercice, mais encore du bien pris en lui-méme,
qui est 'objet de I’action. Cette ouverture au bien et a ce qu’on pourrait nommer
I'influx de sa réalité¢, implique dans I’habitus un cété réceptif qui compléte son
cOté opératif.

Comme saint Thomas étudie les habitus en vue des vertus, cette distinction
des deux faces de I’habitus prépare directement la doctrine sur les vertus infuses,
théologales et morales, qui mettent plus directement en ceuvre la disposition
réceptive de I’habitus. La fermeté de ces vertus sera la plus grande a cause de la
solidité de Dieu qui est leur objet final.

Dans la foulée de sa pensée, I’A. soutient que loin de considérer les vertus
infuses comme une espéce accessoire et dérivée de I’habitus, il faut les regarder
comme une forme premiére a cause de 'ouverture spécifique au bien et a Dieu,
source du bien, qu’elles réalisent.

Nous hésitons a suivre I’A. quand il affirme que les vertus infuses sont la
réalisation premiere de la notion d’habitus, car il nous semble que saint Thomas
a puisé celle-ci d’abord dans I'expérience humaine; mais sans doute peut-on
considérer ces vertus comme une réalisation pléniére. En tout cas, I’A. nous
semble avoir parfaitement raison quand il met en valeur le coté réceptif des
habitus, ce qui permet de corriger la conception usuelle qu’on pourrait nommer
«activiste» et trop humaine des vertus, de rendre a la notion de vertu sa souplesse
et le caractére analogique qui permet de ’appliquer aussi bien aux vertus infuses
qu’aux vertus acquises. Cette rectification est indispensable pour construire
solidement I'organisme des vertus chrétiennes et montrer comment s’agencent
entre elles, vitalement unies, les vertus théologales et les vertus morales. N’ou-
blions pas non plus les dons du Saint-Esprit qui réalisent d’une fagon toute
particuliere, plus directement méme que les vertus infuses, la disposition a la
réception de I'action divine, et qui sont nécessaires, selon saint Thomas, pour la
perfection de I'agir chrétien. Malheureusement les dons de I’Esprit-Saint ont été
mis au rancart de la morale; il ne faut pas s’étonner que les vertus morales
infuses aient suivi.

Une vertu ounverte a la force de Dien

Nous ne pouvons accompagner I’A. dans toutes ses analyses sur la vertu. Ce
que nous venons de dire nous explique pourquoi il consacrera un chapitre
spécial a défendre et expliquer la doctrine de saint Thomas sur les vertus morales
infuses avant d’en arriver aux vertus théologales. Concernant le terme de vertu,
il releve justement la convergence, dans I'idée de saint Thomas, entre I'areté
aristotélicienne et la dynamis biblique, facilitée par la seule traduction zirzus de la
Bible latine. A I'aide de cette notion enrichie, saint Thomas pourra intégrer les
matériaux recus de multiples traditions et construire avec eux une organisation



258 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

harmonieuse des vertus, engageant tout ’homme et couvrant tout le domaine de
la morale. Dans cette syntheése, les vertus théologales ne sont plus cantonnées
dans un secteur de la morale, de fait relativement peu développé, comme dans
les manuels classiques. Elles ordonnent de I'intérieur ’ensemble des facultés et
des vertus a la béatitude véritable, comme a leur fin ultime.

Existe-t-1l des vertus morales infuses?

L’A. expose et défend avec une prédilection visible, avec nuances aussi, la
thése des vertus morales infuses proposée par saint Thomas, puis attaquée par
Duns Scot et beaucoup d’autres qui estiment que la charité suffit 2 mouvoir les
vertus morales acquises. Il y a une question de perspective d’abord: saint Tho-
mas ne construit pas d’abord I’édifice des vertus pour planter enfin la charité a
son sommet; sa considération part, au contraire, de la charité pour montrer
comment elle pénétre dans toutes les facultés et y suscite les vertus nécessaires a
leur collaboration: telles seront les vertus morales infuses, que saint Thomas
fonde sur un argument de convenance théologique, plutét que métaphysique,
émanant de I"admiration devant 'ceuvre de Dieu qui, déja au plan naturel, agit
en habilitant les causes secondes a contribuer par elles-mémes 4 son action.

Ajoutons que la doctrine des vertus morales infuses est logique dans une
morale des vertus qui établit la coordination entre la grice et le libre arbitre,
comme entre les différentes facultés de ’homme. Elle n’est plus compréhensible
dans une morale des commandements, a la maniére de Scot, ou la vie morale
tend a se concentrer dans la volonté, dans la liberté, et la vertu dans la seule
charité.

La foi et I'éthique

Les chapitres concernant les vertus théologales sont trés intéressants. La foi,
comme assentiment a la Vérité premiere, révele 2 ’homme sa béatitude plé-
niére, comme la fin ultime de toute sa vie. Elle forme ’acte premier du retour de
la créature spirituelle vers Dieu. Elle nous procure un instinct spirituel et une
lumiére qui nous montrent la voie. Ainsi comprise, la foi posséde une structure
eschatologique et apparait comme une anticipation de la vie éternelle. L’A. est
plus prudent pour exposer la dimension pratique de la foi. C’est une fonction
seconde que saint Thomas n’explicite guére, mais qu’on peut décrire en faisant
appel notamment au don de sagesse dont I’activité pratique s’associe a la charité.
Les dons de I’Esprit donnent une dimension pneumatologique 2 la vie morale,
et 'imitation du Christ lui procure un modéle. Quant au jugement moral, la foi y
intervient de la méme maniére que dans le cas des vérités accessibles a la raison
et cependant révélées, pour conforter la raison et prévenir les erreurs.

La prudence de I’A. s’explique sans doute par le contexte actuel des dis-
cussions qui opposent une éthique rationnelle autonome et une éthique de la foi
(Glaubensethik). Pour notre part, nous irions plus loin que lui dans I'affirmation



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 259

de la fonction pratique de la foi, de son role dans la morale. On a trop limité
I'intervention de la foi en morale a quelques obligations concernant le Credo et
I’acte de foi. On a trop séparé la foi et la morale. Si saint Thomas place la foi en
téte des vertus, cela veut dire qu’avec 'espérance et la charité, elle éclaire et
meut de Pintérieur tout I’agir du chrétien. Ne définit-il pas la Loi nouvelle
comme la griace de I’Esprit Saint recue par la foi au Christ (incluant la rédemp-
tion, les sacrements) opérant par la charité, ce qui signifie que la foi illumine
comme la charité anime tous les actes, toutes les vertus? La foi cependant ne doit
pas étre placée en concurrence, mais en concordance avec la raison qu’elle
fortifie, rectifie au besoin, et dépasse dans la ligne de la perfection. Elle peut
opérer des changements jusque dans les jugements pratiques, car la mesure des
vertus infuses est différente de celle des vertus acquises et plus exigeante (I2-II2¢,
q. 63, a. 4), dans le cas des dons du Saint-Esprit également, comparés aux vertus
qu’ils perfectionnent, selon le bel article ou saint Thomas interprete les béati-
tudes (q. 69, a. 3). Qu’on veuille seulement remarquer que notre Docteur fait la
différence selon 'ordre a la perfection, propre 4 une morale des vertus, et non
seulement la seule question du permis et du défendu ou tout se raméne au
minimum communément requis. Puisque vertus et dons sont connexes, qu’ils
forment un unique organisme, nous ne devons pas craindre de dire que la
lumiere de foi, réfractée notamment par I'enseignement évangélique, peut
éclairer et renouveler tous les actes, tous les jugements et les critéres pratiques du
chrétien, sans aucunement nuire a sa raison. Malheureusement on a fait rentrer
’enseignement moral du Nouveau Testament dans la parénése, ce qui dispense
les moralistes de s’en occuper, alors que c’était une source premiére pour les
Péres et pour saint Thomas.

L’espérance n’est pas seulement un désir

L’A. consacre un bon chapitre a la vertu d’espérance, d’habitude expédiée
en deux pages dans les manuels de morale. Ayant pour objet la béatitude promise
par Dieu, comme fin ultime, 'espérance n’est-elle pas, de notre coté, le principe
dynamique de nos actes dirigés vers cette fin supérieure? En réplique a I'inter-
prétation de Moltmann qui reproche a saint Thomas d’avoir transformé I’es-
pérance chrétienne en une aspiration transcendante, I’A. montre combien la
vertu d’espérance est différente d’un simple désir, comment, s’appuyant sur le
secours divin comme son objet formel, 4 la fois active et en attente, elle a une
portée eschatologique (de Dieu, on ne peut attendre moins que Dieu), qui
entraine et mesure I'espérance temporelle. L’A. expose comment I’espérance
s'exprime dans la priére et il analyse finement le don de crainte. L’espérance
prend aussi une dimension communautaire, grice a la charité qui nous fait
espérer pour les autres.

Signalons en passant: I’A. se référe a notre étude sur «la nature vertueuse de
Pespérance» (R7 LVIII, 1958, p. 405-442, 623-644) lorsqu’il établit la posté-
riorité du De spe a 'égard de la Secunda-Secundae. 11 n’a pas eu connaissance de la
reprise que nous avons faite de cet article dans le Renouveau de la morale chrétienne



260 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

(Tournai, 1964) ou nous avons modifié notre position en faveur de la posté-
riorité de la Somme (p. 231-233). On y trouve aussi un chapitre intitulé: «Peut-
on espérer pour les autres?»

L’A. estime devoir maintenir 'espérance dans le Christ et dans les bien-
heureux en vue de I’achévement du Corps mystique, et s’efforce de prolonger la
pensée de saint Thomas en ce sens. Mais n’y a-t-il pas dans le Christ plus que
notre espérance, lui en qui est contenu tout le secours divin qui fonde notre
espérance?

L’amour d’amitié et la charité

Le chapitre consacré a la charité couronne I'ouvrage par une analyse
remarquable de la définition de la charité comme une amitié avec Dieu, qui est
propre a saint Thomas. L’A. devait affronter les difficiles probléemes de 'amour
intéressé et désintéressé, de 'amour physique ou extatique selon Rousselot, avec
la subtile ambiguité du vocabulaire qui existe dans tout le registre de I’amour.
Suivant notamment le P. Geiger, il estime, et nous ne pouvons que I'approuver,
qu’il faut interpréter chez saint Thomas la conception de I'amour a partir de sa
forme la plus achevée dans les créatures spirituelles, I'amitié, et plus précisément
selon ce qu’il nomme "'amour d’amitié (amour du bien, d’un étre personnel pour
et en lui-méme). De ce point de vue, on peut comprendre "'amour naturel qui
fait la gravitation des étres vers Dieu, comme un oui primitif (Ur- Bejahung) au
bien, se réalisant dans ’homme par I’aspiration a la perfection dans le bien. Mais
la charité suppose une initiative divine, la communication de la béatitude, qui
seule peut fonder une amitié entre ’homme et Dieu malgré leur extréme
inégalité. Ainsi s’opére un nouveau centrage de 'amour: il n’a plus son centre
dans I'amour naturel de soi, mais dans ’amour de Dieu en lui-méme, comme la
source dont découle un amour de soi et un amour du prochain participant a
’amour que Dieu nous porte comme créateur et comme ami, dans le mystére du
Christ. Tel est 'amour qui devient la forme de toutes les vertus, sans modifier
leur nature toutefois, mais en leur insufflant un mode de croissance vitale qui
trace en elles la ligne de la perfection morale et de ses étapes.

Signalons ici Uintérét du De amicitia spiritali d’Aelred de Rievaulx au
XII¢ siecle, que I’A. ne cite pas. Aelred recule devant la définition de la charité
par ’'amitié a cause de 'amour des ennemis que commande la charité, alors
qu’amitié et inimitié sont contraires.

Cette explication de la charité comme amitié permet d’excellentes mises au
point concernant I’'amour de soi et d’autrui qu’on pourrait poursuivre. Notons
seulement que toutes les discussions qui ont eu lieu autour du probléme de
'amour ont grandement souffert de la disparition du théme de I'amitié du
champ de la morale, au cours des derniers siécles, ce qui empéche d’y maintenir
réellement le role prépondérant de la charité, 'amour s’identifiant alors presque
inévitablement au désir subjectif et intéressé ou a sa négation. Les analyses de
notre A. pourraient contribuer a rendre une place a I'amitié dans 'intérét des
moralistes.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 261

Conclusion en huit points

L’A. conclut son ouvrage par huit théses qui montrent I'intérét d’une
éthique des vertus pour notre réflexion actuelle. Une telle éthique place I’accent
sur la qualité de la personne humaine, et met en valeur a la fois la stabilité de
I’agir humain et le dynamisme créatif qui 'inspire. La vertu engage toutes les
facultés de ’homme, sensibilité comprise, selon un processus pédagogique, et
forme un jugement de connaturalité, qui permet a la science morale d’approcher
au plus pres de I'agir concret et du jugement prudentiel, en liaison avec I'ex-
périence.

Une éthique des vertus s’oriente naturellement vers le bien plénier de
’homme, vers la béatitude comme fin ultime, et rencontre ainsi en droit fil les
promesses divines de la révélation chrétienne. Elle peut rendre compte de la
morale chrétienne, non comme en appendice, mais comme le sommet vers
lequel I’'agir moral, en son ensemble, est ordonné par les vertus théologales. Elle
permet d’édifier une morale a la fois humaine et chrétienne, jouissant d’une
autonomie rationnelle vitalement accordée a une réflexion de foi. Animée par la
charité, une éthique des vertus engendre une dynamique du mieux-étre et du
mieux-agir; elle ouvre un chemin sans limite: la z/a caritatis. Elle ne résout pas
tous les probléemes certes, mais elle nous place dans la meilleure perspective
pour y travailler.

Deux notes

Terminons par deux notes bréves.

1. L’A., comme bien d’autres (p. 261-262), achoppe devant la raison que
donne saint Thomas de placer une vertu, la justice, dans la volonté: la volonté
tend naturellement vers le bien propre du sujet, mais elle a besoin d’une vertu
pour tendre vers le bien d’autrui parce que celui-ci dépasse le bien propre (De
virtutibus in communi, a.5). Saint Thomas admet cependant un amour naturel
d’autrui et notamment du bien commun, ce qui fonde la supériorité de la justice
parmi les vertus (/4-//%, q. 66, a. 4 et [/4-/]%, q. 58, a. 12). Ne pourrait-on pas
résoudre le probléme en parallele a ce que saint Thomas dit de 'amitié: 'amour
pour nous-mémes est premier et source de 'amitié envers autrui, a cause de
'unité substantielle que nous avons avec nous-mémes, tandis qu’il y a toujours
une certaine distance entre autrui et nous, au sein méme de la communion?
Ainsi I'amour naturel pour autrui, a cause de cette distance a franchir, qui se
manifeste d’une fagon tangible quand il s’agit d’agir selon une mesure objective,
extérieure a nous, comme dans la justice, a-t-il besoin d’étre fortifié, perfec-
tionné par une vertu. Cela ne signifie pas que ’amour naturel se limite a 'amour
de soi, mais que celui-ci doit se dépasser vers autrui pour déployer I'inclination
naturelle, ce qui ne se fait pas sans effort, sans un ajustement progressif entre soi
et autrui qui réclame et forme une vertu, la volonté stable, affermie, de rendre a
autrui ce qui lui est du.



262 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

2. Dans sa conclusion, I’A. montre comment la science morale peut attein-
dre, grace a I'idée de la vertu, jusqu’au seuil méme de I’acte concret. C’est exact.
Il conviendrait cependant d’ajouter, pensons-nous, que la réalité de la vertu va
plus loin: la vertu se forme dans I'expérience méme de I’agir personnel, dans la
répétition des actes de qualité, et la connaissance qu’elle procure retourne vers
cet agir concret comme vers son but, engendrant une sorte de cercle dynamique
entre la science, le jugement pratique et expérience active, qui est propre 2 la
connaissance morale. Dans une éthique des vertus, le lien entre la connaissance
et I’agir nous parait beaucoup plus étroit que dans une morale des obligations ou
des impératifs. Demeure la difficulté de passer des concepts et des mots a la
réalité de I'agir et de la vertu.

Il nous reste a féliciter I’A. pour sa bibliographie: elle est largement inter-
nationale et assez compléte, méme si certains titres ont pu lui échapper. Enfin de
bons registres facilitent 'emploi du livre?.

Quand on referme ce livre, on peut dire qu’on n’a pas perdu son temps. Les
problémes abordés sont plus actuels qu’on ne penserait quand on évoque saint
Thomas, et ouvrent des perspectives d’avenir en théologie. L’A. les traite avec
sérieux, compétence et pénétration. Il nous aide a y réfléchir et nous montre des
aspects nouveaux. Son ouvrage est une contribution de qualité au renouveau
théologique en morale, dont on éprouve de plus en plus le besoin, de nos
jours.

SERVAIS PINCKAERS

Ursula Peters: Religiose Erfahrung als literarisches Faktum. Zur Vorge-
schichte und Genese frauenmystischer Texte des 13. und 14. Jahrhunderts. -
Tibingen: Niemeyer Verlag 1988, 212 S.

I

Das Echo, das die frauenmystische Literatur des 13. und 14. Jahrhunderts in
jingster Zeit sowohl in der Forschung als auch in einer breiteren Offentlichkeit
gefunden hat, geht nicht zuletzt zuriick auf das von feministischer Seite her
bekundete Interesse an den spezifischen religiésen Artikulationsméglichkeiten
mittelalterlicher Frauen. Die frauenmystischen Texte, die man(n) in der lite-
rarhistorischen Forschung allzulange an den Rand abgedringt hatte, erfuhren
unlingst einen Paradigmawechsel in ihrer Einschitzung: Hatte man(n) in den
sinnlich-religiosen Erfahrungen der Mystikerinnen bislang eine Dekadenz-

? Signalons deux erreurs dans les noms: il faut lire B. Duroux et V. de Couesnon-
gle.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 263

erscheinung gesehen und fiir deren Verhalten nur psychopathologische Erkli-
rungen iibrig, so gilt es neuerdings als ein besonderes Verdienst dieser religisen
Frauen, eine ganzheitliche, geistig-kérperliche Gottesbeziehung gepflegt zu
haben: In theologischer Deutung wurde von einem korperlich-konkreten
Nachvollzug des Inkarnationsgedankens und einem experimentellen Innewer-
den der Wirklichkeit Gottes' gesprochen.

Der vielversprechende Paradigmawechsel in der neueren literarhistori-
schen Forschung inderte indessen nur wenig daran, daf3 die frauenmystischen
Texte vorwiegend mit der «Brille der mdnnlichen Optik»? gelesen wurden. Erst
der grundlegende Perspektivenwechsel im Zusammenhang mit der historischen
Frauenforschung? fiihrte auch innerhalb der frauenmystischen Forschung zu
ganz neuen Erkenntnismoglichkeiten. Die historische Frauenforschung loste
sich vom vergleichenden Blick auf die spekulative Mystik und riickte verstarke
die Sicht und Erfahrungsweisen der mittelalterlichen religiésen Frauen in den
Mittelpunkt der Analyse *.

Zu einem anderen und neuen Verstindnis der frauenmystischen Texte
beigetragen hat nebst dem Paradigma- und Perspektivenwechsel schlieBlich der
Rekurs auf die religionssoziologisch orientierte Hagiographieforschung und
deren vorrangiges Interesse an den Funktionsbestimmungen des Heiligen. Die
chrlcgungen konzentrieren sich nun nicht mehr auf die Person des/der Hei-
ligen — in diesem Fall auf die Person und das Leben begnadeter Frauen -,
sondern auf das in den Offenbarungs- und Vitentexten vermittelte «Konzept
von Heiligkeit», das an derjeweiligen Frau demonstriert wird. Die Fragen zielen

' Vgl. Otto LANGER, «We ist ein gut wort, we ist ein gnadenrichez wort». Zur
Spiritualitit der Dominikanerinnen im Spitmittelalter, in: Lerne leiden. Leidensbewil-
tigung in der Mystik, hg. von Wolfgang Bohme, Karlsruhe 1985, 21-34, bes. 28.

2 Silvia BovenscHEeN, Uber die Frage: Gibt es eine weibliche Asthetik? in: Asthetik
und Kommunikation 25 (1976) 60-75, zit. 65.

* Grundlegend dazu: Gisela Bock, Historische Frauenforschung — Fragestellung und
Perspektiven, in: Karin Hausen (Hg.), Frauen suchen ihre Geschichte, Miinchen 1983,
22-60, zit. 24: «Neuere historische Frauenforschung meint in erster Linie einen anderen
Blick auf Geschichte insgesamt, einen neuen Ansatz.» Vgl. auch: Claudia Opirz, Der
«andere Blick» der Frauen in die Geschichte, in: Beitrige zur feministischen Theorie und
Praxis 11 (1984) 61-70. Uta C. ScumipT, Wohin mit «unserer gemeinsamen Betroffen-
heit» im Blick auf die Geschichte? Eine kritische Auseinandersetzung mit methodischen
Postulaten der feministischen Wissenschaftsperspektive, in: Weiblichkeit in geschicht-
licher Perspektive. Fallstudien und Reflexionen zu Grundproblemen der historischen
Frauenforschung, hg. von Ursula Becher und Jérn Riisen, Frankfurt a.M. 1988, 502-
516.

4 Vgl. Claudia Opi1z, Frauenalltag im Mittelalter. Biographien des 13. und 14. Jahr-
hunderts, Weinheim, Basel 1985; Caroline W. ByNuM, Jesus as Mother. Studies in the
Spirituality of the High Middle Ages, Berkley-Los Angeles-London 1982; Karen GLENTE,
Mystikerinnenviten aus weiblicher und méinnlicher Sicht. Ein Vergleich zwischen Tho-
mas von Cantimpré und Katherina von Unterlinden, in: Peter DinzeELBACHER; Dieter
Bauer (Hg.), Religitse Frauenbewegung und mystische Frommigkeit im Mittelalter,
Koln 1988, 251-264.



264 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

vorrangig auf die Funktionsbezogenheit der Vitentexte: Gefragt wird nach den
Vorstellungen, Werten, Interessen und Zielen des kollektiven BewuBtseins
jener Zeit, das sich in diesen Texten verbirgt>.

Im Zentrum von Ursula Peters Buch, das auf eine Reihe von interdiszi-
pliniren Frauenmystik-Lehrveranstaltungen an der Universitit Konstanz zu-
riickgeht, steht die Frage nach den kulturgeschichtlichen Voraussetzungen der
Genese und Verbreitung der im 13. und 14. Jahrhundert entstandenen frauen-
mystischen Literatur. Zur Klarung dieser Frage greift die auch anderwirts in der
Frauenforschung ausgewiesene Autorin wirkungsmichtige, die gegenwirtige
Diskussion um die frauenmystische Literatur noch immer prigende For-
schungsthesen auf, um diese auf ihre Evidenz hin zu priifen und anhand dreier
Themenkomplexe aus dem Problembereich «religiése Erfahrung — literarischer
Text» zu diskutieren (vgl. 5). In einem 1. Teil (9-41) werden «diese program-
matischen Thesen zur Vorgeschichte frauenmystischer volkssprachiger Litera-
tur» (6) neu diskutiert, und zwar anhand des Quellenkorpus von Frauenviten
aus der Diozese Liittich. Die gingige Vorstellung einer charakteristischen
Beginenspiritualitit und einer spezifischen Traditionslinie beginenmystischer
Literatur wird im 2. Teil (41-100) hinterfragt. Im 3. Teil (101-188) schlielich
gilt das Hauptinteresse der Figur des Beichtvaters: Die Vorstellung von litera-
risch fruchtbarer Zusammenarbeit schreibender Frauen und ihrer Beichtviter,
die die Weichen zum Entstehen frauenmystischer Literatur in der Volkssprache
gestellt haben soll, konfrontiert Peters mit mystischen Texten berihmter «li-
terarischer Paare». Zielsetzung von Peters Studie ist «eine kritische Uberprii-
fung wirkungsmichtiger Forschungspositionen», die gleichzeitig «als ein Bei-
trag zur Genese und Funktion frauenmystischer Literatur gedacht ist» (8).

Die programmatische These Denifles® und insbesondere Grundmanns?’,
daB die speziellen spirituellen Bediirfnisse der religics bewegten Frauen des 13.
und 14. Jahrhunderts die literarischen Anstrengungen ihrer Seelsorger (als
Hagiographen, Ubersetzer oder Prediger) provoziert und entsprechend beein-
fluBBt hatten, erhilt in der historischen und literaturgeschichtlichen Forschung
nach wie vor grundsitzliche Zustimmung®. Damit wird bereits von einer

> Vgl. André VaucHEez, La sainteté en Occident aux derniers siécles du moyen age
d’apres les proces de canonisation et des documents hagiographiques, Rom 1981. — Zu den
Funktionsunterschieden zwischen theologischen und hagiographischen Texten vgl: Marc
Grasser, Marriage in Medieval Hagiography, in: Studies in Medieval and Renaissance
History 4 (1981) 1-34, bes. 31-34.

¢ Cf. Heinrich DentrLE, Uber die Anfinge der Predigtweise der deutschen Mystiker,
in: Archiv fiir Literatur und Kirchengeschichte des Mittelalters 2 (1986) 641-652.

” Herbert GrRuNDMANN, Die geschichtlichen Grundlagen der deutschen Mystik (in
neuer Uberarbeitung), in: Religitse Bewegungen im Mittelalter, Darmstadt 1977, 452ff.,
zit. 457: « Wo sich Minner mit theologischer Bildung der religiosen Frauenbewegung
annahmen, war der Boden fiir eine volkssprachige religiose Literatur bereitet.»

* Entsprechend stellt Simone Roisin (L’efflorescence cistercienne et le courant
féminin de piété au XIII¢ siecle, in: Revue d histoire ecclésiastique 39 (1943) 342-378,
bes. 376) eine «interaction cistercienne-béguinale» fest. Roisin meint damit, daf die im
12. und 13. Jahrhundert so zahlreich in die Zisterzienserinnenkloster der Ditzese Liittich



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 265

eigenstandigen, spezifisch weiblichen und nur zum Teil literarisch ausformu-
lierten Spiritualitat ausgegangen. Grundmanns These geht noch weiter, indem
sie nicht nur eine eigenstindige Spiritualitit der religios bewegten Frauen
voraussetzt und den damit verbundenen Einfluf3 auf die Seelsorger behauptet,
sondern indem sie auch den literarischen Impetus betont, der von diesen Frauen
ausgegangen sei: Die religiosen Frauenkreise im Gebiet Brabant/Liittich seien
auch selber literarisch aktiv geworden, indem sie eigene oder die Erfahrungen
ihrer Mitschwestern und spirituellen Freundinnen niedergeschrieben hitten.
Die Anfinge mystischer Literatur in der Volkssprache seien deshalb bereits in
der Wende vom 12. zum 13. Jahrhundert anzusetzen, wenn auch einzig die
Werke Hadewichs und Beatrix” von Nazareth iiberdauert hitten’. Diese viel-
schichtige, wirkungsmichtige These Herbert Grundmanns ist Anlal3 dafiir, daf3
sich Peters Hauptinteresse am Viten-Corpus des Raumes Brabant/Liittich auf
die folgenden Themenbereiche richtet: Frommigkeitsformen (14 ff.), Bildungs-
moglichkeiten und literarische Aktivititen (27ff.) der verehrten religiosen
Frauen.

I1

Aufschluf3 iber die neuen Lebensformen, die im Zuge der religitsen
Frauenbewegung in der ersten Hilfte des 13. Jahrhunderts «religiose Frauen
gegen den erbitterten Widerstand ihrer Umwelt durchgesetzt haben» (15),
geben die vorwiegend in Zisterzienserinnenkonventen entstandenen Vitentex-
te'°. Diese Lebensbeschreibungen begnadeter Frauen dokumentieren «ein brei-
tes Spektrum an religiosen Lebenssituationen und spirituellen Ausdrucksfor-
men» (16) und geben Einblick in die Vorstellungen, «die sich die Zeitgenossen
von den Konkretisierungsmoglichkeiten einer vorbildlichen vita religiosa fiir

eingetretenen mulieres religiosae mit ihren eigenstindigen Frommigkeitsformen die Spiri-
tualitit ihrer Mitschwestern und ihrer Seelsorger wesentlich beeinflul3t hitten. Ebenfalls
auf der Basis der These Grundmanns argumentiert Kurt Run (Meister Eckhart und die
Spiritualitit der Beginen, in: pERrs., Kleine Schriften, hg. von Volker Mertens, Bd. 2,
Berlin-New York 1984, 327-336), der in Meister Eckharts volkssprachigen Texten vor-
wiegend eine Auseinandersetzung mit der vor allem von Margareta Porete vertretenen
Beginenmystik sieht. Eine dhnliche Argumentationsweise findet sich bei Otto LANGER
(Enteignete Existenz und mystische Erfahrung. Zu Meister Eckharts Auseinandersetzung
mit der Frauenmystik seiner Zeit. In: So predigent eteliche. Beitrige zur deutschen und
niederlindischen Predigt im Mittelalter, hg. von Kurt Otto Seidel, Géppingen 1982,
49-96): Nach Langer nimmt Meister Eckhart gegeniiber den Dominikanerinnen und
ihren in den Nonnenbiichern geiuBlerten Vorstellungen eines begnadeten Lebens der
Tugenden eine kritische und relativierende Haltung ein.

? Vgl. GRUNDMANN, a.2.0., 452ff., bes. 456.

19 In der historischen Forschung herrscht ein allgemeiner Konsens darin, dal die
frauenmystischen Texte des Raumes Brabant/Liittich die Anfinge und damit den inno-
vativen Geist der religitsen Frauenbewegung widerspiegeln wiirden, vgl. u.a.: Joseph
Greven, Die Anfinge der Beginen. Ein Beitrag zur Geschichte der Volksfrommigkeit
und des Ordenswesens im Hochmittelalter, Miinster 1912.



266 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Frauen im 13. Jahrhundert gemacht haben» (16). Der Lebensbeschreibung
Maries von Oignies z.B. kommt insofern «eine programmatische Rolle» (16) zu,
als damit das religiose Leben frommer Frauen der Di6zese Liittich als positives
Kontrastbild in den Auseinandersetzungen mit den Albigensern dargestellt
wird. Die Erkenntnis der ideologischen Aufarbeitung und Ausgestaltung der
Vitentexte 1if3t in Peters denn auch Zweifel an der Existenz einer spezifischen
Frauen- und Beginenspiritualitit aufkommen, wie sie Simone Roisin in ihrer
weitausgreifenden und informativen Studie noch festgestellt hatte''. Thre Dis-
kussion um spezifisch weibliche Frommigkeitsformen spitzt Peters auf die deli-
kate Frage zu, ob hinter den unterschiedlichen v:ta religiosa-Darstellungen tat-
sichlich unterschiedliche Frommigkeitsformen von Frauen und Minnern stiin-
den, oder ob es sich nicht eher um eine geschlechtsspezifische Fixierung eines
Gnadenlebens handle. Mit Verweis auf die mittelalterlichen Hagiographen und
deren «Vorstellungen von den fiir Minner und Frauen unterschiedlichen Rol-
lenprogrammen der Heiligkeit» (19) gelangt die Autorin zu ihrer Kernaussage:
«Die geschlechtsspezifische Konkretisierung der vita religiosa zeigt sich auch bei
den Unterschieden in den Gnadenerfahrungen der heiligmiBig lebenden Min-
ner und Frauen. (...) Doch diese Unterschiede verweisen weniger auf faktische
Differenzen in der Spiritualitit als auf geschlechtsspezifische Rollenzuweisun-
gen, die fiir Mianner und Frauen unterschiedliche Aufgaben implizieren» (20),
indem minnliche Heilige vorwiegend die Aufgabe des Priesters iibernehmen,
wihrend weibliche Heilige in die Rolle der Visionirin riicken. Wird in Erwi-
gung gezogen, daf die religiosen Frauen mit ihrem heiligmiBigen Leben eine
Gegenposition zu den zeitgendssischen Hiresien verkorpern, so sind die in den
Viten geschlechtsspezifisch konzipierten Heiligkeitsvorstellungen primir in
ihrer funktionalen Bestimmung zu sehen und geben kaum Hinweise auf eine
eigenstindige weibliche Spiritualitit (vgl. 20). Im Gegensatz zu Roisin vermag
Peters innerhalb des Frauenvitenkorpus auch keine prinzipiellen Unterschiede
im spirituellen Leben von Zisterzienserinnen und nicht-klausurierten religio-
sen Frauen auszumachen. Die dhnliche religitse Erfahrung semireligioser als
auch klausurierter Frauen sieht die Autorin als wenig erstaunlich an, handelt es
sich doch bei all diesen Viten um «programmatische Konzepte im Rahmen der
kirchlichen Ketzerbekimpfung» (27), in welchen die Nonnen und die in der
Welt lebenden Frauen zwei Varianten jener zeitgendssisch propagierten Heili-
gen darstellen, deren lobliches Verhalten den siidfranzésischen Ketzern entge-
gengehalten wird.

' Cf. Simone Roisin, L’hagiographie cistercienne dans le diocése de Liege au XIII¢
siecle, Louvain-Bruxelles 1947. Roisin hat in ihrer Studie die Frauenviten im Raume
Liittich/Brabant einer mentalititsgeschichtlichen Analyse unterzogen und ist zur Unter-
scheidung einer weiblichen und einer minnlichen Spiritualitit gelangt. Die eigenstin-
dige, spezifisch weibliche Spiritualitit der mulieres sanctae in den Viten fiihrt Roisin auf
deren frithere Kontakte mit Beginen zuriick, und setzt damit eine spezifische Beginen-
spiritualitit voraus.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 267

Lassen sich anhand der brabantisch/liitticher Frauenviten keine spezifisch
weiblichen Frommigkeitsformen nachweisen, so findet sich in derselben Viten-
literatur reiches Material zum Themenbereich: Literarische Aktivititen religic-
ser Frauen. Die Vermutung literarischer Tatigkeit der frommen Frauen «im
Sinne der autobiographischen und biographischen Fixierung ihrer spirituellen
Erfahrungen» (29) sieht Peters vorweg in den Angaben der Hagiographen
bestatigt. In der Vitenliteratur findet sie iberdies zahlreiche Hinweise darauf,
dal3 diese Frauen in vorziiglichen Bildungsmoglichkeiten, in Kontakten mit
literarisch interessierten Geistlichen und in Auseinandersetzungen mit gebil-
deten Mitschwestern nahezu ideale Rahmenbedingungen fiir die Umsetzung
ihrer literarischen Ambitionen gefunden haben miissen (vgl. 29f.). Die in den
Viten geschilderten Frauen decken zwar «die gesamte Spannbreite an Bildungs-
voraussetzungen» (31) ab, doch uberwiegen dabei die gebildeten und theolo-
gisch anspruchsvollen, wie sie z. B. die Zisterzienserinnen von La Ramée ver-
korpern. In deutlicher Absetzung von Grundmann gibt es fiir Peters keine
Anhaltspunkte dafir, dal3 diese mehrheitlich gebildeten Frauen «auf breiter
Basis eine mystische Literatur in der Volkssprache initiiert hitten» (34), indem
sie ihre Kenntnisse einer lateinischen Tradition mystischer Erfahrung den
weniger gebildeten oder sogar illiteraten Frauen in der Volkssprache vermittelt
hitten.

In der Beurteilung als kulturgeschichtliche Quellen (35ff.) bezeichnet
Peters die Frauenviten als «ausgesprochen ambivalente Dokumente der frithen
religiosen Frauenbewegung» (35): Einerseits bieten sie differenzierte Einblicke
in die Ambiance der verschiedenen Lebensformen angehorenden religios-
bewegten Frauen und vermitteln einen Eindruck von der Konzeption einer
weiblichen religiésen Vita des 13. Jahrhunderts mit ihren geschlechtsspezifi-
schen Rollenzuweisungen (vgl. 36). Andererseits kénnen die Viten aufgrund
ihrer programmatischen Ausrichtung kaum als kultur- und kirchengeschichtli-
che Quellen benutzt werden. Selbst detaillierte Angaben tiber die Bildungsvor-
aussetzungen und tber die illiterate Schriftexegese der religivsen Frauen sind
nach Peters’ Auffassung nur sehr bedingt kulturhistorische Aussagen, weil auch
sie in hagiographische Deutungsmuster eingespannt sind, was sich an hagio-
graphischen Stereotypen und funktionsbezogenen, thematischen Akzentu-
ierungen wie z. B. der Albigenserproblematik zeigt. Mit ihrer Bewertung der
Viten als literarische Zeugnisse bestimmter Spiritualititskonzepte, welche aber
«die dunkle Vorgeschichte der Entstehung einer volkssprachigen frauenmysti-
schen Literatur im frithen 13. Jahrhundert nur wenig erhellen» (38), gerit
Peters abermals in Widerspruch zur bisherigen Forschung,

Obwohl Peters fiir die Friihgeschichte der semireligiosen Frauen keine
ihnen eigene Spiritualitit hat feststellen konnen, greift sie «das Problem der sog.
Beginenmystik» (41ff.) unter einem erweiterten Gesichtspunkt noch einmal
auf. Im Zusammenhang mit den zunehmenden Anfeindungen und Verfolgun-
gen in der zweiten Hilfte des 13. Jahrhunderts, denen in besonderem Maf3e
semireligiose Frauen ausgesetzt sind, lenkt die Autorin auf die entscheidende
Frage hin: Haben moglicherweise die ihnen eigenen Lebens- und Fréommig-
keitsformen, «die abweichendes Verhalten, eigenwillige Lebensvorstellungen



268 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

und unorthodoxe Spekulationen implizieren und damit auch das Eingreifen der
Kirche provoziert haben» (47), mit dazu beigetragen, dal3 die im Laufe des
13. Jahrhunderts als Beginen '? auftretenden, semireligiosen Frauen zunehmend
in «das gesellschaftliche Abseits von Verachtung und Unterdriickung» (46)
abgedringt worden sind? Indem sie Hadewich, Mechthild von Magdeburg und
Margareta Porete durch deren eigenhindig geschriebene Texte selber sprechen
1iBt, erstastet Peters spezifische religiose Bediirfnisse und Ambitionen von
Beginen'?. Thr Ergebnis erstaunt, und zwar nicht nur deshalb, weil sich die
Erwartungen einer im Text enthaltenen Beginenspiritualitit nicht erfillen,
sondern noch mehr, weil Peters zur Einsicht gelangt, daf3 historisch nicht
nachgewiesen werden kénne, ob diese mystischen Texte tatsichlich im Begi-
nenmilieu entstanden seien (vgl. 67). Aufgrund der unsicheren Basis des histo-
rischen Hintergrundes miissen deshalb Hadewich, Mechthild von Magdeburg
und schlieBlich auch Margareta Porete «als potentielle Zeugen fiir eine spiri-
tuelle und literarische Traditionslinie beginenmystischer Texte» (67) ausschei-
den. DaB3 die Verwechslung der Programmatik eines Textes mit realhistori-
schen Gegebenheiten zu voreiligen (Fehl-)Schliissen fiihren kann, demonstriert
Peters zuvor am Beispiel Mechthilds von Magdeburg (53ff.): Die biographi-
schen Anspielungen in Mechthilds Werk, des «FlieBenden Lichts der Gottheit»,
welche auf die unsichere und gefihrdete Existenz einer semireligiosen Frau
anspielen'4, sind zu sehr «auf ein hagiographisches Konzept von Begnadung
ausgerichtet» (64), als dal3 sie Aufschluf} iiber das faktische Leben Mechthilds
geben konnten. Auch die Uberpriifung franzésischer Texte iiber den Beginen-
stand, die «Poémes sur les béguins» (31 ff.) und die vom Pariser Theologen Peter
von Limoges angelegten Predigtsammlungen «ad beginas» (89ff.) ergeben
wenig Konkretes in Hinsicht auf eine spezifische Spiritualitit und literarische
Kultur der Beginen: Fehlen einerseits Angaben iiber das spirituelle Leben und

'2 Uber die Hintergriinde der Anfinge der Beginen herrscht nach wie vor Unsicher-
heit. GREVEN (a.2.0., 120-132) und GrRuNDMANN (a.2.0., 320) hatten das frauenabwei-
sende Verhalten der Orden im 13. Jahrhundert fiir die Entstehung des Beginentums
verantwortlich gemacht. Auch in jingster Zeit wird die Existenz der Beginen als eine Art
Notlosung interpretiert (so Brigitte DEGLER-SPENGLER, Die religiose Frauenbewegung
des Mittelalters. Konversen — Nonnen — Beginen, in: Rottenburger Jahrbuch fiir Kir-
chengeschichte 3 (1984) 75-88). Zum Begriff «Begine» vgl. die terminologische Diskus-
sion bei L.J.M. PuiLippEN, De Begijnhoven. Oorsprung, Geschiedenis, Inrichting, Ant-
werpen 1918, 1-39.

'3 Zum Vergleich der drei Autorinnen beziiglich eines gemeinsamen, beginenmysti-
schen Ansatzes cf. Kurt Run, Beginenmystik. Hadewijch, Mechthild von Magdeburg,
Marguerite Porete, in: DERs., Kleine Schriften, Bd. 11, 237-249.

4 Nach Caroline Bynum (a.2.0., 170-262) ist die zuriickhaltende Rolle, die Mecht-
hild im Gegensatz zu Gertrud der Groflen und Mechthild von Hackeborn als Visionirin
einnimmt, ein Indiz fiir ihre ungesicherte Existenz als Begine. Wihrend Gertrud die
GroB3e und Mechthild von Hackeborn als Nonnen des etablierten Klosters Helfta sich in
ihren Visionen sogar priesterliche Funktionen des Bindens und Lésens hitten zuschrei-
ben kénnen, bliebe Mechthild als schutzlose Begine vorsichtig und wiirde auch in ihren
Visionen das weibliche Rollenverhalten nicht durchbrechen.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 269

die literarischen Aktivititen der Beginen ginzlich, so 1iBt sich in den Predigt-
sammlungen andererseits weder eine «spezifische spirituelle Atmosphire im
Umkreis der Beginen» erkennen, noch sind irgendwelche «charakteristischen
Interessen und Bedirfnisse des Predigtpublikums» (92) auszumachen. Gleich-
sam den brabantischen Frauenviten des 13. Jahrhunderts, die keine tragenden
Anhaltspunkte fiir spezifische Frommigkeitsformen semireligioser Frauen auf-
weisen, erachtet Peters die Ausgrenzung beginenmystischer Literatur als pro-
blematisch und viel weniger offensichtlich, als von der bisherigen Forschung
angenommen worden ist'®. Sie schlidgt deshalb vor, die bislang als spezifische
Beginentexte geltenden frauenmystischen Werke des 13. Jahrhunderts dem
Kontext einer monastischen literarischen Tradition (vergleichbar dem Kloster
Helfta) zuzuordnen, der «eine neue Offenheit gegeniiber affektiven Ausdrucks-
moglichkeiten spiritueller Erfahrungen» zeigt, und damit gleichzeitig «eine
neue, vornehmlich an Frauen exemplifizierte und fir Frauen attraktive Form
volkssprachiger Spiritualitit propagiert» (100).

Zuriickgreifend auf die Forschungsthese von einer kooperativ-kollektiven
Genese frauenmystischer Literatur umkreist Peters die Frage der Entstehung
frauenmystischer Literatur schlieBlich noch aus einer dritten Richtung: Die
immer wieder vermutete dominierende Rolle des Beichtvaters bei der Nieder-
schrift religioser Erfahrungen begnadeter Frauen, die sich im literarischen
Motiv des Schreibbefehls auszudriicken scheint, konfrontiert die Autorin mit
entsprechenden frauenmystischen Texten des 13. Jahrhunderts und insbeson-
dere mit der mystischen Vitenliteratur des 14. Jahrhunderts'¢. Die Feststellun-
gen, zu denen Peters im Laufe ihrer Textstudie kommt, lassen aufhorchen: Fiir
eine spezielle Zusammenarbeit von Beichtvater und «geistlicher Tochter», die
zur Entstehung frauenmystischer Literatur beigetragen hitten, bietet der Viten-
korpus des Raumes Brabant/Liittich wenig Anhaltspunkte. Eine dominierende
Rolle der Beichtviter bei der literarischen Fixierung spiritueller Erlebnisse
religits bewegter Frauen ist diesen Lebensberichten jedenfalls nicht zu entneh-
men. Die Beichtviter kommen darin héchstens am Rande vor, indem sie in den

'* Die Beginenmystik-These Kurt Runs (in: Kleine Schriften, a.a.0.), welche die
Werke Hadewichs und Mechthilds von Magdeburg «einer beginenmystischen Tradition
eigenstindiger und nicht ungefihrlicher Bestimmungen der in Gott vereinten Seele»
(100) zuordnet, ist fiir Peters nicht akzeptierbar, weil weniger «die unio-Darstellungen mit
ihrer impliziten Vollkommenheitslehre» als vielmehr «autorensoziologische Uberlegun-
gen zu dem Beginenstatus der Verfasserinnen» Ruh zu dieser Vermutung veranlassen
wiirden.

'¢ Die mystische Vitenliteratur des 14. Jahrhunderts besteht zum einen aus den
Kurzviten einzelner Schwestern eines siiddeutschen Dominikanerinnenkonvents, die die
ehemals vorbildliche Spiritualitit ihres Konvents herausstellen. Diesen sog. Schwestern-
oder Nonnenbiichern stehen die sog. einzelpersénlichen Gnadenviten gegeniiber, die
ausfiihrlich tber das Leben einer prominenten Schwester berichten. Zur gattungstypo-
logischen Einordnung dieser mystischen Texte, sowie zu deren Einschitzung als mysti-
sche Lehren in legendarischer Form vgl. das iibergreifende Werk von Siegfried RINGLER,
Viten- und Offenbarungsliteratur in Frauenkléstern des Mittelalters. Quellen und Stu-
dien, Ziirich-Miinchen 1980.



270 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Prologen als Garanten fiir die Wahrheit des Berichteten erwihnt werden. Oder
aber sie fallen ganz weg, und es sind Frauen, die in der Rolle der Vertrauten oder
spirituellen Freundin das duflere und innere Leben begnadeter Frauen beglei-
ten, wie die intensiven Freundschaften zwischen Leutgard von Tongern und
Sybille von Gages oder Beatrix von Nazareth und Ida von Leeuw zeigen. Ein
Sonderfall in diesem Vitenkorpus scheint die enge Verbindung zwischen dem
Regularkanoniker Jakob von Vitry und der Inkluse Marie von Oignies zu sein.
Das «Supplementum» zur Vita der Marie von Oignies lif3t nach Meinung von
Ursula Peters (vgl. 114) jedoch keine Interpretation in bezug auf die tatsichli-
chen Beziehungen von Geistlichen zu den von ihnen betreuten frommen
Frauen zu, weil das im «Supplementum» dargestellte Zusammenspiel Jakobs
von Vitry und Maries von Oignies zu sehr bestimmt ist vom hagiographischen
Programm des Rollentausches: In Umkehrung etablierter Rollen unterwirft
sich der renommierte Kirchenpolitiker Jakob von Vitry der ungebildeten hei-
ligmiBigen Frau aus Nivelles, die geradezu die Armut Christi verkérpert. Das
prominente «literarische Paar» Jakob von Vitry und Marie von Oignies doku-
mentiert deshalb in erster Linie eine Lehre, indem es in extremer Ausprigung
in ein hagiographisches Konzept eingebunden ist. In den Nonnenbiichern, die
nicht nur eine Vorstellung von der spirituellen Szenerie, sondern auch von der
Seelsorgepraxis in einem Nonnenkonvent des 14. Jahrhunderts vermitteln,
nehmen die Seelsorger ebenfalls eine untergeordnete Rolle ein: «In den meisten
Fillen werden sie nur als Statisten der eigentlichen Gnadenhandlung erwihnt»
(130), indem sie sich mit den begnadeten Frauen tiber deren religiése Erlebnisse
beraten. «Bei der schriftlichen Fixierung von Gnadenerlebnissen, Wundern
und Prophezeiungen im Konvent» iibernehmen die Seelsorger jedoch «keiner-
lei Initiative» (131), sondern iiberlassen diese literarischen Aktivititen ganzden
Schwestern: Diese bemiihen sich mittels kollektiver Erinnerung, indem zahl-
reiche Konventsmitglieder befragt werden, um méglichst vollstindige Auf-
zeichnungen religioser Erlebnisse von Mitschwestern. Weisen sich also die
Nonnenbiicher durch ihre literarische und tiberdies auch theologische Eigen-
stindigkeit aus (vgl. 101), so ist in den mystischen Texten populirer «literari-
scher Paare» die Figur des Seelsorgers wesentlich komplizierter zu interpretie-
ren: Hinter dem von der Vita Heinrich Seuses vermittelten Bild einer engen
literarischen Zusammenarbeit des Dieners der ewigen Weisheit mit der Tosser
Dominikanerin Elsbeth Stagel, verbirgt sich die Lehre vom erfolgreichen Seel-
sorger und der vollkommenen geistlichen Tochter: «Elsbeth Stagel wird dezi-
diert als Hagiographin und Schreiberin vorgestellt, die sich um die geistliche
Lehre fiir ein vollkommenes Leben bemiiht und dies auch in literarischen
Aktivititen realisiert, indem sie (...) den spirituellen Lebensweg Heinrich Seu-
ses aufzeichnet und zugleich — auf sich bezogen — in einem fast durchweg
literarischen Lehrdialog mit ihrem Seelsorger steht» (142). Im Falle Elsbeth
Stagels und Heinrich Seuses ist demzufolge das Schreiben unmittelbar in jenen
Gnadenprozel3 einbezogen, der sich in den Lebenswegen des Beichtvaters und
seiner geistlichen Tochter dokumentiert. Die Angaben der Vita iiber Elsbeth
Stagels literarische Titigkeiten sagen weniger aus iiber den faktischen Entste-
hungsprozel3 der Vita als iiber die grofe Gewichtung des hagiographischen



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 271

Schreibens innerhalb des Prozesses eigener Begnadung. Noch deutlicher als bei
Seuse-Stagel ist in den Texten Margarethe und Christine Ebners die Beichtva-
ter-Thematik ganz in die Verschriftlichung ihrer Gnadenerlebnisse eingebun-
den. In Margarethes Texten kommt der Figur des Seelsorgers nicht nur die Rolle
des einzig Vertrauten der Gnadenerlebnisse und Leiden der Medingernonne zu,
sondern Heinrich von Nérdlingen wird auch als Initiator und Forderer ihrer
Aufzeichnungen dargestellt, indem Margarethe von ihm in den «Offenbarun-
gen» den «Schreibbefehl» erhilt. Anders verhilt es sich nach Darstellung der
Texte bei Christine Ebner: In dem Niirnberger Visionstext der Jahre 1344—
1351/52 figuriert ein «werltlich prister» Heinrich, der Kontakte mit Christine
unterhilt und ihr Gnadenleben intensiviert. In der Medinger Gnadenvita wird
nur in Andeutungen von einem Seelsorger gesprochen, dem Christine schrift-
lich und miindlich ihre Gnadenoffenbarungen zukommen lasse (vgl. 173). Die-
ses Beispiel 148t vermuten, daB3 je nach der thematischen Ausrichtung des Textes
auch die Rollenfigur des geistlichen Freundes und Beraters andere Ausprigun-
gen erfihrt: Wird Christine in der Medinger Gnadenvita noch als zégernde
Schwester dargestellt, die die Initiative zur Niederschrift ihrer Gnadenerleb-
nisse vorwiegend ihrem Beichtvater iberlifit, so zeichnet der Niirnberger
Bericht eine selbstbewul3te Visionirin, die selber zur Feder greift, und an deren
Aufzeichnungen der Beichtvater keinen Anteil mehr hat. Diese Beobachtung
veranlaf3t Peters anzunehmen, daf3 die vertrauensvolle literarische Kooperation
von Beichtvater und begnadeter Schwester, bei welcher der Seelsorger den
fiihrenden Part bei den Aufzeichnungen iibernimmt, verunméglicht wird durch
das Rollenkonzept, in das Christine Ebner als heiligmif3ige Dominikanerin nun
eingespannt ist, indem sie den Geillern predigt, den Koénig empfingt und
ihrem geistlichen Freund zu héchsten Gnaden verhilft (vgl. 174f.). Dal3 die
Beichtvater-Thematik aufgrund ihrer Eingebundenheit in ein bestimmtes Kon-
zept von Heiligkeit nur bedingt biographische Ausdeutungen zulifBit, bestitigt
der Lebensbericht Adelheid Langmanns: Hier wird die Offizialitit der Bezie-
hung zwischen Beichtvater und begnadeter Schwester akzentuiert, indem die
Engelthaler Nonne auf Geheil3 Gottes ihre Gnadenerfahrungen einem «les-
meister predier ordens» zur Uberpriifung vorlegt, dieser sie fiir richtig hilt und
die Dominikanerin ausdriicklich zur Niederschrift ihrer religiésen Erfahrungen
ermuntert. « Das im Beichtvater-Komplex angelegte Thema des Gnadenprozes-
ses der Verschriftlichung» wird hier somit «auf eine Prifung des Lehrinhalts
reduziert, die nachdriicklich den offiziellen Status des Textes als dominikani-
sche Auftragsliteratur unterstreicht» (181).

11

Ursula Peters hat mit ihrem Buch ihr Vorhaben, «grundsitzliche Fragen der
Produktion und Rezeption frauenmystischer Literatur» (8) aufzuwerfen und
anzugehen, zweifelsohne eingelost und gleichzeitig einen soliden Beitrag zur
literarhistorischen Frauenforschung geleistet. Mit detaillierten Textkenntnis-



272 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

sen und mit Akribie, einem scharfen methodischen BewuBltsein und einem
«anderen Blick» hat die Autorin die Vorgeschichte und Genese frauenmysti-
scher Literatur des 13. und 14. Jahrhunderts rekonstruiert. Mit feministisch-
brisanten Fragestellungen und Themenbereichen wie «Frauenspiritualitity»
oder «Frauen und Literatur» ist es Peters gelungen, interessante. Aspekte mit-
telalterlicher Lebens-, Frommigkeits- und Handlungsformen von Frauen zu
vergegenwirtigen, ohne dabei in Anachronismen zu verfallen oder voreilige
(Fehl-) Schlisse zu ziehen — vielmehr um damit Weichen zur weiteren Erfor-
schung zu stellen. Bei der Aufschlisselung hagiographischer Texte, deren
Radius Peters sowohl geographisch als auch zeitlich sinnvoll eingegrenzt und
damit gleichzeitig zwei verschiedene Stadien des religiosen Aufbruchs mittel-
alterlicher Frauen markiert hat, scheut sich Peters nicht, wirkungsmichtige und
in der literarhistorischen Forschung noch immer dominierende Thesen anzu-
zweifeln und an ihnen einschneidende Korrekturen vorzunehmen. So im Fall
der geradezu idyllischen These vom fruchtbaren Zusammenwirken von Beicht-
vitern und ihren «geistlichen Téchtern»: Mit ihrem methodischen Mifltrauen
gegeniiber den gingigen Geschichtsinterpretationen wie auch gegeniiber den
historischen Texten selbst, mit ithrer « Hermeneutik des Verdachts»!’, entlarvt
Peters die Beichtvater-These als ein Mythos der Mystikforschung und wirft
damit ein Licht auf die vorherrschende, ideologisch nicht iiber jeden Zweifel
erhabene Historiographie.

Der ausschlieBlich literarhistorische Zugang Peters zu den frauenmysti-
schen Texten (vgl. 5) hat allerdings eine nicht unproblematische Gewichtung
der stilistischen und gattungsmifBigen Bedingtheiten der Texte zur Folge: Die
von der Literaturwissenschaftlerin immer wieder betonte und in ihren Text-
studien konsequent angewandte Erkenntnis, da3 bei der Interpretation hagio-
graphischer Literatur der Funktionsgebundenheit der Texte eine nicht zu tiber-
schitzende Bedeutung zukomme, ist kaum zu bestreiten. Jedoch ist nicht ein-
sichtig, weshalb dieser Grundsatz der Funktionalitit der Texte, der das ganze
Werk von Peters prigt, kulturhistorische Ausdeutungen verunméglichen soll.
SchliefB3t die literarische Formung in den frauenmystischen Texten eine dahin-
terstehende Erfahrung religios bewegter Frauen des 13. beziehungsweise des
14. Jahrhunderts grundsitzlich aus? Ist es undenkbar, daf3 die schreibenden
Frauen auf literarische Topoi zuriickgegriffen haben, weil diese ithnen dazu
passend erschienen, eigene religiose Erfahrungen und die von Mitschwestern
auszudriicken? Wie kann denn mit Sicherheit unterschieden werden, wann es
sich in den Frauenviten um blof3e Topoi handelt, und wann die tatsichlichen
Beweggriinde genannt werden, die religits bewegte Frauen damaliger Zeit zum
Aufbruch veranlaB3t haben? Ist eine Trennung des Weizens von der Spreu in
diesem Sinne iberhaupt moglich? Es ist nicht einzusehen, wieso sich die
mystische Lehre der Nonnenviten mit einem mystischen Erleben jener Frauen,

'7 Diesen Begriff hat Elisabeth ScHUsSLER-FIORENZA geprigt mit ihrer feministischen
Befreiungshermeneutik: «Brot statt Steine». Die Herausforderung einer feministischen
Interpretation der Bibel. Aus dem Englischen iibersetzt von Karel Hermans, Fribourg
1988, bes. 50 ff.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 273

die im Rahmen ihres monastischen Alltages nach neuen religiésen Ausdrucks-
formen gesucht haben, nicht verbinden lassen sollte: zeigt es sich doch beson-
ders anhand der Nonnenviten, da3 Visionen Triger einer belehrenden Mittei-
lung sind, in denen persénliche religiose Erfahrung, theologische Reflexion und
ethische Anweisungen ineinander ibergehen. Demzufolge ist der Vorwurf
Peters gegentiber Langer (cf. 190) nur zum Teil berechtigt: Langer sieht in den
Nonnenviten Dokumente einer Nonnenspiritualitit des 14. Jahrhunderts, ohne
dabei die gattungsspezifischen Ausprigungen der in dieser Vitenliteratur vor-
kommenden bestimmten Themen geniigend zu beriicksichtigen. Auflerdem
trigt sein Vergleich der Nonnenviten mit den deutschen Predigten Eckharts
dazu bei, die Schwesternbiicher lediglich als Sekundirphinomene zu betrachten
und zu behandeln. Da die literarische Darstellung jedoch immer auch das
Produkt geschichtlicher Krifte ist, vermégen die Nonnenviten sehr wohl ihre
Zeit zu dokumentieren, Riickschliisse auf damalige «weibliche Lebenszusam-
menhinge»'® zuzulassen und iiber Ideale und Normen einer monastischen
Frauengemeinschaft des 14. Jahrhunderts Auskunft zu geben. Wenn Peters
feststellt, die mystische Vitenliteratur liefere «wertvolle kulturhistorische Infor-
mationen iiber die spirituellen und literarischen Ambitionen» der siiddeutschen
Dominikanerinnen des 14. Jahrhunderts und verdeutliche zudem deren «theo-
logische und literarische Eigenstindigkeit» (101), dann scheint die Autorin
damit ja gerade zuzugeben, daf3 die literarischen Formulierungen in den Non-
nenviten keineswegs die hinter dem Text stehenden literarischen Aktivititen,
Spiritualititsformen und Theologien der religiésen Frauen zu iiberdecken brau-
chen. Es ist deshalb nicht bloB3 zulissig, sondern geradezu notwendig, die
Schwesternviten mit einer anderen Betrachtungsweise und mit neuen Frage-
stellungen anzugehen, die auch die theologischen Implikationen dieser Non-
nenspiritualitit nicht mehr ausklammern: Welches Gottesbild verbirgt sich in
den mystischen Texten? Was fiir ein Verstindnis von Christus-Nachfolge haben
diese religios-bewegten Frauen? Lassen sich aus der theologisch durchformten
Erfahrung der Nonnen ganz bestimmte Moralvorstellungen eruieren?

Die Forschung frauenmystischer Texte sollte also in der von Peters ange-
gebenen Richtung weitergefiihrt und durch spezifisch historische, philosophi-
sche und theologische Fragestellungen erginzt werden, nachdem zuvor der
Verstindnishorizont von Vitenliteratur abgeklirt worden ist. Ihre ausschlief3-
liche Fixierung auf den literatur-wissenschaftlichen Interpretationsschliissel
indert jedoch nichts daran, daBl die Autorin mit ihrer umfassenden Studie die
literar-historische (Frauen-)Forschung ein gutes Stiick weitergebracht hat. Der
«andere Blick» von Ursula Peters durchleuchtet nicht nur das belastete und
komplexe Verhiltnis von Frauen und Minnern in der Geschichte, sondern
entdeckt auch die bislang iiberdeckte Vielfalt und Pluralitit der Tradition, wie
sie in den Frauen des 13. und 14. Jahrhunderts mit ihren unterschiedlichen
Lebens- und Frommigkeitsformen verkdrpert wird. Das Aufzeigen der spiritu-

'* Dieser soziologische Terminus stammt von Ulrike Prokor, Weiblicher Lebenszu-
sammenhang. Von der Beschrinktheit der Strategien und der Unangemessenheit der
Wiinsche, Miinchen 1976.



274 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

ellen und literarischen Ambitionen und der Hinweis auf die literarische und
theologische Eigenstindigkeit der religiés bewegten Frauen im Werk von
Ursula Peters mag mit dazu beitragen, dal3 wir achtsamer werden gegeniiber den
subtilen Manifestationen von Widerstand, wie sie sich in Frauen aller Zeiten

geduBert haben'?.
BEATRICE ACKLIN ZIMMERMANN

Richard Schenk: Die Gnade vollendeter Endlichkeit. Zur transzendental-
theologischen Auslegung der thomanischen Anthropologie. — Freiburg-Basel-
Wien: Herder 1989 (Freiburger theologische Studien 135).

Wenn es auch nicht leicht ist, einem Buch gerecht zu werden, dessen Fiille
an Material nicht weniger erstaunlich ist als die Weite des historischen und
gedanklichen Horizontes — und dabei «bloB» eine, wenn auch iiber 600 Seiten
starke Dissertation darstellt —, so lassen sich seine Qualititen doch sehr genau
angeben. Nicht die unwichtigste davon ist der im nuancierten und nichtsdesto-
weniger ausgezeichnet lesbaren Stil stindig spiirbare Habitus des Autors selbst,
seinen Gesprichspartnern gerecht zu werden und méglichst von ihnen zu
lernen.

Doch vordringlich ist zunichst die Frage, welches Anliegen das Buch ver-
folgt: Schenk versucht nichts Geringeres als eine Erneuerung eines transzen-
dentaltheologischen Thomismus. Der Versuch nimmt seinen Ansatz an der
zentralen Stelle der christlichen Theologie: der Lehre von der Gnade. Es wird
jedoch nicht schon eine Gnadentheologie im eigentlichen Sinne entworfen,
sondern allererst ihr genuiner «hermeneutischer Ort» aufgesucht: Wenn das
Axiom gilt: gratia supponit naturam, dann stellt sich analog dazu die Frage:
Welches sind die grundlegenden Strukturen menschlicher Welterfahrung, aus
denen sich die Bedingungen der Auf- bzw. Annahme der christlichen Botschaft
vom gnidigen Gott ergeben? Diese Strukturen werden dort am prignantesten,
wo sie im Konflikt mit elementaren Formen menschlichen Wollens und Hof-
fens stehen, d.h. beim Problem der Theodizee. Jene Leitfrage fiihrt nun jedoch
nicht in eine unmittelbare Phinomenologie der Erfahrung von Tod, Leiden,
Enttauschung usw., sondern zu einer intensiven Auseinandersetzung mit zwei
Grundtypen von Theologie, deren Charakteristika sich in einem weitgespann-
ten ideegeschichtlichen Durchblick von der Spitantike iiber die hochscholasti-
schen Kontroversen bis in die des 20. Jhs. verfolgen lassen.

Diese wiederum gewinnt Schenk nicht aus einer induktiv «betriebenen»
Ideengeschichte, sondern aus der reflektierenden Orientierung an der Theolo-
gie Karl Rahners. Schenk setzt ein mit einer umfinglichen und sehr kritischen
Analyse der Literatur zum Verhiltnis Rahner — Heidegger. Dabei zeigt sich:
Zum einen wird Rahners Intention nicht durch irgendeine Art «EinfluB3» —

'* Vgl. Sharon D. WeLcH, Gemeinschaften des Widerstandes und der Solidaritit.
Eine feministische Theologie der Befreiung, Fribourg 1988, bes. 89.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 275

ohnehin eine dem Denken ganz ungemaf passivistische Kategorie — verstind-
lich, sondern als bestimmte theologische Reaktion auf Heideggers Finitismus.
Diese besteht zweitens inhaltlich darin, dall Rahner im Menschen eine apriori-
sche Transzendenz auf das Unendliche ansetzt («Nach Rahner ist das /umen
naturale ein lumen supernaturale», 57) und dies drittens mit einer Berufung auf
Texte der thomasischen Erkenntnislehre («Geist in Welt») auszuweisen ver-
sucht. Schenk méchte nun einsichtig machen, daf3 dies nicht die einzig theo-
logisch mogliche Reaktion ist, mit einem transzendentalen Ansatz der eminen-
ten Herausforderung durch das Heideggersche Denken zu begegnen (17). Es
kann dies gar keine Begegnung sein, denn die Kategorien des Endlichen werden
durch eine bestimmte Form von Transzendentaltheologie gewissermafen
unterlaufen bzw. idealistisch iibersprungen. Das aber heif3t, dal mit dem Ansatz
Rahners noch nicht alle systematischen Moglichkeiten einer Transzendental-
theologie als erschopft gelten kénnen. Demgegeniiber ist es Schenks These,
«dal} der Begriff der endlichen Transzendenz die potentielle Grundlage biete.»
(19; cf. 58, 603) Insbesondere die «Erfahrung der Nichterfahrung» (41 n.63;
cf. 422ff.), ihrer eigenen Defizienz mithin, gehort dabei zu ihren Kriterien.

Von gleichem sachlichen Gewicht ist es, wenn Schenk dem thomistischen
Realismus insofern recht gibt, als die Legitimation von Rahners Berufung auf
Thomas nicht einsichtig gemacht werden kann. Schenk geht iiber diese histo-
rische Kritik aber weit hinaus, wenn er zeigt, dal3 die Form des Rahnerschen
Denkens selbst — iibrigens ebenso wie die des thomistischen Realismus — innig
verwandt ist mit einer derjenigen Denkformen, mit denen sich Thomas von
Aquin auseinandergesetzt hat. Ein « Anschlufi» an Thomas kann somit niemals
die eines nachtriglichen Ausweises haben, sondern mul} durch eine historische
Vermittlung das eigentiimlich Thomasische («Sondergut») im Kontrast der
geschichtlichen Alternativen deutlich machen. Hierfiir greift Schenk nicht auf
die bekannten Schuletikettierungen — wie sie ja bereits in der Scholastik gingig
waren — zuriick, sondern lifit die schon gewonnenen Grundtypen, und zwar
insbesondere im dominikanischen Umfeld sichtbar werden.

Dies muB folgerichtig dazu fithren, sich mit demjenigen Bild auseinander-
zusetzen, das K. Flasch, der gegenwirtig wohl meistgelesene deutsche Medi-
dvist, von Thomas entwirft (63—-69) — wirft doch Flasch dem Transzendental-
thomismus eine ahistorische Thomas-Interpretation vor, wihrend er selbst
Thomas als «Realisten» versteht und kritisiert. Um die Intention des Thomas
historisch genau zu konturieren, darf man sich nicht auf die Thomas-Kritik der
Albert-Schule beschrinken, sondern muf3 sowohl den «heilsgeschichtlichen
Realismus» (65), nimlich Robert Kilwardy, Jakob von Metz, Durandus, wie
auch den von Flasch ginzlich vernachlissigten Korrektorienstreit mit einbe-
ziehen. Damit will Schenk jedoch nicht die einstige Sonderstellung des Thomas
restaurieren, sondern gerade aus der Situation einer nicht mehr autoritativen
Allgemeinverbindlichkeit des doctor communis die Besonderheit des Thomas
hervortreten lassen. Seine Besonderheit liegt also nicht darin, daf3 es nur einen
doctor communis geben kann (cf. Et. Gilson, Jean Duns Scot, 1952, 660),
sondern in der historischen Besonderheit seiner denkerischen Akzentuierungen
und Eigenstindigkeit.



276 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Ist es nun einsichtig, da3 die Theodizee der systematische Ort der Gna-
denlehre sein muB3, dann ist es nur folgerichtig, wenn hier das Novum der
thomasischen Theologie aufgesucht wird. Dies wiederum macht es unausweich-
lich, diejenigen Positionen mit einzubeziehen, an denen orientiert Thomas
seine Theodizee formuliert. Schenk setzt daher ein mit der Aufarbeitung der
verschiedenen neuplatonischen Theodizeen, die in tiberraschender Weise alle-
samt anthropologisch zentriert werden. Er geht dabei mit grof3er, aus der Ein-
arbeitung einer nahezu uniibersehbaren Forschungsliteratur resultierenden
Ausfiihrlichkeit auf den Neuplatonismus ein (114—283). Das heifit: Auch dieser
wird nicht aus der Perspektive des 13., sondern des 20. Jhs. interpretiert. Hier
mag mancher Leser zu wenig die Okonomie in der Darstellung beriicksichtigt
finden, aber es kann nur dadurch ein Thomas unabhingiges, sich auf dem
Niveau und dem Stand der gegenwirtigen Neuplatonismus-Forschung gehal-
tenes Bild entworfen werden. Der Kern dieses hier nicht im einzelnen zu
referierenden Kapitels ist die These, Plotins Theodizee sei sowohl von einer
unaufhebbaren Spannung im Grundansatz wie hinsichtlich vieler Einzelfragen
bestimmt, einer Spannung, die sich sozusagen in zwei Schulen entlidt: die des
porphyrianischen und des proklischen Neuplatonismus. Damit meint Schenk
nicht nur zwei unterschiedliche Lehrtraditionen, sondern auch zwei verschie-
dene und in dieser Verschiedenheit auch bei Rahner und dem thomistischen
Realismus (etwa Gilson, 527) wiedererkennbare Denkformen. Er nennt sie die
«metaphysische» (Proklos — Dionysius — Eckhart — Rahner) und die «heilsge-
schichtliche» (Porphyrios — Augustinus — Neoaugustinismus — Frithnominalis-
mus): 96-98, 205, 228, 257, 265ff., 274, 283, 294, 296, 320 (n. 100a), 536ff.;
bes. 538 ff. Dazu werden in kurze Stichworte gefaft u.a. folgende Merkmale
angegeben: zum einen eine bereits perfektische Vollendetheit von Kosmos bzw.
Mensch, zum anderen eine geschichtlich noch ausstehende und sensu stricto
offene Vollendung; zum einen die Ansetzung einer «quasi-gottlichen Sponta-
neitit, zum anderen ein rezeptiv geprigtes Konzept von Erkenntnis; zum einen
die Begriindung der Freiheit unmittelbar in Gott, zum anderen die Ansetzung
der konkreten Wahlfreiheit als in sich bereits gottihnlich; zum einen eine
radikal kataphatische Theologie, zum anderen die Konzession der Moglichkeit
affirmativer Theologie usw. Es sind dies eher Idealtypen, die rea/iter durchaus in
akzentuierenden Mischformen auftreten konnen (539; sachlich gesehen sogar
miissen, weil sie in Reinform gar nicht haltbar wiren).

Die Theologie des Thomas von Aquin ist nun ebenfalls nicht blof3 als
Variante oder Ausprigung einer der beiden Typen, aber auch nicht als eine
sogenannte Synthese oder « Ausgleich zwischen diesen Extremen, sondern in
gewissem Sinn als radikaler denn beide» (545) zu nehmen. In einem kursori-
schen Durchgang der Hauptthesen zum intellectus agens vorwiegend, aber nicht
ganz ausschlieBlich im Dominikanerorden wird die Sonderstellung des Thomas
im Kontext der alternativen Ansitze anschaulich. Fiir Thomas sei «Spontaneitit
als Grund der Rezeptivitit» (550), d.h. die in beiden Konzeptionen unterstellte
Alternativitit wird grundsitzlich iiberwunden. Die Eigenstindigkeit und das
sich daraus ergebende Wirksamwerden-Koénnen dieser Position in der Folgezeit
wird dann an einer hochst interessanten Gegenprobe vorgefiihrt: zunichst an



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 277

der bekannten guaestio Basiliensis und dann am Beothius-Kommentar des Niko-
laus Trivet (555fF.). Ahnlich wird im letzten Kapitel durch den Kontrast an der
radikal-voluntaristischen Thomas-Kritik durch Wilhelm de la Mare (582ff.) das
intellektuell geprigte Spezifikum der thomasischen Freiheitslehre (auch noch in
De malo, q. 6!) sichtbar. All diese Zuordnungen werden jeweils fiir eine Gna-
denlehre in Anspruch genommen oder besser: fruchtbar gemacht, in der die
Perfektion der Gnade gerade nicht die Vorausgesetztheit der Natur quasi ablost,
sondern in ihrem Defizientsein vollendet. Indem Thomas in der Theodizee-
Frage unaufgebbare Anliegen sowohl der dionysischen Tradition, nimlich die
Vermeidung einer Funktionalisierung des Leidens, wie der augustinischen
Tradition, nimlich die Berufung des Einzelmenschen zum Heil, festhilt, wer-
den die Bedingungen ihrer Losbarkeit deutlich verschirft. Aber gerade dies
wird fiir Schenk zum Ansatz der Gnadenlehre.

Die wohl stirksten Passagen in der durchaus komplexen Architektur des
Werkes sind diejenigen, wo Schenk das «Sondergut» des Thomas herausarbeitet:
etwa das thomasische Verstindnis des Gnadenaxioms — dessen Herkunft aus
Proklos hier wohl zum ersten Mal nachgewiesen wird (273) — im Kontrast zu
Albertus Magnus und Ulrich von StraBburg, 288-332; Theologie des Todes,
499 ff.; zur Trauer, 499; Charakter der thomasischen Freiheitslehre, 573 ff. Auch
das Thema der anima separata (513ff.) wird fiir das thomasische Anliegen, die im
menschlichen Tod unleugbar erfahrene Negativitit ineins mit der Moglichkeit
der Hoffnung zum Ausdruck zu bringen, fruchtbar gemacht. Auf der Basis einer
iberragenden Kenntnis der Forschungsliteratur werden sie zu Meisterstiicken
interpretatorischer Sensibilitit. So wie Thomas als eine eigenstindige Form von
Gnadentheologie auszuweisen versucht wird, so ist auch Schenks Buch ein
eigenstindig drittes neben der transzendentalen und der realistischen.

Schenks Werk zeigt, wie forderlich es fiir das Verstehen ist, detaillierte
Textexegese und historische Forschung nicht gegen bestimmte interpretatori-
sche Interessen oder gegen eine umgreifende Ideengeschichte auszuspielen.
(Erstgemeintes wire wobhl fiir Schenk nur eine Variante des Rezeptionismus.)
Eine derartige Freisetzung philosophischer und philosophiehistorischer Durch-
dringungsenergie entspricht bester theologischer Tradition. Dal3 beides nicht
auseinanderfillt, liegt an der souverinen Beherrschung des Materials. Unge-
achtet der ausgebreiteten Gelehrsamkeit sorgt das Buch doch immer wieder
dafiir, da3 der Leser die Prioritit und den Gehalt der systematischen Orien-
tierung niemals aus den Augen verliert (z.B. 443ff.; 517 ff.; 5711f.). Ungeachtet
seines gnadentheologischen Generalthemas wird es auch fiir einen etwa an der
Spitantike, an der Hochscholastik interessierten Leser in einem Male lehrreich
sein, was der Buchtitel nicht im geringsten ahnen li3t. Ungeachtet seines
Umfangs will es, wie der abschlieBende Ausblick dokumentiert, ausdriicklich
nicht den Eindruck hinterlassen, es habe seinen Gegenstand abschlieflend
behandelt und sein Anliegen endgiiltig vorgebracht. Das Ausgefiihrte jedoch
zeigt, daB3 das Unausgefiihrte kein leeres Versprechen sein wird.

RoLF SCHONBERGER



278 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Le temps des Réformes et 1a Bible. Sous la direction de Guy Bedouelle et
Bernard Rossel. — Paris: Beauchesne 1989, 811 p. (Bible de tous les temps 5).

Cet ouvrage se présente comme ’avant-dernier jalon d’une série remarqua-
ble, dont I'objectif est de cerner la place de la Bible dans la culture occidentale, et
cela tant sous ’angle de son utilisation immédiate que de son ascendant moins
direct. Par son ampleur et par la diversité de ses subdivisions, il témoigne
d’emblée de I'importance capitale que revét le XVI¢ siecle dans une telle
perspective.

Etudier «I'usage de la Bible» pour une période donnée, c’est se pencher
successivement sur deux aspects majeurs d’'une méme question. Il s’agit d’abord
de repérer le plus exactement possible les conditions d’acceés aux textes de
I’Ecriture Sainte, mais aussi les circonstances propres a en infléchir la pratique et
I'interprétation. Telle est la visée d’une premiere partie, «Lire la Bible», dont, a
exception de deux chapitres, les responsables du volume se sont réservé la
rédaction. Ce n’est qu’au terme de cette longue enquéte initiale que sera exa-
miné le rayonnement multiple de la Bible, et cela dans un second volet, «Bible,
culture et société», dont I'envergure thématique justifiait un appel a des contri-
butions variées.

L’histoire de la Bible au XVI¢ siecle s’articule au fil d’une chronologie
nuancée. C’est ce cadre que s’attachent a préciser d’abord les deux auteurs
principaux. Guy Bedouelle définit une premiere période, jusque vers 1530, au
cours de laquelle la Bible acquerra progressivement le statut d’«objet en soi»,
distinct des autres sources de la tradition religieuse. L’imprimerie marque un
tournant capital de cette évolution, en fixant cet objet sous la forme d’un volume
dont la diffusion, assez lente a ses débuts, va néanmoins interpeller trés tot les
autorités ecclésiales et les milieux intellectuels. Evoquer les rapports de I’hu-
manisme avec la Bible, c’est a la fois rappeler un lieu commun et s’attaquer 4 une
question trés complexe. Non seulement le courant humaniste est le lieu d’'un
examen critique de la tradition textuelle qui, s’appuyant sur les découvertes
récentes, remet en cause ’autorité absolue de la Vulgate, mais encore ses adeptes
vont favoriser, au détriment de I'interprétation médiévale des «quatre sens», des
visées herméneutiques radicalement neuves. Guy Bedouelle examine sous ce
rapport les figures de Lefevre d’Etaples, pour qui toute I’Ecriture se rameéne 2 un
sens christique unificateur, d’Erasme, qui préconise une lecture essentiellement
centrée sur la morale chrétienne, de Cajetan enfin, promoteur d’un nouveau
sens littéral. La prédication procure un reflet éloquent des principaux acquis de
ces trois décennies: au sermon pré-humaniste qui ne voit dans le texte biblique
que le tremplin fortuit d’'un développement souvent plus technique que véri-
tablement inspiré, I’auteur oppose les exemples de Jean Vitrier et de ’homé-
liaire issu du cercle de Meaux, ou I’allégorisation est toujours liée aux «mysteres
centraux du christianisme» (118).

C’est 2 Bernard Roussel que revient la tiche d’esquisser les deux derniers
tiers du siécle. Jusqu’en 1660, la référence a I’Ecriture se confirme, dans les
milieux réformés, par opposition aux institutions «humaines» qui en avaient
trop longtemps occulté la teneur. A compter de cette date, les divergences qui se



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 279

manifestent au sein de la Réforme engendrent d’innombrables débats et polé-
miques. A la recherche du «sens véritable» — sensus germanus - exégetes, tra-
ducteurs et éditeurs de tous bords, servis par une documentation de plus en plus
nombreuse, multiplient les publications. De I’école luthérienne aux controver-
ses marquées par des traditions confessionnelles divergentes, Bernard Roussel
tente de résumer, en trois chapitres fournis et un peu indigestes, la somme
impressionnante de tant de travaux. S’il réserve aux auteurs la place de choix, il
n’oublie pas pour autant le point de vue de la réception. Au gré de quelques cas
exemplaires, on voit se dessiner les attitudes typiques nées de la diffusion des
traductions vernaculaires: féminisation du public, tendance a une lecture fon-
damentaliste ou, a I'inverse, a I'interprétation non controlée, sans parler du
statut symbolique que peut atteindre la Bible dans un climat de persécution.
Bernard Roussel voit a juste titre dans cette fidélité ultime au Livre la contre-
partie édifiante des efforts souvent contradictoires ou décevants des théologiens
(301 sq.).

Dans leur diversité, les interprétations aussi bien que les attitudes face a
I’Ecriture apparaissent le plus souvent comme la conséquence d’une apparte-
nance confessionnelle. L’examen de prises de position individuelles implique
par conséquent une étude de chaque contexte. Du c6té protestant, c’est une
diversité souvent teintée de polémique qui 'emporte, une fois admise la sou-
veraineté de la Parole par rapport aux traditions ecclésiastiques. A la contesta-
tion spiritualiste d’'un Thomas Miintzer comme au fondamentalisme d’un
Menno Simons, les confessions de foi réformées opposent I'exigence d’une
prudente normalisation du sens.

La Réforme catholique manifestera, parallélement a son désir de promou-
voir la place de la Bible, un souci constant d’en controéler la diffusion. En méme
temps que le Concile de Trente précise les rapports de I'Ecriture et de la
tradition, il s’attache a la définition des écrits canoniques ainsi qu’a la revalo-
risation de la Vulgate, dont le texte est proclamé globalement authentique. La
part des sources scripturaires dans le programme de rénovation pastorale est
considérable, tant a travers les textes liturgiques que dans la catéchese et la
prédication. C’est également dans la mouvance de la réforme tridentine qu’il
faut situer, outre ’élaboration de la Vulgate «sixto-clémentine», un essor trés
fécond des commentaires bibliques.

La réponse anglicane aux sollicitations du nouvel élan biblique se soldera
essentiellement par un effort de traduction. De Tyndale (1526) a la Bible des
Evéques (1568) s’échelonnent diverses tentatives, toutes plus ou moins direc-
tement appelées 4 converger, au début du siecle suivant, dans la King’s James
Version.

En comparaison avec I’émulation biblique qui domine les Eglises occiden-
tales, le monde orthodoxe semble marquer un net recul. Les études scripturaires
y sont pratiquement inexistantes, et les essais de traduction trés fragmentaires.
Ainsi que le souligne Astérios Argyriou, le message de la Bible ne saurait se
passer du support liturgique, iconographique ou homilétique qui en a toujours
favorisé la diffusion. Dans un tel climat, I’initiative de lonnikios Kartanos, qui
rédige en langue vulgaire une compilation de I’Ancien et du Nouveau Testa-



280 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

ment, ne pouvait qu’encourir, en dépit de son succes, les foudres de Iautorité
officielle.

Le judaisme occidental connait & cette méme époque un moment important
de son histoire avec les premiéres impressions de la Bible hébraique. Dans un
chapitre tres suggestif, Gilbert Dahan évoque successivement les grandes phases
de cette aventure et les problemes d’interprétation textuelle qui s’y rattachent.
Parallelement, la tradition exégétique voit apparaitre de nouveaux maitres,
Isaac Abravanel, Abraham Farissol ou Obadiah ben Jacob Sforno. La dominante
éthique qui marque leurs commentaires se double parfois d’une tendance mys-
tique dont les malheurs du temps expliquent la permanence. Sur un autre plan,
I'apport inestimable que représente soudain la tradition juive pour les exégetes
chrétiens hébraisants ne contribue nullement a atténuer, chez certains d’entre
eux, des réactions ouvertement antisémitiques.

Restait a examiner les principaux enjeux de ces efforts qui, un si¢cle durant,
se multiplient autour du texte de la Bible: commenter et traduire I’Ecriture, c’est
non seulement se mettre au service de la Parole divine, mais c’est aussi se situer a
son endroit. A cet égard, le fameux principe de la sola Scriptura releve fatalement
d’une vue de I’esprit. Bernard Roussel le rappelle opportunément a travers deux
exemples précis, I'exégeése de Théodore de Béze d’une part, que dominent des
préoccupations éthiques et pastorales, et les diverses traductions du Psaume 22,
ou le probleme des sources est étroitement mélé a des options stylistiques et
linguistiques. Quant aux fameuses réticences de I’Eglise romaine face aux tra-
ductions en langues vivantes, il convient 4 la fois de les nuancer et de les replacer
dans le contexte d’une lutte contre I’hérésie. Guy Bedouelle souligne par
contraste la controverse interne qui sous-tend la solution intransigeante mettant
presque la Bible «a I'Index», en méme temps qu’il énumere les nombreux autres
canaux - liturgie, prédication, littérature dévotionnelle — qui assurent en per-
manence la pénétration du message scripturaire.

L’élaboration d’une synthése 2 la fois sérieuse et intelligible 4 partir d’une
matiére immense, dont chaque linéament justifie I’existence de plusieurs spé-
cialistes, tenait évidemment de la gageure. Chacun a sa maniére, Guy Bedouelle
et Bernard Roussel ont relevé ce défi. On apprécie d’emblée chez le premier la
clarté d’une prose souple, habile a souligner les contours essentiels de son
propos, et qui ne met jamais en oubli les attentes propres d’un public averti mais
non spécialisé. Si Bernard Roussel souscrit davantage a I’attrait d’une docu-
mentation plus détaillée, il n’échappe pas toujours, a travers la multiplication
des faits bruts, a la confusion d’un discours tout en ruptures. A I'inverse des
chapitres rédigés par son collaborateur, les siens semblent se préter a la con-
sultation bien plus qu’a la lecture linéaire. Sans doute la coexistence de métho-
des et de conceptions divergentes signe-t-elle par définition I'identité d’un
ouvrage collectif. On aurait toutefois pu souhaiter que, dans 'exposé d’une
matiére en soi plutdt aride, I’érudition de I’historien se fit par endroits plus
discrete.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 281

C’est manifestement dans la seconde partie de I'ouvrage que 'amateur de la
culture renaissante se sentira le plus a ’aise. Il y gottera, dans la présentation de
mati¢res famili¢res revivifiées par un éclairage nouveau, I'un des plaisirs les plus
exquis de la découverte. La série des chapitres aérés qui suggere, dans leurs
modalités les plus inattendues parfois, les multiples aspects de la réception
biblique ne prétend nullement a ’exhaustivité. Parallelement a2 quelques voies
obligées de la tradition culturelle — littérature, musique, beaux-arts —, les édi-
teurs ont privilégié avec raison des enquétes moins conventionnelles.

Cela nous vaut par exemple les trés belles pages de Marc Venard sur «la
Bible et les Nouveaux Mondes»: la découverte des terres nouvelles, mais aussi la
vision du monde qui en découle - Jérusalem n’en est plus le centre — jointe a une
perception désécularisée du temps et de I’histoire, engendrent un nécessaire
détachement a I'endroit d’une lecture biblique fondamentaliste. Les concep-
tions politiques des Réformés sont marquées, a leur tour, par la pratique régu-
liere de I’Ecriture. Marguerite Soulié¢ distingue chez eux deux courants: 'un
réformiste qu’illustrent, a la suite de Luther et Calvin, les positions de ceux que
I'on a outrancierement qualifiés de «monarchomaques»; I'autre prophétique,
dominé par les figures de Miintzer et des anabaptistes, et qui retrouvera son
actualité au moment des guerres de religion. Parallélement, I’action pastorale
allait trouver dans la Bible son unique pierre de touche. Mais tandis que les
Eglises réformées envisagent cette référence a la Parole comme source et jus-
tification de leur existence, ’Eglise romaine continue d’y voir avant tout, ainsi
que le souligne Philippe Denis, une confirmation de la saine doctrine.

Ces études de réception globale sont judicieusement complétées par deux
recherches de caractére plus ponctuel. André Godin se penche d’abord sur le cas
d’Erasme, dont la «Philosophia Christi» doit, selon lui, s’entendre essentielle-
ment comme une émanation de I’Ecriture Sainte, et en particulier du Nouveau
Testament. De son coté, I'innutrition biblique dont témoignent sans exception
les grandes figures de la mystique catholique, passe par différentes vois d’accés
au texte, dont la plupart, en particulier chez les femmes, sont indirectes. Au gré
d’un exposé fourni et passionnant, Max Huot de Longchamp suggére la variété
des situations singulieres, en méme temps qu’il désigne dans un renouvellement
de la lecture allégorique traditionnelle I'un des apports majeurs du courant
mystique.

L’impact de la Bible sur les arts et les lettres n’était pas 2 démontrer. En
dépit des limites du cadre imposé, on peut regretter que Michael Screech ait
borné sa contribution a la seule littérature frangaise. La place que réservait cet
ouvrage aux autres traditions culturelles aurait justifié¢, semble-t-il, une curiosité
un peu plus étendue. Cette synthese, qui a le mérite de citations nombreuses,
reste par ailleurs un peu évasive. On recherche en vain, dans ces pages, les
grandes lignes de force d’une littérature biblique aussi abondante qu’hétéroge-
ne. Et que dire des deux pages et demie réservées 2 Ronsard alors qu’Agrippa
d’Aubigné ne mérite que de furtives allusions? Marguerite Soulié reprend, en
bonne spécialiste de la question, certains éléments de cette premiére esquisse
dans le chapitre trés habilement charpenté qu’elle consacre au théitre biblique.
Au terme d’un état présent de la diffusion du cantique luthérien et du Psautier



282 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

huguenot, Patrice Veit oriente son analyse vers I'interprétation de cette pratique
nouvelle du chant sacré. A I'en croire, 'usage des psaumes ou d’autres para-
phrases bibliques représente toujours, tant sur le plan collectif qu’en tant qu’ex-
périence individuelle, un prolongement de la lecture. Les arts plastiques enfin
vont se voir confier a divers degrés 'interprétation du message de la Bible.
Au-dela de la rigidité de positions iconoclastes qu’il serait inexact de faire
coincider avec I'inspiration profonde de la Réforme protestante, les attitudes
contrastées de Luther et du Concile de Trente, que Margarete Stirm résume
heureusement en opposant les concepts d’«image de foi» et d’«<image sacrale»,
relévent moins d’une incompatibilité radicale que d’accentuations différentes.
A travers quelques chefs-d’ceuvre nés de I’élan tridentin (Raphaél, le Titien et
surtout El Greco), 'auteur souligne de maniére intéressante la fonction de la
technique picturale dans la manifestation d’une idée théologique.

*

Outre I’'abondance des documents et la multiplicité des perspectives qu’un
tel ouvrage met a la disposition du chercheur ou du lecteur curieux, on appré-
ciera, tant dans sa conception que dans sa facture, une intelligence historique
soucieuse d’agencer les faits en une synthése pondérée. Sous leur modestie
apparente, les quelques pages de conclusion qui émanent de la recherche com-
mune offrent a la méditation plus d’une suggestion féconde. Nous en retien-
drons surtout la mise en relief, entre les diverses Eglises, d’analogies de com-
portement dont la fréquence tendrait a atténuer les clivages traditionnels. Si la
révérence d’un écrivain catholique face a I'autorité scripturaire se distingue
aisément de 'innutrition biblique qui inspire son confrére huguenot, I'un et
I’autre communient dans une vénération de la Parole que n’effleure pas encore
la moindre remise en cause. Ce n’est qu'avec le XVII¢ siecle que I'on verra
surgir, sous I'influence de la pensée rationnelle, I'¢ére des réexamens criti-
ques.

SiMONE DE REYFF

Christliche Philosophie im katholischen Denken des 19. und 20. Jahr-
hunderts. Bd. 1: Neue Ansitze im 19. Jahrhundert; Bd. 2: Riickgriff auf scho-
lastisches Erbe. Hg. von Emerich Coreth et alii. Redaktion: Heinrich M. Schmi-
dinger et alii. — Graz: Styria 1987, 799 S. und 1988, 870 S.

Une histoire de la philosophie catholique moderne
aux dimensions de I’Europe

La «Philosophie chrétienne dans la pensée catholique des XIX¢ et XX¢
siecles» est une vaste entreprise initiée et conduite par le Pére Emerich Coreth,
jésuite de ’'Université d’Innsbruck, réalisée par de nombreux collaborateurs



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 283

parmi lesquels il fait citer le «rédacteur principal», Heinrich M. Schmidinger, et
éditée en Autriche. Les auteurs de ce grand ceuvre de trois volumes, dont deux
ont paru a ce jour, sont légion. Nous en citerons quelques-uns en cours de
présentation.

Chacun des deux volumes disponibles comprend 800 pages et plus, ce qui
représente une somme de travail de conception, d’organisation, de corrections
considérables, que dut animer et soutenir une confiance inattaquable en la
chose. J’appelle «la chose», le fait méme de remettre sur le marché économique
et intellectuel I'idée de la «philosophie chrétienne» et de son actualité, de plus
dans le champ que balise la qualité de «catholique», et percue comme un
phénoméne européen, par moment élargi aux Américains du nord et du
sud.

Nombreux sont encore ceux qui sursautent en entendant parler de «philo-
sophie chrétienne». Fort heureusement, H.M. Schmidinger, au début du
tome 1, dans un magistrale avertissement valant pour ’ensemble de I'ouvrage,
retrace ’histoire du concept et surtout remet en mémoire les querelles qui
agiterent I'intelligentsia philosophique notamment des années 30, et qui n’ont
pas cessé de diviser les esprits les plus sérieux. Finalement il faut admettre que la
notion de «philosophie chrétienne» recouvre des réalités de pensée aussi diver-
ses qu’une philosophie ouverte sur la foi — 4 des conditions qui modifient le sens
de «philosophie» et qui 'opposent 2 une conception possible mais ni unique ni
nécessaire de la philosophie; des réalités aussi diverses qu’une philosophie qui se
met au service d’une théologie; qu’une philosophie pour laquelle il est incon-
cevable qu’un projet de vérité puisse étre conduit en marge de la Vérité éter-
nelle; qu’une philosophie dont la part de sagesse est empruntée 2 la tradition
chrétienne, etc. jusqu’a une philosophie «christologique», par exemple déve-
loppée par le Pére Xavier Tillette. On ne s’étonnera donc pas de trouver, dans le
paysage apparemment étalé de la philosophie chrétienne, une grande richesse
d’aspects et de perspectives, mais aussi un désordre qui rend bien fragile toute
systématique.

Pourtant 'organisation de cette «Philosophie chrétienne» laisse entendre
qu’une certaine logique et quelques urgences historiques, voire des décisions
ecclésiales, ont orienté les esprits. Le philosophe chrétien, en tant que philo-
sophe aura ses préférences théoriques, et comme chrétien sera attentif aussi aux
inquiétudes du monde. C’est ainsi que, dans le premier volume, il y eut pour
I’essentiel 4 rendre compte de philosophes que marquent, en Allemagne, le
romantisme et plus généralement le débat avec le rationalisme d’une part,
I’idéalisme de I'autre, ou la prétention hégélienne a noyer la Foi dans un Savoir
absolu. En France, c’est la contre-révolution, mais aussi le libéralisme qui donne
a la pensée catholique ses accents contrastés, jusqu’au moment ou la crise
moderniste introduit de nouvelles données. Aussi faut-il se réjouir de trouver a
la fin du premier volume, dans un chapitre spécial, deux contributions plus
synthétiques sur la pensée sociale catholique au XIXe¢ siecle et sur le débat des
philosophes catholiques avec la pensée scientifique — c’est-a-dire avec le posi-
tivisme et le matérialisme, qui paraissaient alors inséparables de la science
elle-méme. En revanche, le second volume est centré sur les origines du retour a la



284 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

scolastique — notamment en Italie — et sur les effets de ’Encyclique «Aeterni
Patris», qui orienta sur saint Thomas un renouveau scolastique a 'origine plus
attentif a réélaborer une «science philosophique» conforme a la tradition
d’Aristote que de suivre Bonaventure ou Thomas d’Aquin. La encore, on doit a
Heinrich M. Schmidinger un excellent article introductif sur les concepts de
«scholastique» et de «néo-scholastiquen, contribution que viennent compléter
des études historiques: notamment celle de Roger Aubert sur « Aeterni Patris» et
«autres prises de position papales en matiére de philosophie chrétienne». La est
évidemment «le» point délicat. Si déja le concept de «philosophie chrétienne»
fait difficulté par le heurt qui s’y produit entre Raison (autonome) et Révélation,
combien plus la soumission catholique a un Magistére parait absolument
incompatible avec la liberté philosophique. Pourtant, les débats suscités dans les
milieux catholiques par les interventions vaticanes, et (aprés le durcissement de
Pie X) les assouplissements de la position officielle de I’Eglise et le consensus
sur une interprétation plus libérale et ouverte de « Aeterni Patris», ont largement
favorisé la recherche historique et la lecture d’'un Thomas d’ Aquin authentique,
puis la redécouverte d’'un Thomas attentif a toute la philosophie de son temps,
parlant sur la «science» d’Aristote et donnant ainsi un fécond exemple de
fidélité a la foi et de hardiesse intellectuelle.

Les deux tomes de cette «Philosophie chrétienne» portent témoignage du
fait que durant deux siécles, que marquent la sécularisation, la naissance de
I'athéisme, la critique «scientifique» de la religion, la montée d’idéologies
scientistes ou politiques radicalement opposées a la tradition chrétienne et aux
Eglises, le christianisme ne fut pas déserté par I'esprit de recherche et d’inven-
tion intellectuelle rigoureuse que nous appelons «philosophie». Elle a peut-étre
méme introduit I'idée d’un pluralisme philosophique, c’est-a-dire I'idée qu’il n’y
a pas, en fait de philosophie valable, que ce qu’en disent un rationalisme fermé
sur ses principes et un humanisme qui fait reposer ’homme ou son esprit
entiérement et totalement sur soi-méme.

Tentons une analyse plus détaillée des deux volumes de la «Philosophie
chrétienne». Le premier volume porte sur les « Nouvelles amorces au XIX¢ siecle»
et s’articule en six parties. Entre une premiére partie introductive et le chapitre
terminal sur la pensée sociale et les débats avec la science, auxquels on a déja fait
allusion, cinq parties sont consacrées au domaine germanique, a la France, puis a
I'Italie, au domaine ibérique, et aux Anglo-saxons. Chacune de ces parties est 2
son tour introduite par un apercu général de la philosophie de la région
concernée. Ces exposés introductifs doivent leur clarté a ’érudition et au sens
didactique de E. Coreth, H.M. Schmidinger, A. Rigobello, Ch. Piihringer et
A. Rauscher. Chaque partie comprend ensuite la présentation des philosophes
les plus importants, avec a chaque fois une bibliographie trés compléte.

En ce qui concerne I’Allemagne et I’Autriche, ’abondance des articles
s’explique certes par 'origine de I'ouvrage, et par la nécessité de distinguer entre
le courant romantique (F. von Baader, F. Schlegel, ]. Girres) et des philosophes



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 285

qu’animent des soucis plus théologiques d’une part, plus scientifiques de I'autre.
Cela n’en appelle pas moins certaines remarques. Parler de Franz Brentano
comme d’un philosophe chrétien, alors qu’il s’est illustré précisément comme
pur théoricien de la philosophie, c’est tirer un parti 2 mon sens excessif de sa
condition de prétre. Et présenter autant d’auteurs allemands de second rang
(H. Deutinger, J. Sengler, C. Werner) alors que I'Italie ou ’Espagne ne sont
représentés que par deux auteurs, n’a pas seulement le désavantage de donner
I'impression de la partialité, mais celle d’étouffer quelque peu méme des Alle-
mands que I'on prend un plaisir infini a2 découvrir parmi tant d’autres. Je pense a
Hermann Schnell, superbement présenté par Vincent Berning, ou a Carl Brasg
(auteur: Karl Leidlmair) a qui Heidegger doit son introduction a 'ontologie.

La philosophie chrétienne en France est présentée par deux auteurs fran-
cais, Louis Le Guillou (La Contre-Révolution, Lammenais, Lacordaire et Mon-
talembert) et Xavier Tilette (Jules Lequier, traité avec grand art). Le Pére
P. Henrici donne deux excellentes contributions sur L. O/é-Laprune et M. Blon-
del - Blondel que I’on aurait pu placer parmi les auteurs du XX¢ siecle, malgré
P«Action» qui effectivement date de 1893. Quant au Maine de Biran de Gerhard
Funke, on n’y rencontre guére qu’un catholicisme de tradition et un christia-
nisme salué dans quelques allusions terminales a la foi et la révélation.

Pour I'ltalie, le Gioberti d’ Armando Rigobello est un petit chef-d’ceuvre,
alors que le Rosmini de Frangois Evain ressemble par trop a un article de revue
spécialisée, avec un appareil critique surabondant, excessif pour ’ouvrage dans
lequel il s’insere.

Carlos Valverde présente Juan Donoso Cortés et Jaime Balmes avec un sens
raffiné de la synthese, et le J.H. Newman de Giinter Rombold parfaitement
adapté a I’ensemble et cohérent a sa propre question: Newman fut-il un phi-
losophe? Placé dans le voisinage significatif de Blondel, Fr. von Hiige/ (Peter
Neuner) trouve son véritable lieu dans le catholicisme anglais.

Ces remarques, ou I’on se force 4 nuancer I’éloge, ne sont jamais que des
impressions de lecture. C’est a 'emploi de recherche que 'historien et le sys-
tématicien de la philosophie en milieu chrétien pourront porter le meilleur
jugement sur les qualités de ce tome 1.

*

Le second volume est fait de deux volets, puisqu’il enjambe le XIX¢ siecle pour
présenter, au XX¢, des penseurs en partie encore en vie (par ex. ].-B. Lotz,
K. Rahner, E. Coreth). Il doit pourtant son unité au theéme central du «retour a
la tradition scolastique». Ici encore, Heinrich M. Schmidinger fait ceuvre d’in-
troducteur avec un historique des notions de «scholastique» et de «néo-scho-
lastique», ce qui facilite grandement la compréhension du tout. En effet, d’une
part il remet en perspective des auteurs (traités dans le volume précédent) qui
ont fini par rejeter la scolastique comme une pensée purement «naturaliste»
(A. Giinther), incapable d’inscrire le sujet dans le processus de connaissance de
la réalité; d’autre part, il montre la nécessité dans laquelle se sont trouvés méme
les philosophes catholiques les plus attachés a la tradition, de s’interroger sur la



286 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

scolastique — ce qui fut 'occasion de révisions parfois déchirantes. La simple
identification de «scolastique» et «médiéval» paraissait tentante, mais était en
fait intenable; il fallut reconnaitre dans la scolastique beaucoup plus une »éthode
qu’un phénomeéne historique (M. Grabmann, J. Pieper). En revanche, par «néo-
scolastique» il faut entendre soit le soubassement théorique de I'idéologie
ultramontaine, soit 'aristotélico-thomisme auquel en particulier Jacques Mari-
tain a attaché son nom. Que la notion soit aujourd’hui pratiquement abandon-
née montre que les philosophes catholiques ne peuvent plus guére se recon-
naitre dans les divers contenus de cette notion.

Entre la présentation des «scolastiques» du XIX¢ et les scolastiques et
néo-scolastiques du XX¢ si¢cles, sont intercalés quelques articles plus généraux:
celui, déja cité, de Roger Aubert sur I’Encyclique «Aeterni Patris», ceux de
I. Bshm et F. Padinger sur le modernisme et ’Encyclique «Pascendi»; celui de
W. Kluxen sur la recherche en histoire médiévale, et celui, plus technique, de
E. Coreth sur les différentes écoles a 'intérieur de la scolastique. On y apprend
que d’un coté les débats internes, sur des points classiques, de la premiére et la
seconde scolastique (notamment espagnole) se sont poursuivis parmi les épi-
gones, alors qu’aujourd’hui la scolastique se caractérise plutdt par son ouverture
sur la pensée contemporaine. La néo-scolastique a donc elle aussi ses anciens et
ses modernes.

Le volume 2, disions-nous, comprend deux volets. Le premier est consacré a
la scolastique du XIX¢ siécle, d’abord en Italie, puis en Allemagne et en
Autriche, en France et en Belgique, dans la Péninsule ibérique, parmi les
Anglo-Saxons et en Europe de I’Est. Dans tous les cas, les personnalités repré-
sentatives sont en retrait par rapport aux courants, institutions, centres de
recherche; sauf peut-étre en ce qui concerne le Cardinal Mercier, présent «en
personne», mais évidemment inséparable de la création de I'Institut supérieur
de philosophie de Louvain — dont Jean Ladriere, dans un article de la meilleur
venue, retrace par ailleurs Ihistoire plus récente.

Dans le second volet se déploie le riche inventaire des philosophes catho-
liques modernes: /. Maréchal, présenté par ].B. Lotz; A.-D. Sertillange, par F.-
M. Schmélz; J. Maritain, superbement analysé par A. Rigobello, voisine avec
F. Gilson dont A. Maurer souligne les apports décisifs a I'idée de «philosophie
chrétienne». Puis en régions germanophones, les Maréchaliens, dont J.-B. Lorz
et Karl Rabner; le dominicain suisse G. Manser; |. Geiser, Th. Meyer, Th. Stein-
biichel. On se demande pourquoi Edith Stein a été placée dans ce courant
scolastique. Son approche de saint Thomas est celle d’une phénoménologue. Au
mieux se reconnaitrait-elle dans ce qui, en scolastique, est de I'ordre de la
méthode rigoureuse; mais c’est par M. Scheler qu’elle se rattache a la philoso-
phie chrétienne, et non par exemple par E. Przywara qu’elle admira mais dont
elle est restée éloignée. C'est 2 B. Gertz qu’est revenu de présenter ’analogie
przywarienne, qui est I'une des plus magistrales contributions modernes au
renouvellement de la scolastique dans sa méthode et dans sa vision théo-
centrique. (Signalons a ce sujet que '« Analogia entis» va prochainement parai-
tre en frangais dans une traduction de Ph. Secretan.)



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 287

Pour I'Italie, qui fait ici belle figure, on remarquera de Virgilio Melchiorre
une présentation sobre et raffinée de G. Bontadini, et un Cornelio Fabro d’ An-
tonio Pieretti: Fabro que I'Italie connait peut-étre mieux comme traducteur et
interpréte de Kierkegaard que comme scolastique, mais dont on peut se deman-
ders’il n’est pas un exemple typique de la difficulté qu’il y a aujourd’hui a repérer
un authentique scolastique.

A Stephen W. Arndt on doit un B.].F. Lonergan, auquel on pourrait repro-
cher d’étre par trop un exposé des theses de «Insight», sans fournir une vue plus
large. Lonergan est-il vraiment I'auteur d’un seul livre? Enfin, on posera éga-
lement la question des attaches scolastiques de I'excellent espagnol J. Zaraguéta,
qui voisinerait bien avec X. Zubiri, sans doute présenté dans le volume 3. Ou
alors, pourquoi ne pas avoir inséré Zubiri dans ce second volume?

Chacun des domaines linguistiques est introduit par une vue générale. Ainsi
Paul Gilbert parle de la «troisieme scolastique en France», c’est-a-dire des
revues (dominicaines et jésuites), des dictionnaires, et des hommes: A. Gardeil,
P. Mandonnet, R. Garrigou-Lagrange pour les Précheurs; L. Billot, J.de
Tonquédec, P. Descogs et L. Bouyer pour la Compagnie de Jésus. Heinrich
M. Schmidinger donne une superbe lecon de philosophie allemande contem-
poraine; Aniceto Molinaro épouse toutes les nuances de la scolastique italienne,
jusque dans ses variantes (dominicaine, jésuite) et dans ses organes: Centre de
Gallarate ou La Civilta Cattolica.

Un coup d’ceeil sur les derniers chapitres permet de mesurer ’'ampleur du
phénomeéne «scolastique». La ou I’Eglise et la théologie sont vivantes, il y a aussi
un labeur philosophique qui se produit. Et comme elle n’a été absente ni de
Pologne, ni de Hongrie, ni de Yougoslavie, ni de Tchécoslovaquie, ou par
ailleurs pénétraient tous les courants de la métaphysique européenne et ou I'on
s’est livré a d’amples recherches de logique et de philosophie du langage, on ne
s’étonne pas de la richesse d’une scolastique en Europe de I’Est. Edward
Nieznanski discerne cinq courants thomistes en Pologne. C’est dans la cin-
quieéme version que 'on trouve, parmi les plus importants, le nom de J.M. Bo-
chenski, inséparable de ses origines polonaises, de la logique et de I'Université de
Fribourg,.

Il faut évidemment attendre la parution du volume 3, consacré aux philo-
sophes catholiques de tradition différente de la scolastique, pour se faire une
idée compléte de 'ceuvre. Celle-ci comble un vide. Le succés que connaissent
déja les deux tomes que nous avons 'audace de présenter en négligeant sans
doute beaucoup d’aspects importants, permet de parler d’'un pari gagné. 1l
faudrait pouvoir songer a une édition francaise, peut-étre allégée pour ne pas
avoir a engager des frais d’édition trop considérables. Le regret de ne rien avoir
de comparable 2 offrir aux catholiques et aux philosophes frangais est déja en soi
un signe de reconnaissance pour I'immense travail accompli.

PHILIBERT SECRETAN



288 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Hans Ineichen: Einstellungssitze. Sprachanalytische Untersuchungen zur
Erkenntnis, Wahrheit und Bedeutung. — Miinchen: Fink Verlag 1987, 367 S.
(mit Personen- und Sachregister).

Die urspriinglich (von Philosophen wie R. Chisholm) aus der Phinome-
nologie iibernommene Intentionalititsthematik wird von Analytischen Philo-
sophen hauptsichlich unter der Frage nach einer adiquaten logisch-semanti-
schen Interpretation von internationalen Aussagen bearbeitet. Tatsichlich hat
diese Frage seit den 60er Jahren eine fiir die Analytische Philosophie geradezu
exemplarische und bis heute andauernde Sachdiskussion in Gang gesetzt.

Das Buch des Schweizer Philosophen Hans Ineichen liest sich strecken-
weise wie ein Kompendium zu dieser weitverzweigten Diskussion. Es liegt hier
eine Studie vor, welche die wichtigsten (und teilweise sehr verschiedenartigen)
Theorie-Ansitze darstellt, zueinander in Beziehung setzt und kritisch beurteilt.
Doch darin besteht nur ezz Verdienst des Autors, denn Ineichen hat auch eigene
philosophische Absichten und entwickelt eine semantische Interpretation von
Einstellungssitzen, die sich im Rahmen einer extensionalen Sprache und im
Rahmen einer Davidsonschen Wahrheits- und Bedeutungstheorie bewegt.
Systematisch betrachtet liegt darin zweifellos der Schwerpunkt der Arbeit.

Diese umfaft drei Teile: « Erkenntnistheoretische und psychologische Pro-
bleme der Einstellungsverben» (Kap. 2-8), «Zur semantischen Interpretation
von sprachlichen Ausdriicken» (Kp. 9-13), «Die logische Form der Einstel-
lungssitze als ihre semantische Interpretation» (Kap. 14-19). Fiir die weitere
Vorstellung folge ich dieser dreiteiligen Architektonik des Werks.

Fiir die philosophische Position besonders wichtig ist Kap. 3, in dem sich der
Autor aus methodischen Griinden an der «(psychologischen) Umgangssprache»
(98) orientiert, um fiir den «psychischen (Phinomen-)Bereich» ein erstes «Sach-
verstindnis» (98) zu erschlieBen. Allerdings bedarf es weiterer Argumentatio-
nen, um gegen einen Cartesianischen Dualismus (und im Anschlufy an Straw-
son) fiir den Begriff der Person einzutreten sowie im allgemeinen eine Position
zwischen Mentalismus und Behaviorismus zu verteidigen. Spezielle Erwihnung
verdient auch Kap. 5, in dem der Autor einige zentrale Grundbegriffe der von
thm vertretenen «Gebrauchstheorie» der Bedeutung sehr klar bespricht und
seine Position auBerdem durch Uberlegungen zum Spracherlernen stirkt.

SchwerpunktmiBig behandelt der ganze ersze Teil Probleme der Erkenntnis
von (propositionalen) Einstellungen, besonders Fragen nach der Rechtferti-
gung von Berichten dariiber, was eine Person A denkt, wiinscht oder fiirchtet
usw. Als methodischer Leitfaden dient der entsprechende Sprachgebrauch, in
dem wir uns iiber unser Denken, Wiinschen usw. faktisch verstindigen: Neben
A’s handlungsmiBigem (nicht-sprachlichen) Verhalten bildet das, was A in der
sprachlichen Kommunikation selbst sagt, eines der wichtigsten Kriterien (Witt-
genstein!) fiir einen Bericht tiber Art und Inhalt von A’s Einstellung. Voraus-
gesetzt ist dabei, dal3 A (sc. das Subjekt der Einstellung) seine Worte gleich
gebraucht wie der Berichterstatter. Diese Annahme verpflichtet den Autor auch
zur Auseinandersetzung mit Quines These der Unbestimmtheit der Uberset-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 289

zung (bzw. der Interpretation), deren Konsequenzen fiir die gegenseitige
sprachliche Kommunikation besonders untersucht und im Anschluf3 an Witt-
genstein iiberzeugend entschirft werden (Kap. 8, bes. 145ff.).

Im zwesten Teil seiner Arbeit erklirt Ineichen seine Konzeption einer
semantischen Interpretation der Umgangssprache.

Unter der semantischen Interpretation von Sitzen wird der Aufweis ihrer
logischen Form verstanden, was mit Argumenten aus dem Bereich der Gram-
matik (Kap. 9) und durch die These vom Sprechen als regelgeleitetemn Handeln
(Kap. 10, bes. 10.3) verteidigt wird. Dabei wird die logische Form von belie-
bigen Sitzen in der Sprache der Pridikatenlogik erster Stufe formuliert.

Allgemein wird die Semantik der natiirlichen Umgangssprache als Theorie
des Sprachverhaltens bestimmt und also im weiteren Sinne pragmatisch kon-
zipiert. Im Einzelnen umfal3t die eine Theorie der Bezeichnung («Wahrheits-
theorie»), eine Theorie der Bedeutung und eine Theorie des Modus.

Exzellent und ausfiihrlich werden vor allem die beiden erstgenannten
Theorie-Teile besprochen. Einerseits wird iiberzeugend nachgewiesen, dal3
eine Tarskische Wahrheitstheorie im engeren Sinne noch keine Bedeutungs-
theorie ist, sondern allererst zu einer solchen «erginzt» werden muf3 (Kap. 10),
wihrend andererseits die auf die Umgangssprache angewandte Tarskische
Wahrheitstheorie deutlich von einer verifikationistischen Bedeutungstheorie
(vom frithen Wittgenstein iiber Quine bis Dummett) abgehoben (Kap. 13) wird.
Was das erste betrifft, ist besonders zu beachten, dal und wie der (richtig als
kognitiver Begriff angesetzte und so mit Verstehen und Wissen «verbundene»)
Bedeutungsbegriff via dem Begriff der Regel des korrekten Gebrauchs von
Ausdriicken einer Sprache L auf die in der Wahrheitstheorie von L formulierten
Bezeichnungs- und Erfillungsregeln bezogen wird (Kap. 10.3). Niitzlich ist in
diesem Zusammenhang die Unterscheidung zwischen (faktischem) Sprachver-
halten und zugehérigem (idealisiertem) Sprach- bzw. Regelsystem. Weil die
vertretene These lautet: «Die Kenntnis der Wahrheitstheorie (der Bezeich-
nungs- und Erfiillungsregeln) einer Sprache L ist Ainreichend fiir das Verstehen
von L» (vgl. 204), diirfte der Autor allerdings nich? behaupten: « Die Bedeutung
eines Satzes verstehen beg3¢ seine Wahrheitsbedingung kennen, beif3¢ die zuge-
hoérigen Bezeichnungs- und Erfiillungsregeln kennen» (vgl. z.B. 101; 205; 207).
Des weiteren ist auch zu beachten, dal3 und wie innerhalb der Theorie des
Sprachverhaltens die verschiedenen Theorie-Teile derart zusammenwirken
(sollen), daf} die Wahrheitstheorie der Umgangssprache a/s Bedeutungstheorie
nutzbar wird (vgl. 10.4). Denn fiir die Erklirung von Bedeutungsunterschieden
kommen nicht be/iebige (von der Wahrheitstheorie zugelassene) Aquivalenzsitze
(T-Sdtze) in Frage; brauchbar sind vielmehr nur Aquivalenzsitze, die zu Ein-
stellungssitzen fithren, mit denen einein Sprecher Einstellungen zugeschrieben
werden kénnen, die in Abhingigkeit von der Situation plausibel sind. Allerdings
sehe ich nicht recht, wie diese «einschrinkende Bedingung» (202) im Einzel-
falle greifen soll. Kann hier der allgemeine Hinweis auf das (empirisch iiber-
priifbare) sprachliche und nicht-sprachliche Verhalten des Sprechers ausrei-
chend sein? Leider sind die Ausfiihrungen an dieser, fiir die Gesamt-Konzep-
tion dulerst wichtigen Stelle allzu knapp gehalten.



290 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Im dritten Teil seiner Arbeit entwickelt Ineichen schlieBlich seine seman-
tische Analyse von Einstellungssitzen (Kap. 14-16), wobei auch alternative
Losungsvorschlige (Frege, Kaplan, Hintikka) kritisch besprochen (Kap. 17)
und relevantes Diskussionsmaterial aus der Philosophiegeschichte zor Frege
(Kap. 18) geboten wird.

Dem psychologischen Sprachgebrauch folgend kénnen fiir Einstellungs-
sitze drei (grammatische) Satzformen unterschieden werden: A (---), dal3 p; A
(---) NP; A (---) zu Inf., wobei aus verschiedenen Griinden besonders die
sogenannten propositionalen Konstruktionen im Zentrum des Interesses ste-
hen. Solche Einstellungssitze wie z.B.

(1) Thomas glaubt, da3 Cicero Catilina verraten hat
stellen nicht-extensionale Kontexte dar, so daB3 sich fiir die Analyse zwei Haupt-
probleme ergeben (Kap. 14.1): das Problem der Nichtsubstituierbarkeit salva
veritate von dquivalenten (koreferentiellen bzw. koexistensionalen) Ausdriik-
ken in Inhaltssitzen und das Problem des in Inhaltssitze Hinein-Quantifizie-
rens. Einige von Ineichen im AnschluBB an W. Quine, J. Wallace, B. Loar,
H. Burdick vertretene Hauptthesen lauten:

(i) Die grundlegende Darstellungsform, welche die logische Form von (pro-
positionalen) Einstellungssitzen aufzeigt, lautet (Kap. 14.3):

im de dicto-Fall: (z.B. Peter glaubt, dall es regnet) Wahr-glauben [A, den
geschlossenen Satz <...»];

im de re-Fall: (z.B. Peter glaubt, da3 Otto schlift) Wahr- (sc. erfiillt-)glauben
von [A, ..., den offenen Satz <...].

(ii) De re-Sitzen fillt der Primat zu, d.h. de dicto-Sitze sind als Grenzfille von de
re-Sitzen analysierbar (Kap. 14.3; 14.4).

(iii) Um Einstellungssitze derart im Rahmen einer extensionalen Sprache zu
interpretieren, daB der Intentionalititsthese Rechnung getragen wird, mul3
der Standpunkt der Person, welche bestimmte Einstellungen hat, konse-
quent beriicksichtigt werden. M.a.W.: die Sichtweise, die Perspektive des
Subjekts der Einstellung muB in der Analyse explizit angegeben werden
(Kap. 14.4).

Wir wollen diese dritte Hauptthese kurz mit einem Beispiel verdeutlichen,
anhand dessen auch ersichtlich wird, wie die oben genannten Hauptprobleme
im Grundsitzlichen gelost werden. Wenn wir Satz (1) im de re-Sinne lesen,
erhilt er in der Ineichenschen Analyse die folgende Darstellungsform
(Kap. 15.1):

(2) wahr-glauben von [Thomas, <Cicero ‘Cicero (x)’, Catilina ‘Catilina
(y)», ‘r hat z verraten’].

Dabei bezeichnet der Teilausdruck “¢Cicero ‘Cicero (x)’, Catilina ‘Catilina (y) ’»’

eine geordnete Folge von zwei Gegenstinden. Zu beachten ist, dal das erste

Vorkommnis von ‘Cicero’ bzw. von ‘Catilina’ jeweils extensional (rein bezeich-

nend) ist, wihrend ‘Cicero (x)’ bzw. ‘Catilina (y)’ — unter der priadikativen

Deutung von Eigennamen (Kap. 11.4) — offene Sitze bezeichnen, mit welchen



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 291

der «Inhalt», die A7t der Bezeichnung, die Perspektive von Thomas’ Einstellung
angegeben wird. Falls Thomas nicht weil3, dal3
(3) Cicero = Tullius
gilt, folgt aus (2) somit zwar
(2.1) wahr-glauben von [Thomas, <Tullius ‘Cicero (x)’, Catilina ‘Catilina
(y)’», ‘r hat z verraten’],
nicht aber
(2.2) wahr-glauben von [Thomas, <Tullius “Tullius (x)’, Catilina ‘Catilina
(y)», ‘r hat z verraten’].
Trotz der Wahrheit von (3) sind also (2), (2.1) und die Negation von (2.2)
miteinander kompatibel.

Aber auch das Problem der Quantifikation erhilt in dieser Analyse eine
einsichtige Losung. Der SchluB3:

A glaubt/weiB..., daB t F ist

(Ex) (A glaubt/weil} ... von x, daB3 es F ist)
ist dann (uneingeschrinkt) giiltig, wenn mittels der Regel der Exportation
von

A glaubt/weif} ..., daB t F ist
zu

A glaubt/weil} ... von t, dal} es F ist
iibergegangen werden kann. Denn durch diese Regel werden singulire Terme
sozusagen aus den Inhaltssitzen «herausgebracht» und damit in extensionale
Kontexte «hineinversetzt», so daf} die existentielle Abschwichung problemlos
anwendbar ist. Wie aber die Regel der Exportation im Einzelfalle anwendbar
ist, wurde oben am Beispiel der Analyse von (1) verdeutlicht. Um die Probleme
der Quantifikation zu 16sen, muf3 somit «bloB» noch gezeigt werden, daf} die
Regel der Exportation uneingeschrinkt anwendbar ist — wofiir Ineichen m.E.
gute Argumente vorlegt (Kap. 15.2).

Ein systematisch gewichtiger Vorteil von Ineichens Position besteht des
weiteren — wie die Analyse von (1) zeigt — darin, daB sie obne Rekurs auf
sogenannte intensionale «Objekt-Entititen» (insbesonders Propositionen) aus-
kommt (Kap. 16). Denn gemil3 (2) wird das «Glauben» von Thomas als Rela-
tion zwischen einer Person, einer endlichen, geordneten Folge von (konkreten)
Gegenstinden und einem offenen Satz dargestellt. Zwar sind auch «Folgen von
(konkreten) Gegenstinden» abstrakte Entititen; da sie aber — im Unterschied zu
Propositionen — «genau bestimmbare Identititskriterien (301) haben, sind sie
von einem extensionalen Standpunkt aus gut akzeptierbar.

Was die oben genannten zwei Hauptprobleme (und besonders das Problem
der Nichtsubstitutivitit) betrifft, so diskutiert Ineichen seinen Analyseansatz im
wesentlichen zwar «bloB» unter Bezug auf verschiedene Arten von singuliren
Termen: Eigennamen, Kennzeichnungen und Indikatoren (Kap. 15.1), wih-
rend sein Ansatz programmatisch auch auf generelle Terme und Sitze anwend-
bar sein soll (299f.). Wie dieses umfassende Programm im Einzelnen weiter
durchgefiihrt werden kann (und wie z.B. auch Ineichens Analyse von nicht-
denotierenden singuliren Termen einzuschitzen ist) — dies alles wird noch der



292 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Sachdiskussion bediirfen. Insgesamt liegt hier jedoch eine hoch interessante und
auch in den Details fundierte semantische Theorie von Einstellungssitzen vor,
die nicht auf Intensionen und nicht auf die Semantik moglicher Welten zuriick-
greift. Die explizite Verbindung der Intentionalititsthese mit einer Konzeption
von semantischer Interpretation im Sinne von Davidson fiihrt so zu einer
Theorie, welche eine umfassende Ausarbeitung und Weiterentwicklung ver-
dient.

GREGOR HAEFLIGER

Per Frostin: Liberation Theology in Tanzania and South Africa. A First
World Interpretation. — Malmé: Lund University Press 1988, 283 S. (Studia
theologica lundensia 42).

Frostin geht vom «neuen Paradigma», das in den Dokumenten der « Oku-
menischen Vereinigung von Theologen der Dritten Welt» (EATWOT) be-
schrieben wird, aus. Dabei ist wichtig, da3 die Erfahrungen der Dritten Welt in
die theologischen Uberlegungen einflieBen. Die Armen und Unterdriickten
werden zu den Gespriachspartnern der Theologie. Auch wird die soziale Situa-
tion analysiert, wobei die Dritt-Welt-Theologen und Theologinnen verschie-
dene Ebenen von Unterdriickung erkennen (6konomisch, geographisch, ras-
sisch, kulturell, sexistisch). Diese neue Art, Theologie zu betreiben, stellt eine
Herausforderung fur die etablierte Methodologie der westlichen Theologie dar,
die von ihr oft als einzige und universell giiltige Form angeschaut wird.

Da die Dritte Welt 6konomisch und kulturell unter der Hegemonie des
Westens steht, werden auch die theologischen Ansitze bei uns kaum wahrge-
nommen. Das Ziel von Frostin ist daher das Horen auf die Sicht der Nichtpri-
vilegierten. Mit Hilfe des «neuen Paradigmas» interpretiert er zwei Formen
afrikanischer Befreiungstheologie fiir ein Erst-Welt-Publikum. Er will jene, in
einem spezifischen Kontext entstandenen und daher auch mit einer eigenen
Sprache artikulierenden, Theologien in eine Ausdrucksweise «iibersetzen», die
westliche Leser und Leserinnen in ihrem Kontext verstehen. Bei der Analyse
und Darstellung des theologischen Materials wendet Frostin zwei Kriterien an:
Erstens fragt er nach der inneren Logik eines Textes (Frage nach dem Aussage-
gehalt des Textes und nicht nach dem Verstindnis des Beurteilenden), und
zweitens mochte er die grundlegende Fragestellung herausarbeiten.

Nach diesen einleitenden Erliuterungen analysiert Frostin in Teil I die
«Theologie im Kontext von Ujamaa» in Tansania. Diese Wahl scheint mir
wichtig, wird doch dieses sehr arme Land mit einem eigenen entwicklungspo-
litischen Ansatz nach einer euphorischen Phase der 60er und 70er Jahre heute
bei uns nicht mehr beachtet. In einem ersten Kapitel wird die Philosophie von
Ujamaa und ihr Konzept von Gemeinschaft und Familiensolidaritit als theo-
logischer Kontext aufgezeigt. Dabei macht Frostin auch klar, da3 mit Ujamaa
mehr als Sozialismus gemeint ist. Er analysiert die inspirative Rolle der Schrif-
ten des fritheren Prisidenten J. Nyerere, das Verhiltnis zum Marxismus, die
Kritik am Neokolonialismus. Ohne diese Philosophie blind hochzuloben, wird



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 293

ithre wichtige Bedeutung fir das nationale Selbstverstindnis Tansanias im
Befreiungsproze3 aufgefiihrt. Im zweiten Kapitel stellt Frostin theologische
Ansitze dar. Der westliche Leib-Seele-Dualismus wird abgelehnt, die Welt
ganzheitlich angeschaut, die Trinitit als Modell fiir menschliches Leben in
Gemeinschaft gesehen und Gott als Garant fiir menschliches Wohlergehen.
Von diesem Standpunkt aus steht der Mensch im Mittelpunkt jeglicher sozialer
Aktivitit — und nicht nationaler Ruhm oder wirtschaftlicher Profit. Daher ist
dieses Konzept auch eine heftige Kritik an den internationalen wirtschaftlichen
Strukturen, durch die die meisten Menschen zu Armut und Erniedrigung ver-
dammt sind. Die Rolle der Kirche, die Bedeutung der «kleinen christlichen
Gemeinschaften» und das Verhiltnis von Kirche und Staat werden ebenfalls
dargestellt. Theologie im Kontext von Ujamaa wird verstanden als Konzept von
Gemeinschaft gegeniiber individualistischem Egozentrismus.

In Teil IT beschiftigt sich Frostin mit Stidafrika. Dabei kommt zunichst die
schwarze Erfahrung der Unterdriickung zur Sprache. Der Einflufl von Black
Consciousness und der schwarzen Theologie aus den USA wird aufgezeigt.
Dabei ist die Ermordung von Steve Biko im Gefingnis und die Vertuschung der
wahren Todesursache durch das Regime der Ausgangspunkt schwarzer
Kontrasterfahrung und nach Bischof Tutu der Anfang von Befreiungstheologie
in Afrika. Diese Kontrasterfahrung in einer Realitit von Hegemonie und
Gegen-Hegemonie wird unverzichtbar fiir schwarze Theologie.

In Kapitel 4 wird Apartheid als Gotzendienst entlarvt und der Rassismus als
System von Beherrschung beschrieben. Frostin zeigt dabei gut die unterschied-
lichen Analysen der schwarzen Theologie und der (progressiven) liberalen
Theologie. Dabei wird klar, da3 schwarze Theologie die Unterdriickung als
strukturell erfihrt und auch in Zusammenhang mit dem Kapitalismus als
Hauptgrund der Apartheid bringt.

Im nichsten Kapitel versucht Frostin die theologische Neuformulierung
der schwarzen Erfahrung und Analyse aufzuzeigen. Zentrale Themen sind
M. Buthelezis Schopfungstheologie mit «Ganzheit des Lebens», « Einheit von
menschlicher und christlicher Erfahrungy», « Dienst der Kirche in der Welt» und
A. Boesaks Umkehrforderung. Boesak spricht von «Unschuld, die schuldig
macht», «Pseudounschuld von Weilen und Schwarzen» und nennt Bedingun-
gen fir Versshnung.

Im letzten Kapitel zeigt Frostin, wie Erst-Welt-Theologen die Ansitze des
«neuen Paradigmas» oft falsch verstehen, weil sie nicht mit dem Kriterium der
inneren Logik, sondern mit ihren eigenen, nicht hinterfragten, Schemata an die
Beurteilung gehen.

Das Buch des lutherischen Professors fiir dogmatische Theologie ist eine
sehr umfangreiche Sammlung von Material und eine ausgezeichnete Einfiih-
rung in zentrale Themen afrikanischer Theologie. Dabei ist es ihm gelungen,
die innere Logik und zentrale Fragestellung aufzuzeigen. Ebenso stellt er die
Verankerung dieser neuen Ansitze in der Erfahrung der Unterdriickten und



294 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

ihre neue Methodologie dar, wie auch den Umgang mit dem Marxismus.
SchlieBlich werden auch Kriterien fiir eine echte Kontextualitit formuliert,
ebenso wie Bedingungen fiir das Verstindnis dieser Theologie.

Die breite Darstellung der beiden untersuchten Linder bringt es mit sich,
daf das frankophone Afrika und dessen eher katholische Prigung nur am Rande
erwihnt wird, ebenso eine geschichtliche Darstellung oder der schwierige
Themenkomplex von Mission und Inkulturation. Ich halte diese Beschrinkung
fiir gerechtfertigt, weil angesichts der uniiberblickbaren Menge theologischen
Materials und der immensen Gréf3e und Unterschiede des afrikanischen Kon-
tinents eine umfassende Darstellung nicht méglich ist. Zudem bringt Frostin in
den Anmerkungen viele Hinweise zu weiteren Studien.

Zum Schlufl méchte ich noch kritisch anmerken, daB3 ich ein Eingehen auf
das siidafrikanische Kairos-Dokument vermif3t habe. Frostin erwihnt es nur auf
einer Seite. Aber gerade zentrale Themen dieses Dokuments stimmen mit den
dargestellten Ansitzen iberein. Als Dokument einer kontextuellen Theologie,
deren Methodologie dem «neuen Paradigma» entspricht, hitte es im Zusam-
menhang dieses Buches (als Materialsammlung und Einfiihrung) einer breite-
ren Erwihnung bedurft. Diese Kritik beeintrichtigt aber meine hohe Wert-
schitzung fir das gelungene Interpretieren afrikanischer Befreiungstheologie
fir ein Erst-Welt-Publikum in keiner Weise. Zuletzt mul3 ich noch meine Miihe
damit bekunden, daf3 die Anmerkungen am Schluf3 des Buches stehen. Es wiirde
die Lektiire wesentlich erleichtern, wenn man die vielen interessanten Quer-
verweise und weiterfilhrenden Erliuterungen auf der jeweiligen Seite finde.

Wer sich fiir afrikanische Theologie interessiert, sollte dieses Buch unbe-
dingt zur Hand nehmen, weil es sowohl einen guten Uberblick als auch viele
Hinweise zur Vertiefung gibt. In diesem Zusammenhang ist auch die ausfiihr-
liche Bibliographie lobend zu erwihnen. Das Buch ist aber auch allen an
Lateinamerika Interessierten anzuraten, denn Frostin zeigt Gemeinsamkeiten
und Unterschiede, und tiberdies wird klar, dal3 nicht nur in Lateinamerika
Befreiungstheologie entsteht. Besonders wire das Buch aber all jenen zu emp-
fehlen, die noch nie iiber den Gartenzaun der europiischen Theologie geschaut
haben und immer noch der Ansicht sind, ihre Konzepte seien universell giil-
tig.

GaLLus WEIDELE



	Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

