
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 37 (1990)

Heft: 1-2

Artikel: Die Theorie des kommunikativen Handelns in Diskussion

Autor: Kissling, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760848

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760848
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christian Kissling

Die Theorie des kommunikativen
Handelns in Diskussion

(Rezensionsartikel *)

Jürgen Habermas hat sich als Philosoph und Soziologe im Lauf seiner

Theorieentwicklung - von seinen aktuellen politischen Interventionen einmal
abgesehen — immer im Grenzgebiet verschiedener Disziplinen des
institutionalisierten Wissenschaftsbetriebs bewegt. So ist es nicht erstaunlich, wenn in
einer Festschrift zum 60. Geburtstag nicht nur philosophische und soziologische
Fachbeiträge zu seinem umfangreichen Werk erscheinen, sondern sich auch

Vertreterinnen und Vertreter der Geschichtswissenschaften, der Psychologie
und der Jurisprudenz zu Wort melden. Eher ungewöhnlich ist aber, daß neben

der «offiziellen» Festschrift auch ein eigener Band erschienen ist, in dem

Theologen Habermas' Theorie des kommunikativen Handelns diskutieren.
Beide Bände werden im folgenden vorgestellt (II und III) und auf weiterführende

Diskussionsbeiträge hin befragt (IV). Zuerst sollen aber einige Grundthesen

von Jürgen Habermas, die auch in den anzuzeigenden Bänden besonderes

Echo gefunden haben, kurz rekapituliert werden (I).

I. Grundbegriffe der « Theorie des kommunikativen Handelns»

Bereits ein erster Uberblick über die Argumentation in der «Theorie des

kommunikativen Handelns» zeigt den eigentlichen Grund auf für die
außerordentliche Resonanz, die der Entwurf von Habermas gefunden hat: Zur Ent-

* A. Honneth; Th. McCarthy; C. Offe; A. Wellmer (Hg.), Zwischenbetrachtungen.

Im Prozeß der Aufklärung. Jürgen Habermas zum 60. Geburtstag. - Frankfurt a.M.:

Suhrkamp Verlag 1989, 839 S., und E. Arens (Hg.), Habermas und die Theologie.
Beiträge zur theologischen Rezeption, Diskussion und Kritik der Theorie kommunikativen
Handelns. — Düsseldorf: Patmos Verlag 1989, 270 S.



234 Die Theorie des kommunikativen Handelns in Diskussion

wicklung des Begriffs des kommunikativen Handelns werden verschiedene

Theoriestrategien aus unterschiedlichen Disziplinen miteinander verknüpft,
um eine tragfähige Basis für eine kommunikative Rationalitätstheorie
bereitzustellen. In diachroner Perspektive untersucht Habermas zuerst die
Entstehungmoderner Weltbildstrukturen (1), um diese dann systematisch zu erläutern
und gegen andere Interpretationen zu verteidigen (2). Seine Brisanz erhält der
Entwurf jedoch besonders dadurch, daß der Begriff des kommunikativen
Handelns auch gesellschaftstheoretisch fruchtbar gemacht (3) und als Grundbegriff
der Ethik verwendet (4) werden kann.

1. Im Anschluß an Max Webers Theorie der gesellschaftlichen Rationalisierung

beantwortet Habermas die Frage nach der Genese moderner
Bewußtseinsstrukturen mit der Rekonstruktion eines universalen Prozesses der
Transformation religiös-metaphysischer Kosmologien in das moderne Weltbild der
kommunikativen Vernunft. Er behauptet, «daß die sozialintegrativen und

expressiven Funktionen, die zunächst von der rituellen Praxis erfüllt werden,
auf das kommunikative Handeln übergehen, wobei die Autorität des Heiligen
sukzessive durch die Autorität eines jeweils für begründet gehaltenen Konsenses

ersetzt wird. Das bedeutet eine Freisetzung des kommunikativen Handelns von
sakral geschützten normativen Kontexten. Die Entzauberung und Entmächti-

gung des sakralen Bereichs vollzieht sich auf dem Wege einer Versprachlichung
des rituellgesicherten normativen Grundeinverständnisses; und damit geht die
Entbindung des im kommunikativen Handeln angelegten Rationalitätspotentials
einher. Die Aura des Entzückens und Erschreckens, die vom Sakralen
ausstrahlt, die bannende Kraft des Heiligen wird zur bindenden Kraft kritisierbarer
Geltungsansprüche zugleich sublimiert und veralltäglicht»1.

Dabei wird, gegen Webers eher kulturalistische Position2, davon ausgegangen,

daß diese Transformation zwar universale Gültigkeit hat, in der in
westlichen Gesellschaften typischerweise ausgebildeten Rationalität aber nur
teilweise vollzogen worden ist. Habermas behauptet, «daß dem modernen
Weltverständnis zwar allgemeine Rationalitätsstrukturen zugrunde liegen, daß aber

die modernen Gesellschaften des Westens ein verzerrtes, ein an kognitiv-
instrumentellen Aspekten haftendes und insofern nur partikulares Verständnis

von Rationalität fördern»'.

' J. Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, 2 Bde., Frankfurt a. M. 1981,
II 118 f. Ohne über den Begriff des kommunikativen Handelns in dieser Form bereits zu
verfügen, entwarf Habermas eine Theorie sozialer Evolution unter Rückgriff auf den
Historischen Materialismus und Lawrence Kohlbergs Konzept der Moralentwicklung
bereits in: J. Habermas, Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus, Frankfurt
a. M. 1976.

2 Vgl. etwa M. Weber, Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie I, Tübingen
»1988, 11 f.

'J. Habermas, Theorie, I 102; zu Webers Universalismusthese vgl. auch ebd.
253 f.



Die Theorie des kommunikativen Handelns in Diskussion 235

2. Der angedeutete Rationalisierungsprozeß mündet im modernen
kommunikativen Handeln. Entscheidend für diesen Begriff ist, daß damit ein ver-
ständigungsorientiertes Handeln gemeint ist, das die Aufgabe verfolgt,
außersprachliche erfolgsorientierte Handlungen von Individuen rational, d.h. durch
intersubjektive Verständigung, zu koordinieren4. Im Gegensatz zur ausschließlich

am Modell der Zweckrationalität orientierten klassischen Handlungstheorie,
wie sie gerade Max Weber vertritt % erstreckt sich nach Habermas jedoch die

Möglichkeit rationaler, ausschließlich argumentativ erreichter Verständigung
nicht nur auf den Bereich propositionaler Wahrheit von Aussagen über objektive

Tatsachen, sondern auch auf die Bereiche normativer Richtigkeit und
subjektiver Wahrhaftigkeit6.

Dieses, gegenüber dem traditionellen teleologischen Begriff von Rationalität

erweiterte Konzept impliziert ersichtlich auch einen «Paradigmenwechsel»
im Verständnis des Subjekts selbst: Das «bewußtseinsphilosophische»
Paradigma des sich die Objekte (Personen und Sachen) vorstellenden und an ihnen
sich abarbeitenden Subjekts wird fallengelassen zugunsten der Vorstellung eines

Subjekts, das sich in intersubjektiver Verständigung erst konstituiert und die

kognitiv-instrumentelle Vernunft in die umfassendere kommunikative
Rationalität integriert7.

3. Dennoch behält die kognitiv-instrumentelle Rationalität ihre Berechtigung,

denn die materielle Reproduktion des Lebens der Individuen wird
trivialerweise niemals möglich sein ohne instrumentelles Handeln im Sinne von
«Arbeit». Von der materiellen unterscheidet Habermas jedoch (gegen die
verschiedenen Versionen des Historischen Materialismus) die gleichursprüngliche
Dimension der symbolischen Reproduktion. In gesellschaftstheoretischer
Perspektive ordnet er der symbolischen Reproduktion durch (und nur durch)
kommunikatives Handeln den Bereich der Lebenswelt zu, während die materielle

Reproduktion durch instrumentelles Handeln in den in der kapitalistischen

Moderne ausdifferenzierten Systemen von Staat und Wirtschaft
geschieht8.

Im Sinne einer Gegenwartsdiagnose können dann moderne Krisensymptome

als Phänomene einer «Kolonialisierung» der Lebenswelt durch die

Systeme Staat und Wirtschaft analysiert werden. Das Eindringen der systemischen

Medien Macht und Geld in den lebensweltlichen Bereich führt, so die
These, zu einer Verdinglichung kommunikativer Beziehungen, genauer zu
einer Bürokratisierung und Monetarisierung privater und öffentlicher Lebens-

4 Vgl. ders., Theorie, I 128, 385ff.; II 14, 208.

Vgl. M. Weber, Wirtschaft und Gesellschaft, Tübingen M985, 12.
6 Vgl. J. Habermas, Theorie, I 141 ff., 149ff., 410ff„ 435ff.
7

Vgl. a.a.O. 518 ff., hier bes. 523 und 525.
" Vgl. ders., Theorie, II 173-293.



236 Die Theorie des kommunikativen Handelns in Diskussion

bereiche9. «Die These der inneren Kolonialisierung besagt, daß die Subsysteme
Wirtschaft und Staat infolge des kapitalistischen Wachstums immer komplexer
werden und immer tiefer in die symbolische Reproduktion der Lebenswelt

eindringen»10. Damit ist auch die Richtung angezeigt, in der nach Habermas

gegen die Fehlformen moderner Gesellschaftsentwicklung angegangen werden
muß: Lösungen sind nicht zu finden in einem, sei es reaktionären oder
postmodernen 1 ', Rückschritt hinter Aufklärung und Moderne, sondern in der
progressiv orientierten Aufklärung über die mangelnde gesellschaftliche Verwirklichung

der ursprünglich in der historischen Aufklärung selbst angelegten
Möglichkeiten.

4. Entsprechend dem Programm einer sich auf drei Dimensionen gemeinsam

erstreckenden Rationalität und dem dafür vorgeschlagenen Paradigmenwechsel

von der Bewußtseins- bzw. Subjektphilosophie zur Sprachphilosophie,
sieht Habermas die Möglichkeit einer rationalen Ethik nicht mehr in einem

monologischen Verallgemeinerungstest hypothetischer Maximen durch ein
einsames Subjekt (so I. Kant) oder in der Optimierung zweckrationalen
Handelns (so die Strömungen des Utilitarismus) gegeben — von der Berufung auf
eine metaphysische Wesensordnung im Sinne der traditionellen Naturrechtslehre

ganz zu schweigen -, sondern nurmehr in einem intersubjektiven
Diskurs12. Der Grundsatz der von Habermas vertretenen Diskursethik fordert
deshalb, «daß nur die Normen Geltung beanspruchen dürfen, die die Zustimmung

aller Betroffenen als Teilnehmer eines praktischen Diskurses finden
(oder finden könnten)»".

Dadurch wird aber gleichzeitig auch der Bereich der eigentlichen «moralischen

Fragen, die unter dem Aspekt der Verallgemeinerungsfähigkeit von Interessen

oder der Gerechtigkeit grundsätzlich rational entschieden werden
können»14, aufden engen Bereich der «öffentlichen Moral» eingeschränkt. In einer

Vorentscheidung wird demgegenüber das private Verhalten von vornherein
den Fragen des «guten Lebens» zugeschlagen, «die einer rationalen Erörterung
nur innerhalb des unproblematischen Horizonts einer geschichtlich konkreten
Lebensform oder einer individuellen Lebensführung zugänglich sind»1 '. Dann

9 Vgl. a.a.O. 489 ff., bes. 504-522.
10 A.a.O. 539, vgl. auch 566.
11 Vgl. ders., Der philosophische Diskurs der Moderne, Frankfurt a. M. 1985.
12 Vgl. ders., Moralbewußtsein und kommunikatives Handeln, Frankfurt a. M. 1983,

bes. 53-125. Dabei stützt sich Habermas wesentlich auf die Arbeiten von K.-O. Apel,
Transformation der Philosophie, 2 Bde., Frankfurt a. M. 1973. Der damit erreichte
Diskussionsstand wurde inzwischen erheblich weitergeführt durch Apels Integration einer
verantwortungsethischen Dimension in die deontologische Diskursethik, vgl. ders.,
Verantwortung und Diskurs, Frankfurt a. M. 1988.

"J. Habermas, Moralbewußtsein, 103.
14 A.a.O. 118.
15 Ebd.



Die Theorie des kommunikativen Handelns in Diskussion 237

stellt sich allerdings die Frage, was passiert, wenn diese kulturellen Standards
selbst - aus verschiedenen Gründen, die keineswegs mit dem von konservativer
Seite beschworenen «Sittenzerfall» zusammenhängen, — brüchig geworden
sind.

II. «Zwischenbetrachtungen»

Aus den zahlreichen interdisziplinären Beiträgen der von Schülern und
Freunden herausgegebenen «offiziellen» Festschrift für Jürgen Flabermas werden

im folgenden nur solche vorgestellt, die die oben skizzierten Thesen kritisch
diskutieren. Dabei fällt auf, daß die «Kolonialisierungs-These» (vgl. oben I, 3)
kaum zur Sprache kommt. Dieser Umstand erstaunt, wurde doch von verschiedenen

Kritikern in einer ersten Rezeptionsphase der «Theorie des kommunikativen

Handelns» schon darauf hingewiesen, daß die von Habermas
unternommene Kombination von Handlungs- und Systemtheorie keineswegs
unproblematisch ist16. Es ist zu hoffen, daß die möglichen gesellschaftstheoretischen
Folgerungen aus der kommunikativen Handlungstheorie angesichts von deren

philosophischer Problematik nicht aus der Diskussion verschwinden.
In seinem umfangreichen philosophiegeschichtlichen Beitrag versucht

D. Henrich nachzuweisen, daß der von Habermas angestrengte «Paradigmenwechsel»

(vgl. oben I, 2) insofern verfrüht ist, als die «Problemlage Subjektivität»

(114) noch gar nicht ausgeschöpft wurde. Während Habermas lediglich
von der gesellschaftlichen und politischen Moderne als «unvollendetem
Projekt» spricht17, nimmt Henrich diesen Status auch für die klassische Periode der
deutschen Philosophie in Anspruch (117). Die Philosophie des Subjekts als

unvollendetes Projekt: Der Beweis für diese dem Zeitgeist widersprechende
These wird angetreten mit der eingehenden Analyse von zwei heute weithin
vergessenen Veröffentlichungen aus dem Frühjahr 1789. Carl Leonhard Reinhold

und Friedrich Heinrich Jacobi führen nach Henrich in ihren Subjekttheorien

wesentlich über «Kants Strategie [...] einer Theorievermeidung in Sachen

Selbstbewußtsein» hinaus (134). Solange die durch diese beiden Autoren umris-
sene «Konstellation von 1789» fachphilosophisch nicht aufgearbeitet ist, muß
wohl die Warnung Henrichs beachtet werden: «Niemand ist im Recht und

philosophisch auf sicherem Boden, der die Meinung propagiert, wir seien

nunmehr aus der Problemlage Subjektivität und der Konstellation, die 1789

16 Vgl. ders., Theorie, II 171-293; zu diesem Problem beachtenswert sind die

Beiträge von H.Joas und Th. McCarthy in: A. Honneth; H. Joas (Hg.), Kommunikatives
Handeln, Frankfurt a. M. 1986.

17 Vgl. J. Habermas, Kleine Politische Schriften I-IV, Frankfurt a. M. 1981, 444-
464; ders., Der philosophische Diskurs der Moderne.



238 Die Theorie des kommunikativen Handelns in Diskussion

eintrat, durch Paradigmenwechsel entlassen. Das mindeste, was zuvor von ihm
auszubitten wäre, ist ein eigener Theorievorschlag, der mit dieser Problemlage
ohne Verkürzungen zurechtkommt.» (169)

Habermas selbst hat zuvor bereits an anderer Stelle auf Henrichs Beharren
auf der subjektphilosophischen Grundfigur des Selbstbewußtseins reagiert18.
Der dort angebrachte Vorwurf, Henrich vermöge das bewußtseinsphilosophische

Paradigma weder gegen die Kritik aus dem Lager der postmodernen
Nietzsche-Renaissance noch gegen den Systemfunktionalismus (gedacht ist vor
allem an N. Luhmann) zu verteidigen19, wird von Henrich aufzunehmen sein.

Wie weit die damit begonnene Diskussion allerdings auch außerhalb
fachphilosophischer Kreise auf berechtigtes Interesse stoßen wird, bleibt abzuwarten.

Der von Henrich angezweifelte «Paradigmenwechsel» von der monadisch
und vorgesellschaftlich verstandenen zur sich in Intersubjektivität erst
konstituierenden Person wurde freilich bereits auch von anderen sozialphilosophischen

Strömungen vollzogen. In erster Linie ist hierauf die in den USA aktuelle

Bewegung des Communitarianism zu verweisen. Diese Strömung entstand als

Versuch, die der liberalen Philosophie zugrunde liegende «atomistische»
Subjekttheorie zu überwinden20. Kritisiert wurde dabei besonders J. Rawls'

«Theory of Justice»21. Allerdings unterscheidet sich der kommunitaristische
Paradigmenwechsel von der Theorie des kommunikativen Handelns im
Rationalitätsverständnis und damit auch im Konzept der Ethik. Hier tritt an die Stelle
der formalprozeduralen Diskursethik als reinem Normprüfungsverfahren der
Entwurf einer teleologischen und normengenerierenden Gemeinschaftsethik
mit dem materialen Grundbegriff der solidarischen Gemeinschaft. Damit weisen

die Vertreter einer kommunitaristischen Ethik aber gleichzeitig auch jeden
Universalitätsanspruch zurück.

In seinem Beitrag wiederholt Ch. Taylor, einer der führenden progressiven
Verfechter des Communitarianism, den zuletzt genannten Einwand im
Hinblick auf das kontroverse Verständnis der Moderne. Taylor unterscheidet
zwischen kulturalistischen Erklärungen, die die modernen westlichen
Industriegesellschaften ohne Wertung als eine unter vielen möglichen Kulturen betrachten,

und kultur-neutralen Theorien, die auf dem normativen Maßstab des

Zuwachses an Rationalität beruhen (601 ff.). In ihrer Einseitigkeit erscheinen

18 Vgl. ders., Nachmetaphysisches Denken, Frankfurt a. M. 1988, 267-279.
19 Vgl. a.a.O. 275 f.
20 Vgl. dazu und zum Folgenden A. Honneth, Nachwort, in: Ch. Taylor, Negative

Freiheit? Zur Kritik des neuzeitlichen Individualismus, Frankfurt a. M. 1988, 295-314,
bes. 31 Off.

21 Als Beispiel einer neueren Verteidigung von Rawls' «Theory of Justice» vgl.
A.E. Buchanan, Assessing the Communitarian Critique of Liberalism, in: Ethics 99

(1989) 852-882.



Die Theorie des kommunikativen Handelns in Diskussion 239

Taylor beide Theorien verfehlt. Insbesondere den dominierenden normativen
Theorien, und damit auch der Theorie des kommunikativen Handelns, ist
jedoch eine gefährliche ethnozentrische Befangenheit vorzuwerfen, die das

Verständnis alternativer Modernitäten in anderen Teilen der Welt verunmög-
licht und so unser eigenes Projekt der Moderne als globale Norm festschreibt
(605 f.). Die Begründung für diese These liefert Taylor mit dem Nachweis, daß

beispielsweise die modernen Vorstellungen von «Innerlichkeit» und Identität
auf einer durchaus kulturspezifischen Konstellation von Selbstkontrolle (René
Descartes) und Expressivität bzw. Selbstbeobachtung (Michel de Montaigne)
beruhen (622). Beide Momente gehören der modernen «Innerlichkeit» an, auch

wenn dieses von kulturneutralen Theorien gern den Kritikern der Moderne
zugeschrieben wird. Damit gelangt Taylor zum Schluß, daß die Integration
kulturalistischer Elemente der Theorie der Moderne sowohl zu einem besseren

Selbstverständnis als auch zu einem Ausbruch aus der ethnozentrischen
Befangenheit verhelfen könnte.

Die Kritik des Communitarianism an der von Habermas vertretenen
Diskursethik beleuchtet der Beitrag von Shejla Benhabib. Einen ersten Angriffspunkt

des Communitarianism bildet die deontologische These des Vorrangs der

«Richtigkeit» vor dem «guten Leben» (vgl. oben I, 4)". Benhabib folgt dieser
Kritik insofern, als sie bemängelt, daß die Diskursethik systematisch den
Bereich der «Tugenden gegenüber sich selbst» ausblendet und sich auf den
Bereich der öffentlichen Gerechtigkeit beschränkt (381). Die Einseitigkeit
gegenüber dem alltäglichen Verständnis von «Sittlichkeit» zeigt sich daran, daß

damit beispielsweise die ganze Sexualethik aus dem Bereich der kognitiven
Moral herausfällt. Benhabib bevorzugt deshalb einen schwachen Begriff der

deontologischen Ethik, der es zuläßt, daß auch Fragen des guten Lebens in
praktischen Diskursen thematisiert werden können. «Es ist entscheidend, daß

wir unsere Vorstellungen vom guten Leben als Fragen verstehen, über die eine

intersubjektive Erörterung möglich ist, auch wenn ein intersubjektiver Konsens,

ganz abgesehen von gesetzlicher Normierung, in diesen Bereichen allenfalls

unerreichbar bleibt.» (382; Übers. Ch. K.)
Das Konzept der deontologischen Ethik wirkt sich aber auch aus auf den

Bereich der politischen Theorie. Wenn sich die praktische Vernunft strikte auf
den engen Bereich der Gerechtigkeit zu beschränken hat, führt das zu einer

weitgehend liberal verfaßten Gesellschaft, die ihren Bürgern die Gestaltung des

eigenen Lebens überlassen kann. Für eine Ethik des guten Lebens jedoch muß
die Pluralität der Lebensformen zum Problem werden. Es ist deshalb nicht
erstaunlich, daß manche kommunitaristischen Kritiker des Liberalismus den

22 Vgl. dazu J. Habermas, Moralbewußtsein, 189-196, sowie als interessante
Weiterentwicklung ders., Moral und Sittlichkeit, in: Merkur 39 (1985) 1041-1052, bes.

1046.



240 Die Theorie des kommunikativen Handelns in Diskussion

Anschein erwecken, selbst für eine homogene Gesellschaft einzutreten, die auf
einem bindenden und kohärenten Wertsystem beruht; unweigerlich sind aber

Phänomene wie Rassismus und Fremdenhaß, Sexismus und Chauvinismus für
so verfaßte Gesellschaften charakteristisch (384 f.)23. Gegenüber dieser integra-
tionistischen Variante des Communitarianism plädiert Benhabib für eine par-
tizipationistische Form: Ihr geht es um eine weitestmögliche Demokratisierung
der gesellschaftlichen Entscheidungsprozesse, wobei sie sich auf die Idee der
kritischen Öffentlichkeit von Habermas selbst berufen kann (385 ff.). Allerdings
taucht in dieser Vision dann aber auch wieder das ungelöste Problem auf, daß

über Fragen des guten Lebens eine Einigung wesentlich schwerer zu erreichen
ist als über Fragen der Gerechtigkeit.

Die Beiträge von Benhabib und Taylor beweisen, daß die im deutschen

Sprachraum noch ungenügend beachtete Strömung des Communitarianism als

kritische Gesprächspartnerin nicht nur für liberale Vertragstheorien, sondern
auch für die von Habermas vertretene Rationalitätstheorie und Diskursethik
von Bedeutung ist. Wertvoll dürfte die weitere Verfolgung der Diskussion aber
auch für die Theologie sein. Insbesondere die Diskussion um den naiv
erhobenen Universalitätsanspruch der westlichen Moral sowie die Möglichkeit,
auch Fragen des privaten Lebens mit kommunitaristisch modifizierten
diskursethischen Mitteln bearbeiten zu können, könnten für die stärker praktisch
orientierte theologische Ethik wichtig sein, um den Anschluß an die
zeitgenössische außertheologische Ethikdiskussion wiederzuerlangen.

Aus einer anderen Perspektive kritisiert K.-O. Apel die von Habermas
vertretene Variante der Diskursethik. Apel bestreitet erneut24 die Möglichkeit,
auf den Letzbegründungsanspruch der Diskursethik zu verzichten. Das tut aber

Habermas, indem er die Letztbegründung der Moralität durch den «Rekurs auf
die immer schon in der Struktur des kommunikativen Handelns bezeugte
lebensweltliche Sittlichkeit» ersetze (25, vgl. 28, 35)25. Für Apel ist eine

Letztbegründung der Rationalität und damit der Ethik aber unbedingt erforderlich,
um nicht die notwendigen Bedingungen der Kommunikation - und d.h. auch

der argumentativen Diskurse - selbst kontingent und kontextuell beliebig werden

zu lassen (21). Deshalb kann auch eine kritische Rekonstruktion von
Rationalisierungsprozessen, wie Habermas sie in der «Theorie des kommunikativen

Handelns» unternimmt (vgl. oben I, 1 und 2), allein den Platz der

Letztbegründung nicht übernehmen (35ff.). Die «kritische Theorie» als

rekonstruktive Wissenschaft ist selbst aufein normatives Fundament angewiesen, das

2i Unter anderem auf diese Form des Communitarianism bezieht sich die scharfe

Kritik von H. Schnädelbach, Was ist Neoaristotelismus?, in: W. Kuhlmann (Hg.),
Moralität und Sittlichkeit, Frankfurt a.M. 1986, 38—63.

24 Vgl. zuletzt etwa K.-O. Apel, Diskurs und Verantwortung, 111 f., 117ff.
23 Vgl. dazu J. Habermas, Moralbewußtsein, 104—108.



Die Theorie des kommunikativen Handelns in Diskussion 241

nicht wiederum aus der - prinzipiell falliblen - Rekonstruktion herausgezogen
werden kann, sondern von der begründenden Philosophie bereitgestellt werden
muß. Apel bestreitet damit also auch den von Habermas erhobenen Anspruch,
eine Theorie der kommunikativen Rationalität entwickeln zu können, ohne «in
die Fallstricke eines fundamentalistischen Ansatzes zu geraten»26.

In Apels Konzeption ergibt sich die Möglichkeit der Letztbegründung aus

dem Umstand, daß der argumentative Diskurs einerseits prinzipiell nicht
hintergehbar ist und andererseits seine normativ gehaltvollen Voraussetzungen
sich aus dem Prinzip der Vermeidung eines performativen Selbstwiderspruchs
herleiten lassen (52 f.). Für eine rekonstruktive Wissenschaft bedeutet das, daß
sie die eigenen Voraussetzungen gleichzeitig auch als Telos des zu rekonstruierenden

Rationalisierungsprozesses voraussetzen muß. Mit diesem
«Selbsteinholungsprinzip» der kritisch-rekonstruktiven Wissenschaften (53) behauptet
Apel die bei Habermas fehlende normative Basis der Kritik gefunden zu
haben.

Einen letzten kritischen Beitrag zur Diskursethik liefert der moralpsychologische

Beitrag von Gertrud Nunner- Winkler. Eine von ihr durchgeführte
empirische Untersuchung zur frühkindlichen Moralentwicklung ergab, daß der

von L. Kohlberg übernommene Begriff des moralischen Lernens einer Revision

bedarf (574). «Schon früh erwirbt das Kind ein Wissen um die Geltung
moralischer Regeln und ein angemessenes Verständnis ihrer Begründung:
Nicht externe Sanktionen, sondern das Unterlassen von Unrecht und die

Linderung von Not sind Geltungsgrund moralischer Normen. Allerdings nimmt
das Kind Moral zunächst als bloßes Faktum nur zur Kenntnis [...]. Erst in einem
zweiten Lernschritt, der etwa zwischen dem 6. und 8. Lebensjahr vollzogen
wird, beginnt das Kind dann, sich diese Regeln wirklich zu eigen zu machen»

(593). Daß Kohlberg bei seinen Untersuchungen zur persönlichen Moralentwicklung

hingegen eine präkonventionelle Phase erkennen konnte, führt
Nunner-Winkler auf seine ungenügenden Fragestellungen in den fiktiven
Dilemma-Situationen zurück. Kinder lernen Normen immer als moralische

Normen, müssen dann aber in einem zweiten Schritt weiter lernen, diese

Normen auch befolgen zu wollen (597).
Falls sich diese Hypothese bestätigen läßt, dürfte Kohlbergs Schema der

Moralentwicklung nicht mehr ohne weiteres als Bestätigung für die (ohne
Letztbegründungsanspruch auftretende) Diskursethik dienen können27.
Immerhin müßten aber noch Untersuchungen abgewartet werden, die sich auch

mit dem von Kohlberg postulierten Ubergang von der konventionellen zur
postkonventionellen Stufe befassen. Habermas' Theorie des kommunikativen

Ders., Theorie, I 9; vgl. auch 198 und II 586ff.; ders., Moralbewußtsein, 9—28

u.ö.
27 Vgl. ders., Moralbewußtsein, 127ff.



242 Die Theorie des kommunikativen Handelns in Diskussion

Handelns findet aber dennoch in der Untersuchung von Nunner-Winkler
insofern eine wichtige Unterstützung, als hier gezeigt wird, daß es innerhalb der
Vernunft eine genuine moralische Dimension gibt, die nicht auf Zweckrationalität

rückführbar ist.

III. «Habermas und die Theologie»

E. Arens leitet den Band mit einem verdienstvollen Uberblicksartikel ein,
in dem die verstreuten Aussagen von Jürgen Habermas zu Religion und Theologie

zusammengestellt werden. Dabei fällt auf, daß Habermas nur gelegentlich
und in essayistischer Form positiv auf die Theologie Bezug nimmt, während in
seinen systematischen Arbeiten den religiösen Überzeugungen ein obsoleter
Charakter zugeschrieben wird (vgl. oben I, 1). Erst in neueren Arbeiten ist von
der Ab- oder Auflösung der Religion durch kommunikatives Handeln nicht
mehr explizit die Rede28. Ob dieser Wechsel eher biographischer Natur oder
doch Anzeichen einer Umstrukturierung der kommunikativen Handlungstheorie

ist, ist allerdings noch nicht sicher auszumachen. Arens sieht darin jedenfalls
ein Anzeichen, daß sich Habermas' «ambivalente» Einstellung zu Theologie
und Religion (12) einpendelt in eine Anerkennung der «enthaltsamen Koexistenz»

von Religion und kommunikativer Vernunft (17).
Im zweiten Teil des Artikels trägt Arens dann die verschiedenen

theologischen Positionen in der Auseinandersetzung mit Habermas zusammen. Das

Spektrum reicht von einer theologisch begründeten Fundamentalkritik am

Konzept kommunikativer Rationalität (so etwa J.B. Metz, P. Eicher, T. Rend-

torff) bis zu ihrer bereitwilligen «Theologisierung» (z.B. durch R. Siebert).
Differenzierter erscheint hier der in erster Linie von H. Peukert durchgeführte
Versuch, in einer immanent ansetzenden Kritik theologisch relevante Aporien
kommunikativen Handelns aufzuzeigen.

Bei der reichhaltigen Übersicht von Arens fällt auf, daß sich offensichtlich
Moraltheologen noch nicht an der im philosophischen Umfeld rege geführten
Diskussion um die Diskursethik beteiligen. Über die Gründe für diesen
Umstand kann nur spekuliert werden; plausibel dürfte jedoch wohl die

Vermutung sein, daß es den Vertretern der katholischen Fundamentalmoral
schwierig erscheint, das - wie immer auch revidierte — Naturrechtskonzept mit
der Konsenstheorie der Wahrheit in Verbindung zu bringen. Bezeichnend sind

etwa die Ausführungen von A. Auer, auch unmoralische Normen seien faktisch

konsensfähig, weshalb «wahre» Konsense nicht von «falschen» unterschieden

28 Vgl. ders., Nachmetaphysisches Denken, 23, 34, 60, 185.



Die Theorie des kommunikativen Handelns in Diskussion 243

werden könnten29. Wesentlich differenzierter urteilt demgegenüber neuerdings
K. Demmer mit dem Hinweis, sittliche Wahrheit im Unterschied zu
Objektwahrheiten sei notwendig kommunikativ und nicht nur kommunikabel30.

Allerdings läßt sich auch Demmer nicht auf eine eingehendere Diskussion mit
der Diskursethik ein.

In seinem Beitrag vertritt H. Peukert die These, daß die Kritische Theorie
für ihr Projekt, die Aufklärung selbst über die ihr innewohnenden Tendenzen

zur Machtsteigerung aufzuklären, auf das Gespräch mit der Theologie nicht
verzichten kann. «Religion [...] kann [...] als der Versuch verstanden werden,
diese Mechanismen nicht einfach zu sanktionieren, sondern in Frage zu stellen
und andere Weisen des Umgangs mit Wirklichkeit aus einer anderen Art der

Erfahrung heraus zu entwickeln.» (40) Eine solche andere Erfahrungswirklichkeit
sieht Peukert bereits im altisraelitischen Stämmeverband gegeben, der sich

in Abgrenzung zu den umliegenden altorientalischen Machtsystemen als
egalitär verfaßte Gemeinschaft auf religiöser Basis verstanden hat. «Die Erkenntnis
Gottes schließt die Erkenntnis ein, daß eine gemeinsame Existenz möglich ist,
die nicht von den Mechanismen der Machtsteigerung beherrscht ist.» (57)
Leben und Tod Jesu erweisen diese Erkenntnis als zuvorkommende Güte
Gottes, die den Menschen bereits jetzt in die Lage versetzt, den machtbeherrschten

Unheilszusammenhang zu durchbrechen durch die «unbedingte Bejahung
des anderen, der im Ernstfall der Feind sein kann» (58). Damit ist eine
Radikalisierung der Ethik erreicht, die nicht mehr nur auf der Einigung von
gleichberechtigten Individuen beruht, sondern den Aspekt der Subjektwerdung des

anderen durch meine freie Anerkennung in seiner Freiheit in den Vordergrund
rückt (59 f.). Universal ist diese Bejahung auch in der diachronen Dimension,
nämlich universal in dem Sinne, daß Ermöglichung der Subjektwerdung auch

vor der Grenze des Todes nicht zurückschrecken will; angesichts gerade der

Vernichtungserfahrungen unseres Jahrhunderts muß solidarisches Bejahen
auch die Vernichteten meinen, muß mithin auch ihre Rettung behauptet werden

(62).
Ähnlich wie Arens konstatiert auch R.J. Siebert bei Habermas eine

«Zwiespältigkeit zwischen kommunikativer Praxis und Transzendenz» (72), die
Siebert jedoch unter Rückgriff auf die klassische Kritische Theorie von Horkheimer,

Adorno und Benjamin zu lösen versucht. Bei diesen Autoren sieht er einen
«dialektischen Atheismus» entwickelt (78, 87), eine negative Theologie, die
sich anschickt, «den Grenzpfahl zwischen dem Absoluten und der Geschichte

29 Vgl. A. Auer, Ein Modell theologisch-ethischer Argumentation: «Autonome
Moral», in: ders. u.a. (Hg.), Moralerziehung im Religionsunterricht, Freiburg-Basel-
Wien 1975, 27-57, hier 189 (Anm. 9).

10 Vgl. K. Demmer, Moraltheologische Methodenlehre, Freiburg i. Ue.-Freiburg
i. Br. 1989, 25.



244 Die Theorie des kommunikativen Handelns in Diskussion

aus dem reinen Streben nach Versöhnung und Befreiung niederzureißen]»
(86). Analog dazu wird nun versucht, das Konstrukt der universalen
Kommunikationsgemeinschaft über Habermas hinaus als theologischen Begriff
weiterzudenken (89). «Habermas' Äquivalent für Adornos versöhnten Zustand ist die
universale Kommunikationsgemeinschaft, eine alternative Chiffre des Absoluten»

(90, vgl. auch 91).
Sieberts Versuch der transzendenten Auflösung der «Zwiespältigkeit in

Habermas' Denken» stößt jedoch auf das Bedenken, daß hier dessen Anspruch,
einen intersubjektivitätstheoretischen Paradigmenwechsel vorgenommen zu
haben (vgl. oben I, 2), nicht wirklich ernst genommen wird. Adorno dachte sich
den versöhnten Endzustand als positive Negation der Beherrschung und
Vernichtung des anderen, bewegte sich also nach Habermas noch durchaus in den

Kategorien der Subjektivitätsphilosophie, wenn er auch im Versuch, den
versöhnten Zustand jenseits der zerstörerischen Subjekt-Objekt-Dialektik zu denken,

ihr Ungenügen ahnte". Was bleibt aber nach dem Paradigmenwechsel zur
Intersubjektivität vom Begriff der Versöhnung? Kommunikation auch unter
idealen Bedingungen zielt auf intersubjektive Verständigung, der die Kategorie
der Versöhnung keineswegs identisch oder auch nur qualitativ ähnlich ist,
sondern einer gänzlich anderen Dimension angehört. Versöhnung kann durch
Kommunikation allein nicht erreicht werden, auch wenn diese dazu eine
notwendige Bedingung darstellt. Zur Verständigung hinzutreten müssen vielmehr
noch der kommunikativen Rationalität transzendente Momente, die die
theologische Tradition etwa unter den Bezeichnungen der Buße, des Verzeihens und
der Liebe thematisiert. Es stellt sich deshalb die Frage, ob Siebert nicht der
Theorie des kommunikativen Handelns eine zu große Last aufbürdet mit der

Forderung, die rationale Verständigung zur theologischen Versöhnung
auszuweiten.

Eine solche Uberforderung ist allerdings bereits in Habermas' Behauptung
angelegt, «die Ideen der Versöhnung und der Freiheit als Chiffren für eine wie
auch immer utopische Form der Intersubjektivität» entziffern zu können®2. Hier
scheint auch Habermas den Anspruch der kommunikativen Rationalität zu sehr
auszuweiten auf Bereiche gelingenden Zusammenlebens, die außerhalb des

Schemas der drei universalen Geltungsanprüche liegen. Kommunikatives Handeln

ist wesentlich gekennzeichnet durch ein symmetrisches Verhältnis
zwischen den einzelnen um Verständigung ringenden Aktoren®3. Mit dem Begriff

31 «Der versöhnte Zustand annektierte nicht mit philosophischem Imperialismus das
Fremde, sondern hätte sein Glück daran, daß es in der gewährten Nähe das Ferne und
Verschiedene bleibt, jenseits des Heterogenen wie des Eigenen.» (Th. W. Adorno,
Negative Dialektik, Gesammelte Schriften VI, Frankfurt a. M. '1982, 192.) - Vgl.
J. Habermas, Theorie, I 523 ff.

32 A.a.O. 524.
33 Vgl. a.a.O. 173.



Die Theorie des kommunikativen Handelns in Diskussion 245

der Versöhnung kommen aber notwendig asymmetrische Momente in den

Blick; Verzeihung und Liebe sind «grundlose» Akte eines Subjekts, denen auf
der Seite des Empfängers (nicht: des Objekts!) nichts Vergleichbares entspricht,
und die auch nicht diskursiv rationalisiert werden können, weil sie eben nicht
argumentativ begründbar sind. Aber erst durch eine solche Asymmetrie wird
Versöhnung möglich. Ausgehend von diesem Gedankengang wäre dann auch
die Vorstellung einer «Ich-Identität, die sich allein in Formen einer unversehrten

Intersubjektivität bildet»34, zu überprüfen. Diese Aussage wäre so zu
verstehen, daß sich «unversehrte Intersubjektivität» selbst wiederum nicht nur
innerhalb kommunikativen Handelns erreichen und bewahren läßt, sondern
auf Elemente eines die rationale Kommunikation transzendierenden Umgangs
miteinander angewiesen ist.

Wie noch zu zeigen sein wird, dürfen diese Bemerkungen aber keinesfalls
dahin verstanden werden, daß der Kompetenzbereich kommunikativer Rationalität

selbst bestritten werden soll. Es geht vielmehr darum, einerseits nicht die

berechtigte und unersetzbare Funktion kommunikativen Handelns zu
überschätzen (so Siebert in Anlehnung an Habermas), ohne aber andererseits die
Idee der kommunikativen Rationalität selbst zu verabschieden (als Beispiel
dafür vgl. weiter unten Eicher). Zwischen diesen beiden Uberzeichnungen wäre
m.E. der Umgang der Theologen mit der Theorie des kommunikativen
Handelns zu suchen, nämlich in der realistischen Bestimmung nicht nur der Grenzen,

sondern auch des Eigenrechts von kommunikativer Rationalität und
«grundloser» Versöhnung in ihrem gegenseitigen Verhältnis55.

Von Sieberts Versuch einer Theologisierung der Theorie des kommunikativen

Handelns durch die Idee der Versöhnung unterscheidet sich der Beitrag
von Ch. Davis darin, daß hier - ausgehend vom umfassenden Begriff der
kommunikativen Vernunft — eine rationale Begründung der religiösen Hoffnung
angestrebt wird (104, 107). Religiöse Hoffnung, die sich von partiellen
Hoffnungen durch ihren umfassenden Charakter abhebt und deren Zielpunkt
darstellt, erhebt nach Davis, ähnlich dem kommunikativen Handeln, die drei
Geltungsansprüche auf Wahrhaftigkeit, Richtigkeit und Wahrheit ihrer Aussagen

(107 ff.). Der eigentliche religiöse Aspekt kommt aber erst dadurch zum
Zug, daß säkulare Hoffnung sich angesichts der unausweichlichen Kontingenzen

menschlichen Lebens mit Wahrscheinlichkeiten begnügen muß, während
religiöse Hoffnung bereits in der jetzigen Existenz Wurzeln ihrer Erfüllung zu
erkennen vermag (111). Falls jedoch eingeräumt wird, daß die Rationalität
einer Aussage in ihrer Begründbarkeit und Kritisierbarkeit besteht56, muß

54 A.a.O. 524.
35 Vgl. in diesem Sinne auch die wertvollen Bemerkungen von Habermas zur

Intuitioneiner unversehrten Intersubjektivität in: ders., Die Neue Unübersichtlichkeit, Frankfurt

a. M. 1985, 202f. und 205f.
56 Vgl. DERS., Theorie, I 36. - Davis diskutiert diese Bestimmung leider nicht.



246 Die Theorie des kommunikativen Handelns in Diskussion

Davis zur Begründung religiöser Hoffnung offensichtlich einen anderen
Rationalitätsbegriff in Anspruch nehmen, als er in der «Theorie des kommunikativen
Handelns» vorgeschlagen wird (vgl. 112).

Der Grundthese von Habermas' Rationalisierungstheorie, daß moderne
Bewußtseinsstrukturen durch die Verflüssigung sakral geschützter Gehalte erst
ermöglicht wurden, weshalb in der Moderne religiöse Systeme weitgehend
überwunden seien (vgl. oben I, 1), tritt/7. Schüssler Fiorenza mit dem Argument
entgegen, Habermas übersehe «das Ausmaß, in dem die Religion sich innerhalb
der Moderne verändert hat» (126). Die von kosmologischen Weltbildern unab-

hängige, formalisierte und ethisierte 127 ff.) moderne Religion erlaube es

nämlich, daß sich gerade die Kirchen als institutioneller Ort öffentlicher
Diskurse über Probleme der Gerechtigkeit anböten. So faszinierend dieses

Gedankenexperiment ist, bleiben doch soziologische bzw. sozialpsychologische Bedenken:

Zum einen ist es leider kaum so, daß sich die Angehörigen kirchlicher
Gemeinschaften von ihren lebensweltlichen Verstrickungen innerhalb von
Diskurssituationen besser lösen können als andere Angehörige moderner

Gesellschaften; damit wird aber die Auszeichnung der Kirchen als provisorischer

Diskurs-Institutionen fragwürdig. Zum anderen darf wohl auch nicht
übersehen werden, daß moderne Religiosität, wie Schüssler Fiorenza sie

skizziert, noch kaum über die engen Kreise der Fachtheologen und der «religiösen
Virtuosen» im Sinne Max Webers hinausgedrungen sind; zwar werden keine

mythischen Kosmologien zur Lebensbewältigung mehr gebraucht, aber der
Verdacht besteht doch, daß in der moralischen Dimension die Mehrzahl der

Kirchenglieder ähnlich wie die Gesamtbevölkerung der Industriegesellschaften
weitgehend eine konventionelle «law-and-order-Sittlichkeit» vertritt.

Wesentlich wichtiger dürfte demgegenüber der, wohl vom Communitari-
anism (vgl. oben II) beeinflußte, Vorschlag Schüssler Fiorenzas sein, die
Durchführung praktischer Diskurse nicht mehr ausschließlich unter das Motiv
abstrakt-universaler Gerechtigkeitssuche durch Konsensfindung zu stellen,
ohne deswegen aber auf der anderen Seite gleich in historistische oder
neoaristotelische Konzeptionen abzugleiten, die in ihrer Konsequenz Moralität
lediglich als bestehende Sittlichkeit einer gegebenen Gemeinschaft zu sehen

vermögen (133ff.)37. Schüssler Fiorenza sieht die Lösung in einem Ansatz, der

" Auch im deutschsprachigen Raum wurde diese Problematik bereits erkannt, vgl.
etwa W. Kuhlmann (Hg.), Moralität und Sittlichkeit. Es wäre weiter zu überprüfen, ob
nicht das Problem, das Schüssler Fiorenza unter den Stichworten abstrakter ethischer
Universalismus versus Einsicht in die historische Bedingtheit von Vernunft und Erfahrung

umreißt, auch durch die Reflexion auf die Problematik einer geschichtsbezogenen
Anwendung der postkonventionellen, d.h. universalistischen Prinzipienethik gelöst werden

könnte, wie sie K-O. Apel vorgelegt hat, vgl. K.-O. Apel, Diskurs und Verantwortung,

bes. 127ff. Gerade Schüssler Fiorenzas Hinweis auf die Anwendungsproblematik
(136) legt diese Vermutung nahe.



Die Theorie des kommunikativen Handelns in Diskussion 247

die Schwächen beider Positionen transzendieren soll, nämlich im Versuch
«eines doppelten oder weiten reflexiven Äquilibriums zwischen hermeneuti-
schen Rekonstruktionen normativer Traditionen und dem diskursiven
Versuch, in bezug auf die Gerechtigkeit ein vernünftiges Einverständnis zu erzielen»

(135).
Von Peukerts kritisch-rekonstruktiver Auseinandersetzung mit dem Denken

von Habermas grenzt sich G.M. Simpson ab durch das Argument, Peukert
begnüge sich in seiner theologischen Betrachtung zu schnell mit dem Aufweis
universaler Solidarität als Voraussetzung kommunikativer Rationalität (157).
Simpson dagegen geht es darum, eine Theorie kommunikativer Argumentation
als Theologie des Kreuzes zu entwickeln. Trotz der Andeutungen (vgl. 158 f.)
bleibt dieses Programm aber noch unklar.

Ebenfalls vom Standpunkt einer Theologia Crucis aus betrachtet P. Eicher
die Theorie des kommunikativen Handelns; er hat jedoch offensichtlich nicht
das Ziel, darin nach theologischen Anschlußpunkten zu suchen (das zeigt schon
seine Zuspitzung von Peukerts Anfragen an die «neuzeitliche Handlungstheorie»,

214 ff.), sondern diese insgesamt abzulehnen. Leider lassen sich seine

Vorwürfe aber kaum verifizieren: Der Diskurs kann erstens keineswegs als

bloßes «Palaver» ohne Handlungsrelevanz oder als «diskursiver Tauschverkehr»

(201 f.) verstanden werden, wenn nur der entscheidende Unterschied
zwischen kommunikativem Handeln und Diskurs beachtet wird: Die Diskursebene

wird erst — dann aber notwendigerweise - betreten, wenn die Individuen
ihre Situationsdefinitionen und Handlungspläne nicht mehr problemlos
aufeinander abstimmen können; Diskurse sind also kein «Handlungsersatz»,
sondern wollen aufeinander abgestimmtes Handeln der verschiedenen Subjekte

überhaupt erst ermöglichen. Weiter folgt aus der diskursiv erreichten Verständigung

durchaus eine Handlungsverpflichtung. Übrigens wird, wie bereits

angemerkt, das Anwendungsproblem diskursiv gefundener Normen schon seit

geraumer Zeit erörtert, ohne daß Eicher darauf Bezug nimmti8. Genausowenig
kann zweitens Habermas ohne weiteres der Vorwurf treffen, sich bereits im
Besitz eines objektiven Beurteilungsstandpunktes für seine Rationalisierungsthese

wähnen zu müssen (213). Habermas' Entwicklungslogik ist ein
rekonstruktives Konzept und macht als solches ausdrücklich keine Aussagen über
einen objektiv gültigen Endpunkt der Geschichte. Leider übersieht Eicher in
dieser Frage die Diskussion zur Letztbegründung der Ethik zwischen Apel und
Habermas, die von diesem gerade abgelehnt wird (vgl. oben II). Erstaunlich ist
drittens auch Eichers Rede von «intellektuellen Begründungsdiktaturen» (212),
da damit, zweifellos gegen die Intentionen des Autors, der Anschein erweckt

58 Vgl. nur die Angaben oben Anm. 37 gegenüber Eichers Einsicht in die Differenz
von Gerechtigkeit und «gutem Leben» (201).



248 Die Theorie des kommunikativen Handelns in Diskussion

werden könnte, hier würden bekannte Vorwürfe konservativer Rationalitätskritik39

unbesehen übernommen.
Die übereilten Vorwürfe von Eicher belasten unnötig sein eigenes

wertvolles Anliegen, ob der Rede vom kommunikativen Handeln die Fragen nach
Schuld und Erlösung nicht zu vergessen. Die Bewahrung dieser theologischen
Kategorien schließt eine Anerkennung der Legitimität kommunikativer
Rationalität keineswegs aus (vgl. w. o. die Ausführungen zu Siebert). Die Einsicht
müßte sich allerdings durchsetzen, daß das eine ohne das andere nicht zu haben
ist. Nur in dieser Einstellung dürfte der Anschluß der Theologie an aktuelle

Theorieangebote wieder zu gewinnen sein.

In einer historischen Erinnerung weist G. Wenz auf die Philosophie der
Kommunikation von F.D.E. Schleiermacher hin (229 ff.). In der dort angelegten

Einheit von Subjektivitätstheorie und verständigungsorientierter
Kommunikationstheorie (239) behauptet Wenz, eine Bestätigung finden zu können für
die bereits von D. Henrich (vgl. oben II) vorgenommene Zurückweisung der

Notwendigkeit des «Paradigmenwechsels» in Habermas' Theorie. M.L. Lamb
schließlich macht in einem letzten fundamentaltheologischen Beitrag aufmerksam

auf den nichtdogmatischen und jede Form des modernen oder postmodernen

Nihilismus ablehnenden Charakter kommunikativer Praxis (242,252 u. ö.).
Für die Theologie bedeutet dies nach Lamb die Aufforderung, Gottes
Schöpfungshandeln (261) in den vielfältigen gesellschaftlichen Bereichen als

pluralistische «Theologien des öffentlichen Lebens» zu thematisieren (268 ff.).
Neben den Erörterungen der Theorie des kommunikativen Handelns aus

dem Bereich der Fundamentaltheologie enthält der vorliegende Band aber auch

noch zwei konkretisierende Beiträge. N. Mette nimmt die religionspädagogische

Herausforderung auf, die mit der von Habermas konstatierten Auflösung
kulturell-religiöser Traditionsbestände in modernen Gesellschaften (vgl.
oben I, 1) gegeben ist. Dieser Situation vermag eine konventionelle
Rollenidentität nicht mehr Rechnung zu tragen, ohne sich wehrlos den gesellschaftlich
wirksamen sozialstrukturellen Mechanismen ausgeliefert zu sehen (161 f.). Nun
kann aber «eine auf der Basis von Religion konstituierte Identität geradezu als

Musterbeispiel einer Rollenidentität bezeichnet werden. Damit ist zugleich
gesagt, daß mit ihr eine für die Struktur der gegenwärtigen Gesellschaft

adäquate Identitätsformation nicht erreicht werden kann.» (163) Mette sieht einen

Ausweg aus diesem Dilemma in der Möglichkeit, die von Habermas und
Mitarbeitern im Unterschied zur Rollenidentität skizzierte Ich-Identität40, die auf

" Vgl. beispielsweise nur schon H. Lübbes Forderung nach einer pragmatischen
Diskursbegrenzung in: W. Oelmüller (Hg.), Normenbegründung - Normendurchsetzung,

Paderborn 1978, 202.
40 Vgl. R. Döbert u.a. (Hg.), Entwicklung des Ichs, Köln 1977;J. Habermas,

Moralbewußtsein, 127-205.



Die Theorie des kommunikativen Handelns in Diskussion 249

der Ausbildung kommunikativer Rationalität als Voraussetzung für die

Selbstbestimmung in intersubjektiv gewährter Freiheit beruht (166), theologisch zu

begründen und religionspädagogisch zu operationalisieren. «Der Glaube an
einen Gott, der sich als derjenige offenbart hat, der radikal den anderen in sein

Anderssein freiläßt und in seiner vorbehaltlosen Anerkennung dessen Identität
konstituiert, läßt die eigene Identität als Geschenk erfahren und befreit damit
von der Last permanenten Selbstverwirklichungsstrebens.» (170)

Als im deutschsprachigen Raum bisher wohl einziger katholischer Sozial-

ethiker versucht M. -J. Höhn, mit der Diskursethik in ein umfassendes Gespräch
zu kommen. Er geht dabei von der ernüchternden Beobachtung aus, daß im
öffentlichen Diskurs die Soziallehre der Kirche kaum Wirkungen zeitigt und

gleichzeitig hinter dem Niveau ethischer und sozialwissenschaftlicher Reflexion

zurückbleibt (179 f.). Ein notwendig neu anzustrengendes Theorieprogramm

der Christlichen Sozialethik muß deshalb sozialtheoretische, ethische
und theologische Reflexionen umfassen (181). Hier stellt sich allerdings als

erstes Problem die Frage nach der Vermittlung von Gesellschaftstheorie und
Diskursethik. Höhn kritisiert den «ethischen Neutralismus» der Diskursethik
und versucht, die «materialethischen Implikate kommunikativen und diskursiven

Handelns» in den bekannten Soziallehre-Prinzipien der Personalität, der

Sozialität, des Gemeinwohls, der Solidarität und der Subsidiarität zu identifizieren

(188, 190 f.).
Diese Identifikation überzeugt jedoch nicht, weil auch bei einer

diskursethischen Reformulierung dieser Prinzipien (188) das genannte Vermittlungsproblem

noch nicht gelöst ist: Es bleibt unklar, wie die eben nicht durch
kommunikative, sondern durch strategische und Zweckrationalität konstituierten

gesellschaftlichen Subsysteme von Staat und Wirtschaft ethisch integriert
werden können. Statt dessen vermute ich, daß eine diskursive Sozialethik nicht
vorschnell nach immer schon anerkannten, also quasi-transzendentalpragmati-
schen, materialethischen Implikaten der Diskursethik forschen sollte, sondern
bei der von Habermas konstatierten Kolonialisierungder Lebenswelt (vgl. oben

unter I, 3) anzusetzen hätte; genauer möchte ich behaupten, daß sich der

genetische und normative Primat des kommunikativen vor dem zweckrationalen

Handeln41 und entsprechend der Primat der Lebenswelt vor den systemisch

integrierten Handlungszusammenhängen in ähnlicher Weise transzendentalpragmatisch

begründen lassen wie der Universalisierungsgrundsatz der Diskursethik.

Dieser noch zu leistende Nachweis wäre der Kern einer möglichen
Synthese von Diskursethik und Gesellschaftstheorie.

41 Vgl. dazu J. Habermas, Theorie, I 388.



250 Die Theorie des kommunikativen Handelns in Diskussion

Ein weiteres Problem von Hohns anregendem Entwurf42 dürfte darin

liegen, daß «eine Christliche Sozialethik eine genuin theologische Sinndeutung
menschlicher Existenz formulieren [muß], die über das hinausgeht, was der
Mensch von sich aus über Grund und Ziel seines Daseins in Erfahrung bringen
kann.» (181) Ob dieser Anspruch mit dem Hinweis auf eine notwendige
«Anerkennung der Person ohne Ansehen ihrer Argumentationskompetenz»
(193ff., hier 194) bereits eingelöst ist, bleibt zu bezweifeln; die jüngsten
Diskussionen um den Status advokatorischer Diskurse43 und um die notwendige
Ergänzung der Diskursethik durch ein verantwortungsethisch reflektiertes

Handlungsprinzip44 lassen jedenfalls Humanität nicht unbedingt als aporeti-
schen Grenzbegriff kommunikativer Vernunft erscheinen. Die Solidarität der

Vernünftigen mit den Vernunftlosen (194) ist vielmehr konstitutives Prinzip
der - immer vor dem Problem einer bloß provisorischen und somit
unzureichenden Realisierung stehenden - Diskursethik. Das schließt das realistische

Eingeständnis ein, daß - genauso wie jede reale Kommunikationsgemeinschaft
unter zeitlichen Bedingungen nur partikulär sein kann - sich auch der reale

praktische Diskurs mittels allein zugelassener rationaler Argumentation der

regulativen Idee der absoluten Gerechtigkeit lediglich annähern kann. Aber
damit ist immerhin schon viel erreicht, wenn nur berücksichtigt wird, daß

dieser Diskurs erst dadurch sinnvoll wird, daß advokatorische und anamneti-
sche Überlegungen nicht ignoriert werden, obwohl sie nicht ohne weiteres wie

kognitive Argumente in den Diskurs eingebracht werden können. Diesen
Problembereich zu thematisieren, ist, wie mehrfach angetönt, Aufgabe der Theologie

insgesamt.
Einen spezifisch theologischen Beitrag möchte ich darüber hinaus, in

Anlehnung an das dargestellte Konzept von Mette, auch in der motivationalen
Verankerung des humanitären Impulses sehen; diese Aufgabe könnte erfüllt
werden durch den Aufweis der Tatsache, daß wahrhaft menschliches
Zusammenleben auch in einer rationalisierten Lebenswelt angewiesen bleibt auf
Momente des «Entgegenkommens», die innerhalb der Theorie des kommunikativen

Handelns nicht adäquat zu verstehen sind. Eine Unterbewertung des

42 Eine eingehendere Auseinandersetzung mit seiner demnächst erscheinenden
Habilitationsschrift «Vernunft - Glaube - Politik. Reflexionsstufen einer Christlichen
Sozialethik» bleibt vorbehalten; vgl. aber schon jetzt H.-J. Höhn, Handlungstheorie und
Sozialethik, in: Jahrbuch für christliche Sozialwissenschaften 29 (1988) 29-60; ders.,
Vernunft - Kommunikation - Diskurs, in: FZPhTh 36 (1989) 93-128.

41 Vgl. dazu M. Brumlik, Vom Leiden der Tiere und vom Zwang zur Personwer-
dung, in: H.-U. v. Brachel; N. Mette (Hg.), Kommunikation und Solidarität, Fribourg-
Münster 1985, 300-322; ders., Über die Ansprüche Ungeborener und Unmündiger, in:
W. Kuhlmann (Hg.), Moralität und Sittlichkeit, 265—300.

44 Vgl. K.-O. Apel, Verantwortung und Diskurs; A. Wellmer, Ethik und Dialog,
Frankfurt a. M. 1986.



Die Theorie des kommunikativen Handelns in Diskussion 251

theologischen Anspruchs kann diese Aufgabe nur für diejenigen bedeuten, die

blauäugig neben Begründungsfragen die ungleich problematischere Dimension
der Motivation moralischen Handelns übersehen.

IV. Weiter anstehende Gesprächsthemen

Wer die Debatten verfolgt, die die Arbeiten von Jürgen Habermas in den
letzten Jahren ausgelöst haben, wird nur schwer klare Gesprächslinien und
bleibende Argumentationsformen ausmachen können; die Vorstellung der beiden

Sammelbände bestätigt nur diesen Eindruck einer «Neuen Unübersichtlichkeit»

in der Rezeption der Theorie des kommunikativen Handelns. Dennoch

drängt sich die Frage auf, wo am ehesten in nächster Zeit weitergehende
Klärungen der aufgeworfenen Fragen zu erwarten sind.

1. Zunächst einmal ist anzunehmen, daß die Diskussion der vom
angelsächsischen Communitarianism vorgebrachten Thesen den nun schon seit geraumer

Zeit ausgetragenen Streit zwischen Apel und Habermas über den

letztbegründeten Status der Diskursethik wird verdrängen können. Angesichts des

Vorwurfs, das Bestehen auf einem formal-prozeduralen Konzept der Diskursethik

und damit auch die These des Vorrangs des «Richtigen» (Moralität) vor
dem «Guten» (Sittlichkeit) entsprängen beide lediglich einem überzogenen

Universalitätsanspruch einer auf kontingenten Ursachen und Bedingungen
beruhenden westlichen Rationalität45, scheint sich die Brisanz der
Letztbegründungskontroverse weitgehend zu verflüchtigen. Ein weiterführendes
Gespräch zwischen den beiden Konzeptionen einer formal-prozeduralen Diskursethik

mit Anspruch auf Universalität einerseits und einer kommunitären, d.h.

an konkreten Gemeinschaften orientierten Ethik andererseits könnte gerade
auch zu einer besseren interkulturellen Verständigung beitragen46.

2. Auf die Wünschbarkeit einer eingehenderen Diskussion der gesellschaftstheoretischen

Aspekte der Theorie des kommunikativen Handelns wurde bereits

hingewiesen (vgl. oben I, 3). Insbesondere von den in Einzeldisziplinen
verzettelten Fachsoziologen wäre eine Rückkehr zu Fragen der Rationalitätsproblematik

zu erwarten47. Bisher haben sich, soweit ich sehe, auch Vertreter der
Systemtheorie noch kaum ernsthaft und umfassend zum gesellschaftstheoretischen

Ansatz von Habermas geäußert.

45 Vgl. etwa Ch. Taylor, Die Motive einer Verfahrensethik, in: W. Kuhlmann (Hg.),
Moralität und Sittlichkeit, 101-135; ders., Sprache und Gesellschaft, in: A. Honneth;
H. Joas (Hg.), Kommunikatives Handeln, 35-52.

46 Vgl. als einen ersten Diskussionsbeitrag B. Bujo, Gibt es eine spezifisch afrikanische

Ethik? Eine Anfrage an westliches Denken, in: Stimmen der Zeit 207 (1989)
591-606.

47 Vgl. J. Habermas' emphatische Einschätzung der Aufgaben der Soziologie in:
Theorie, I 18 ff.



252 Die Theorie des kommunikativen Handelns in Diskussion

3. Aus einer verstärkten gesellschaftstheoretischen Diskussion könnte die
katholische Sozialethik zwei entscheidende Einsichten gewinnen. Erstens würde

klar, daß eine moderne Gesellschaft nicht mehr in Analogie zu einem lebendigen

Organismus verstanden werden kann, sondern vielmehr durch verschiedene

Organisationsprinzipien und Integrationsmechanismen zusammengehalten

wird. Entsprechend müßten die bekannten Prinzipien der Soziallehre, wie

etwa diejenigen des Gemeinwohls und der Subsidiarität, neu überdacht werden.
Und zweitens würde erst eine systematische Koppelung von Ethik und
Gesellschaftstheorie den Blick öffnen für die wesentlichen Unterschiede zwischen
Individual- und Sozialethik. In erster Linie könnte sich dann die Einsicht
durchsetzen, daß makroethische Probleme nicht bloß durch den Appell an das

ethische Verantwortungsbewußtsein von Entscheidungsträgern in Wirtschaft
und Politik zu lösen sind. Gerade die Verschuldungskrise der Länder der Dritten

Welt hat drastisch vor Augen geführt, daß sich dieses Problem nicht
vorschnell individualisierend und ethisierend als Frage des zu verantwortenden
Handelns einzelner wird angehen lassen. Im Zusammenhang mit dem Unterschied

von Individual- und Sozialethik dürfte dann auch die Frage der Moralität
von Wirtschafts- und Sozialsystemen neu zu überdenken sein.

4. Innerhalb der Fundamentaltheologie wird letztlich die Frage des

gegenseitigen Verhältnisses von Glaube und kommunikativer Vernunft noch weiter
diskutiert werden müssen. Wie angetönt (vgl. oben III die Ausführungen zu
Siebert und Eicher) sind m. E. sowohl eine voreilige Theologisierung
kommunikativer Rationalität wie auch deren genauso überstürzte theologische Disqua-
lifizierung verfehlt.

Wie die Beiträge in den beiden hier vorgestellten Bänden zeigen, ist das

theologische und philosophische Potential der Theorie des kommunikativen
Handelns noch keineswegs ausgeschöpft. Den Herausgebern kommt deshalb
das Verdienst zu, einem breiteren Publikum aus Anlaß des 60. Geburtstages von
Jürgen Habermas das fruchtbare Provisorium seines Werks deutlich gemacht zu
haben.


	Die Theorie des kommunikativen Handelns in Diskussion

