
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 37 (1990)

Heft: 1-2

Artikel: Wilhelm von Ockham : das Risiko, mittelalterlich zu denken

Autor: Perler, Dominik

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760847

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760847
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dominik Perler

Wilhelm von Ockham:
Das Risiko, mittelalterlich zu denken

(Rezensionsartikel *)

«Der Herbst des Mittelalters» (J. Huizinga) hat sich in der neueren
Forschung als eine gewagte, ja trügerische Metapher für die spätmittelalterliche
Philosophie und Theologie erwiesen. Sie legt dem Leser nämlich erstens nahe,
daß im 14. und 15. Jh. lediglich jene Erkenntnisse geerntet wurden, deren Saat

und Entwicklung in früheren Perioden liegt, und sie suggeriert zweitens, daß
das Spätmittelalter in einem abkühlenden intellektuellen Klima eine Epoche
zum Abschluß führte, ohne weiterführende Neuansätze zu ermöglichen. In
zahlreichen neueren Texteditionen und Studien hat sich jedoch gezeigt, daß das

ausgehende Mittelalter trotz aller Abhängigkeit von früheren Epochen auch -
um Huizingas Bildersprache aufzunehmen - ein üppig blühender Frühling war,
der von zahlreichen Neuerungen geprägt war, die weit über die ziemlich
willkürlich angesetzte Schwelle zwischen Mittelalter und Neuzeit hinausführten.

Zu den markantesten und einflußreichsten Denkern dieser innovativen
Zeit gehört zweifellos Wilhelm von Ockham, der in den letzten dreißig Jahren
immer mehr in den Mittelpunkt der Mittelalterforschung gerückt ist. In
zahlreichen Einzelstudien wurden verschiedene Aspekte seiner Logik, Ontologie,
Theologie, Sozialphilosophie usw. näher untersucht, so daß wohl viele
philosophische «Frühlingsboten» sichtbar wurden, jedoch kaum in einen größeren
Zusammenhang eingeordnet und zueinander in Beziehung gesetzt werden
konnten. Das herausfordernde und gewagte Unternehmen einer Gesamtdarstellung

hat nun M. McCord Adams, die an der University of California in Los

Angeles lehrt und sich seit 1963 in Übersetzungen, Kommentaren und Aufsätzen

intensiv mit dem «Venerabiiis Inceptor» beschäftigt, ausgeführt. In
mehrjähriger Arbeit entstand eine in verschiedener Hinsicht umfassende Studie, die

*Marilyn McCord Adams, William Ockham. 2 Bde. - Notre Dame: University Press

1987, XX - 1402 S.



210 Wilhelm von Ockham: Das Risiko, mittelalterlich zu denken

in Zukunft nicht nur für Ockham-Spezialisten, sondern für alle Leser, die an

spätmittelalterlicher Philosophie interessiert sind, ein unentbehrliches
Arbeitsinstrument darstellt. Wenn auch nicht in allen Punkten der aktuellste
Forschungsstand berücksichtigt wird (das Manuskript wurde bereits 1982, also fünf
Jahre vor der Publikation, abgeschlossen), so führt die Studie doch weitgehend
in die neuesten Forschungsdiskussionen über Ockham ein und dokumentiert
darüber hinaus sehr deutlich den Paradigmenwechsel in der Mittelalterforschung,

der zu einer Uberwindung von Huizingas methodischem Ansatz geführt
hat.

1. Aufoau und Methode

Ein Werk, das über 1400 Seiten umfaßt, bedarf in hohem Maße einer klaren
Struktur und Unterteilung, damit der Leser während der Lektüre nicht den

Gesamtzusammenhang aus dem Blick verliert und sich nicht von der Informa-
tionsfiille erschlagen fühlt. Dieser Forderung wird die Autorin gerecht, indem
sie die Studie in fünf Teile gliedert: Ontologie, Logik, Erkenntnistheorie,
Naturphilosophie, Theologie. Diese inhaltlich ausgerichtete Gliederung bietet
erstens den Vorteil, daß jeder Teil als selbständige Einheit gelesen und
weitgehend in beliebiger Reihenfolge mit den anderen Teilen verknüpft werden
kann. Zweitens verstärkt sie die Konzentration auf die jeweilige philosophische
Problematik, indem sie Texte aus verschiedenen Zeitabschnitten versammelt.
Dennoch ist die Gesamtstruktur der Studie nicht selbstverständlich oder gar
unanfechtbar, denn auch folgende Einteilungsprinzipien wären denkbar:

(a) gemäß der Werkchronologie, d.h. zuerst Erkenntnistheorie und Theologie

(früheste Phase, Sentenzenkommentar 1317-1319), danach Logik und

Naturphilosophie (mittlere Phase, Aristoteles-Kommentare und Summa Logicae

1320-1324) und schließlich Sozialphilosophie und kirchenpolitische Publizistik
(spätere Phase, am Hof Ludwigs des Bayern ab 1330);

(b) gemäß dem Studienaufbau im 14. Jh. und der Einteilung der
Wissenschaften, d.h. zunächst Logik (Grundlagenfach als Teil des Triviums), danach

Naturphilosophie (im Rahmen der Physik-Kommentare), darauf Metaphysik (als

Abschluß der Artistenausbildung) und schließlich Theologie;
(c) gemäß Ockhams Auseinandersetzung mit den «auctoritates» und

Zeitgenossen, d.h. mit Aristoteles, Duns Scotus, Walter Burleigh usw;
(d) gemäß dem für das 14. Jh. spezifischen philosophiegeschichtlichen

Kontext, d.h. eine gezielte Auswahl der vorherrschenden Problemdiskussionen

(z.B. das erkenntnistheoretische Problem der «notitia intutiva», die semantische

Frage nach der Abgrenzung von «suppositio» und «significatio» usw.).
Diese kurz skizzierten Einteilungen sind sicherlich nicht alle in gleicher

Weise überzeugend und bedürften einer weiteren Erklärung, um als Konstrük-
tionsprinzipien für eine Untersuchung dienen zu können. Leider bleibt aber



Wilhelm von Ockham: Das Risiko, mittelalterlich zu denken 211

auch die von Adams gewählte Einteilung unbegründet ; das umfangreiche Werk
weist weder eine Einleitung noch ein Schlußwort auf, wo methodische Fragen
thematisiert werden könnten. Die Autorin beginnt die Studie mit der These:
«Ockham's philosophical focus, whether he is doing logic, natural science, or
theology, is on the branch of metaphysics commonly called <ontology>.» (3)
Dieser interessante Ansatz wird zwar durch viele Einzeluntersuchungen bestätigt,

bleibt aber als methodische These unerörtert. Diskussionswürdig ist hier
nicht nur die Unterordnung aller Gebiete unter die Ontologie (ein Fach, das

sich bekanntlich erst bei Ch. Wolff als philosophische Disziplin durchsetzte und
in dieser expliziten Form dem Mittelalter fremd war1), sondern auch die

stillschweigende Gleichsetzung der Ontologie mit der Metaphysik. Der mittelalterliche

Metaphysikbegriff, der sich an Aristoteles orientierte, war so vielschichtig,

daß die Identifizierung von Ontologie und Metaphysik sicherlich
erklärungsbedürftig ist2.

Die mangelnde methodische Reflexion bedeutet indessen keineswegs den

Mangel einer Methode. Die Studie zeichnet sich im Gegenteil durch die

konsequente Anwendung einer analytischen Methode aus, die sich aber nicht auf
Sprachanalyse beschränkt, wie die Themenvielfalt zeigt. Es handelt sich
vielmehr um logische Argumentationsanalysen. Die Autorin verdeutlicht stets, auf
leere Rhetorik verzichtend, die Schlüssigkeit einer Argumentation, indem sie

erstens die Grundbegriffe und Ausgangspositionen klar erläutert und zweitens
die Argumentationsverknüpfung aufzeigt. Dabei werden die einzelnen
Argumentationsschritte voneinander getrennt, meistens sogar numeriert, jedoch nie

unnötig formalisiert, so daß die ganze Untersuchung von einer bemerkenswerten

Argumentationsdichte geprägt wird und trotz des beträchtlichen Umfanges
keine unnötigen Längen aufweist. Adams wendet dieses Verfahren geschickt
auch auf Problembereiche an, die scheinbar keine logische Relevanz besitzen,
und verdeutlicht gerade dadurch die Wichtigkeit logisch-semantischer Analysen.

Das Problem der «potentia dei» bspw. wird ausgehend von der Definition
«(Dl) God is omnipotent, if and only if God has the power to do/make/pro-
duce anything» (1152) diskutiert, bis nach zahlreichen terminologischen
Erklärungen und nach der Widerlegung von Einwänden die höchst komplizierte,
jedoch schrittweise entwickelte und deshalb gut verständliche Schlußthese

(D10) erreicht wird (vgl. 1213—1214).

1 Der Begriff (Ontologie > geht auf Goclenius zurück. K. Kremer läßt deshalb die
mittelalterliche Philosophie für die Begriffsgeschichte sogar unerwähnt (vgl. Historisches
Wörterbuch der Philosophie, Bd. 6, Basel — Stuttgart: Schwabe 1984, 1189—1198). Es müßte
indessen genauer untersucht werden, ob und wie diese begriffliche Zuordnung der

Ontologie zur Neuzeit auch inhaltlich gerechtfertigt ist.
2 Vgl. dazu die Edition und Kommentierung wichtiger Texte in A. Zimmermann,

Ontologie oder Metaphysik? Die Diskussion über den Gegenstand der Metaphysik im 13. und
14. Jahrhundert, Leiden — Köln: Brill 1965.



212 Wilhelm von Ockham: Das Risiko, mittelalterlich zu denken

In exemplarischer Weise wendet die Autorin die scholastische Arbeitstechnik

auf eine Untersuchung über scholastische Themen an, so daß es ihr gelingt,
nicht nur Ockhams Philosophie und Theologie darzustellen, sondern auch seine

Methode lebendig vorzuführen. Sie wird somit gerade durch die Art ihrer
Darstellung dem Dargestellten gerecht, denn Ockham fordert stets eine Tilgung
von Pseudoproblemen, die durch sprachliche Ungenauigkeiten entstehen:
«Alia utilitas logicae est facilitas virtutem sermonis et proprium modum

loquendi percipiendi. Nam per istam artem faciliter scitur quid dicitur
proprie, quid metaphorice: quod est maxime necessarium omnibus studentibus
in dictis aliorum, quia qui semper omnia dicta auctorum de virtute sermonis et

proprie accipiunt, incidunt in multos errores et inexplicabiles difficultates.»3
Ockhams Leben wird in einer kurzen, einführenden «Note on Ockham's

Life and Works» (XV-XVIII) lediglich gestreift. Diese radikale Reduktion aller
historischen Angaben auf ein biographisches Gerüst lenkt sicherlich die
Aufmerksamkeit des Lesers auf die philosophische Auseinandersetzung mit Ockham.

Dennoch wäre ein Verweis auf das umstrittene Todesdatum4 und vor
allem auf die Auseinandersetzungen mit dem Papst5 hilfreich, um dem scheinbar

rein philosophischen und theologischen Leben Ockhams auf dem historischen

Hintergrund klarere Konturen zu verleihen und damit auch den

sozialgeschichtlichen Kontext der theoretischen Diskussionen zu verdeutlichen.
Auch ein Hinweis auf die umstrittene Textauthentizität wäre wünschenswert,
denn gelegentlich beruhen Interpretationsschwierigkeiten - z.B. widersprüchliche

Thesen Ockhams in den verschiedenen naturphilosophischen Schriften -
auf der ungesicherten Zuschreibung einzelner Werke6.

2. Philosophische Auseinandersetzung mit Ockham

Die Gesamtdarstellung von Ockhams Philosophie und Theologie soll

keineswegs bloß eine Zusammenfassung oder ein philosophiehistorischer Überblick

sein. Die Autorin beabsichtigt vielmehr eine genuin philosophische
Auseinandersetzung mit den wichtigsten Grundsätzen und den provokativsten
Thesen Ockhams. Dieser vornehmlich systematisch motivierte Ansatz soll an

3 l'xp. in lihr. artis logicae prooem. (OP II, 6-7). Sämtliche Werke Ockhams werden
nach der kritischen Edition des Franciscan Institute, St. Bonaventure N.Y. 1967ff. zitiert;
OP Opera Philosophica, OT Opera Theologica.

4 Vgl. J. Miethke, «Zu Wilhelm Ockhams Tod», Archivum Franciscanum Historicum
61 (1968) 79-98.

5 Vgl. das wichtige Dokument E. Randi, «II rasoio contro Ockham? Un sermone
inedito di Giovanni XXII», Medioevo 9 (1983), 179-198.

6 Vgl. zum neuesten Forschungsstand G. Leibold, «Zur Authentizität der
naturphilosophischen Schriften Wilhelms von Ockham», in: J.P. Beckmann u.a. (eds.), Philosophie
im Mittelalter. Entwicklungslinien und Paradigmen, Hamburg: Meiner 1987, 295—300.



Wilhelm von Ockham: Das Risiko, mittelalterlich zu denken 213

ausgewählten Beispielen der ersten drei Teile (Ontologie, Logik, Erkenntnistheorie)

verdeutlicht werden7.

2.1 Ontologie

Ockhams sogenannte nominalistische Ontologie wird gelegentlich in
simplifizierender Weise mit seiner Universalienlehre identifiziert. Die Autorin
verdeutlicht, daß das Universalienproblem wohl einen zentralen Bestandteil
der Ontologie darstellt, jedoch erstens nur ein Aspekt eines umfassenden

Programms ist und zweitens immer im spezifisch mittelalterlichen Kontext situiert
werden muß. Deshalb skizziert sie zunächst (3-12) den allgemeinen Problemhorizont

und stellt dann Ockhams Position anhand einer detaillierten Analyse
des Prologes zum Perihermeneias-Kommentar dar 13—69), um nach einem Exkurs
über die semantischen Aspekte dieses Problems (71—141) die allgemeinen
Konsequenzen aufzuzeigen, die sich für «Ockham's ontological program» (143—

167) ergeben. Dieses Programm wird in einer ausführlichen Diskussion von
drei Kategorien - Quantität, Relation und Qualität - exemplifiziert (169-285)
und abschließend durch eine Erörterung von möglichen Einwänden noch
klarer verdeutlicht und nuanciert (287—313).

Der didaktisch geschickte Aufbau des ganzen Teils ermöglicht dem Leser
eine schrittweise Einführung in die Thematik. Es zeigt sich nämlich zunächst,
daß das Universalienproblem immer als ein Spezialproblem der gesamten
Kategoriendiskussion, die auf Aristoteles und Boethius zurückgeht, verstanden
werden muß. Die Ausgangsfrage lautet: Handelt es sich bei der Bestimmung
und Unterscheidung verschiedener Entitäten (Individuen, Universalien usw.)
eigentlich um die Unterscheidung von Dingen oder Begriffen (4)? Für ein
Verständnis von Ockhams Position ist das Erkennen dieser Ambivalenz von
großer Bedeutung, denn aus ihr entsteht die Doppelschichtigkeit der Problematik:

(a) in semantischer Hinsicht: Was ist ein allgemeiner Name?; (b) in

ontologischer Hinsicht: Was ist das durch einen allgemeinen Namen Bezeichnete?

Adams diskutiert ausführlich beide Lösungen, die Ockham für diese Fragen
ausarbeitet, nämlich die frühere, in der Summa Logicae verworfene «objective-
existence theory» (75—107), nach der Universalien eine eigene, wenn auch

7 Im Teil «Naturphilosophie» werden zunächst die wichtigen Grundbegriffe <Sub-

stanz>, <Materie>, <Quantität>, <Individuation) und <Form> geklärt (633—740) und darauf
drei ausgewählte Problembereiche, nämlich Kausalität, Bewegung und Zeit, ausführlich
behandelt (741—899). Der umfangreiche Teil «Theologie» bietet eine genaue Analyse von
Ockhams Gottesbegriff, d.h. der göttlichen Einheit, Namen, Attribute (903-960), eine
kritische Darstellung des Verhältnisses von Glauben und Vernunft (961-1010), eine

Untersuchung spezieller Fragen, nämlich der göttlichen Ideen, der (AU)macht und
Allwissenheit (1033-1255) sowie eine Analyse der in die Ethik und Handlungstheorie
hineinreichenden Aspekte Gnade, Verdienst, Prädestination (1257—1347).



214 Wilhelm von Ockham: Das Risiko, mittelalterlich zu denken

bewußtseinsabhängige Existenz haben, und die «mental-act theory» (109-141),
nach der Universalien nichts anderes als allgemeine Vorstellungen, d.h. «in-
tellectiones», sind. Aus der äußerst subtilen Diskussion zieht die Autorin indessen

die Schlußfolgerung: «... we shall have to conclude that neither the
objective-existence theory nor the mental-act theory gives an adequate account of
what makes a thought a thought of a given particular.» (141) Obwohl die

Überwindung der ersten Theorie durch das Verwerfen von nicht-individuellen
Entitäten gut begründet ist, vermag auch die zweite Lösung nicht zu überzeugen,

weil sie kein Individuationsprinzip enthält. Es wird nicht ersichtlich, wie
eine «intellectio» von einer anderen unterschieden wird, so daß folglich ein mit
dem mentalen Akt identisches Universale von einem anderen differenziert
werden kann (vgl. 129). Die ausführliche Analyse und Kritik der «mental-act

theory» anhand einer genauen Untersuchung der Definition und Funktion von
Vorstellungen eröffnet neue Perspektiven für die Ockham-Forschung, die

bislang meistens die Überwindung der «objective-existence theory» als besondere

Leistung betonte, nicht aber die Konsequenzen der neuen Lösung in Betracht

zog. Adams' innovative These, die eine allzu enthusiastische Bewertung von
Ockhams Universalienlehre zu Recht in Frage stellt, darf künftig nicht
unbeachtet bleiben: «... Ockham weighed the disadvantages of the objective-existence

theory more carefully than the consequences of the mental-act theory and
in fact had better reason to abandon the former than to adopt the latter.»

(75)
Die Universaliendiskussion exemplifiziert zwei Grundsätze in Ockhams

Denken, nämlich erstens die enge Verflechtung von Semantik und Ontologie.
Die semantische Analyse dient als «an exegetical tool» (151), um scheinbare

Sachprobleme, die nur durch einen unklaren oder falschen Sprachgebrauch
entstehen (z.B. die Verwendung von Unviersalienbegriffen als Eigennamen),
zu eliminieren oder auf die wirklichen Probleme zurückzuführen. Zweitens
wird die konsequente Anwendung des ontologischen Ökonomieprinzips deutlich

sichtbar: Alle überflüssigen Entitäten (z.B. die «entia ficta» gemäß der

«objective-existence theory») müssen eliminiert werden. Adams diskutiert die

verschiedenen Formulierungen und Anwendungen dieses Prinzips und kommt
zum Schluß, daß es sich hier um ein nicht abgeleitetes Grundprinzip handelt,
das Ockham letztendlich nicht begründet. Das Ökonomieprinzip ist somit
einerseits ein rein methodisches Reduktionsverfahren, andererseits aber auch

eine Art von metaphysischem Axiom, wie die Autorin unterstreicht und damit
gewisse Interpretationen korrigiert, die dem «principle of parsimony» nur eine

marginale Bedeutung beimessen. «Whether or not a plurality is necessary
depends in part on what basic metaphysical principles are true.» (161)8

8 Adams stellt zwar fest, daß das Ökonomieprinzip auf Aristoteles zurückgeht und
somit keine Erfindung Ockhams darstellt. Leider werden die historisch äußerst interes-



Wilhelm von Ockham: Das Risiko, mittelalterlich zu denken 215

Aufgrund des Ökonomieprinzips akzeptiert Ockham eine Unterscheidung
von zehn Kategorien nur in nominaler Hinsicht. Real werden diese auf zwei,
nämlich auf Substanz und Qualität, reduziert, wie eine semantische Diskussion
der Kategorienbegriffe <Quantität>, <Relation> und <Qualität> (169—285) zeigt.
Dagegen können aber zwei schwerwiegende Einwände erhoben werden: (a)
Diese Reduktion ist willkürlich und nicht allgemein verbindlich («the charge of
arbitrariness and subjectivity»), und (b) sie ist nur eine Scheinreduktion, weil sie

weitere Unterscheidungen innerhalb der zwei Kategorien zur Folge hat («no
genuine ontological economy»).

Die Autorin weist beide Einwände mit mehreren Argumenten zurück.
Besonders bemerkenswert ist folgende Überlegung zu (a): Ockhams Reduktion
ist nicht willkürlich, da sie die «Scheinkategorien» nicht nur durch eine Analyse
der gesprochenen oder geschriebenen Termini wie <Quantität>, < Relation > usw.
eliminiert. Diese Ausdrücke sind vielmehr prinzipiell auf Grundbegriffe
reduzierbar, weil sie auch als mentale Termini eliminiert werden können. «Ockham
would have admitted the notion of a basic scientific language ideally suited for
describing the way things are, and would have identified it with the mental

language.» (289) Diese provokative These, die mentale Sprache sei mit einer
exakten, von semantischen Mehrdeutigkeiten gesäuberten Sprache identisch,
weist natürlich über die hier behandelte Thematik in den Bereich der Logik
hinaus und wird deshalb im zweiten Teil der Studie noch ausführlicher diskutiert.

Auch (b) ist nicht stichhaltig, denn Ockham weist jede reale, nicht nur
nominale Differenzierung der Substanz (z.B. in «modi se habendi») zurück.
«Ockham would have denied any implicit ontological commitment to modes»

(307), stellt Adams überzeugt fest. Er lehnt es auch ab, in der Diskussion über
das «adaequate significatum propositionis» zwischen einem «esse» (Sein) und
einem «sie esse» (Sachverhalt) zu unterscheiden, wie dies einige seiner direkten
oder indirekten Schüler (z.B. Adam Wodeham, Gregor von Rimini) versuchen

(310-312). Diese Feststellung stimmt zwar in dieser knappen Form, die Autorin
läßt aber außer Betracht, daß gerade hier eine große Schwierigkeit in Ockhams

Bedeutungstheorie liegt, die bei seinen Zeitgenossen kontroverse Debatten
auslöste. Ockham behauptet nämlich, daß es zwei Zustimmungsakte gibt9.

santen Entwicklungen dieses Prinzips, nämlich die Ausweitung von der Naturphilosophie

auf die Metaphysik und im 15. Jh. sogar auf die Seelenlehre, nicht thematisiert.
Zudem verwendet die Autorin ausgiebig die irreführende Metapher «Ockham's Razor»

(102-105, 156—162), die eine Erfindung der Neuzeit ist - sie ist erst 1649 bei Libertus
Fromondus zum ersten Mal belegt - und interessanterweise gerade mit antiockhamisti-
scher Intention in den Diskussionen über die Seelenpotenzen geprägt wurde (vgl. dazu

den reichhaltigen Aufsatz von W. Hübener, «<Occam's Razor not Mysterious)», Archiv

für Begriffsgeschichte 27 (1983) 73-93).
9 Vgl. Qudliheta, III, q. 8 und IV, q. 16 (OT IX, 232-237 und 376-380).



216 Wilhelm von Ockham: Das Risiko, mittelalterlich zu denken

Durch einen Akt wird gewußt, daß etwas ist oder nicht ist («aliquid scitur esse

vel non esse»), durch einen anderen, komplexen Akt wird nicht ein individuelles

Ding, sondern Komplexes gewußt («ille proprie est actus complexus
habens pro obiecto complexum, quia iste actus est quo aliquod verum scitur; res

autem extra non scitur»). Ockham fordert also einerseits die semantische

Unterscheidung zwischen «esse» und «complexum», erklärt aber andererseits

nicht, was unter einem «complexum» in ontologischer Hinsicht genau zu
verstehen ist und weist dadurch ein Begründungsdefizit auf, das sich nur durch die
zusätzliche ontologische Kategorie eines «sie esse» im Gegensatz zum bloßen

«esse» beheben läßt. Deshalb ist Adams' Schlußfolgerung nur mit Vorbehalt
zuzustimmen: «If Ockham was a nominalist-conceptualist, he does not make

metaphysics arbitrary and subjective; nor does he replace ontologies that
proliferate things with an equally luxuriant ontology of modes.» (312) Sicherlich
vermeidet Ockham eine Ontologie von Seinsmodi, doch er erreicht dieses Ziel
nur durch gewisse Lücken in seiner Argumentation bzw. durch mangelnde
Kohärenz zwischen semantischen und ontologischen Unterscheidungen. Eine
konsequente Weiterführung der von Ockham bloß skizzierten Unterscheidung
zwischen «esse» und «complexum» führt notwendigerweise zu ontologischen
Differenzierungen, die über die zwei Kategorien hinausführen, wie Adam
Wodeham u.a. verdeutlicht haben.

Adams gibt einen umfassenden Uberblick über Ockhams Ontologie, der

keineswegs bloß eine Zusammenfassung ist, sondern stets auf konkreten
Textanalysen beruht. Fast unerwähnt bleibt jedoch der Kontingenzgedanke, der nicht
unmittelbar auf das Ökonomieprinzip oder auf das Individuationsprinzip
zurückgeführt werden kann (er wird nur im theologischen Teil im Kapitel
«Divine Omniscience, Human Freedom, and Future Contingency» als Spezial-
problem erwähnt, vgl. 1115-1150). Die konsequente Anwendung des

ontologischen Prinzips «quaelibet res singularis se ipsa est singularis»10, das die
Einzigartigkeit jeder individuellen, vergänglichen Entität betont, führt nämlich zu
einer Ablehnung eines allumfassenden «ordo», in dem jedem Individuum erst
durch eine ordnende Instanz seine «singularitas» verliehen wird. Besonders
brisant sind natürlich die theologischen Konsequenzen: Wenn jedes Geschöpf
durch sich selbst einzigartig ist, konstituiert es sich nicht erst als Teil der

göttlichen Ordnung, sondern in und durch seine individuelle Erschaffung. Also
liegt gerade in seiner kontingenten Existenz, nicht in seiner Stellung in einem

gesamten «ordo», seine besondere Bedeutung. Es wäre interessant und für ein

genaues Textverständnis wichtig, die ontologischen Grundlagen dieser neuen
theologischen Anthropologie bei Ockham genauer zu untersuchen.

10 I Sent., dist. 2, q. 6 (OT II, 196).



Wilhelm von Ockham: Das Risiko, mittelalterlich zu denken 217

2.2 Logik

Der zweite Teil umfaßt drei Kapitel, nämlich eine Untersuchung der
Termini (317-382), der Sätze (383-435) und der Satzverknüpfungen (437-492).
Diese Gliederung entspricht in inhaltlicher Hinsicht der aristotelischen Trias

Begriff-Urteil-Schluß und formal dem dreiteiligen Aufbau der Summa Logi-
cae.

Die Autorin erklärt zunächst die wichtigsten Unterteilungen der Termini,
nämlich in kategorematische und synkategorematische einerseits (317—319),
absolute und konnotative andererseits (319—327). In ihrer knappen, aber
präzisen Darstellung korrigiert sie ein weit verbreitetes Fehlurteil: «... while Ockham

does hold that syncategorematics do not have signification, strictly speaking,

he does not intend thereby to suggest that syncategorematics are meaningless,

but only that they have a different logical function from categorematic
terms.» (317—318) Deshalb müssen die Termini vorwiegend hinsichtlich ihrer
logischen Funktion innerhalb eines Satzes oder einer Satzfolge untersucht werden.

Diese wird aber erst erkennbar, wenn feststeht, wie ein Terminus
überhaupt verwendet wird und wofür er steht. Somit gilt es zunächst, die verschiedenen

Suppositionen zu unterscheiden, denn: «Supposition Theory is a theory
about what things a term may stand for and how it stands for them in various
sorts of propositions.» (327-328) Besonders wichtig ist hier die Feststellung,
daß die Supposition immer die Satzeigenschaft eines Terminus ist, denn
derselbe Terminus kann in verschiedenen propositionalen Kontexten eine
unterschiedliche Supposition aufweisen (329). Adams analysiert die drei wichtigsten
Suppositionsmöglichkeiten: (a) material (Supposition für gesprochene oder

geschriebene Sprachzeichen), (b) personal (Supposition für eine individuelle
Entität) und (c) einfach (Supposition für eine mentale Intention). Diese
Unterscheidungen sind nicht nur von philosophiehistorischer Bedeutung, denn die

Autorin verdeutlicht, daß die Differenzierung von (a) und (b) genau der
Unterscheidung von «use» und «mention» in der zeitgenössischen Semantik
entspricht (334). Zudem zeigt sie die enge Verbindung dieser rein logischen
Unterscheidungen zum Universalienproblem; (c) ist gemäß der «realistischen»
terministischen Logik die besondere Eigenschaft eines allgemeinen Terminus
wie z.B. <Menschheit>, der eine allgemeine Entität bezeichnet. Da Ockham

allgemeine Entitäten aber ablehnt, muß er (c) entweder zurückweisen oder
funktional neu bestimmen. Er wählt die zweite Möglichkeit, indem er gemäß
der «mental-act theory» die Supposition (c) auf die mentale Ebene verlagert.
Damit bleibt er aber teilweise dem Universalienrealismus verhaftet: «... the
division of simple supposition was a vestigial organ in a nominalist's logic.»
(341) Erst Buridan führt das nominalistische Programm konsequent zu Ende,
indem er jede einfache Supposition ablehnt.

In sorgfältigen Detailanalysen erklärt Adams den Zusammenhang zwischen

(a), (b) und (c) sowie die weiteren Unterteilungen von (c). Besondere Beachtung



218 Wilhelm von Ockham: Das Risiko, mittelalterlich zu denken

verdient der Nachweis einer grundlegenden Aporie (348-351). Ockham

behauptet, die Unterscheidung der drei Suppositionsarten beziehe sich auf die

gesprochenen, geschriebenen und mentalen Termini. Dies bedeutet, daß auch

in der mentalen Sprache die Vermischung verschiedener Suppositionen möglich

ist, so daß Äquivokationen entstehen. Dieser Feststellung widerspricht aber

die These, daß die mentale Sprache nicht äquivok sein kann, weil sie nicht «ad

placitum» gebildet wird und somit eine ideale Sprache ist11. Der offensichtliche

Widerspruch läßt sich teilweise durch folgende Disanalogie erklären: Jedes
konventionelle Zeichen vergegenwärtigt nicht nur das Bezeichnete, sondern

gleichzeitig sich selber und den propositionalen Kontext, in dem die Äquivo-
kation erst sichtbar wird. Ein mentales Zeichen hingegen vergegenwärtigt nicht
sich selber und den mental-propositionalen Kontext. Dazu ist ein zweiter,
reflexiver Akt notwendig, der die mentale Äquivokation verdeutlicht. Diese

Erklärung ist indessen nur unter Annahme einer bestimmten psychologisch-
erkenntnistheoretischen Theorie (Trennung von direktem und reflexivem Akt)
möglich und verläßt somit den logisch-semantischen Argumentationsraum.

Obwohl das Kapitel den Titel «The properties of terms» trägt, wird fast
ausschließlich eine einzige Terminuseigenschaft, die Supposition, behandelt. In
der Tat blendet Ockham die übrigen «proprietates» wie «significatio», «appel-
latio» usw. im Gegensatz zur terministischen Tradition des 12. und 13. Jhs. fast

vollständig aus. Die Autorin unterläßt es leider, die Reduktion einer Vielzahl
von Terminuseigenschaften auf die Supposition zu explizieren. Diese Rückführung

ist in zweierlei Hinsicht besonders interessant: Erstens werden alle nicht-
propositionalen Terminuseigenschaften ausgeschaltet. Ein Terminus wird
somit ausschließlich als ein Satzglied («extremum propositionis») und nicht mehr
— wie noch im 11./12. Jh. — als unabhängige semantische Einheit («ultimum
indivisibile») aufgefaßt'2. Die Dominanz der rein propositionalen Terminuseigenschaft

wird zudem daraus ersichtlich, daß Ockham die «suppositio naturalis»,

d.h. das natürliche, kontextunabhängige Stehen eines Terminus für eine
Sache, ablehnt13. Zweitens führt Ockham die Terminuseigenschaften auf eine
rein logische Eigenschaft zurück, denn die Supposition ist gemäß der modernen

Terminologie eine «relation of satisfaction» (327). Damit werden aber die

psychologisch-erkenntnistheoretischen Aspekte ausgeblendet. Die «significa-

" Vgl. Summa Logicae, I, 13 (OP I, 45).
'1 Diese wichtige Entwicklung belegt ausführlich P. Kunze, Satzwahrheit und sprachliche

Verweisung. Walter Burieighs Lehre von der «suppositio termini» in Auseinandersetzung
mit der mittelalterlichen Tradition und der Logik William's ofOckham, (Diss.), Freiburg i. Br.
1980. Siehe auch den ausführlichen Kommentar in: P. Kunze, Walter Burleigh: Von der
Reinheit der Kunst der Logik, Hamburg: Meiner 1988.

13 Vgl. zu diesem leider nicht thematisierten Aspekt der Suppositionslehre L.M. de
Rijk, «The Development of Suppositio naturalis in Medieval Logic», Vivarium 9 (1971)
71-107 und 11 (1973) 43-78.



Wilhelm von Ockham: Das Risiko, mittelalterlich zu denken 219

tio» als die «praesentatio alicuius formae ad intellectum» (Wilhelm von
Sherwood), d.h. das mentale Vorstellen eines Begriffs, wird nämlich von Ockham

vollständig getilgt. Er ordnet die «significatio» der «suppositio» unter und
bestimmt ihre Funktion nicht mehr als geistiges Vorstellen oder Vergegenwärtigen,

sondern bloß als die satzimmanente Fähigkeit eines Terminus zu suppo-
nieren'4. Eine genaue Untersuchung dieses Zusammenhanges wäre für ein
umfassendes Verständnis der Supposition unerläßlich.

Die zentrale These, daß ein Terminus immer satzimmanent zu verstehen
ist, führt unmittelbar zum Kapitel «The logic of propositions» über. Adams
erklärt zunächst die logische Grundstruktur eines Satzes (383-396), darauf die

allgemeinen Tempus- und Wahrheitsbedingungen (396-415) und erläutert
schließlich die zwei Flauptgruppen von Sätzen, nämlich kategorische (416-427)
und molekulare bzw. zusammengesetzte (427-435). Freilich ist auch die
Unterscheidung verschiedener Satzarten kein rein logisches Unternehmen. Die
Differenzierung von Sätzen über Vergangenes, Gegenwärtiges und Zukünftiges
wirft nämlich unweigerlich die Frage auf, ob auch vergangene, gegenwärtige
und zukünftige Entitäten unterschieden werden können. Die Autorin stellt
deshalb mit Recht fest: «Metaphysical considerations lie behind the first and
fundamental parts of Ockham's enterprise.» (385)

Ein singulärer Satz konstituiert sich aus Subjekt, Kopula und Prädikat. Er ist

genau dann wahr, wenn Subjekt und Prädikat derart miteinander verbunden
werden, daß ihre Supposition identisch ist. Dies bedeutet aber nicht, daß
zwischen den beiden Satzgliedern eine Inhärenzrelation besteht. Für die Wahrheit
eines Satzes ist nur erforderlich, daß Subjekt und Prädikat für dieselbe Entität
supponieren (389). Es sollte indessen nicht unerwähnt bleiben, daß Ockham
eine formale Inhärenz des Prädikats im Subjekt nicht bestreitet. Er verwendet
ausdrücklich den Ausdruck «inhaerere» jedoch immer im Sinne von «prae-
dicari»16. Dabei handelt es sich freilich nicht nur um eine syntaktisch-semantische

Umdeutung der Inhärenz. Ockham wendet sich vor allem gegen die

ontologischen Implikationen der Inhärenztheorie, nämlich gegen die Auffassung,

daß das Prädikat in gleicher Weise einem Subjekt inhäriert, wie eine

allgemeine Form der Materie innewohnt17. Da Ockham aufgrund des

ontologischen Ökonomieprinzips jede Annahme von allgemeinen Formen ablehnt,
kommt er zum Schluß, daß Subjekt und Prädikat ausschließlich für eine singulare
Entität supponieren.

14 Vgl. Summa Logicae, I, 33 (OP I, 95—96).
» Vgl. Summa Logicae, II, 2 (OP I, 249-250).
16 Vgl. Summa Logicae, I, 94 (OP I, 94).
11 Vgl. als Vertreter der Inhärenztheorie im 13. Jh. Lambert von Auxerre, Logica, ed.

F. Alessio, Firenze: La Nuova Italia 1971, 13: «Praedicatum enim se habet ad modum
forme, subiectum vero ad modum materie pro tanto quia, sicut forma in materia recipitur
et materia recipitur formam, sie predicatum suseipitur in subiecto et subiectum suseipit
predicatum.»



220 Wilhelm von Ockham: Das Risiko, mittelalterlich zu denken

Nach den singulären assertorischen Sätzen diskutiert Ockham ausführlich
Sätze über Vergangenes, Zukünftiges und Mögliches, so daß sich die Frage
stellt: Bedingt die logische Unterscheidung solcher Sätze bestimmte «ontologi-
cal commitments» (400)? Eine Annahme vergangener, möglicher usw. Entitä-
ten widerspräche offensichtlich dem ontologischen Ökonomieprinzip. Adams

zeigt in einer subtilen Analyse, daß Ockham Vergangenes, Mögliches usw. als

Entitäten ablehnt, sie aber nicht aus dem «universe of discourse» ausschließt
und deshalb gewisse ontologische Zugeständnisse macht. Doch das Sprechen
über Vergangenes, Mögliches usw. bedeutet noch nicht, daß diese Entitäten
auch einen festgelegten Seinsstatus haben. «The mere fact that things are
included in the ontology does not, by itself, settle the question of whether or
how they were or will be, or which (if any) past or future states ofaffairs they will
enter into» (405-406). Zudem lehnt Ockham die Existenz von Nicht-Existie-
rendem ausdrücklich ab (412). An dieser Stelle wäre ein Verweis auf das
Problem der «futura contingentia», das erst im Teil «Theologie» (1115—1150)
diskutiert wird, hilfreich und unerläßlich für ein umfassendes Problemverständnis.

Die Frage nach der Existenz von Zukünftigem, d.h. Noch-nicht-Existie-
rendem, ist nämlich eng mit der Frage nach dem göttlichen Wissen des Zukünftigen

und somit auch nach dem göttlichen Wissen von Sätzen über Zukünftiges
verknüpft. In diesem Kontext zeigt sich, daß Ockham das Problem der
Temporal- und Modalsätze vor allem mit einer theologischen Intention analysiert.

Im dritten Kapitel «Arguments» werden die verschiedenen Satzverknüpfungen

analysiert. Die Autorin unterscheidet genau zwischen Syllogismen
(439-445) und Beweisen (445-457) sowie den verschiedenen Arten von
Schlußfolgerungen (457-492). Ockhams Behandlung dieser Thematik ist zwar
stark an Aristoteles orientiert (abgesehen von der originellen, ausführlich
dargestellten Unterscheidung zwischen formaler und materialer Implikation), in
der engen Verbindung der Logik mit Ontologie und Erkenntnistheorie jedoch
bemerkenswert. «His discussion of demonstration reflects his appreciation of
the contingency of creation and the importance of all knowledge.» (437) Da ein
Beweis immer ein Wissen ist, das einen Syllogismus erzeugt («scientia produ-
cens syllogismum»), jedes Wissen aber auf evidenter Kenntnis von Individuellem

beruhen muß, ist für jeden Beweis evidente Kenntnis unabdingbar.
Adams bietet einen reichhaltigen Überblick über Ockhams Logik und zeigt

auf anschauliche Weise die Vieldeutigkeit des Ausdrucks «logica», der gleichzeitig

formale Logik und Semantik umfaßt. Man vermißt hingegen eine

Auseinandersetzung mit der Definition und Funktion der Logik, die Ockham im
Prooemium expositionis in libros artis logicaexi erläutert. Die Definition der Logik
als «collectio habituum» ist sehr bedeutungsvoll und verdient sowohl in histo-

18 Vgl. OP II, 3-7.



Wilhelm von Ockham: Das Risiko, mittelalterlich zu denken 221

rischer als auch in systematischer Hinsicht eine genaue Diskussion. Zudem
würde eine Klärung des «subiectum logicae» dazu beitragen, den Platz und
Stellenwert der Logik innerhalb des Wissenschaftsgefüges besser zu bestimmen.

23 Erkenntnistheorie

Ockhams Erkenntnistheorie wird ausgehend von den folgenden drei
Grundfragen untersucht (495): Woher stammen die Vorstellungen und Begriffe?

Was sind die unmittelbaren Objekte der Gedanken? Ist sicheres Wissen

möglich? Diese Fragestellungen sind zwar rein systematisch motiviert, erweisen
sich bei näherer Betrachtung aber auch als historisch relevant. Sie werfen
nämlich das spezifisch mittelalterliche Problem auf, ob menschliches Wissen
durch rein menschliche - nicht göttlich bewirkte - Erkenntnis möglich sei.

Kann der Mensch ein sicheres Wissen besitzen, wenn Gott als «causa prima» in
jeden Erkenntnisakt eingreifen kann? Hinter dieser Frage verbirgt sich
offensichtlich der Vorwurf des Skeptizismus, der immer wieder von prominenter
Seite (z.B. E. Gilson, K. Michalski) gegen die spätmittelalterliche Philosophie
erhoben wurde. Adams geht schrittweise auf diesen Vorwurf ein, indem sie

zunächst die allgemeinen Erkenntnisbedingungen und die verschiedenen
Erkenntnisakte analysiert (495-509), danach Ockhams Bewußtseins- und
Erinnerungstheorie genauer betrachtet (509-547) und Schlußfolgerungen daraus

zieht (547-550), um schließlich den angeblichen Skeptizismus mit einem Rückblick

auf Heinrich von Gent (552-571) und Duns Scotus (572-588) sowohl im
Hinblick auf Ockham (588-607) wie auch auf Nicolaus von Autrecourt (607-
625) zu widerlegen.

Bereits in seinem Ausgangspunkt unterscheidet sich Ockham entschieden

von jenen mittelalterlichen Autoren (z.B. Thomas von Aquin), die der Materie
im Erkenntnisakt nur eine gewisse «potentia», nicht aber wirkliche Intelligi-
bilität zugestehen. «Ockham looked for a fresh analysis of the psychological

processes involved in our coming to know the world.» (496) Die Materie ist
unmittelbar erkennbar, jedoch in verschiedener Hinsicht. Ockham unterscheidet

deshalb zwischen dem bloßen Erfassen («actus apprehendendi») und dem

Urteilen («actus iudicandi»). Die Autorin warnt vor einer — scheinbar naheliegenden

- Gleichsetzung der Erfassensakte mit Lockes « Ideas», denn nach
Ockham sind die Erfassensakte nicht Objekte der Gedanken, sondern rein
mentale Bewußtseinsakte (497-498). Die Erfahrung zeigt indessen, daß es

verschiedene Erfassensakte und somit auch verschiedene Erkenntnisarten gibt:
Aufgrund der intuitiven Kenntnis wissen wir, ob ein Ding existiert oder nicht,
aufgrund der abstrakten Kenntnis ist dieses Existenzurteil nicht möglich (502-
503). Wenn nun angenommen wird, daß Gott in den natürlichen Erkenntnisakt
eingreift, so kann er zwar eine intuitive Kenntnis von Nicht-Existierendem



222 Wilhelm von Ockham: Das Risiko, mittelalterlich zu denken

erzeugen, doch das Nicht-Existierende wird immer als Nicht-Existierendes
erkannt, so daß der menschliche Intellekt nicht getäuscht wird.

Nun könnte man fragen: Ist für jede - intuitive oder abstrakte - Erkenntnis
das unmittelbare Erfassen von sinnlich Wahrnehmbarem notwendig? In diesem

Falle würde Ockham offensichtlich einen extremen Sensualismus
postulieren, der für rein intellektuelle Erkenntnis (z.B. von analytischen Sätzen)
keinen Raum läßt. Adams weist diese Überlegungen zurück, indem sie

verdeutlicht, daß sowohl die Sinne wie auch der Intellekt zu einem Erfassensakt

fähig sind, der eine Erkenntnis erzeugt (506—507). Die Sinne können nämlich
nur partikuläre Objekte wahrnehmen, so daß niemals ein urteilender Akt, der
sich stets auf Sätze oder Satzverknüpfungen bezieht, möglich wäre. Der «actus
iudicandi» setzt also das rein intellektuelle Erfassen von Begriffen und
Begriffsverknüpfungen voraus. Das intellektuelle Erfassen erfolgt indessen immer
gleichzeitig mit der sinnlichen Wahrnehmung oder mit der Erinnerung an eine

Wahrnehmung, so daß es weder rein intellektuelle noch rein sinnliche Erkenntnis

gibt. Diese Verbindung kennzeichnet Ockhams Erkenntnistheorie als kon-
zeptuellen Empirismus (547-548).

Die menschliche Erkenntnis wäre stark eingeschränkt, wenn sie neben dem
Erfassen von Begriffen immer auf direkter Wahrnehmung beruhen müßte.
Offensichtlich sind auch Akte des Vorstellens, Erinnerns, Einbildens usw.
möglich, die zwar einen anderen epistemischen Status als die aufWahrnehmung
basierenden Erkenntnisakte haben, dennoch aber eine Form von Erkenntnis
darstellen und für bestimmte Tätigkeiten, z.B. das künstlerische Schaffen, sogar
unentbehrlich sind. Ockham ordnet diese Akte teilweise der unvollkommenen
intuitiven Erkenntnis und teilweise der abstrakten Erkenntnis zu. Bemerkenswert

ist nun seine Erklärung der Erinnerung: Im Gegensatz zu Thomas von
Aquin und Duns Scotus behauptet er nicht, jede intuitive Erkenntnis hinterlasse
im Intellekt lediglich eine «species». Vielmehr entsteht ein Habitus, der jederzeit

zu einer abstrakten Erkenntnis aktiviert werden kann, so daß zwar erkannt,
aber kein Existenzurteil gefällt wird. Dennoch kann die erinnernde Erkenntnis
ein evidentes Urteil über das Vergangene erzeugen ; es wird geurteilt, daß etwas

war oder nicht war, wovon jetzt nicht gesagt werden kann, ob es ist oder nicht ist

(519). Die Erinnerung bezieht sich also nicht auf bloß Vorgestelltes, sondern
direkt auf den vergangenen Gegenstand oder Sachverhalt, insofern dieser

vergangen ist. Hier zeigt sich die konsequente Anwendung des Ökonomieprinzips;
Ockham vermeidet die Annahme von mentalen Entitäten und erklärt den
Unterschied zwischen Wahrnehmungs- und Erinnerungsakt ausschließlich mit
Hilfe des Unterschiedes zwischen intuitiver und abstrakter Erkenntnis.

Ockhams Theorie weist indessen verschiedene Schwierigkeiten auf, die
sorgfältig analysiert werden (529-547). Besonders bedenkenswert scheint mir
folgende zu sein: Wie kann der Erkennende einen urteilenden Akt vollziehen,
der sich auf einen Sachverhalt richtet, wenn er doch nur einzelne Gegenstände



Wilhelm von Ockham : Das Risiko, mittelalterlich zu denken 223

(«sensitive») bzw. einzelne Begriffe («intellective») erfassen kann? Wie bildet er
einen vollständigen Satz und somit ein komplexes Urteil? Offensichtlich
reichen dazu die einzelnen Erfassensakte nicht aus. Der Erkennende muß zusätzlich

einen Willensakt vollziehen, durch den die einzelnen Erfassensakte zu
einem komplexen Akt zusammengefügt werden. Ungeklärt bleibt aber erstens,
wie oder wodurch dieser Willensakt erzeugt wird, und zweitens, wie der
Willensakt eine korrekte Zusammenstellung der einzelnen Akte bewirkt, so daß ein

richtiger Urteilsakt erfolgt.

Da nach Ockham die Erkenntnis immer - unmittelbar oder mittelbar,
sensitiv oder intellektiv - auf Wahrnehmung von partikulären Gegenständen
beruht, kann seine Epistemologie mit Recht «direct realism» (547—550)

genannt werden. Es ist also offensichtlich absurd, hier von Skeptizismus zu

sprechen. Die Autorin verdeutlicht, daß dieser Vorwurf aus einer Vermischung
verschiedener Erkenntniskriterien entsteht. Ein strenges Erkenntniskriterium
im Sinne der Akademiker findet sich nicht bei Ockham, sondern bei Heinrich
von Gent: Eine Erkenntnis ist nur dann gewiß, wenn es auch einen objektiven,
d.h. von der individuellen Erkenntnis unabhängigen Maßstab gibt, mit dem
eine richtige Erkenntnis von einer falschen unterschieden werden kann. Der
Mensch verfügt aber nicht über einen solchen Maßstab und kann deshalb die

Dinge nur so erkennen, wie sie in der Wahrnehmung gegeben sind, nicht aber in
ihrer wahren Existenz (558). Er bedarf stets eines Vorbildes («exemplar»), an
dem die einzelne Wahrnehmung überprüft werden kann. Untrügerische
Erkenntnis ist aber nur möglich, wenn diese «exemplaria» nicht vom Menschen,
sondern von Gott geschaffen werden. Somit gibt es im strengen Sinne keine rein
natürliche Erkenntnis; erst die göttliche Illumination in Form von «exemplaria
non creata» verleiht Gewißheit (571). Scotus weist die Annahme von «exemplaria»

als überflüssig zurück, denn der Intellekt ist erstens ohne göttliche
Einwirkung dazu fähig, die ersten Prinzipien (z.B. das Widerspmchsprinzip, die
Prädikation als Grundform jedes Satzes) zu erkennen, mit deren Hilfe Sätze

gebildet werden können (574—578). Zweitens hat der Intellekt untrügerische
Kenntnis von seinen eigenen Akten, weil das Sprechen von Bewußtseinszu-
ständen immer ein Bewußtsein voraussetzt (578-583). Drittens hat der Intellekt
auch ein sicheres Wissen von den extramentalen Gegenständen, weil er von
jeder Erkenntnis eine Form bildet, an der er eine spätere Erkenntnis messen
kann (583-588).

Wie Scotus lehnt auch Ockham die Annahme von «exemplaria» ab und

versucht zu zeigen, daß immer eine sichere Erkenntnis möglich ist, die auf
sensitiver und intellektiver Wahrnehmung beruht. Ockham fordert indessen

keine Gewißheit im strengen Sinne der Akademiker. Für eine sichere Erkenntnis

ist kein extramentaler Vergleichsmaßstab notwendig, sondern lediglich das

Erfassen von Gegenständen und Begriffen sowie das Zustimmen mit Hilfe eines

Willensaktes (595). Ockham kennt zwar die Argumente der Akademiker, erach-



224 Wilhelm von Ockham: Das Risiko, mittelalterlich zu denken

tet sie aber als irrelevant. Adams stellt deshalb fest: «In conclusion I have found
no positive reason to suppose that Ockham was interested in showing that
Academic certainty is possible for human beings.» (601) Es ist historisch
betrachtet jedoch fragwürdig, ob Ockham die Position der Akademiker wirklich
gekannt hat, wie die Autorin aufgrund einiger verstreuter Zitate annimmt
(596). Den mittelalterlichen Autoren waren nämlich nur einige Fragmente der
ciceronischen Schrift Academica überliefert, die ihrerseits meistens nur indirekt
durch Augustins Contra Academicos rezipiert wurde. Ockham zitiert indessen
weder Cicero noch Augustin, sondern lediglich Heinrich von Gent oder Duns
Scotus, so daß eine mindestens vierfach indirekte Überlieferung vorliegt (Ockham

-> Heinrich / Scotus -> Augustin -> Cicero -> Akademiker), die kaum eine
ausreichende Grundlage für eine wirkliche Auseinandersetzung mit der
skeptischen Position darstellt19.

Der Skeptizismus-Vorwurf bezieht sich jedoch hauptsächlich auf Ockhams
These, daß Gott aufgrund seiner Allmacht ein Existenzurteil im Menschen

erzeugen kann, obwohl das Objekt des Urteils gar nicht existiert. Adams weist
auch dieses Argument zurück. Gott erzeugt kein U rteil im Sinne einer evidenten

Zustimmung, sondern lediglich einen Glaubensakt (590). Zudem kann Gott
den Menschen nicht in der Erkenntnis täuschen, weil nur jener täuschen kann,
der einem anderen etwas schuldet. Da Gott aufgrund seiner uneingeschränkten
Freiheit aber niemandem etwas schuldet, kann er auch niemanden betrügen.
Dieser apriorische Beweis (627) ist indessen nur stichhaltig, wenn vorausgesetzt
wird, daß Gott zu jedem Teil der Schöpfung in einem zwar ungebundenen,
kontingenten, dennoch aber «wohlwollenden» Verhältnis steht. Diese theologische

Voraussetzung gilt sicher für Ockham, verändert sich jedoch radikal im
Verlaufe des 14. Jhs., was leider unerwähnt bleibt. Bereits Johannes Rodington
spricht vom «deus quam dyabolus vel oculator». Der negative Gottesbegriff
findet im ausgehenden Mittelalter immer stärkere Verbreitung, so daß Descartes

für seinen methodischen Zweifel zu Recht auf eine mittelalterliche
Gottesvorstellung zurückgreifen kann20. Deshalb trifft es zwar zu, daß Ockhams
Theorie von der göttlichen Allmacht nicht direkt in Verbindung mit Descartes'

«genius malignus» und dem daraus resultierenden methodischen Zweifel
gebracht werden darf. Dennoch darf nicht übersehen werden, daß seine Theorie

mit einem veränderten Gottesbegriff durchaus im Sinne Rodingtons neu
interpretiert bzw. umgedeutet werden konnte, so daß Adams' Schlußthese nicht

19 Vgl. zu den Überlieferungsproblemen C.B. Schmitt, Cicero scepticus. A Study of the

Influence of the «Academica» in the Renaissance, The Hague: Nijhoff 1972, 18—42.
20 Vgl. die reichhaltigen Aufsätze von T. Gregory, «Dio ingannatore e genio

maligno. Nota in margine aile Meditationes di Descartes», Giomale critico délia filosofia
italiana 53 (1974), 477-516, und J.-F. Genest, «Pierre de Ceffons et l'hypothèse du Dieu
trompeur», in: Z. Kaluza; P. Vignaux (eds.), Preuve et raisons à l'Université de Paris.
Logique, ontologie et théologie au XIVe siècle, Paris: Vrin 1984, 197—214.



Wilhelm von Ockham: Das Risiko, mittelalterlich zu denken 225

uneingeschränkte Gültigkeit besitzt: «Ockham's epistemology is neither
selfconsciously sceptical, nor does it have more sceptical consequences than other
theories.» (626) Konsequenzen sind in historischen Prozessen nicht nur direkte
Folgen, sondern auch Bedeutungsveränderungen einer Theorie durch deren

Einsetzung in einen neuen Kontext. In diesem Sinne enthält Ockhams Theorie
der göttlichen Allmacht und Freiheit durchaus - wenn auch vom Autor nicht
intendiert - Ansätze zu einem (methodischen) Skeptizismus.

Im abschließenden Kapitel (607-629) weist die Autorin nach, daß auch

Nicolaus von Autrecourt nicht in uneingeschränkter Weise ein Skeptiker
genannt werden kann, denn er behauptet in seiner Auseinandersetzung mit
Bernhard von Arezzo ausdrücklich, daß erstens jeder Wahrnehmende der inneren

Akte und der äußeren Wahrnehmung sicher sein kann, und daß zweitens
das Widerspruchsprinzip immer mit absoluter Evidenz gewußt wird. Es ist

jedoch genauer zu prüfen, ob das Insistieren auf dem Widerspruchsprinzip
bereits als ein Beweis für die Zuverlässigkeit der Vernunft («the reliability of
reason», 610) interpretiert werden kann. Nicolaus beharrt nämlich nicht nur auf
dem ersten Prinzip, sondern er anerkennt dieses als das einzig zuverlässige. Er
lehnt also alle Ableitungen, die nicht unmittelbar oder mittelbar auf das

Widerspruchsprinzip zurückgeführt werden können, unerbittlich ab und zeigt damit
gleichzeitig die Zuverlässigkeit und die beschränkte Fähigkeit der Vernunft: Sie

kann nur Existenzaussagen über Wahrgenommenes formulieren, jedoch nicht
mit absoluter Evidenz Kausalbeziehungen zwischen verschiedenen
wahrgenommenen Gegenständen herstellen oder gar abstrakte Begriffe wie <Substanz>,

<Akzidens> usw. formulieren21.

3. Schwerpunkte und Lücken

Adams faßt die vielfältigen Aspekte von Ockhams Denken nicht einfach

zusammen, und deshalb erlaubt auch ihre Darstellung kaum eine Zusammenfassung.

Sie zwingt den Leser vielmehr zu einer genauen, textbezogenen,
kritischen Auseinandersetzung mit einzelnen Argumenten und Argumentationsstrategien.

Nicht ein enzyklopädisches Wissen soll vermittelt werden, sondern
eine philosophische Methode, die an verschiedensten Beispielen vorgeführt
wird. An dieser genuin philosophischen Auseinandersetzung mit Ockham
scheinen mir folgende Punkte besonders bemerkenswert, weil sie für die Ock-
ham-Forschung Maßstäbe setzen:

(a) Adams verdeutlicht, daß philosophiehistorische Arbeit nicht im bloßen
Sichten, Erklären und Vergleichen von Texten, also in einer reinen
Rekonstruktion von philosophischen Diskussionen, besteht, sondern immer auch in

21 Vgl. dazu ausführlicher meine Einleitung zu der Neuedition in R. Imbach;
D. Perler (eds.), Nicolaus von Autrecourt : Briefe, Hamburg: Meiner 1988.



226 Wilhelm von Ockham: Das Risiko, mittelalterlich zu denken

einer Konstruktion, nämlich in der aktiven Beteiligung des Interpretierenden aus

historischer Distanz. Sie wendet dazu zwei methodische Kunstgriffe an: Erstens

stellt sie immer wieder explizite - meistens sogar durch Numerierung kenntlich
gemachte - Fragen an den Text, um auf die besondere Stärke oder Schwäche
eines Arguments aufmerksam zu machen. Beispiel: Nach einer ausführlichen
Diskussion der Ontologie fragt die Autorin «Does Ockham agree that quantity-
terms, relation-terms, etc. are in principle eliminable?» (289) Ockham hat das

Problem der Eliminierbarkeit nicht diskutiert, sondern lediglich die Reduzier-
barkeit dieser Termini auf die zwei Grundkategorien nachgewiesen. Die
zugespitzte Fragestellung verleiht aber der Diskussion einen zusätzlichen Reiz, denn
die Autorin hält zunächst fest: «The answer is that he should have» (289) und
führt darauf verschiedene Argumente an, die diese Antwort erhärten, gleichzeitig

aber auch auf die Schwierigkeiten hinweisen, die mit einer bejahenden
Antwort verbunden sind. Zweitens verdeutlicht die Autorin die philosophische
Brisanz der Texte, indem sie auch Argumente moderner Autoren in die
Diskussion einbringt, ohne die historische Distanz zu mißachten. Beispiel: Nach
einer Darstellung der «mental-act theory» fragt sie nach deren Gültigkeit,
indem sie sich auf Quine beruft, um folgendes Beurteilungskriterium anzuwenden:

«... an ontology will be seriously defective if it fails to provide criteria of
identity and distinction for real things.» (96—97) Diese Problemstellung verzerrt
keineswegs den historischen Text aus zeitgenössischer Perspektive, sondern
bietet die Möglichkeit, neue Aspekte und Zusammenhänge (in diesem Beispiel
die Wichtigkeit eines Identitätskriteriums) zu erkennen.

(b) Die vornehmlich philosophisch, nicht historisch motivierte Annäherung

an Ockham ermöglicht die Überwindung von zwei Extrempositionen, die sich
in der Ockhamforschung immer wieder erkennen lassen: einerseits die
überwiegend abwertende, am 13. Jh. orientierte Haltung, wie sie unter Neothomi-
sten vorherrschte (z.B. bei Gilson, dessen Skeptizismus-Vorwurf die Autorin
ausdrücklich .zurückweist), andererseits die rein apologetische Interpretation,
die gewisse Textstellen glättet (z.B. Boehners Darstellung der «objective-existence

theory» als harmloser realistischer Konzeptualismus). Adams beabsichtigt

weder eine philosophische «Anklage» noch eine «Verteidigung», sondern
eine kritische Darstellung, die in gleicher Weise die Leistungen wie die Grenzen

von Ockhams Theorien berücksichtigt und dadurch gerade die Unabge-
schlossenheit dieses innovativen Denkens zeigt: «On the whole, Ockham's own
positive proposal - to treat all terms in categories other than substances and

qualities as connotatives that signify particular substances and/or particular
qualities existing one way or another- remains essentially programmatic. In
spilling more ink refuting others than in elaborating his own view, Ockham may
merit the title «critical philosopher» hurled at him by hostile opponents. On the
other hand, how many nominalists have gone further, and by how much and
how recently?» (313)



Wilhelm von Ockham: Das Risiko, mittelalterlich zu denken 227

(c) Indem die Autorin auch die Theologie explizit in die Untersuchung
einbezieht, veranschaulicht sie die enge Wechselbeziehung von Philosophie und

Theologie, ohne indessen eine Disziplin inhaltlich der anderen unterzuordnen.
Sie zeigt vielmehr die wichtige funktionale Bedeutung theologischer Fragestellungen

für philosophische Diskussionen. Der Glaubenssatz <Gott ist absolut
einfach» bspw. erfordert eine genaue Klärung des Begriffs <einfach> im Rahmen
einer ontologisch-semantischen Untersuchung, die folgende Fragen aufwirft:
Heißt <einfach> kein Teil von etwas sein oder selber nicht zusammengesetzt
sein? Kann Einfaches Attribute wie <vollkommen>, <ewig> usw. haben? Sind

vom Einfachen Prädikationen möglich (903-960)? Oft lassen sich gewisse

philosophische Fragen erst in einem theologischen Kontext erkennen und

formulieren, wie Adams am Beispiel des göttlichen Wissens zeigt. Hinter der

Frage, ob Gott in Zukunft mehr wissen kann, als er jetzt weiß, verbirgt sich

nämlich die Frage nach der Art («type» oder «token») und Referenz des

gewußten Satzes (1085-1114).
(d) Eine methodische Trennung verschiedener Disziplinen entspricht

keineswegs immer einer inhaltlichen. Häufig kann derselbe Problembereich aus
verschiedenen Perspektiven mit unterschiedlicher Intention untersucht werden. Ock-
hams Leistung zeigt sich häufig gerade darin, daß er nicht eine Lösung für ein
Problem bietet, sondern dessen Vielschichtigkeit verdeutlicht und somit
verschiedene Lösungsmöglichkeiten aufzeigt. Adams veranschaulicht diese

Methode, indem sie ein Problem unter verschiedenen Aspekten darstellt; z.B. die

Quantität als semantisch-ontologische (169-213) oder als naturphilosophische
Kategorie (671-695); die These von der Allmacht Gottes als theologisches
Problem (1115—1231) mit Konsequenzen für die Erkenntnistheorie (625-639)
und Ethik (1299-1347).

Trotz der zahlreichen Aspekte, die sorgfältig dargestellt und in Relation
zueinander gesetzt werden, fallen gewisse Lücken auf, die nicht übersehen
werden dürfen.

(e) Besonders erstaunlich, ja geradezu befremdend ist die Tatsache, daß in
einem Werk von 1400 Seiten, das ausschließlich Ockham gewidmet ist, die

gesamte Sozialphilosophie undpolitische Philosophie nur gerade in einer bibliographischen

Notiz (XVII) erwähnt und sonst konsequent übergangen wird. Damit
wird das halbe Werk Ockhams ausgeblendet, ohne daß diese willkürliche
Beschränkung auf die theoretische Philosophie und Theologie irgendwo
begründet würde. Der mit Ockham noch unvertraute Leser erhält daher den

abwegigen Eindruck, Ockhams intellektuelle Arbeit habe nach der Flucht aus

Avignon ein Ende gefunden. J. Miethke hat in seiner - von der Autorin nicht
berücksichtigten — grundlegenden Studie Ockhams Weg zur Sozialphilosophie11

nachgewiesen, daß Ockhams Spätwerk ebenso große Beachtung verdient wie

11 Berlin: W. de Gruyter 1969.



228 Wilhelm von Ockham: Das Risiko, mittelalterlich zu denken

das theoretische Frühwerk. Es handelt sich nämlich in den zahlreichen Traktaten

über die Herrschaft des Papstes und die Aufgaben der Kirche keineswegs

nur um polemische Streitschriften, sondern auch um die Diskussion wichtiger
sozialphilosophischer Grundbegriffe wie z.B. «dominium» oder «ius». Miethke
hat überzeugend gezeigt, daß Ockham sich zur Klärung dieser Begriffe immer
auch sprachphilosophischer Methoden bediente. Zudem haben in Ockhams

politischer Philosophie verschiedene Prinzipien, z.B. der Kontingenzgedanke,
eine wichtige Bedeutung, die auch in der theoretischen Philosophie eine
zentrale Funktion besitzen. Es wäre dringend notwendig, die werkimmanenten
Verbindungen zwischen Früh- und Spätschriften genauer zu untersuchen.

(f) Die Autorin räumt der Ethik nur einen marginalen Platz ein; sie widmet
ihr keinen selbständigen Abschnitt der Untersuchung, sondern ordnet sie im
Teil «Theologie» den Kapiteln über Gnade und Verdienst (1257-1297) sowie
über Prädestination und Verdammung (1299-1347) unter. In der Tat hat Ockham

keinen Ethik-Kommentar verfaßt. Dieses äußere Indiz berechtigt aber

noch nicht zu der Schlußfolgerung, daß er die Ethik vollständig ausgeblendet
oder in die Theologie integriert hat. Die zahlreichen Bemerkungen zur
«voluntas» und zum «actus virtuosus» sowie zur Funktion der «intentio» bei einer

Handlung, die sich vor allem im Kommentar zum dritten Sentenzenbuch und in
den Quodlibeta finden, verdienen eine genauere Untersuchung. Auch zu diesen

Problemen hat J. Miethke (op. cit., 300—347) wichtige Pionierarbeit geleistet,
die leider nicht berücksichtigt wird.

(g) Größere Beachtung verdient zudem die Seelentheorie, die nur im Teil
«Naturphilosophie» kurz gestreift wird (654—661). Diskussionswürdig wäre die

Definition der einzelnen Seelenpotenzen («passiones», «voluntas» usw.) sowie
die Bestimmung ihrer gegenseitigen Verknüpfung. Ockham versucht nämlich
mit Hilfe semantischer Erklärungen, die Dichotomie Intellekt-Wille, die im
Mittelalter immer wieder zu Auseinandersetzungen zwischen Intellektualisten
(z.B. Thomas von Aquin) und Voluntaristen (z.B. Heinrich von Gent) geführt
hat, zu überwinden.

(h) G. Martins Studie Wilhelm von Ockham. Untersuchungen zur Ontologie der

Ordnungen1^, die die Ockham-Forschung nachhaltig geprägt hat, wird von der
Autorin leider nicht erwähnt. Damit blendet sie eine umstrittene Frage aus, die
besonders in der deutschsprachigen Ockham-Rezeption immer wieder zu
Diskussionen Anlaß gibt: Ist die Reduzierung der zehn Kategorien auf Substanz

und Qualität der Ansatz zu einer Transzendentalphilosophie? Sicherlich muß
diese Frage mit Vorbehalt behandelt werden, weil sie offensichtlich in
anachronistischer Weise von einem kantianischen Standpunkt aus formuliert

2! Berlin: W. de Gruyter 1949.



Wilhelm von Ockham: Das Risiko, mittelalterlich zu denken 229

wird24. Dennoch könnte ihre Klärung zu einer genaueren Definition und
Abgrenzung des Begriffs <Ontologie> beitragen, den die Autorin — wie bereits
erwähnt - vorschnell mit <Metaphysik> gleichsetzt.

(i) Die Autorin untersucht ausführlich Ockhams Anlehnung und Kritik an
Autoritäten der Antike (vor allem Aristoteles und Augustin) und des 13. Jhs.

(besonders Thomas von Aquin, Heinrich von Gent und Duns Scotus), geht aber

kaum auf Ockhams Zeitgenossen und unmittelbaren Schüler ein; Adam Wodeham

(311-312) und Robert Holcot (1086-1089, 1099-1001) werden am Rande

erwähnt. Diese Beschränkung ist zwar angesichts der Materialfülle verständlich,
zumal es sich um eine Studie über Ockham und nicht über Ockhamisten oder

Ockham-Gegner handelt. Dennoch wäre eine genaue Untersuchung des

philosophischen Umfeldes hilfreich, um gewisse Thesen Ockhams auf dem
Hintergrund ihrer Wirkung klarer zutage treten zu lassen. K.H. Tachau hat in einer
reichhaltigen Studie25 deutlich darauf aufmerksam gemacht, daß die Leistungen,

aber auch die Grenzen von Ockhams Theorieansätzen (z.B. die
Unterscheidung von «notifia intuitiva» und «notitia abstractiva») erst im Kontext der
scheinbar unbedeutenden Autoren in den intellektuellen Zentren Oxford und
Paris sichtbar werden. Die eher historisch ausgerichtete Untersuchung Tachaus

stellt deshalb eine wichtige Ergänzung zu Adams' philosophischer Studie
dar.

4. Ausblick

In seiner Einleitung zur einflußreichen Cambridge History ofLater Medieval

Philosophy11' stellt N. Kretzmann emphatisch fest, durch eine Verbindung
historischer Forschung mit einer systematischen, vornehmlich sprachanalytischen
Intention werde nun die mittelalterliche Philosophie aus einem Ghetto befreit.
In der Tat eröffnet die Konzentration aufsemantische und logische Fragen neue

Perspektiven. Doch eine Überbetonung dieser Problembereiche birgt die

Gefahr in sich, gleichzeitig ein neues Ghetto zu schaffen, nämlich jenes des

Logizismus. Deshalb wird der «analytical approach» nicht nur als fruchtbarer
methodischer Ansatz begrüßt, sondern in gleichem Maße - vor allem von
kontinentaleuropäischen Philosophiehistoriker(inne)n - als reduktionistisches
Verfahren kritisiert27.

24 Vgl. die sorgfältige Analyse vonJ.A. Aertsen, «Ockham, ein Transzendentalphilosoph?

Eine kritische Diskussion mit G. Martin», in: E.P. Bos; H.A. Krop (eds.), Ockham

and Ockhamists, Nijmegen: Ingenium Puhl. 1987, 3-13.
25 Vision and Certitude in the Age ofOckham. Optics, Epistemology and the Foundations of

Semantics 1250-1345, Leiden: Brill 1988.
26 Cambridge: University Press 1982, 3.
27 Vgl. z.B. die scharfe Kritik an der Cambridge History von W.L. Gombocz,

«Fortsetzung aus Cambridge: Mittelalter», Philosophische Rundschau 34 (1987) 239—247.



230 Wilhelm von Ockham: Das Risiko, mittelalterlich zu denken

Adams zeigt mit ihrer Studie, daß der Weg aus dem historistischen Ghetto
nicht unbedingt in ein logizistisches führt. Die konsequente Anwendung einer
sprachanalytischen Methode bedeutet nämlich nicht die inhaltliche Reduktion
aller philosophischen Disziplinen auf Logik und Semantik. Vielmehr werden

nun die verschiedensten Fragen «from a logical point of view» beleuchtet:
Nicht das Untersuchungsgebiet verändert sich, sondern die Perspektive. Im
Gegensatz zu den Herausgebern der Cambridge History28 bezieht die Autorin
ausdrücklich auch die Theologie in die Untersuchung ein und vermag dadurch

erstens den Forschungsbereich beträchtlich zu erweitern und zweitens gewisse

unbegründete Ängste vor einer Theologisierung der Philosophie zu überwinden.

Durch den neuen Blickwinkel erhalten zahlreiche Probleme, die scheinbar

jeder Aktualität und philosophischen Relevanz entbehren (z.B. das ausführlich
behandelte Problem der göttlichen Ideen, der Allmacht Gottes oder der
Prädestination), eine zentrale Bedeutung. Die klaren Argumentationsanalysen und
die scharfsinnigen Fragen an den Text verdeutlichen zudem die Brisanz vieler
Probleme im philosophiegeschichtlichen Kontext.

Es zeigt sich, daß Ockhams Denken kaum mit vereinfachenden Metaphern
wie «Herbst des Mittelalters» oder «Frühling der Neuzeit» beurteilt werden
kann. Durch seine scholastische, sprachanalytische Arbeitstechnik war Ockham
zweifellos dem Mittelalter verpflichtet. Die Brisanz seiner Theorien liegt weniger

im Entwurf gänzlich neuer «moderner» Theorien als in der konsequenten
Weiterführung und Ausarbeitung der tradierten philosophischen Grundprinzipien.

Gerade durch die radikale Betonung bestimmter aristotelischer
Grundgedanken (z.B. des ontologischen Ökonomieprinzips) und durch die Anwendung

der Logik auf sämtliche Fragen der Philosophie und Theologie verdeutlichte

er die philosophische Sprengkraft, die in den scheinbar harmlosen
überlieferten Grundprinzipien und in der logischen Methode steckt. In diesem Sinne

ging Ockham nicht das Risiko ein, modern zu denken29, sondern im Gegenteil
das Risiko, mittelalterlich zu denken: Durch klare Begriffsklärungen, genaue
Argumentation und Konzentration auf die Grundprinzipien knüpfte er an die
aristotelisch-scholastische Tradition an, führte sie in zahlreiche Aporien und
wies dadurch über sie hinaus.

Stellt die Autorin aufgrund dieser ebenso verwirrenden wie faszinierenden

Aporien zu Beginn der Untersuchung gleichsam als Vorwarnung fest: «... I
learned that philosophy, like religion, begins in wonder and ends in awe» (IX)?
Mag auch eine Beschäftigung mit Ockhams Philosophie mit Verwunderung
beginnen, so endet sie doch nicht in Scheu oder Ehrfurcht, sondern in einer
verschärften Aufmerksamkeit für die Komplexität philosophischer Probleme.

28 Vgl. op. cit., 4.
29 Vgl. O. Aicher; G. Greindl; W. Vossenkuhl (eds.), Wilhelm von Ockham. Das

Risiko modern zu denken, München: Callwey 1986.



Wilhelm von Ockham: Das Risiko, mittelalterlich zu denken 231

Der Wert von Adams' Untersuchung liegt wohl gerade darin, daß sie den Leser
anhand bohrender Fragen und Detailanalysen immer wieder zu einer Beschäftigung

mit diesen Problemen auffordert und nicht in Ehrfurcht erstarren
läßt.




	Wilhelm von Ockham : das Risiko, mittelalterlich zu denken

