Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 37 (1990)

Heft: 1-2

Artikel: Wilhelm von Ockham : das Risiko, mittelalterlich zu denken
Autor: Perler, Dominik

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760847

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760847
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DoMiNik PERLER

Wilhelm von Ockham:
Das Risiko, mittelalterlich zu denken

(Rezensionsartikel * )

«Der Herbst des Mittelalters» (J. Huizinga) hat sich in der neueren For-
schung als eine gewagte, ja triigerische Metapher fiir die spatmittelalterliche
Philosophie und Theologie erwiesen. Sie legt dem Leser namlich erstens nahe,
daB im 14. und 15. Jh. lediglich jene Erkenntnisse geerntet wurden, deren Saat
und Entwicklung in fritheren Perioden liegt, und sie suggeriert zweitens, daf}
das Spatmittelalter in einem abkiihlenden intellektuellen Klima eine Epoche
zum Abschluf} fithrte, ohne weiterfithrende Neuansitze zu erméglichen. In
zahlreichen neueren Texteditionen und Studien hat sich jedoch gezeigt, daf3 das
ausgehende Mittelalter trotz aller Abhingigkeit von fritheren Epochen auch —
um Huizingas Bildersprache aufzunehmen - ein tippig blithender Friihling war,
der von zahlreichen Neuerungen geprigt war, die weit iiber die ziemlich will-
kirlich angesetzte Schwelle zwischen Mittelalter und Neuzeit hinausfiihrten.

Zu den markantesten und einfluBBreichsten Denkern dieser innovativen
Zeit gehort zweifellos Wilhelm von Ockham, der in den letzten dreiBig Jahren
immer mehr in den Mittelpunkt der Mittelalterforschung geriickt ist. In zahl-
reichen Einzelstudien wurden verschiedene Aspekte seiner Logik, Ontologie,
Theologie, Sozialphilosophie usw. niher untersucht, so dal3 wohl viele philo-
sophische «Friihlingsboten» sichtbar wurden, jedoch kaum in einen grofleren
Zusammenhang eingeordnet und zueinander in Bezichung gesetzt werden
konnten. Das herausfordernde und gewagte Unternehmen einer Gesamtdar-
stellung hat nun M. McCord Adams, die an der University of California in Los
Angeles lehrt und sich seit 1963 in Ubersetzungen, Kommentaren und Aufsit-
zen intensiv mit dem «Venerabilis Inceptor» beschiftigt, ausgefiihrt. In mehr-
jahriger Arbeit entstand eine in verschiedener Hinsicht umfassende Studie, die

*Marilyn McCorp Apawms, William Ockham. 2 Bde. — Notre Damé: University Press
1987, XX - 1402 S.



210 Wilhelm von Ockham: Das Risiko, mittelalterlich zu denken

in Zukunft nicht nur fiir Ockham-Spezialisten, sondern fiir alle Leser, die an
spatmittelalterlicher Philosophie interessiert sind, ein unentbehrliches Arbeits-
instrument darstellt. Wenn auch nicht in allen Punkten der aktuellste For-
schungsstand beriicksichtigt wird (das Manuskript wurde bereits 1982, also fiinf
Jahre vor der Publikation, abgeschlossen), so fiihrt die Studie doch weitgehend
in die neuesten Forschungsdiskussionen tiber Ockham ein und dokumentiert
dariiber hinaus sehr deutlich den Paradigmenwechsel in der Mittelalterfor-
schung, der zu einer Uberwindung von Huizingas methodischem Ansatz gefiihrt
hat.

1. Aufbau und Methode

Ein Werk, das iiber 1400 Seiten umfal3t, bedarf in hohem Maf3e einer klaren
Struktur und Unterteilung, damit der Leser wihrend der Lektiire nicht den
Gesamtzusammenhang aus dem Blick verliert und sich nicht von der Informa-
tionsfiille erschlagen fiihlt. Dieser Forderung wird die Autorin gerecht, indem
sie die Studie in finf Teile gliedert: Ontologie, Logik, Erkenntnistheorie,
Naturphilosophie, Theologie. Diese inhaltlich ausgerichtete Gliederung bietet
erstens den Vorteil, dal jeder Teil als selbstindige Einheit gelesen und weit-
gehend in beliebiger Reihenfolge mit den anderen Teilen verkniipft werden
kann. Zweitens verstirkt sie die Konzentration auf die jeweilige philosophische
Problematik, indem sie Texte aus verschiedenen Zeitabschnitten versammelt.
Dennoch ist die Gesamtstruktur der Studie nicht selbstverstindlich oder gar
unanfechtbar, denn auch folgende Einteilungsprinzipien wiren denkbar:

(a) gemill der Werkchronologie, d.h. zuerst Erkenntnistheorie und Theo-
logie (fritheste Phase, Sentenzenkommentar 1317-1319), danach Logik und
Natufphilosophie (mittlere Phase, Aristoteles- Kommentare und Summa Logicae
1320-1324) und schlieBlich Sozialphilosophie und kirchenpolitische Publizistik
(spitere Phase, am Hof Ludwigs des Bayern ab 1330);

(b) gemill dem Studienaufbau im 14. Jh. und der Einteilung der Wissen-
schaften, d.h. zunichst Logik (Grundlagenfach als Teil des Triviums), danach
Naturphilosophie (im Rahmen der Physik-Kommentare), darauf Metaphysik (als
Abschluf3 der Artistenausbildung) und schlieBlich Theologie;

(c) gemiBl Ockhams Auseinandersetzung mit den «auctoritates» und Zeit-
genossen, d.h. mit Aristoteles, Duns Scotus, Walter Burleigh usw;

(d) gemall dem fiir das 14. Jh. spezifischen philosophiegeschichtlichen
Kontext, d.h. eine gezielte Auswahl der vorherrschenden Problemdiskussionen
(z.B. das erkenntnistheoretische Problem der «notitia intutiva», die semantische
Frage nach der Abgrenzung von «suppositio» und «significatio» usw.).

Diese kurz skizzierten Einteilungen sind sicherlich nicht alle in gleicher
Weise iiberzeugend und bediirften einer weiteren Erklirung, um als Konstruk-
tionsprinzipien fiir eine Untersuchung dienen zu kénnen. Leider bleibt aber



Wilhelm von Ockham: Das Risiko, mittelalterlich zu denken 211

auch die von Adams gewihlte Einteilung unbegriindet; das umfangreiche Werk
weist weder eine Einleitung noch ein SchluBwort auf, wo methodische Fragen
thematisiert werden kénnten. Die Autorin beginnt die Studie mit der These:
«Ockham’s philosophical focus, whether he is doing logic, natural science, or
theology, is on the branch of metaphysics commonly called <ontology»>.» (3)
Dieser interessante Ansatz wird zwar durch viele Einzeluntersuchungen besti-
tigt, bleibt aber als methodische These unerértert. Diskussionswiirdig ist hier
nicht nur die Unterordnung aller Gebiete unter die Ontologie (ein Fach, das
sich bekanntlich erst bei Ch. Wolff als philosophische Disziplin durchsetzte und
in dieser expliziten Form dem Mittelalter fremd war'), sondern auch die still-
schweigende Gleichsetzung der Ontologie mit der Metaphysik. Der mittelal-
terliche Metaphysikbegriff, der sich an Aristoteles orientierte, war so vielschich-
tig, da3 die Identifizierung von Ontologie und Metaphysik sicherlich erkli-
rungsbediirftig ist?.

Die mangelnde methodische Reflexion bedeutet indessen keineswegs den
Mangel einer Methode. Die Studie zeichnet sich im Gegenteil durch die kon-
sequente Anwendung einer analytischen Methode aus, die sich aber nicht auf
Sprachanalyse beschrinkt, wie die Themenvielfalt zeigt. Es handelt sich viel-
mehr um /logische Argumentationsanalysen. Die Autorin verdeutlicht stets, auf
leere Rhetorik verzichtend, die Schlissigkeit einer Argumentation, indem sie
erstens die Grundbegriffe und Ausgangspositionen klar erliutert und zweitens
die Argumentationsverkniipfung aufzeigt. Dabei werden die einzelnen Argu-
mentationsschritte voneinander getrennt, meistens sogar numeriert, jedoch nie
unnotig formalisiert, so daB3 die ganze Untersuchung von einer bemerkenswer-
ten Argumentationsdichte geprigt wird und trotz des betrichtlichen Umfanges
keine unnotigen Lingen aufweist. Adams wendet dieses Verfahren geschickt
auch auf Problembereiche an, die scheinbar keine logische Relevanz besitzen,
und verdeutlicht gerade dadurch die Wichtigkeit logisch-semantischer Analy-
sen. Das Problem der «potentia dei» bspw. wird ausgehend von der Definition
«(D1) God is omnipotent, if and only if God has the power to do/make/pro-
duce anything» (1152) diskutiert, bis nach zahlreichen terminologischen Erkli-
rungen und nach der Widerlegung von Einwinden die hochst komplizierte,
jedoch schrittweise entwickelte und deshalb gut verstindliche Schlufithese
(D10) erreicht wird (vgl. 1213-1214).

' Der Begriff «Ontologie> geht auf Goclenius zuriick. K. KreMER it deshalb die
mittelalterliche Philosophie fiir die Begriffsgeschichte sogar unerwahnt (vgl. Historisches
Wirterbuch der Philosophie, Bd. 6, Basel — Stuttgart: Schwabe 1984, 1189-1198). Es miil3te
indessen genauer untersucht werden, ob und wie diese begriffliche Zuordnung der
Ontologie zur Neuzeit auch inhaltlich gerechtfertigt ist.

? Vgl. dazu die Edition und Kommentierung wichtiger Texte in A. ZIMMERMANN,
Ontologie oder Metaphysik ? Die Diskussion iiber den Gegenstand der Metaphysik im 13. und
14. Jahrbundert, Leiden — Koln: Brill 1965.



212 Wilhelm von Ockham: Das Risiko, mittelalterlich zu denken

In exemplarischer Weise wendet die Autorin die scholastische Arbeitstech-
nik auf eine Untersuchung tiber scholastische Themen an, so dal3 es ihr gelingt,
nicht nur Ockhams Philosophie und Theologie darzustellen, sondern auch seine
Methode lebendig vorzufiihren. Sie wird somit gerade durch die Art ihrer
Darstellung dem Dargestellten gerecht, denn Ockham fordert stets eine Tilgung
von Pseudoproblemen, die durch sprachliche Ungenauigkeiten entstehen:
«Alia utilitas logicae est facilitas virtutem sermonis et proprium modum
loquendi percipiendi. Nam per istam artem faciliter scitur (...) quid dicitur
proprie, quid metaphorice: quod est maxime necessarium omnibus studentibus
in dictis aliorum, quia qui semper omnia dicta auctorum de virtute sermonis et
proprie accipiunt, incidunt in multos errores et inexplicabiles difficultates.»’

Ockhams Leben wird in einer kurzen, einfithrenden «Note on Ockham’s
Life and Works» (XV-XVIII) lediglich gestreift. Diese radikale Reduktion aller
historischen Angaben auf ein biographisches Geriist lenkt sicherlich die Auf-
merksamkeit des Lesers auf die philosophische Auseinandersetzung mit Ock-
ham. Dennoch wire ein Verweis auf das umstrittene Todesdatum® und vor
allem auf die Auseinandersetzungen mit dem Papst® hilfreich, um dem schein-
bar rein philosophischen und theologischen Leben Ockhams auf dem histori-
schen Hintergrund klarere Konturen zu verleihen und damit auch den sozial-
geschichtlichen Kontext der theoretischen Diskussionen zu verdeutlichen.
Auch ein Hinweis auf die umstrittene Textauthentizitit wire wiinschenswert,
denn gelegentlich beruhen Interpretationsschwierigkeiten — z.B. widerspriich-
liche Thesen Ockhams in den verschiedenen naturphilosophischen Schriften —
auf der ungesicherten Zuschreibung einzelner Werke .

2. Philosophische Auseinandersetzung mit Ockbam

Die Gesamtdarstellung von Ockhams Philosophie und Theologie soll kei-
neswegs blof3 eine Zusammenfassung oder ein philosophiehistorischer Uber-
blick sein. Die Autorin beabsichtigt vielmehr eine genuin philosophische Aus-
einandersetzung mit den wichtigsten Grundsitzen und den provokativsten
Thesen Ockhams. Dieser vornehmlich systematisch motivierte Ansatz soll an

Y Exp. in libr. artis logicae prooem. (OP 11, 6=7). Simtliche Werke Ockhams werden
nach der kritischen Edition des Franciscan Institute, St. Bonaventure N.Y. 1967 ff. zitiert;
OP = Opera Philosophica, OT = Opera Theologica.

* Vgl. J. MIETHKE, «Zu Wilhelm Ockhams Tod», Archivum Franciscanum Historicum
61 (1968) 79-98. '

> Vgl. das wichtige Dokument E. RAnDI, «Il rasoio contro Ockham? Un sermone
inedito di Giovanni XXII», Medioevo 9 (1983), 179-198.

¢ Vgl. zum neuesten Forschungsstand G. LEiBoLD, «Zur Authentizitit der naturphi-
losophischen Schriften Wilhelms von Ockhamy, in: J.P. Beckmann u.a. (eds.), Philosophie
im Mittelalter. Entwicklungslinien und Paradigmen, Hamburg: Meiner 1987, 295-300.



Wilhelm von Ockham: Das Risiko, mittelalterlich zu denken 213

ausgewihlten Beispielen der ersten drei Teile (Ontologie, Logik, Erkenntnis-
theorie) verdeutlicht werden’.

2.1 Ontologie

Ockhams sogenannte nominalistische Ontologie wird gelegentlich in sim-
plifizierender Weise mit seiner Universalienlehre identifiziert. Die Autorin
verdeutlicht, daf3 das Universalienproblem wohl einen zentralen Bestandteil
der Ontologie darstellt, jedoch erstens nur ein Aspekt eines umfassenden Pro-
gramms ist und zweitens immer im spezifisch mittelalterlichen Kontext situiert
werden mul3. Deshalb skizziert sie zunichst (3—-12) den allgemeinen Problem-
horizont und stellt dann Ockhams Position anhand einer detaillierten Analyse
des Prologes zum Perihermeneias- Kommentar dar (13-69), um nach einem Exkurs
iiber die semantischen Aspekte dieses Problems (71-141) die allgemeinen
Konsequenzen aufzuzeigen, die sich fiir «Ockham’s ontological program» (143—
167) ergeben. Dieses Programm wird in einer ausfithrlichen Diskussion von
drei Kategorien — Quantitit, Relation und Qualitit — exemplifiziert (169-285)
und abschlieBend durch eine Erérterung von méglichen Einwinden noch
klarer verdeutlicht und nuanciert (287-313).

Der didaktisch geschickte Aufbau des ganzen Teils ermoglicht dem Leser
eine schrittweise Einfihrung in die Thematik. Es zeigt sich namlich zunichst,
daB das Universalienproblem immer als ein Spezialproblem der gesamten
Kategoriendiskussion, die auf Aristoteles und Boethius zuriickgeht, verstanden
werden muf3. Die Ausgangsfrage lautet: Handelt es sich bei der Bestimmung
und Unterscheidung verschiedener Entititen (Individuen, Universalien usw.)
eigentlich um die Unterscheidung von Dingen oder Begriffen (4)? Fiir ein
Verstindnis von Ockhams Position ist das Erkennen dieser Ambivalenz von
groBBer Bedeutung, denn aus ihr entsteht die Doppelschichtigkeit der Proble-
matik: (a) in semantischer Hinsicht: Was ist ein allgemeiner Name?; (b) in
ontologischer Hinsicht: Was ist das durch einen allgemeinen Namen Bezeich-
nete?

Adams diskutiert ausfihrlich beide Losungen, die Ockham fiir diese Fragen
ausarbeitet, nimlich die frithere, in der Summa Logicae verworfene «objective-
existence theory» (75-107), nach der Universalien eine eigene, wenn auch

7 Im Teil «Naturphilosophie» werden zunichst die wichtigen Grundbegriffe <Sub-
stanz>, ¢ Materie», <Quantitit), <Individuation» und <Form» geklirt (633-740) und darauf
drei ausgewihlte Problembereiche, nimlich Kausalitit, Bewegung und Zeit, ausfiihrlich
behandelt (741-899). Der umfangreiche Teil « Theologie» bietet eine genaue Analyse von
Ockhams Gottesbegriff, d.h. der gottlichen Einheit, Namen, Attribute (903-960), eine
kritische Darstellung des Verhiltnisses von Glauben und Vernunft (961-1010), eine
Untersuchung spezieller Fragen, nimlich der gottlichen Ideen, der (All)macht und All-
wissenheit (1033-1255) sowie eine Analyse der in die Ethik und Handlungstheorie
hineinreichenden Aspekte Gnade, Verdienst, Priadestination (1257-1347).



214 Wilhelm von Ockham: Das Risiko, mittelalterlich zu denken

bewuftseinsabhingige Existenz haben, und die «mental-act theory» (109-141),
nach der Universalien nichts anderes als allgemeine Vorstellungen, d.h. «in-
tellectiones», sind. Aus der duBerst subtilen Diskussion zieht die Autorin indes-
sen die SchluB3folgerung: «... we shall have to conclude that neither the objec-
tive-existence theory nor the mental-act theory gives an adequate account of
what makes a thought a thought of a given particular.» (141) Obwohl die
Uberwindung der ersten Theorie durch das Verwerfen von nicht-individuellen
Entititen gut begriindet ist, vermag auch die zweite Losung nicht zu iiberzeu-
gen, weil sie kein Individuationsprinzip enthilt. Es wird nicht ersichtlich, wie
eine «intellectio» von einer anderen unterschieden wird, so daf folglich ein mit
dem mentalen Akt identisches Universale von einem anderen differenziert
werden kann (vgl. 129). Die ausfithrliche Analyse und Kritik der «mental-act
theory» anhand einer genauen Untersuchung der Definition und Funktion von
Vorstellungen erdffnet neue Perspektiven fir die Ockham-Forschung, die bis-
lang meistens die Uberwindung der «objective-existence theory» als besondere
Leistung betonte, nicht aber die Konsequenzen der neuen Losung in Betracht
zog. Adams’ innovative These, die eine allzu enthusiastische Bewertung von
Ockhams Universalienlehre zu Recht in Frage stellt, darf kiinftig nicht unbe-
achtet bleiben: «... Ockham weighed the disadvantages of the objective-exi-
stence theory more carefully than the consequences of the mental-act theory and
in fact had better reason to abandon the former than to adopt the latter.»
(75)

Die Universaliendiskussion exemplifiziert zwei Grundsitze in Ockhams
Denken, nimlich erstens die enge Verflechtung von Semantik und Ontologie.
Die semantische Analyse dient als «an exegetical tool» (151), um scheinbare
Sachprobleme, die nur durch einen unklaren oder falschen Sprachgebrauch
entstehen (z.B. die Verwendung von Unviersalienbegriffen als Eigennamen),
zu eliminieren oder auf die wirklichen Probleme zuriickzufiihren. Zweitens
wird die konsequente Anwendung des ontologischen Okonomieprinzips deut-
lich sichtbar: Alle iiberflissigen Entititen (z.B. die «entia ficta» gemil3 der
«objective-existence theory») miissen eliminiert werden. Adams diskutiert die
verschiedenen Formulierungen und Anwendungen dieses Prinzips und kommt
zum SchluB3, daf3 es sich hier um ein nicht abgeleitetes Grundprinzip handelt,
das Ockham letztendlich nicht begriindet. Das Okonomieprinzip ist somit
einerseits ein rein methodisches Reduktionsverfahren, andererseits aber auch
eine Art von metaphysischem Axiom, wie die Autorin unterstreicht und damit
gewisse Interpretationen korrigiert, die dem «principle of parsimony» nur eine
marginale Bedeutung beimessen. « Whether or not a plurality is necessary
depends in part on what basic metaphysical principles are true.» (161)*

® Adams stellt zwar fest, daB} das Okonomieprinzip auf Aristoteles zuriickgeht und
somit keine Erfindung Ockhams darstellt. Leider werden die historisch duBerst interes-



Wilhelm von Ockham: Das Risiko, mittelalterlich zu denken 215

Aufgrund des Okonomieprinzips akzeptiert Ockham eine Unterscheidung
von zehn Kategorien nur in nominaler Hinsicht. Real werden diese auf zwei,
niamlich auf Substanz und Qualitit, reduziert, wie eine semantische Diskussion
der Kategorienbegriffe <Quantitit», <(Relation> und <Qualitit> (169-285) zeigt.
Dagegen konnen aber zwei schwerwiegende Einwinde erhoben werden: (a)
Diese Reduktion ist willkiirlich und nicht allgemein verbindlich («the charge of
arbitrariness and subjectivity»), und (b) sie ist nur eine Scheinreduktion, weil sie
weitere Unterscheidungen innerhalb der zwei Kategorien zur Folge hat («no
genuine ontological economyy).

Die Autorin weist beide Einwinde mit mehreren Argumenten zuriick.
Besonders bemerkenswert ist folgende Uberlegung zu (a): Ockhams Reduktion
ist nicht willkiirlich, da sie die «Scheinkategorien» nicht nur durch eine Analyse
der gesprochenen oder geschriebenen Termini wie <«Quantitity, (Relation> usw.
eliminiert. Diese Ausdriicke sind vielmehr prinzipiell auf Grundbegriffe redu-
zierbar, weil sie auch als mentale Termini eliminiert werden kénnen. « Ockham
would have admitted the notion of a basic scientific language ideally suited for
describing the way things are, and would have identified it with the mental
language.» (289) Diese provokative These, die mentale Sprache sei mit einer
exakten, von semantischen Mehrdeutigkeiten gesiduberten Sprache identisch,
weist natiirlich iiber die hier behandelte Thematik in den Bereich der Logik
hinaus und wird deshalb im zweiten Teil der Studie noch ausfiihrlicher disku-
tiert.

Auch (b) ist nicht stichhaltig, denn Ockham weist jede reale, nicht nur
nominale Differenzierung der Substanz (z.B. in «modi se habendi») zuriick.
«Ockham would have denied any implicit ontological commitment to modes»
(307), stellt Adams iiberzeugt fest. Er lehnt es auch ab, in der Diskussion tiber
das «adaequate significatum propositionis» zwischen einem «esse» (Sein) und
einem «sic esse» (Sachverhalt) zu unterscheiden, wie dies einige seiner direkten
oder indirekten Schiiler (z.B. Adam Wodeham, Gregor von Rimini) versuchen
(310-312). Diese Feststellung stimmt zwar in dieser knappen Form, die Autorin
liBt aber auBer Betracht, daf} gerade hier eine groBle Schwierigkeit in Ockhams
Bedeutungstheorie liegt, die bei seinen Zeitgenossen kontroverse Debatten
ausloste. Ockham behauptet nimlich, dal es zwei Zustimmungsakte gibt®.

santen Entwicklungen dieses Prinzips, nimlich die Ausweitung von der Naturphiloso-
phie auf die Metaphysik und im 15. Jh. sogar auf die Seelenlehre, nicht thematisiert.
Zudem verwendet die Autorin ausgiebig die irrefiihrende Metapher «Ockham’s Razor»
(102-105, 156-162), die eine Erfindung der Neuzeit ist — sie ist erst 1649 bei Libertus
Fromondus zum ersten Mal belegt — und interessanterweise gerade mit antiockhamisti-
scher Intention in den Diskussionen tiber die Seelenpotenzen geprigt wurde (vgl. dazu
den reichhaltigen Aufsatz von W. HUBENER, «(Occam’s Razor not Mysterious»», Archiv
Jiir Begriffsgeschichte 27 (1983) 73-93).
* Vgl. Oudlibeta, 111, q. 8 und IV, q. 16 (OT IX, 232-237 und 376-380).



216 Wilhelm von Ockham: Das Risiko, mittelalterlich zu denken

Durch einen Akt wird gewulB3t, dal3 etwas ist oder nicht ist («aliquid scitur esse
vel non esse»), durch einen anderen, komplexen Akt wird nicht ein individu-
elles Ding, sondern Komplexes gewult («ille proprie est actus complexus
habens pro obiecto complexum, quia iste actus est quo aliquod verum scitur; res
autem extra non scitur»). Ockham fordert also einerseits die semantische
Unterscheidung zwischen «esse» und «complexumny, erklirt aber andererseits
nicht, was unter einem «complexum» in ontologischer Hinsicht genau zu ver-
stehen ist und weist dadurch ein Begriindungsdefizit auf, das sich nur durch die
zusitzliche ontologische Kategorie eines «sic esse» im Gegensatz zum blof3en
«esse» beheben liBt. Deshalb ist Adams’ SchluBfolgerung nur mit Vorbehalt
zuzustimmen: «If Ockham was a nominalist-conceptualist, he does not make
metaphysics arbitrary and subjective; nor does he replace ontologies that pro-
liferate things with an equally luxuriant ontology of modes.» (312) Sicherlich
vermeidet Ockham eine Ontologie von Seinsmodi, doch er erreicht dieses Ziel
nur durch gewisse Liicken in seiner Argumentation bzw. durch mangelnde
Kohirenz zwischen semantischen und ontologischen Unterscheidungen. Eine
konsequente Weiterfiihrung der von Ockham blof3 skizzierten Unterscheidung
zwischen «esse» und «complexumb» fithrt notwendigerweise zu ontologischen
Differenzierungen, die iiber die zwei Kategorien hinausfithren, wie Adam
Wodeham u.a. verdeutlicht haben.

Adams gibt einen umfassenden Uberblick iiber Ockhams Ontologie, der
keineswegs blof3 eine Zusammenfassung ist, sondern stets auf konkreten Text-
analysen beruht. Fast unerwihnt bleibt jedoch der Kontingenzgedanke, der nicht
unmittelbar auf das Okonomieprinzip oder auf das Individuationsprinzip
zuriickgefiihrt werden kann (er wird nur im theologischen Teil im Kapitel
«Divine Omniscience, Human Freedom, and Future Contingency» als Spezial-
problem erwihnt, vgl. 1115-1150). Die konsequente Anwendung des ontolo-
gischen Prinzips «quaelibet res singularis se ipsa est singularis»'?, das die Ein-
zigartigkeit jeder individuellen, verginglichen Entitit betont, fiihrt nimlich zu
einer Ablehnung eines allumfassenden «ordo», in dem jedem Individuum erst
durch eine ordnende Instanz seine «singularitas» verlichen wird. Besonders
brisant sind natiirlich die theologischen Konsequenzen: Wenn jedes Geschopf
durch sich selbst einzigartig ist, konstituiert es sich nicht erst als Teil der
gottlichen Ordnung, sondern in und durch seine individuelle Erschaffung. Also
liegt gerade in seiner kontingenten Existenz, nicht in seiner Stellung in einem
gesamten «ordoy, seine besondere Bedeutung. Es wire interessant und fiir ein
genaues Textverstindnis wichtig, die ontologischen Grundlagen dieser neuen
theologischen Anthropologie bei Ockham genauer zu untersuchen.

W01 Sent., dist. 2, q. 6 (OT 11, 196).



Wilhelm von Ockham: Das Risiko, mittelalterlich zu denken 217

2.2 Logik

Der zweite Teil umfal3t drei Kapitel, nimlich eine Untersuchung der Ter-
mini (317-382), der Sitze (383-435) und der Satzverkniipfungen (437-492).
Diese Gliederung entspricht in inhaltlicher Hinsicht der aristotelischen Trias
Begriff-Urteil-SchluB3 und formal dem dreiteiligen Aufbau der Summa Logi-
cae.

Die Autorin erklidrt zunichst die wichtigsten Unterteilungen der Termini,
nimlich in kategorematische und synkategorematische einerseits (317-319),
absolute und konnotative andererseits (319-327). In ihrer knappen, aber pri-
zisen Darstellung korrigiert sie ein weit verbreitetes Fehlurteil: «... while Ock-
ham does hold that syncategorematics do not have signification, strictly spea-
king, he does not intend thereby to suggest that syncategorematics are meaning-
less, but only that they have a different logical function from categorematic
terms.» (317-318) Deshalb miissen die Termini vorwiegend hinsichtlich ihrer
logischen Funktion innerhalb eines Satzes oder einer Satzfolge untersucht wer-
den. Diese wird aber erst erkennbar, wenn feststeht, wie ein Terminus iiber-
haupt verwendet wird und wofiir er steht. Somit gilt es zunichst, die verschie-
denen Suppositionen zu unterscheiden, denn: «Supposition Theory is a theory
about what things a term may stand for and how it stands for them in various
sorts of propositions.» (327-328) Besonders wichtig ist hier die Feststellung,
daB} die Supposition immer die Satzeigenschaft eines Terminus ist, denn der-
selbe Terminus kann in verschiedenen propositionalen Kontexten eine unter-
schiedliche Supposition aufweisen (329). Adams analysiert die drei wichtigsten
Suppositionsmoglichkeiten: (a) material (Supposition fiir gesprochene oder
geschriebene Sprachzeichen), (b) personal (Supposition fiir eine individuelle
Entitit) und (c) einfach (Supposition fiir eine mentale Intention). Diese Unter-
scheidungen sind nicht nur von philosophiehistorischer Bedeutung, denn die
Autorin verdeutlicht, daf3 die Differenzierung von (a) und (b) genau der Unter-
scheidung von «use» und «mention» in der zeitgendssischen Semantik ent-
spricht (334). Zudem zeigt sie die enge Verbindung dieser rein logischen
Unterscheidungen zum Universalienproblem; (c) ist gemil3 der «realistischen»
terministischen Logik die besondere Eigenschaft eines allgemeinen Terminus
wie z.B. (Menschheit), der eine allgemeine Entitit bezeichnet. Da Ockham
allgemeine Entititen aber ablehnt, muB} er (c) entweder zuriickweisen oder
funktional neu bestimmen. Er wihlt die zweite Moglichkeit, indem er gemif3
der «mental-act theory» die Supposition (c) auf die mentale Ebene verlagert.
Damit bleibt er aber teilweise dem Universalienrealismus verhaftet: «... the
division of simple supposition was a vestigial organ in a nominalist’s logic.»
(341) Erst Buridan fiihrt das nominalistische Programm konsequent zu Ende,
indem er jede einfache Supposition ablehnt.

In sorgfiltigen Detailanalysen erklirt Adams den Zusammenhang zwischen
(a), (b) und (c) sowie die weiteren Unterteilungen von (c). Besondere Beachtung



218 Wilhelm von Ockham: Das Risiko, mittelalterlich zu denken

verdient der Nachweis einer grundlegenden Aporie (348-351). Ockham
behauptet, die Unterscheidung der drei Suppositionsarten beziehe sich auf die
gesprochenen, geschriebenen und mentalen Termini. Dies bedeutet, daf3 auch
in der mentalen Sprache die Vermischung verschiedener Suppositionen mog-
lich ist, so daB Aquivokationen entstehen. Dieser Feststellung widerspricht aber
die These, daB die mentale Sprache nicht dquivok sein kann, weil sie nicht «ad
placitum» gebildet wird und somit eine ideale Sprache ist''. Der offensichtliche
Widerspruch lidBt sich teilweise durch folgende Disanalogie erkliren: Jedes
konventionelle Zeichen vergegenwirtigt nicht nur das Bezeichnete, sondern
gleichzeitig sich selber und den propositionalen Kontext, in dem die Aquivo-
kation erst sichtbar wird. Ein mentales Zeichen hingegen vergegenwiirtigt nicht
sich selber und den mental-propositionalen Kontext. Dazu ist ein zweiter,
reflexiver Akt notwendig, der die mentale Aquivokation verdeutlicht. Diese
Erklirung ist indessen nur unter Annahme einer bestimmten psychologisch-
erkenntnistheoretischen Theorie (Trennung von direktem und reflexivem Akt)
moglich und verliB3t somit den logisch-semantischen Argumentationsraum.
Obwohl das Kapitel den Titel «The properties of terms» trigt, wird fast
ausschlieB3lich eine einzige Terminuseigenschaft, die Supposition, behandelt. In
der Tat blendet Ockham die iibrigen «proprietates» wie «signification, «appel-
latio» usw. im Gegensatz zur terministischen Tradition des 12. und 13. Jhs. fast
vollstindig aus. Die Autorin unterlif3t es leider, die Reduktion einer Vielzahl
von Terminuseigenschaften auf die Supposition zu explizieren. Diese Riickfiih-
rung ist in zweierlei Hinsicht besonders interessant: Erstens werden alle nicht-
propositionalen Terminuseigenschaften ausgeschaltet. Ein Terminus wird so-
mit ausschlieBlich als ein Satzglied («extremum propositionis») und nicht mehr
— wie noch im 11./12. Jh. — als unabhingige semantische Einheit («ultimum
indivisibile») aufgefaf3t'?. Die Dominanz der rein propositionalen Terminusei-
genschaft wird zudem daraus ersichtlich, dal3 Ockham die «suppositio natura-
lis», d.h. das natiirliche, kontextunabhingige Stehen eines Terminus fiir eine
Sache, ablehnt'?. Zweitens fithrt Ockham die Terminuseigenschaften auf eine
rein logische Eigenschaft zuriick, denn die Supposition ist gemil3 der modernen
Terminologie eine «relation of satisfaction» (327). Damit werden aber die
psychologisch-erkenntnistheoretischen Aspekte ausgeblendet. Die «significa-

"W Vgl. Summa Logicae, 1, 13 (OP I, 45).

'? Diese wichtige Entwicklung belegt ausfiihrlich P. Kunze, Satzwahrbeit und sprach-
liche Verweisung. Walter Burleighs Lebre von der «suppositio termini» in Auseinandersetzung
mit der mittelalterlichen Tradition und der Logik William's of Ockham, (Diss.), Freiburg i. Br.
1980. Siehe auch den ausfiihrlichen Kommentar in: P. Kunze, Walter Burleigh: Von der
Reinbeit der Kunst der Logik, Hamburg: Meiner 1988.

'3 Vgl. zu diesem leider nicht thematisierten Aspekt der Suppositionslehre L.M. pE
Ryk, «The Development of Suppositio naturalis in Medieval Logic», Vivarium 9 (1971)
71-107 und 11 (1973) 43-78.



Wilhelm von Ockham: Das Risiko, mittelalterlich zu denken 219

tio» als die «praesentatio alicuius formae ad intellectum» (Wilhelm von Sher-
wood), d.h. das mentale Vorstellen eines Begriffs, wird nimlich von Ockham
vollstindig getilgt. Er ordnet die «significatio» der «suppositio» unter und
bestimmt ihre Funktion nicht mehr als geistiges Vorstellen oder Vergegenwir-
tigen, sondern bloB3 als die satzimmanente Fihigkeit eines Terminus zu suppo-
nieren'?. Eine genaue Untersuchung dieses Zusammenhanges wire fiir ein
umfassendes Verstindnis der Supposition unerliBlich.

Die zentrale These, dal} ein Terminus immer satzimmanent zu verstehen
ist, fithrt unmittelbar zum Kapitel «The logic of propositions» tiber. Adams
erklirt zunichst die logische Grundstruktur eines Satzes (383-396), darauf die
allgemeinen Tempus- und Wahrheitsbedingungen (396-415) und erliutert
schlieBlich die zwei Hauptgruppen von Sitzen, nimlich kategorische (416-427)
und molekulare bzw. zusammengesetzte (427-435). Freilich ist auch die Unter-
scheidung verschiedener Satzarten kein rein logisches Unternehmen. Die Dif-
ferenzierung von Sitzen iber Vergangenes, Gegenwirtiges und Zukiinftiges
wirft nimlich unweigerlich die Frage auf, ob auch vergangene, gegenwirtige
und zukiinftige Entititen unterschieden werden konnen. Die Autorin stellt
deshalb mit Recht fest: «Metaphysical considerations lie behind the first and
fundamental parts of Ockham’s enterprise.» (385)

Ein singulirer Satz konstituiert sich aus Subjekt, Kopula und Pridikat. Er ist
genau dann wahr, wenn Subjekt und Pridikat derart miteinander verbunden
werden, daf3 ihre Supposition identisch ist. Dies bedeutet aber nicht, daf3 zwi-
schen den beiden Satzgliedern eine Inhidrenzrelation besteht. Fiir die Wahrheit
eines Satzes ist nur erforderlich, daB Subjekt und Pridikat fiir dieselbe Entitit
supponieren (389). Es sollte indessen nicht unerwihnt bleiben, dall Ockham
eine formale Inhirenz des Pridikats im Subjekt nicht bestreitet. Er verwendet
ausdriicklich den Ausdruck «inhaerere»'®, jedoch immer im Sinne von «prae-
dicari»'¢. Dabei handelt es sich freilich nicht nur um eine syntaktisch-seman-
tische Umdeutung der Inhidrenz. Ockham wendet sich vor allem gegen die
ontologischen Implikationen der Inhirenztheorie, nimlich gegen die Auffas-
sung, daf3 das Pridikat in gleicher Weise einem Subjekt inhiriert, wie eine
allgemeine Form der Materie innewohnt'’. Da Ockham aufgrund des ontolo-
gischen Okonomieprinzips jede Annahme von allgemeinen Formen ablehnt,
kommt er zum SchluB3, daB Subjekt ##d Pridikat ausschlieBlich fiir eine singulire
Entitit supponieren.

" Vgl. Summa Logicae, 1, 33 (OP I, 95-96).

Y Vel. Summa Logicae, 11, 2 (OP 1, 249-250).

‘o Vgl. Summa Logicae, 1, 94 (OP I, 94).

'7 Vgl. als Vertreter der Inhidrenztheorie im 13. Jh. Lambert von Auxerre, Logica, ed.
F. Alessio, Firenze: La Nuova Italia 1971, 13: «Praedicatum enim se habet ad modum
forme, subiectum vero ad modum materie pro tanto quia, sicut forma in materia recipitur
et materia recipitur formam, sic predicatum suscipitur in subiecto et subiectum suscipit
predicatum.»



220 Wilhelm von Ockham: Das Risiko, mittelalterlich zu denken

Nach den singuliren assertorischen Sitzen diskutiert Ockham ausfiihrlich
Sdtze iiber Vergangenes, Zukiinftiges und Mogliches, so daf sich die Frage
stellt: Bedingt die logische Unterscheidung solcher Sitze bestimmte «ontologi-
cal commitments» (400)? Eine Annahme vergangener, méglicher usw. Entiti-
ten widerspriche offensichtlich dem ontologischen Okonomieprinzip. Adams
zeigt in einer subtilen Analyse, dal Ockham Vergangenes, Mogliches usw. als
Entititen ablehnt, sie aber nicht aus dem «universe of discourse» ausschlie3t
und deshalb gewisse ontologische Zugestindnisse macht. Doch das Sprechen
iber Vergangenes, Mogliches usw. bedeutet noch nicht, dafl diese Entititen
auch einen festgelegten Seinsstatus haben. «The mere fact that things are
included in the ontology does not, by itself, settle the question of whether or
how they were or will be, or which (if any) past or future states of affairs they will
enter into» (405-406). Zudem lehnt Ockham die Existenz von Nicht-Existie-
rendem ausdriicklich ab (412). An dieser Stelle wire ein Verweis auf das Pro-
blem der «futura contingentia», das erst im Teil «Theologie» (1115-1150)
diskutiert wird, hilfreich und unerliBlich fiir ein umfassendes Problemverstind-
nis. Die Frage nach der Existenz von Zukiinftigem, d.h. Noch-nicht-Existie-
rendem, ist nimlich eng mit der Frage nach dem gottlichen Wissen des Zukiinf-
tigen und somit auch nach dem gottlichen Wissen von Sitzen iiber Zukiinftiges
verkniipft. In diesem Kontext zeigt sich, dal3 Ockham das Problem der Tem-
poral- und Modalsitze vor allem mit einer theologischen Intention analy-
siert.

Im dritten Kapitel « Arguments» werden die verschiedenen Satzverkniip-
fungen analysiert. Die Autorin unterscheidet genau zwischen Syllogismen
(439-445) und Beweisen (445-457) sowie den verschiedenen Arten von
SchluBfolgerungen (457-492). Ockhams Behandlung dieser Thematik ist zwar
stark an Aristoteles orientiert (abgesehen von der originellen, ausfiihrlich dar-
gestellten Unterscheidung zwischen formaler und materialer Implikation), in
der engen Verbindung der Logik mit Ontologie und Erkenntnistheorie jedoch
bemerkenswert. «His discussion of demonstration reflects his appreciation of
the contingency of creation and the importance of all knowledge.» (437) Da ein
Beweis immer ein Wissen ist, das einen Syllogismus erzeugt («scientia produ-
cens syllogismumbp), jedes Wissen aber auf evidenter Kenntnis von Individuel-
lem beruhen muB, ist fiir jeden Beweis evidente Kenntnis unabdingbar.

Adams bietet einen reichhaltigen Uberblick iiber Ockhams Logik und zeigt
auf anschauliche Weise die Vieldeutigkeit des Ausdrucks «logica», der gleich-
zeitig formale Logik und Semantik umfaf3t. Man vermil3t hingegen eine Aus-
einandersetzung mit der Definition und Funktion der Logik, die Ockham im
Prooemium expositionis in libros artis logicae'® erldutert. Die Definition der Logik
als «collectio habituumpy ist sehr bedeutungsvoll und verdient sowohl in histo-

8 Vgl. OP 11, 3-7.



Wilhelm von Ockham: Das Risiko, mittelalterlich zu denken 221

rischer als auch in systematischer Hinsicht eine genaue Diskussion. Zudem
wirde eine Klirung des «subiectum logicae» dazu beitragen, den Platz und
Stellenwert der Logik innerhalb des Wissenschaftsgefiiges besser zu bestim-
men.

2.3 Erkenntnistheorie

Ockhams Erkenntnistheorie wird ausgehend von den folgenden drei
Grundfragen untersucht (495): Woher stammen die Vorstellungen und Begrif-
fe? Was sind die unmittelbaren Objekte der Gedanken? Ist sicheres Wissen
moglich? Diese Fragestellungen sind zwar rein systematisch motiviert, erweisen
sich bei ndherer Betrachtung aber auch als historisch relevant. Sie werfen
nimlich das spezifisch mittelalterliche Problem auf, ob menschliches Wissen
durch rein menschliche — nicht gottlich bewirkte — Erkenntnis méglich sei.
Kann der Mensch ein sicheres Wissen besitzen, wenn Gott als «causa prima» in
jeden Erkenntnisakt eingreifen kann? Hinter dieser Frage verbirgt sich offen-
sichtlich der Vorwurf des Skeptizismus, der immer wieder von prominenter
Seite (z.B. E. Gilson, K. Michalski) gegen die spitmittelalterliche Philosophie
erhoben wurde. Adams geht schrittweise auf diesen Vorwurf ein, indem sie
zunichst die allgemeinen Erkenntnisbedingungen und die verschiedenen Et-
kenntnisakte analysiert (495-509), danach Ockhams Bewuftseins- und Erin-
nerungstheorie genauer betrachtet (509-547) und Schluf3folgerungen daraus
zieht (547-550), um schlieBlich den angeblichen Skeptizismus mit einem Riick-
blick auf Heinrich von Gent (552-571) und Duns Scotus (572-588) sowohl im
Hinblick auf Ockham (588-607) wie auch auf Nicolaus von Autrecourt (607-
625) zu widerlegen.

Bereits in seinem Ausgangspunkt unterscheidet sich Ockham entschieden
von jenen mittelalterlichen Autoren (z.B. Thomas von Aquin), die der Materie
im Erkenntnisakt nur eine gewisse «potentia», nicht aber wirkliche Intelligi-
bilitit zugestehen. «Ockham looked for a fresh analysis of the psychological
processes involved in our coming to know the world.» (496) Die Materie ist
unmittelbar erkennbar, jedoch in verschiedener Hinsicht. Ockham unterschei-
det deshalb zwischen dem bloBen Erfassen («actus apprehendendi») und dem
Urteilen («actus iudicandi»). Die Autorin warnt vor einer — scheinbar nahelie-
genden — Gleichsetzung der Erfassensakte mit Lockes «Ideas», denn nach
Ockham sind die Erfassensakte nicht Objekte der Gedanken, sondern rein
mentale Bewultseinsakte (497-498). Die Erfahrung zeigt indessen, dal} es
verschiedene Erfassensakte und somit auch verschiedene Erkenntnisarten gibt:
Aufgrund der intuitiven Kenntnis wissen wir, ob ein Ding existiert oder nicht,
aufgrund der abstrakten Kenntnis ist dieses Existenzurteil nicht méglich (502-
503). Wenn nun angenommen wird, dafl Gott in den natiirlichen Erkenntnisakt
eingreift, so kann er zwar eine intuitive Kenntnis von Nicht-Existierendem



222 Wilhelm von Ockham: Das Risiko, mittelalterlich zu denken

erzeugen, doch das Nicht-Existierende wird immer als Nicht-Existierendes
erkannt, so dafl der menschliche Intellekt nicht getiuscht wird.

Nun kénnte man fragen: Ist fiir jede — intuitive oder abstrakte — Erkenntnis
das unmittelbare Erfassen von sinnlich Wahrnehmbarem notwendig? In die-
sem Falle wiirde Ockham offensichtlich einen extremen Sensualismus postu-
lieren, der fiir rein intellektuelle Erkenntnis (z.B. von analytischen Sitzen)
keinen Raum liBt. Adams weist diese Uberlegungen zuriick, indem sie ver-
deutlicht, dal3 sowohl die Sinne wie auch der Intellekt zu einem Erfassensakt
fihig sind, der eine Erkenntnis erzeugt (506-507). Die Sinne kénnen namlich
nur partikulire Objekte wahrnehmen, so daf3 niemals ein urteilender Akt, der
sich stets auf Sitze oder Satzverkniipfungen bezieht, méglich wire. Der «actus
iudicandi» setzt also das rein intellektuelle Erfassen von Begriffen und Begriffs-
verkniipfungen voraus. Das intellektuelle Erfassen erfolgt indessen immer
gleichzeitig mit der sinnlichen Wahrnehmung oder mit der Erinnerung an eine
Wahrnehmung, so dal3 es weder rein intellektuelle noch rein sinnliche Erkennt-
nis gibt. Diese Verbindung kennzeichnet Ockhams Erkenntnistheorie als kon-
zeptuellen Empirismus (547-548).

Die menschliche Erkenntnis wire stark eingeschrinkt, wenn sie neben dem
Erfassen von Begriffen immer auf direkter Wahrnehmung beruhen miil3te.
Offensichtlich sind auch Akte des Vorstellens, Erinnerns, Einbildens usw.
moglich, die zwar einen anderen epistemischen Status als die auf Wahrnehmung
basierenden Erkenntnisakte haben, dennoch aber eine Form von Erkenntnis
darstellen und fiir bestimmte Titigkeiten, z.B. das kiinstlerische Schaffen, sogar
unentbehrlich sind. Ockham ordnet diese Akte teilweise der unvollkommenen
intuitiven Erkenntnis und teilweise der abstrakten Erkenntnis zu. Bemerkens-
wert ist nun seine Erklirung der Erinnerung: Im Gegensatz zu Thomas von
Aquin und Duns Scotus behauptet er nicht, jede intuitive Erkenntnis hinterlasse
im Intellekt lediglich eine «species». Vielmehr entsteht ein Habitus, der jeder-
zeit zu einer abstrakten Erkenntnis aktiviert werden kann, so dal3 zwar erkannt,
aber kein Existenzurteil gefillt wird. Dennoch kann die erinnernde Erkenntnis
ein evidentes Urteil iber das Vergangene erzeugen; es wird geurteilt, dal3 etwas
war oder nicht war, wovon jetzt nicht gesagt werden kann, ob es ist oder nicht ist
(519). Die Erinnerung bezieht sich also nicht auf blo3 Vorgestelltes, sondern
direkt auf den vergangenen Gegenstand oder Sachverhalt, insofern dieser ver-
gangen ist. Hier zeigt sich die konsequente Anwendung des Okonomieprinzips;
Ockham vermeidet die Annahme von mentalen Entititen und erklirt den
Unterschied zwischen Wahrnehmungs- und Erinnerungsakt ausschlieBlich mit
Hilfe des Unterschiedes zwischen intuitiver und abstrakter Erkenntnis.

Ockhams Theorie weist indessen verschiedene Schwierigkeiten auf, die
sorgfiltig analysiert werden (529-547). Besonders bedenkenswert scheint mir
folgende zu sein: Wie kann der Erkennende einen urteilenden Akt vollziehen,
der sich auf einen Sachverhalt richtet, wenn er doch nur einzelne Gegenstinde



Wilhelm von Ockham: Das Risiko, mittelalterlich zu denken 223

(«sensitiver) bzw. einzelne Begriffe («intellective») erfassen kann? Wie bildet er
einen vollstindigen Satz und somit ein komplexes Urteil? Offensichtlich rei-
chen dazu die einzelnen Erfassensakte nicht aus. Der Erkennende mul} zusitz-
lich einen Willensakt vollziehen, durch den die einzelnen Erfassensakte zu
einem komplexen Akt zusammengefiigt werden. Ungeklirt bleibt aber erstens,
wie oder wodurch dieser Willensakt erzeugt wird, und zweitens, wie der Wil-
lensakt eine korrekte Zusammenstellung der einzelnen Akte bewirkt, so daf3 ein
richtiger Urteilsakt erfolgt.

Da nach Ockham die Erkenntnis immer — unmittelbar oder mittelbar,
sensitiv oder intellektiv — auf Wahrnehmung von partikuliren Gegenstinden
beruht, kann seine Epistemologie mit Recht «direct realism» (547-550)
genannt werden. Es ist also offensichtlich absurd, hier von Skeptizismus zu
sprechen. Die Autorin verdeutlicht, da3 dieser Vorwurf aus einer Vermischung
verschiedener Erkenntniskriterien entsteht. Ein strenges Erkenntniskriterium
im Sinne der Akademiker findet sich nicht bei Ockham, sondern bei Heinrich
von Gent: Eine Erkenntnis ist nur dann gewif3, wenn es auch einen objektiven,
d.h. von der individuellen Erkenntnis unabhingigen MafBstab gibt, mit dem
eine richtige Erkenntnis von einer falschen unterschieden werden kann. Der
Mensch verfiigt aber nicht liber einen solchen Maf3stab und kann deshalb die
Dinge nurso erkennen, wie sie in der Wahrnehmung gegeben sind, nicht aber in
ithrer wahren Existenz (558). Er bedarf stets eines Vorbildes («exemplary), an
dem die einzelne Wahrnehmung uberpriift werden kann. Untriigerische Er-
kenntnis ist aber nur moglich, wenn diese «exemplaria» nicht vom Menschen,
sondern von Gott geschaffen werden. Somit gibt es im strengen Sinne keine rein
natiirliche Erkenntnis; erst die gottliche Illumination in Form von «exemplaria
non creata» verleiht GewiBBheit (571). Scotus weist die Annahme von «exem-
plaria» als tberfliissig zuriick, denn der Intellekt ist erstens ohne gottliche
Einwirkung dazu fihig, die ersten Prinzipien (z.B. das Widerspruchsprinzip, die
Pridikation als Grundform jedes Satzes) zu erkennen, mit deren Hilfe Sitze
gebildet werden kénnen (574-578). Zweitens hat der Intellekt untriigerische
Kenntnis von seinen eigenen Akten, weil das Sprechen von BewuBtseinszu-
stinden immer ein BewuBtsein voraussetzt (578-583). Drittens hat der Intellekt
auch ein sicheres Wissen von den extramentalen Gegenstinden, weil er von
jeder Erkenntnis eine Form bildet, an der er eine spitere Erkenntnis messen
kann (583-588).

Wie Scotus lehnt auch Ockham die Annahme von «exemplaria» ab und
versucht zu zeigen, dall immer eine sichere Erkenntnis mdglich ist, die auf
sensitiver und intellektiver Wahrnehmung beruht. Ockham fordert indessen
keine Gewi3heit im strengen Sinne der Akademiker. Fiir eine sichere Erkennt-
nis ist kein extramentaler Vergleichsmalistab notwendig, sondern lediglich das
Erfassen von Gegenstinden und Begriffen sowie das Zustimmen mit Hilfe eines
Willensaktes (595). Ockham kennt zwar die Argumente der Akademiker, erach-



224 Wilhelm von Ockham: Das Risiko, mittelalterlich zu denken

tet sie aber als irrelevant. Adams stellt deshalb fest: «In conclusion I have found
no positive reason to suppose that Ockham was interested in showing that
Academic certainty is possible for human beings.» (601) Es ist historisch
betrachtet jedoch fragwiirdig, ob Ockham die Position der Akademiker wirklich
gekannt hat, wie die Autorin aufgrund einiger verstreuter Zitate annimmt
(596). Den mittelalterlichen Autoren waren niamlich nur einige Fragmente der
ciceronischen Schrift Academica iiberliefert, die ihrerseits meistens nur indirekt
durch Augustins Contra Academicos rezipiert wurde. Ockham zitiert indessen
weder Cicero noch Augustin, sondern lediglich Heinrich von Gent oder Duns
Scotus, so daB eine mindestens vierfach indirekte Uberlieferung vorliegt (Ock-
ham —»> Heinrich / Scotus —» Augustin —» Cicero—» Akademiker), die kaum eine
ausreichende Grundlage fiir eine wirkliche Auseinandersetzung mit der skep-
tischen Position darstellt'?.

Der Skeptizismus-Vorwurf bezieht sich jedoch hauptsichlich auf Ockhams
These, daB3 Gott aufgrund seiner Allmacht ein Existenzurteil im Menschen
erzeugen kann, obwohl das Objekt des Urteils gar nicht existiert. Adams weist
auch dieses Argument zuriick. Gott erzeugt kein Urteil im Sinne einer evidenten
Zustimmung, sondern lediglich einen Glaubensakt (590). Zudem kann Gott
den Menschen nicht in der Erkenntnis tduschen, weil nur jener tiuschen kann,
der einem anderen etwas schuldet. Da Gott aufgrund seiner uneingeschrinkten
Freiheit aber niemandem etwas schuldet, kann er auch niemanden betriigen.
Dieser apriorische Beweis (627) ist indessen nur stichhaltig, wenn vorausgesetzt
wird, dall Gott zu jedem Teil der Schépfung in einem zwar ungebundenen,
kontingenten, dennoch aber «wohlwollenden» Verhiltnis steht. Diese theolo-
gische Voraussetzung gilt sicher fir Ockham, verindert sich jedoch radikal im
Verlaufe des 14. Jhs., was leider unerwihnt bleibt. Bereits Johannes Rodington
spricht vom «deus quam dyabolus vel oculator». Der negative Gottesbegriff
findet im ausgehenden Mittelalter immer stirkere Verbreitung, so daf3 Descar-
tes fiir seinen methodischen Zweifel zu Recht auf eine mittelalterliche Gottes-
vorstellung zuriickgreifen kann?°. Deshalb trifft es zwar zu, dafl Ockhams
Theorie von der gottlichen Allmacht nicht direkt in Verbindung mit Descartes’
«genius malignus» und dem daraus resultierenden methodischen Zweifel
gebracht werden darf. Dennoch darf nicht iibersehen werden, daf3 seine Theo-
rie mit einem verinderten Gottesbegriff durchaus im Sinne Rodingtons neu
interpretiert bzw. umgedeutet werden konnte, so dal Adams’ SchluBthese nicht

19 Vgl. zu den Uberlieferungsproblemen C.B. Scumrtt, Cicero scepticus. A Study of the
Influence of the « Academica» in the Renaissance, The Hague: Nijhoff 1972, 18-42.

? Vgl. die reichhaltigen Aufsitze von T. GREGoRrY, «Dio ingannatore e genio
maligno. Nota in margine alle Meditationes di Descartes», Giornale critico della filosofia
italiana 53 (1974), 477-516, und J.-F. GENEsT, «Pierre de Ceffons et I'hypothése du Dieu
trompeury, in: Z. Kaluza; P. Vignaux (eds.), Preave et raisons a I'Université de Paris.
Logique, ontologie et théologie au XIV* siécle, Paris: Vrin 1984, 197-214,



Wilhelm von Ockham: Das Risiko, mittelalterlich zu denken 225

uneingeschrinkte Giiltigkeit besitzt: «Ockham’s epistemology is neither self-
consciously sceptical, nor does it have more sceptical consequences than other
theories.» (626) Konsequenzen sind in historischen Prozessen nicht nur direkte
Folgen, sondern auch Bedeutungsverinderungen einer Theorie durch deren
Einsetzung in einen neuen Kontext. In diesem Sinne enthilt Ockhams Theorie
der gottlichen Allmacht und Freiheit durchaus — wenn auch vom Autor nicht
intendiert — Ansitze zu einem (methodischen) Skeptizismus.

Im abschlieBenden Kapitel (607-629) weist die Autorin nach, daf3 auch
Nicolaus von Autrecourt nicht in uneingeschrinkter Weise ein Skeptiker
genannt werden kann, denn er behauptet in seiner Auseinandersetzung mit
Bernhard von Arezzo ausdriicklich, dal3 erstens jeder Wahrnehmende der inne-
ren Akte und der duBBeren Wahrnehmung sicher sein kann, und dal3 zweitens
das Widerspruchsprinzip immer mit absoluter Evidenz gewul3t wird. Es ist
jedoch genauer zu priifen, ob das Insistieren auf dem Widerspruchsprinzip
bereits als ein Beweis fiir die Zuverlissigkeit der Vernunft («the reliability of
reason», 610) interpretiert werden kann. Nicolaus beharrt nimlich nicht nur auf
dem ersten Prinzip, sondern er anerkennt dieses als das einzig zuverlissige. Er
lehnt also alle Ableitungen, die nicht unmittelbar oder mittelbar auf das Wider-
spruchsprinzip zuriickgefiihrt werden kénnen, unerbittlich ab und zeigt damit
gleichzeitig die Zuverlissigkeit und die beschrinkte Fihigkeit der Vernunft: Sie
kann nur Existenzaussagen iiber Wahrgenommenes formulieren, jedoch nicht
mit absoluter Evidenz Kausalbeziehungen zwischen verschiedenen wahrge-
nommenen Gegenstinden herstellen oder gar abstrakte Begriffe wie «Substanz),
<Akzidens> usw. formulieren?'.

3. Schwerpunkte und Liicken

Adams fal3t die vielfiltigen Aspekte von Ockhams Denken nicht einfach
zusammen, und deshalb erlaubt auch ihre Darstellung kaum eine Zusammen-
fassung. Sie zwingt den Leser vielmehr zu einer genauen, textbezogenen, kri-
tischen Auseinandersetzung mit einzelnen Argumenten und Argumentations-
strategien. Nicht ein enzyklopidisches Wissen soll vermittelt werden, sondern
eine philosophische Methode, die an verschiedensten Beispielen vorgefiihrt
wird. An dieser genuin philosophischen Auseinandersetzung mit Ockham
scheinen mir folgende Punkte besonders bemerkenswert, weil sie fiir die Ock-
ham-Forschung Ma@stibe setzen:

(a) Adams verdeutlicht, daf3 philosophiehistorische Arbeit nicht im bloBen
Sichten, Erkliren und Vergleichen von Texten, also in einer reinen Rekon-
struktion von philosophischen Diskussionen, besteht, sondern immer auch in

' Vgl. dazu ausfiihrlicher meine Einleitung zu der Neuedition in R. ImsacH;
D. PERLER (eds.), Nicolaus von Autrecourt: Briefe, Hamburg: Meiner 1988.



226 Wilhelm von Ockham: Das Risiko, mittelalterlich zu denken

einer Konstruktion, nimlich in der aktiven Beteiligung des Interpretierenden aus
historischer Distanz. Sie wendet dazu zwei methodische Kunstgriffe an: Erstens
stellt sie immer wieder explizite — meistens sogar durch Numerierung kenntlich
gemachte — Fragen an den Text, um auf die besondere Stirke oder Schwiche
eines Arguments aufmerksam zu machen. Beispiel: Nach einer ausfiihrlichen
Diskussion der Ontologie fragt die Autorin « Does Ockham agree that quantity-
terms, relation-terms, etc. are in principle eliminable?» (289) Ockham hat das
Problem der Eliminierbarkeit nicht diskutiert, sondern lediglich die Reduzier-
barkeit dieser Termini auf die zwei Grundkategorien nachgewiesen. Die zuge-
spitzte Fragestellung verleiht aber der Diskussion einen zusitzlichen Reiz, denn
die Autorin hilt zunichst fest: « The answer is that he should have» (289) und
fithrt darauf verschiedene Argumente an, die diese Antwort erhirten, gleich-
zeitig aber auch auf die Schwierigkeiten hinweisen, die mit einer bejahenden
Antwort verbunden sind. Zwestens verdeutlicht die Autorin die philosophische
Brisanz der Texte, indem sie auch Argumente moderner Autoren in die Dis-
kussion einbringt, ohne die historische Distanz zu mifBachten. Beispiel: Nach
einer Darstellung der «mental-act theory» fragt sie nach deren Giiltigkeit,
indem sie sich auf Quine beruft, um folgendes Beurteilungskriterium anzuwen-
den: «... an ontology will be seriously defective if it fails to provide criteria of
identity and distinction for real things.» (96-97) Diese Problemstellung verzerrt
keineswegs den historischen Text aus zeitgendssischer Perspektive, sondern
bietet die Moglichkeit, neue Aspekte und Zusammenhinge (in diesem Beispiel
die Wichtigkeit eines Identitatskriteriums) zu erkennen.

(b) Die vornehmlich philosophisch, nicht historisch motivierte Annihe-
rung an Ockham erméglicht die Uberwindung von zwei Extrempositionen, die sich
in der Ockhamforschung immer wieder erkennen lassen: einerseits die iiber-
wiegend abwertende, am 13. Jh. orientierte Haltung, wie sie unter Neothomi-
sten vorherrschte (z. B. bei Gilson, dessen Skeptizismus-Vorwurf die Autorin
ausdriicklich zuriickweist), andererseits die rein apologetische Interpretation,
die gewisse Textstellen glittet (zB. Boehners Darstellung der «objective-exi-
stence theory» als harmloser realistischer Konzeptualismus). Adams beabsich-
tigt weder eine philosophische « Anklage» noch eine « Verteidigung», sondern
eine kritische Darstellung, die in gleicher Weise die Leistungen wie die Gren-
zen von Ockhams Theorien beriicksichtigt und dadurch gerade die Unabge-
schlossenheit dieses innovativen Denkens zeigt: «On the whole, Ockham’s own
positive proposal — to treat all terms in categories other than substances and
qualities as connotatives that signify particular substances and/or particular
qualities existing one way or another — remains essentially programmatic. (...) In
spilling more ink refuting others than in elaborating his own view, Ockham may
merit the title «critical philosopher» hurled at him by hostile opponents. On the
other hand, how many nominalists have gone further, and by how much and
how recently?» (313)



Wilhelm von Ockham: Das Risiko, mittelalterlich zu denken 227

(c) Indem die Autorin auch die Theologie explizit in die Untersuchung
einbezieht, veranschaulicht sie die enge Wechselbeziehung von Philosophie und
Theologie, ohne indessen eine Disziplin inhaltlich der anderen unterzuordnen.
Sie zeigt vielmehr die wichtige funktionale Bedeutung theologischer Fragestel-
lungen fiir philosophische Diskussionen. Der Glaubenssatz <Gott ist absolut
einfach» bspw. erfordert eine genaue Kliarung des Begriffs <einfach» im Rahmen
einer ontologisch-semantischen Untersuchung, die folgende Fragen aufwirft:
HeiB3t <einfach» kein Teil von etwas sein oder selber nicht zusammengesetzt
sein? Kann Einfaches Attribute wie <vollkommen», <ewig> usw. haben? Sind
vom Einfachen Priadikationen maoglich (903-960)? Oft lassen sich gewisse
philosophische Fragen erst in einem theologischen Kontext erkennen und
formulieren, wie Adams am Beispiel des gottlichen Wissens zeigt. Hinter der
Frage, ob Gott in Zukunft mehr wissen kann, als er jetzt weil3, verbirgt sich
nimlich die Frage nach der Art («type» oder «token») und Referenz des
gewuBten Satzes (1085-1114).

(d) Eine methodische Trennung verschiedener Disziplinen entspricht kei-
neswegs immer einer inhaltlichen. Hiufig kann derselbe Problembereich aus ver-
schiedenen Perspektiven mit unterschiedlicher Intention untersucht werden. Ock-
hams Leistung zeigt sich hiufig gerade darin, da3 er nicht eine Loésung fiir ein
Problem bietet, sondern dessen Vielschichtigkeit verdeutlicht und somit ver-
schiedene Losungsmoglichkeiten aufzeigt. Adams veranschaulicht diese Me-
thode, indem sie ein Problem unter verschiedenen Aspekten darstellt; z.B. die
Quantitit als semantisch-ontologische (169-213) oder als naturphilosophische
Kategorie (671-695); die These von der Allmacht Gottes als theologisches
Problem (1115-1231) mit Konsequenzen fiir die Erkenntnistheorie (625-639)
und Ethik (1299-1347).

Trotz der zahlreichen Aspekte, die sorgfiltig dargestellt und in Relation
zueinander gesetzt werden, fallen gewisse Liicken auf, die nicht iibersehen
werden diirfen.

(e) Besonders erstaunlich, ja geradezu befremdend ist die Tatsache, daf3 in
einem Werk von 1400 Seiten, das ausschlieBlich Ockham gewidmet ist, die
gesamte Sozialphilosophie und politische Philosophie nur gerade in einer bibliogra-
phischen Notiz (XVII) erwihnt und sonst konsequent tibergangen wird. Damit
wird das halbe Werk Ockhams ausgeblendet, ohne daB3 diese willkiirliche
Beschrinkung auf die theoretische Philosophie und Theologie irgendwo
begriindet wiirde. Der mit Ockham noch unvertraute Leser erhilt daher den
abwegigen Eindruck, Ockhams intellektuelle Arbeit habe nach der Flucht aus
Avignon ein Ende gefunden. J. Miethke hat in seiner — von der Autorin nicht
beriicksichtigten — grundlegenden Studie Ockhams Weg zur Sozialphilosophie?’
nachgewiesen, dall Ockhams Spitwerk ebenso grofe Beachtung verdient wie

2 Berlin: W. de Gruyter 1969.



228 Wilhelm von Ockham: Das Risiko, mittelalterlich zu denken

das theoretische Frithwerk. Es handelt sich nimlich in den zahlreichen Trak-
taten iiber die Herrschaft des Papstes und die Aufgaben der Kirche keineswegs
nur um polemische Streitschriften, sondern auch um die Diskussion wichtiger
sozialphilosophischer Grundbegriffe wie z.B. «dominium» oder «ius». Miethke
hat tiberzeugend gezeigt, dall Ockham sich zur Klirung dieser Begriffe immer
auch sprachphilosophischer Methoden bediente. Zudem haben in Ockhams
politischer Philosophie verschiedene Prinzipien, z.B. der Kontingenzgedanke,
eine wichtige Bedeutung, die auch in der theoretischen Philosophie eine zen-
trale Funktion besitzen. Es wire dringend notwendig, die werkimmanenten
Verbindungen zwischen Friih- und Spitschriften genauer zu untersuchen.

(f) Die Autorin riumt der E7bik nur einen marginalen Platz ein; sie widmet
ihr keinen selbstindigen Abschnitt der Untersuchung, sondern ordnet sie im
Teil « Theologie» den Kapiteln iiber Gnade und Vetdienst (1257-1297) sowie
iiber Pradestination und Verdammung (1299-1347) unter. In der Tat hat Ock-
ham keinen Ethik-Kommentar verfal3t. Dieses duBere Indiz berechtigt aber
noch nicht zu der SchluBfolgerung, dal3 er die Ethik vollstindig ausgeblendet
oder in die Theologie integriert hat. Die zahlreichen Bemerkungen zur «vo-
luntas» und zum «actus virtuosus» sowie zur Funktion der «intentio» bei einer
Handlung, die sich vor allem im Kommentar zum dritten Sentenzenbuch und in
den Quodlibeta finden, verdienen eine genauere Untersuchung. Auch zu diesen
Problemen hat J. Miethke (op.cit., 300-347) wichtige Pionierarbeit geleistet,
die leider nicht beriicksichtigt wird.

(g) GroBere Beachtung verdient zudem die Seelentheorie, die nur im Teil
«Naturphilosophie» kurz gestreift wird (654-661). Diskussionswiirdig wire die
Definition der einzelnen Seelenpotenzen («passiones», «voluntas» usw.) sowie
die Bestimmung ihrer gegenseitigen Verkniipfung. Ockham versucht nimlich
mit Hilfe semantischer Erklirungen, die Dichotomie Intellekt-Wille, die im
Mittelalter immer wieder zu Auseinandersetzungen zwischen Intellektualisten
(z.B. Thomas von Aquin) und Voluntaristen (z.B. Heinrich von Gent) gefiihrt
hat, zu iiberwinden.

(h) G. Martins Studie Wilhelm von Ockham. Untersuchungen zur Ontologie der
Ordnungen?®, die die Ockham-Forschung nachhaltig geprigt hat, wird von der
Autorin leider nicht erwihnt. Damit blendet sie eine umstrittene Frage aus, die
besonders in der deutschsprachigen Ockham-Rezeption immer wieder zu Dis-
kussionen Anlal3 gibt: Ist die Reduzierung der zehn Kategorien auf Substanz
und Qualitit der Ansatz zu einer Transzendentalphilosophie? Sicherlich muf3
diese Frage mit Vorbehalt behandelt werden, weil sie offensichtlich in ana-
chronistischer Weise von einem kantianischen Standpunkt aus formuliert

2% Berlin: W. de Gruyter 1949.



Wilhelm von Ockham: Das Risiko, mittelalterlich zu denken 229

wird?*. Dennoch kénnte ihre Klirung zu einer genaueren Definition und
Abgrenzung des Begriffs <«Ontologie» beitragen, den die Autorin — wie bereits
erwihnt — vorschnell mit <Metaphysik> gleichsetzt.

(i) Die Autorin untersucht ausfithrlich Ockhams Anlehnung und Kritik an
Autorititen der Antike (vor allem Aristoteles und Augustin) und des 13. Jhs.
(besonders Thomas von Aquin, Heinrich von Gent und Duns Scotus), geht aber
kaum auf Ockhams Zeitgenossen und unmittelbaren Schiler ein; Adam Wodeham
(311-312) und Robert Holcot (1086-1089, 1099-1001) werden am Rande
erwihnt. Diese Beschrinkung ist zwar angesichts der Materialfiille verstindlich,
zumal es sich um eine Studie tiber Ockham und nicht iiber Ockhamisten oder
Ockham-Gegner handelt. Dennoch wire eine genaue Untersuchung des phi-
losophischen Umfeldes hilfreich, um gewisse Thesen Ockhams auf dem Hin-
tergrund ihrer Wirkung klarer zutage treten zu lassen. K.H. Tachau hat in einer
reichhaltigen Studie ?* deutlich darauf aufmerksam gemacht, daf3 die Leistun-
gen, aber auch die Grenzen von Ockhams Theorieansitzen (z.B. die Unter-
scheidung von «notitia intuitiva» und «notitia abstractiva») erst im Kontext der
scheinbar unbedeutenden Autoren in den intellektuellen Zentren Oxford und
Paris sichtbar werden. Die eher historisch ausgerichtete Untersuchung Tachaus

stellt deshalb eine wichtige Erginzung zu Adams’ philosophischer Studie
dar.

4. Auwusblick

In seiner Einleitung zur einfluBBreichen Cambridge History of Later Medieval
Philosophy*® stellt N. Kretzmann emphatisch fest, durch eine Verbindung histo-
rischer Forschung mit einer systematischen, vornehmlich sprachanalytischen
Intention werde nun die mittelalterliche Philosophie aus einem Ghetto befreit.
In der Tat eroffnet die Konzentration auf semantische und logische Fragen neue
Perspektiven. Doch eine Uberbetonung dieser Problembereiche birgt die
Gefahr in sich, gleichzeitig ein neues Ghetto zu schaffen, nimlich jenes des
Logizismus. Deshalb wird der «analytical approach» nicht nur als fruchtbarer
methodischer Ansatz begriiBt, sondern in gleichem Malle — vor allem von
kontinentaleuropiischen Philosophiehistoriker(inne)n — als reduktionistisches
Verfahren kritisiert?’.

24 Vgl. die sorgfiltige Analyse von J.A. AERTSEN, «Ockham, ein Transzendentalphi-
losoph? Eine kritische Diskussion mit G. Martin», in: E.P. Bos; H.A. Krop (eds.), Ock-
ham and Ockhamists, Nijmegen: Ingenium Publ. 1987, 3-13.

s Vision and Certitude in the Age of Ockham. Optics, Epistemology and the Foundations of
Semantics 1250-1345, Leiden: Brill 1988.

26 Cambridge: University Press 1982, 3.

27 Vgl. z.B. die scharfe Kritik an der Cambridge History von W.L. Gomocz, «Fort-
setzung aus Cambridge: Mittelaltern, Philosophische Rundschan 34 (1987) 239-247.



230 Wilhelm von Ockham: Das Risiko, mittelalterlich zu denken

Adams zeigt mit ihrer Studie, daB3 der Weg aus dem historistischen Ghetto
nicht unbedingt in ein logizistisches fithrt. Die konsequente Anwendung einer
sprachanalytischen Methode bedeutet nimlich nicht die inhaltliche Reduktion
aller philosophischen Disziplinen auf Logik und Semantik. Vielmehr werden
nun die verschiedensten Fragen «from a logical point of view» beleuchtet:
Nicht das Untersuchungsgebiet verindert sich, sondern die Perspektive. Im
Gegensatz zu den Herausgebern der Cambridge History?® bezieht die Autorin
ausdriicklich auch die Theologie in die Untersuchung ein und vermag dadurch
erstens den Forschungsbereich betrichtlich zu erweitern und zweitens gewisse
unbegriindete Angste vor einer Theologisierung der Philosophie zu tiberwin-
den. Durch den neuen Blickwinkel erhalten zahlreiche Probleme, die scheinbar
jeder Aktualitit und philosophischen Relevanz entbehren (z.B. das ausfiihrlich
behandelte Problem der géttlichen Ideen, der Allmacht Gottes oder der Pri-
destination), eine zentrale Bedeutung. Die klaren Argumentationsanalysen und
die scharfsinnigen Fragen an den Text verdeutlichen zudem die Brisanz vieler
Probleme im philosophiegeschichtlichen Kontext.

Es zeigt sich, dall Ockhams Denken kaum mit vereinfachenden Metaphern
wie «Herbst des Mittelalters» oder «Friihling der Neuzeit» beurteilt werden
kann. Durch seine scholastische, sprachanalytische Arbeitstechnik war Ockham
zweifellos dem Mittelalter verpflichtet. Die Brisanz seiner Theorien liegt weni-
ger im Entwurf ginzlich neuer «moderner» Theorien als in der konsequenten
Weiterfithrung und Ausarbeitung der tradierten philosophischen Grundprinzi-
pien. Gerade durch die radikale Betonung bestimmter aristotelischer Grund-
gedanken (z.B. des ontologischen Okonomieprinzips) und durch die Anwen-
dung der Logik auf simtliche Fragen der Philosophie und Theologie verdeut-
lichte er die philosophische Sprengkraft, die in den scheinbar harmlosen iiber-
lieferten Grundprinzipien und in der logischen Methode steckt. In diesem Sinne
ging Ockham nicht das Risiko ein, modern zu denken *?, sondern im Gegenteil
das Risiko, mittelalterlich zu denken: Durch klare Begriffsklirungen, genaue
Argumentation und Konzentration auf die Grundprinzipien kniipfte er an die
aristotelisch-scholastische Tradition an, fiihrte sie in zahlreiche Aporien und
wies dadurch iber sie hinaus.

Stellt die Autorin aufgrund dieser ebenso verwirrenden wie faszinierenden
Aporien zu Beginn der Untersuchung gleichsam als Vorwarnung fest: «... |
learned that philosophy, like religion, begins in wonder and ends in awe» (IX)?
Mag auch eine Beschiftigung mit Ockhams Philosophie mit Verwunderung
beginnen, so endet sie doch nicht in Scheu oder Ehrfurcht, sondern in einer
verschirften Aufmerksamkeit fiir die Komplexitit philosophischer Probleme.

* Vgl. op.cit., 4.
¥ Vgl. O. ArcHER; G. GREINDL; W. VOSSENKUHL (eds.), Wilbelm von Ockham. Das
Risiko modern zu denken, Miinchen: Callwey 1986.



Wilhelm von Ockham: Das Risiko, mittelalterlich zu denken 231

Der Wert von Adams’ Untersuchung liegt wohl gerade darin, daf3 sie den Leser
anhand bohrender Fragen und Detailanalysen immer wieder zu einer Beschif-

tigung mit diesen Problemen auffordert und nicht in Ehrfurcht erstarren
laB3t.






	Wilhelm von Ockham : das Risiko, mittelalterlich zu denken

