Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 37 (1990)

Heft: 1-2

Artikel: Théologie des ministeres et recours a I'histoire : le document de Lima
ou BEM

Autor: Guérin, Nicolas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760846

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760846
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

NicorLas GUERIN

Théologie des ministeres
et recours a ’histoire:
le document de LLima ou BEM

(Foi et Constitution 1982)

Etant donné I'objectif du séminaire, le BEM pose une difficulté méthodo-
logique: comment saisir les déplacements des catholiques et des chrétiens des
autres traditions dans un texte de convergence? Celles-ci ne sont jamais nom-
mées comme telles dans le texte, et le discours reste volontairement imprécis
comme pour mieux attester la convergence réalisée'. Quelles sont alors les
solutions possibles?

On pourrait envisager un travail d’exégese pour retrouver les caractéristi-
ques des différentes traditions sous la lettre du texte. L’entreprise est vaine pour
plusieurs raisons: il faudrait connaitre toutes les interventions des théologiens
qui ont fagonné le document, ce que nous ignorons. Mais surtout, et c’est la
raison principale, ces théologiens n’ont pas l'autorité magistérielle de leurs
Eglises, méme s’ils sont mandatés par elles; leur travail, si essentiel soit-il pour la
vie de ’Eglise, ne saurait représenter a lui seul sa tradition. Enfin le BEM ne
mentionne aucun texte de référence qui permettrait d’identifier tel patrimoine
traditionnel.

Une autre solution consiste a étudier les déplacements dans les réponses des
Eglises au BEM. Outre I'ampleur excessive d’un tel travail dans le cadre de notre
séminaire, entreprise se heurte a la difficulté de la diversité parfois étonnante
des réponses au sein d’'une méme famille traditionnelle 2.

C’est pourquoi nous avons choisi de traiter les grandes questions soulevées
par le texte lui-méme et qui font difficulté: la place du ministere ordonné dans la

' On rencontre plusieurs fois des expressions comme: dans certaines Eglises... dans
d’autres... cf. M24, 26C, 54.

* Cette étude est entreprise par For et Constitution qui doit fournir un rapport en vue de
la prochaine Commission pléniére qui aura lieu a Budapest en 1989.



196 Théologie des ministéres et recours a I'histoire

vie de I'Eglise (cf. 6), les formes du ministére ordonné (cf. 6), la succession
apostolique (cf. 52), la reconnaissance mutuelle des ministéres (cf. 51-55)3.
Pour chaque question nous essayerons de repérer brievement les déplacements
éventuels par rapport a la tradition méme de Fo7 e Constitution, essentiellement
le document d’Accra (1974); puis nous montrerons I"apport du BEM et nous
verrons quel usage est fait des citations scripturaires et comment fonctionne
I'appel a I'histoire et a la tradition.

Il est bon de garder a 'esprit la distinction fondamentale entre le texte
principal et les commentaires, telle qu’elle est proposée dans la préface méme du
document: «Le texte principal montre les domaines de convergence théologi-
que majeure; les commentaires qui s’y ajoutent indiquent soit des différences
historiques surmontées, soit des points controversés qui exigent encore recher-
che et réconciliation.»

1. La place du ministére ordonné dans la vie de I’Eglise

Le premier chapitre de M s’intitule: la vocation du peuple de Dieu tout
entier. Il est une sorte de grande introduction aux chapitres suivants et souléve le
probléeme fondamental qui sépare les Eglises et qui est posé au numéro 6:
«Comment, selon la volonté de Dieu et sous la conduite de I’Esprit, la vie de
I’Eglise doit-elle étre congue et structurée, en sorte que I’Evangile puisse se
répandre et la communauté se construire dans ’'amour?»

1.1. Réminiscence historique du texte

La conception du ministere ordonné au sein de la communauté des croyants
est présente dans le texte d’Accra, puisqu’elle constitue aussi la trame du pre-
mier chapitre de ce document. Déja a cette époque, la plupart des Eglises
partagent la conviction que la compréhension du ministére ordonné doit pren-
dre son point de départ dans la nature de I’Eglise, la communauté des croyants .
Cependant M distingue plus nettement qu’Accra la vocation du peuple de Dieu
tout entier du ministére ordonné en deux chapitres séparés.

5 Les chiffres entre parenthéses renvoient aux numéros des paragraphes du texte sur
le ministére dans le BEM, que nous citerons simplement M.

4 Cf. Accra 2.— Cf. Towards an Ecumenical Consensus. Baptism, Eucharist, Ministry.
Faith and Order Paper n® 84, p. 10-11 indique les trois points de vue communs 4 la grande
majorité¢ des Eglises: I'existence d’un ministére ordonné et sa continuité manifeste, le
fondement christologique du ministére et son aspect de service, la compréhension de la
nature et de la fonction du ministére uniquement en relation avec la communauté. Ce
document sera cité plus loin: Towards.



Théologie des ministéres et recours a I'histoire 197

Bien que pratiquement toutes les Eglises distinguent un ministére ordonné
(spécial) du ministere général de ’Eglise, il reste beaucoup de divergence sur la
question: est-ce une distinction de fonction, de degré ou d’espece?’

1.2. L’apport du BEM

M accuse davantage la différence entre les apotres® et les ministres ordonnés
(9-10). D’une part, on reconnait un rble particulier aux Douze: ils ont regu la
promesse spéciale de la part du Seigneur de siéger avec lui comme juges escha-
tologiques; ils ont été les témoins oculaires de la vie et de la résurrection du
Seigneur, role qualifié d’unique et de non réitérable. D’autre part, on ne veut pas
réserver le terme d’apotres aux Douze puisqu’il s’applique aussi a un cercle plus
large de disciples.

I1'y a donc une différence entre «a ce moment-la» et maintenant, qui fonde
la différence entre les Douze, et aussi plus largement les apotres, et les ministres
ordonnés dont les ministéres sont cependant fondés sur ceux des apotres. D’ou
vient alors la continuité? De I’agir méme du Christ qui continue, par le Saint-
Esprit, a choisir et 2 appeler des personnes en vue du ministére ordonné (11). On
retrouve ici la conception d’une distinction formelle entre ’ére apostolique,
celle des témoins oculaires de la résurrection du Christ, et I’¢re postapostolique
qui a suivi.

M développe le ministere ordonné comme foyer d’unité (8, 13, 14). L’ex-
pression apparait pour la premiére fois au numéro 8. C’est un ensemble de
personnes responsables publiquement et de facon continue pour pointer la
dépendance de I’Eglise par rapport au Christ. Dans cette premiére approche, il
s’agit de montrer le fondement de 'unité dans cette dépendance. Le commen-
taire du numéro 13 fait un pas de plus en affirmant que c’est la maniére
représentative de remplir ses fonctions qui fait du ministére ordonné un foyer
d’unité; nous reviendrons sur cette question au point suivant. Le numéro 14
compléte en désignant la célébration eucharistique comme le lieu par excellence
ou le ministere ordonné est le foyer visible de la communion profonde entre le
Christ et les membres de son Corps’.

Sile Christ est et demeure le fondement de la communion de son Corps avec
lui-méme (par ’Esprit Saint), la compréhension du ministére ordonné comme

> Cf. Towards, p. 12.— On connait la position catholique 2 ce sujet. Elle est exprimée,
parexemple, dans LG 10: «Le sacerdoce commun des fideles et le sacerdoce ministériel ou
hiérarchique, bien qu’il y ait entre eux une différence essentielle et non seulement de
degré, sont cependant ordonnés ’'un a 'autre: 'un et I'autre, en effet, chacun selon son
mode propre, participent de I'unique sacerdoce du Christ.»

¢ L'usage de ce terme dans le Nouveau Testament est précisé en 9C.

" Le commentaire du numéro 14 ajoute qu’il s’agit de I'unité de la vie et du témoi-
gnage de I’Eglise.



198 Théologie des ministéres et recours a I'histoire

un «foyer» de cette unité semble bien une nouveauté dans la tradition cccumé-
nique. Elle s’exprime avec la catégorie de la représentation, donc du signe.

M tente de décrire la fonction spécifique du ministere (13). Mais si I'on
considére le commentaire de ce numéro 13, 'essai n’est guere concluant. Pour-
quoi? Il est intéressant de noter d’abord la disparition de deux précisions par
rapport au texte d’Accra®: I"attribution au ministere ordonné de la présidence de
la vie liturgique et sacramentelle; la qualification de la communauté comme
eucharistique. En effet, la question de la présidence de 'eucharistie est une
question débattue, comme I'atteste le commentaire du numéro 14 pour lequel il
n’y a pas d’indication explicite dans le Nouveau Testament. D’autre part, définir
un rassemblement de chrétiens comme communauté cucharistique pourrait
sembler mettre de coté les communautés chrétiennes a-sacramentelles.

Plus profondément, on peut se demander s’il est suffisant de définir la
spécificité du ministere ordonné par le mode d’exercer de fonctions communes
a tous les membres de la communauté. Cependant le développement de la
catégorie de signe au sujet du ministere ordonné est assez nouveau dans la
tradition cecuménique qui habituellement développe surtout I'aspect fonction-
nel de ce ministere spécial.

M souligne que le don de 'autorité implique une responsabilité devant Dieu
et elle est exercée avec la participation de toute la communauté (15-16). C’est
bien I'acte d’ordination qui confere cette autorité enracinée en Jésus-Christ, et la
raison de la mise a part est la consécration pour le service et I'édification
continue du Corps. L’autorité des ministres ordonnés a comme source et modele
I"autorité du Christ qui se manifeste dans son enseignement et son amour pour
les brebis qui n’ont pas de berger.

Certes, on veut éviter les abus de pouvoir, les déviations de I'isolement et de
la domination, et c’est pourquoi il est exclu que les ministres ordonnés soient des
autocrates ou des fonctionnaires impersonnels. Cependant, on n’explicite pas
théologiquement ce que signifie qu’ils soient liés aux fideles dans I'interdépen-
dance et la réciprocité. Sur ce point-1a, M16 n’avance pas d’un pouce par rapport
a Accra’.

M atteste que la question de I'admission des femmes au ministere ordonné
est au point mort (18). On retrouvera cette question dans le chapitre sur la
reconnaissance mutuelle des ministeres ordonnés (54). Ici on cherche sans
doute a relancer la réflexion sans exposer tout le dossier avec deux arguments.
Le premier (en Christ il n’y a ni homme ni femme) ne semble pas évident a

% «La fonction essentielle et spécifique du ministeére spécial est: assembler et cons-
truire la communauté chrétienne, en proclamant et enseignant la Parole de Dieu, et en
présidant la vie liturgique et sacramentelle de la communauté eucharistique» (Ac-
cra 15).

* Cf. Accra 19: le contenu est le méme et la formulation est quasiment identique.



Théologie des ministeres et recours a I’histoire 199

utiliser dans le contexte d’une Eglise 77 via composée d’hommes et de femmes
bien concrets, méme si on est d’accord avec le principe de 'eschatologie réa-
lisée.

Par contre, refléter I'interdépendance des hommes et des femmes dans la vie
de ’Eglise constitue une invitation a reprendre 'étude et la réflexion a I'inté-
rieur de la communion cecuménique de toutes les Eglises.

1.3. Citations scripturaires, appel a I’bistoire et a la tradition

A propos de I'usage des citations scripturaires, il y a plusieurs remarques a
faire. D’abord, dans le premier chapitre, il n’y a qu’une seule citation, celle de
L 4,18 (4): elle fonde la venue du Royaume de Dieu en Jésus; on peut regretter
I'absence d’une référence a I'Incarnation comme principe de cette venue, le
Royaume ne semblant commencer ici qu'avec le ministére public de Jésus.

Ensuite, on est surpris de 'emploi de certaines citations, surtout au numé-
ro 9 au sujet du réle des Douze dans la communauté. Le texte change le sujet du
verbe d’Ae 2,42: il n’est pas dit que les Douze sont les guides de la communauté
pour la priere, 'enseignement et la fraction du pain, mais que toute la com-
munauté y était assidue. De méme, ils ne le sont pas pour la proclamation et le
service, a moins de distinguer le service de la Parole de celui des tables, ce qui est
justement le but de I'institution des Sept (A¢ 6,2-06).

Par contre, il y a un grand progres dans la précision des termes «sacerdoce»
et «prétrex» (17C) qui atteste un consensus exégétique satisfaisant; il est fait appel
a la tradition de I’Eglise ancienne. Cependant 'usage culturel du terme hierour-
Lountés A propos du ministere de Paul dans R 15,16 est discuté '°. De méme, on
a bien précisé dans quel sens on utilisait certains termes (7).

A propos de 'appel a I'histoire, on peut noter I'imprécision de I'expression
«depuis des temps tres anciens» (8), contrebalancée par «L’Eglise n’a jamais
existé sans des personnes qui...» (9), qui révele la géne déja ressentie au sujet d’un
rapport de continuité entre les Douze et les ministres ordonnés. Quant aux
formes du ministere ordonné, on fait allusion a un développement historique
compliqué (11C); la question sera traitée ultérieurement. Pour la présidence de
eucharistie, on n’arrive pas a déterminer historiquement quand un ministre

ordonné a exercé cette fonction, et on doit se contenter d’'un «trés tot»
(14C).

2. Les formes du ministére ordonné

La question centrale est évidemment celle de la triple forme du ministére:
comment est-elle située dans I'histoire de 'Eglise et quelle valeur faut-il lui
attribuer aujourd’hui?

' C. WIENER montre que Arerourgein a d’autres sujets que des prétres dans la LXX, cf.
Unam Sanctam 68, pp. 257-259.



200 Théologie des ministéres et recours a I'histoire

2.1. Réminiscence historique du texte

La question des formes du ministére ordonné est traitée avec beaucoup plus
d’ampleur dans le BEM que dans le texte d’Accra''. M progresse en ce qu'’il
demande explicitement, conseille ou suggere les déplacements des deux grandes
parties en présence: les Eglises qui ont la triple forme, et celles qui ne I'ont pas
(25).

Accra développait seulement I'idée que les différences de conceptions et de
structures du ministere étaient de nature théologique, sociologique et psycho-
logique. Le ministere ordonné est fondé dans le Christ et constitué par le
Saint-Esprit dans le mandat des Apotres, mais la diversité des formes est liée aux
particularités historiques et culturelles des Eglises. Ainsi, quand bien méme la
triple forme est prédominante, il serait faux d’exclure d’autres modeles de
ministére qu’on trouve actuellement dans les Eglises. Le BEM ne tient pas le
méme langage: si «la triple forme du ministere a évidemment besoin d’une
réforme» (24), elle peut servir aujourd’hui d’expression a I'unité que nous
cherchons et aussi de moyen pour y parvenir (22).

2.2. Lapport du BEM

Les changements dans la forme du triple ministére dans I’histoire de ’'Eglise
par rapport aux fonctions durables exercées et I'inexistence de ce modele au
niveau du Nouveau Testament posent la question de sa normativité pour la foi
(19-21). En effet, on trouve dans le Nouveau Testament une variété de formes,
et seulement «durant les II¢ et III¢ siecles une triple forme, avec évéque,
presbytre et diacre, s’établit comme la forme du ministere ordonné a travers
IEglise» (19). 1l y a la une affirmation capitale qui est le fruit du travail
historique; il est impossible désormais de faire remonter la tripartition aux
Douze 2.

M reconnait les changements que le triple ministere a connus dans I’histoire
de I’Eglise (20); ils correspondent a des modifications de fonctions. En parti-
culier I’évéque, d’abord chef de la communauté eucharistique locale, commenca
a exercer de plus en plus I'episcopé sur plusieurs communautés locales a la fois
(21); le développement s’est fait en deux temps: d’abord la supervision dans une
région donnée, puis le role d’unité de la vie et du témoignage de plusieurs

' Le sous-chapitre F du texte d’Accra est devenu le chapitre III de M sur les formes
du ministére ordonné.

'? Vatican Il semble avoir pris quelque distance par rapport au concile de Trente a ce
sujet, en affirmant que seul le ministére exercé ab antiguo est de droit divin et pas a
proprement parler la triple forme du ministere fondé sur lui.



Théologie des ministeres et recours a Ihistoire 201

communautés eucharistiques d'une méme région. «Dans les si¢cles suivants, les
ministeres de ’évéque, du presbytre et du diacre connurent des changements
considérables dans leur exercice pratique» (19).

Malgré cette diversité bénie par Esprit, la triple forme du ministére peut
servir d’expression a I'unité et de moyen pour y parvenir (22), méme si elle a
besoin d’une réforme pour des raisons qui varient d’une Eglise a 'autre (24)'3.
On sait que les Eglises de la Réforme ne sont pas prétes a accepter le terme
de «sacrement» pour désigner I'ordination; la formule «expression et moyen
d’unité» ne signifie donc pas ici ce que la tradition catholique entend par
sacrement.

Un ministere de P'episcopé est nécessaire a chaque Eglise pour exprimer et
sauvegarder 'unité du Corps (23). 1l semble que cette mise en valeur de 'episcope
soit une nouveauté du BEM par rapport au texte d’Accra. De fait, cette question
a été érudiée dans Iintervalle'“.

Les trois modes de I’exercice du ministére ordonné dans I’Eglise permettent
aux Eglises de relire leur histoire de fagon critique et de trouver des expressions
adéquates de ces trois dimensions aujourd’hui (26-27). Ce sont les principes
directeurs pour I'exercice et la réforme du ministére ordonné que chaque Eglise
peut prendre a son compte de fagon nouvelle. En effet, ces trois dimensions
(personnelle, collégiale, communautaire) du ministére ordonné ont fait 'objet
d’une recommandation dés le début de Foz ez Constitution a Lausanne en 1927,
Alors déja on considérait comme nécessaire de tenir les trois dimensions
ensemble et de donner a chacune de ces trois une expression adéquate; puisque
la charge épiscopale, les conseils d’anciens, la communauté des fideles entraient
dans la constitution de I’Eglise primitive, on doit donc les retrouver au-
jourd’hui.

2.3. Citations scripturaires, appel a Ihistoire et a la tradition

Les citations scripturaires veulent fonder la variété des formes d’organisa-
tion des Eglises et de leurs ministéres au niveau du Nouveau Testament (21C):
on trouve effectivement les Douze et les Sept, les apotres, les prophétes, les
didascales, les épiscopes et les diacres. Mais les tiches du ministére congu
comme un ensemble sont constantes et traversent I'histoire de I’Eglise et ses
crises.

' Des 1888, la Conférence de Lambeth disait que I'unité pouvait se faire a partir du
ministere épiscopal. Le progres dans I'adoption de la triple forme se fait aussi chez les
catholiques: voir dans ce sens la restauration du diaconat permanent.

‘4 Episcopé and Episcopate in Ecumenical Perspective, Faith and Order Paper n® 102,
Geneve 1980. — Towards p. 11 et 3 a, avait déja noté quelque convergence des Eglises a ce
sujet et la nécessité de poursuivre I’étude.

' Cf. la citation du rapport de la commission V, Actes, Paris 1928 dans M 26C.



202 Théologie des ministéres et recours a ’histoire

L’appel a I'histoire pour fonder les changements de la triple forme du
ministére est général et imprécis, a I'exception de 'episcopé qui fait référence a la
premicre génération des apoétres, puis a Tite et a Timothée.

La citation de Foi et Constitution (26C) montre que M relit I’histoire et
'organisation des Eglises actuelles dans son interprétation de la constitution de
I’Eglise primitive. On peut noter d’ailleurs la continuité de cette doctrine des
trois modalités d’exercice du ministere ordonné dans la tradition cecuménique
de Foz et Constitution.

On fait aussi référence a I'histoire de ’Eglise pour parler de «ministéres
spéciaux» dans les temps ou «la vérité de ’Evangile n’a pu étre préservée que
grace a des personnalités prophétiques et charismatiques» (33); nous revien-
drons plus loin sur cette question capitale. Cette référence est imprécise et
vague, comme si I'on n’osait pas nommer les personnalités en question. Mais il
est difficile de demeurer dans le sous-entendu, étant donné I'importance des
conséquences d’un accord sur ce point.

3. La succession dans la tradition apostolique

Peut-on reconnaitre que toutes les Eglises vivent actuellement dans la
continuité avec les apdtres et leur proclamation? Beaucoup pensent que oul.
Mais que veut-on dire alors par la tradition apostolique? Et comment réinter-
préter les ruptures dans I’histoire de ’Eglise?

3.1. Réminiscence historique du texte

Le BEM fait plus nettement qu’Accra la distinction entre la tradition
apostolique dans I’Eglise et la succession du ministére apostolique '® qui se situe
a l'intérieur de cette tradition apostolique.

Certes, on avait déja vu a I'époque le probléeme de la continuité de la
transmission de ’héritage apostolique quand il y a discontinuité dans la suc-
cession du ministere, considéré comme un instrument autorisé et responsable de
la préservation et de I'actualisation de cet héritage'’. Car la transmission du
ministere ordonné est a la fois un signe visible de la continuité de toute I’Eglise
et de sa participation effective et contribution a cette continuité.

16 Le titre et la division de la matie¢re changent; le 2¢ chapitre d’Accra intitulé
«Succession apostolique» devient dans le 4¢ chapitre de M: «La succession dans la tra-
dition apostolique» avec deux parties: la tradition apostolique dans I’Eglise et la succes-
sion du ministére apostolique.

'7Cf. Accra 29: «Quand la transmission de I'ordre manque, une Eglise doit se
demander si son apostolicité peut étre considérée comme pléniére. Ou, quand le ministére
ne conserve pas adéquatement I'apostolicité de I’Eglise, une Eglise doit se demander si ses
structures ministérielles doivent durer sans danger».



Théologie des ministéres et recours a I’histoire 203

Apres avoir affirmé la diversité des types d’organisation des communautés
chrétiennes dans le Nouveau Testament et soutenu qu’elle n’impliquait pas la
dévaluation de I’épiscopat historique, Accra exposait ainsi I’état de la question:
il y a une tendance croissante chez des théologiens de certaines Eglises ayant
I'épiscopat historique, a interpréter la succession épiscopale comme un signe
effectif, pas une garantie, de la continuité de I’Eglise dans la foi apostolique et la
mission ',

D’autre part, beaucoup trouvent possible aujourd’hui de reconnaitre une
continuité dans la foi apostolique, la mission et le ministére, dans des Eglises qui
n’ont pas gardé la forme de I'épiscopat historique '’.

Enfin, beaucoup sont aussi conscients de maniére croissante que les manie-
res traditionnelles de transmettre le mandat ministériel ne sont pas exhaustives,
et ceci pour aucune Eglise. Dans des situations particuliéres, I’Esprit-Saint peut
faire naitre un ministére authentique pour répondre au besoin d’'une commu-
nauté, qui n’est reconnu qu’a posteriori*°.

3.2. L’apport du BEM

«La tradition apostolique dans I’Eglise implique la continuité dans la per-
manence des caractéristiques de I’Eglise des apotres» (34). Ces caractéristiques
n’ont guere changé depuis le texte d’Accra: la célébration du baptéme et de
Peucharistie a remplacé la vie sacramentelle, et on a ajouté la communion dans
la joie et la souffrance ?'. Cette affirmation est importante car elle donne a la fois
un contenu ?? et elle I'associe a I'idée de continuité, terme qui revient trois fois
dans ce seul paragraphe. C’est le fondement de 'affirmation de foi que ’Eglise
est apostolique.

La juxtaposition des différentes caractéristiques dans I’énumération fait
qu'on ne voit pas la hiérarchie ni la coordination entre elles, a moins de
considérer simplement 'ordre d’entrée en scéne. On aurait aussi souhaité qu’on
précise au moins le terme «foi apostolique». Cependant il est a noter que la
transmission des responsabilités ministérielles se situe au sein de cet ensemble

plus vaste.

"% Cf. Accra 34.

' Cf. Accra 35.

20 Cf. Accra 36.

1 Cf. Accra 28.

22 Citons ces caractéristiques pour mémoire: «témoignage de la foi apostolique,
proclamation et interprétation renouvelée de I’Evangile, célébration du baptéme et de
Peucharistie, transmission des responsabilités ministérielles, communion dans la priére,
I'amour, la joie et la souffrance, service aupres de ceux qui sont dans la maladie et le besoin,

\

unité des Eglises locales et partage des biens que le Seigneur a donnés a chacun»
(34).



204 Théologie des ministéres et recours a Ihistoire

Une premiére difficulté est de confronter les deux propositions suivantes: la
succession apostolique est #ze expression de la tradition apostolique (et donc pas
la seule)??; la transmission réguliere du ministére ordonné soutient la vocation
du ministére ordonné comme gardien de la foi (35). Autrement dit, la succession
apostolique du ministére est gardien de la transmission de la tradition aposto-
lique qui le dépasse.

La deuxiéme difficulté est de confronter plus généralement continuité et
ruptures du ministére apostolique. La question a déja été évoquée a propos du
ministére spécial de certaines personnalités prophétiques et charismatiques
(33). Si la tradition apostolique prime sur la succession apostolique, il devient
possible de reconnaitre une continuité dans la foi apostolique, dans le culte et la
mission, a des Eglises qui n’ont pas gardé la forme de ’épiscopat historique, tout
en gardant une forme d’episcopé (37).

Il ne semble pas nécessaire, pour valoriser I’argument ou comme monnaie
d’échange, d’invoquer des temps ou la vérité de ’Evangile n’a été préservée que
par des Réformateurs, méme si on les réhabilite a juste titre aujourd’hui. Car la
faillite de la succession du ministere apostolique peut-elle jamais étre univer-
selle?

3.3. Citations scripturaires, appel a I'bistoire et a la tradition

Il n’y a pas de citations scripturaires dans ce chapitre IV sur la succession
dans la tradition apostolique. L’appel a I’histoire reste imprécis: «En raison des
circonstances historiques particuli¢res de I’Eglise et croissance dans les premiers
siecles...» (30).

La référence au Credo (34) est normale du fait que les Réformes acceptent
en principe les credos de I’Eglise ancienne.

La tradition est aussi évoquée a propos du lien épiscopat-communauté
apostolique (36C). Clément de Rome a une approche historique et christolo-
gique: «Le Christ, envoyé de Dieu, a envoyé les Apoétres, qui ont institué les
épiscopes et les diacres» 4. La succession apostolique est alors le moyen de la
continuité historique de la présence du Christ dans I’Eglise. La perspective
d’Ignace d’Antioche est eschatologique et pneumatologique: ’évéque entouré
des presbytres dans la communauté rassemblée par I’Esprit manifeste la réalité
actuelle du Christ entouré des Douze dans la communauté apostolique. Les
citations des épitres invitent au respect de I’évéque «qui tient la place de Dieun,

2% La tradition apostolique de I’Eglise s’exprime aussi par la transmission de I’Evan-
gile et la vie de la communauté, cf. 36.

24 Cf. Co 42, 44. Clément ajoute plus loin: Au temps de Moise la dignité sacerdotale
avait été conférée a la famille d’Aaron, de méme les Apbtres, pour éviter les rivalités, ont
créé la succession épiscopale, ibid. 43-44,2.



Théologie des ministéres et recours a I’histoire 205

a ne pas profiter de son age, a se soumettre «aussi au presbyterium comme aux
apOtres de Jésus-Christ notre espérance». M 36C propose d’assumer les deux
perspectives a la fois.

4. Vers la reconnaissance mutuelle des ministéres ordonnés

L’importance de la reconnaissance des ministéres ordonnés pour 'unité de
’Eglise est fondamentale #°. Cette démarche ne peut étre entreprise qu’entre des
Eglises «préparées a renouveler leur compréhension et leur pratique du minis-
tere ordonné» (51). Les Eglises engagées dans le dialogue le sont sans doute.
Mais a-t-on avancé pour autant?

4.1, Réminiscence historique du texte

Accra soulignait que le rejet mutuel des ministéres avait eu deux types de
cause différents dans le passé: soit des questions de foi, soit la compréhension du
ministére lui-méme ?¢. Il s’agit de tenir compte de cette distinction pour pro-
gresser.

D’autre part, il faut prendre en compte la dimension historique de la
séparation sans en rester 1, car les Eglises ont évolué depuis leur séparation et la
simple réactualisation du moment historique de la division ne suffit pas a passer
’obstacle ?7.

Accra avait ensuite tout un paragraphe sur les différents degrés de recon-
naissance. Cette présentation, quoique un peu schématique, avait 'intérét d’étre
nuancée et d’indiquer des possibilités de progres identifiables par les Eglises.
Elle ne figure plus dans le BEM. Quant aux étapes a franchir pour progresser, M
n’apporte pas de propositions nouvelles par rapport a Accra 8.

Si dans ’ensemble M est plus bref que le texte d’Accra, c’est peut-étre parce
qu’il a pris en compte 'importance du contexte dans la discussion sur les
ministéres, comme ’avait suggéré la réponse aux Eglises de la Standing Com-
mission de Foi et Constitution®.

25 Accra 88 cite ce principe adopté par I'assemblée générale de New Delhi (1961):
«Pour que I'Eglise soit une, la pleine reconnaissance mutuelle des ministéres est
requise».

26 Cf. Accra 89-90.

27 Cf. Accra 92 cite la nécessité d’un réexamen et d’une réévaluation de I'événement
de la Réforme au début du XVI¢ siecle en vue d’une reconnaissance mutuelle entre
IEglise catholique romaine et les Eglises de la Réforme; de méme entre Anglicans et
Méthodistes doit-on considérer les conditions de la rupture au XVIII€ siecle.

8 La forme est plutét plus succincte dans le BEM, cf. M53 et Accra 103-106.

2 Cf. Towards p. 12 et 4, a.



206 Théologie des ministéres et recours a I'histoire

Enfin on peut se demander dans quelle mesure M a effectivement considéré
la pratique de la coopération des ministres de différentes Eglises qui montre une
reconnaissance mutuelle de facto, et réfléchi sur les implications de ces situations
pour une reconnaissance plus large *°.

4.2. L’apport du BEM

L’invocation de ’Esprit et 'imposition des mains permet de vérifier 'in-
tention de chaque Eglise de transmettre le ministere de la Parole et des sacre-
ments en continuité avec les temps apostoliques (52). C’est un préalable dans la
discussion sur la succession apostolique.

Les étapes que les diverses Eglises ont a franchir sont différentes (53). Les
Eglises sont classées en deux groupes suivant qu’elles ont gardé ou non la
succession épiscopale *'. Celles du premier groupe sont appelées a reconnaitre
un contenu apostolique et un ministére de 'episcopé dans les Eglises du second
groupe. Inversement celles-ci «ont a réaliser que la continuité avec I’Eglise des
apoOtres trouve une expression profonde dans la succession de I'imposition des
mains par les évéquesn, et donc qu’elles peuvent adopter ce signe pour fortifier
et approfondir leur continuité avec la tradition apostolique.

L’ordination des femmes au ministére dans certaines Eglises ne devrait pas
étre un obstacle a d’autres efforts vers la reconnaissance mutuelle des ministéres
(54). Cette affirmation laisse entendre que de fait elle en est toujours un.

4.3. Citations scripturaires, appel a I’bistoire et a la tradition

Ce chapitre VI intitulé: «Vers la reconnaissance mutuelle des ministéres
ordonnés, sert de conclusion a M. Il n’utilise pas de citations scripturaires, ni ne
fait appel a ’histoire. On fait référence a la tradition apostolique pour dire que
'acte de transmission du ministére comporte 'invocation de I’Esprit et I'im-
position des mains (52).

Conclusion

Nous avons évalué les déplacements au sein de la «tradition» cecuménique
de Foi et Constitution entre le texte d’Accra et celui du BEM a propos des
questions qui font probléeme dans les dialogues en vue de I'unité de I’Eglise.

0 Cf. Towards p. 12 et 4, b.

*' On note au passage le changement de vocabulaire: on est passé de la «succession
apostolique» a la «succession épiscopale». Les catholiques parlent uniquement de «suc-
cession apostolique» pour ne pas séparer ministére et communion.



Théologie des ministéres et recours a |'histoire 207

M continue a approfondir les mémes grandes questions en progressant
parfois dans leur approche ou leur formalisation, grace a des études historiques
dont le texte ne fait cependant pas état. Il semble aussi possible de se fonder dans
certains cas (36C) sur la tradition, au niveau du commentaire du texte.






	Théologie des ministères et recours à l'histoire : le document de Lima ou BEM

