
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 37 (1990)

Heft: 1-2

Artikel: Karl Barths Predigtverständnis im Vergleich zur neueren Homilethik

Autor: Leimgruber, Stephan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760845

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760845
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Stephan Leimgruber

Karl Barths Predigtverständnis
im Vergleich zur neueren Homiletik

Kein Zweifel, Karl Barth gehört zu den bedeutendsten Theologen
dieses Jahrhunderts. Seine persönliche Art und sein theologisch-literarisches

Werk erzielten weltweite Anerkennung, obwohl er weder ein
«geistiger Revolutionär» noch ein «Kirchenvater des 20. Jahrhunderts»
sein wollte, sondern einfach «ein Zeuge Jesu Christi, ein «berufener
Prediger und Lehrer der Kirche»1. In Opposition zur liberalen Theologie

wollte Barth das Erbe der Reformatoren zu neuem Leben erwek-
ken. Als Hauptvertreter der dialektischen Theologie und einer
nachfolgend zu erläuternden Predigtweise prägte er in der Zeit zwischen den
beiden Weltkriegen bis in die 60er Jahre mehr als eine Theologen- und

Pfarrergeneration. Seine aktive und kritische Teilnahme am
Zeitgeschehen hinterließ Spuren in der europäischen Geistesgeschichte; seine

Wirkung überschritt die konfessionellen Grenzen, was seine lebhafte

Rezeption im katholischen Raum belegt, etwa durch die Arbeiten H.U.
von Balthasars2, H. Fries'3 und H. Bouillards4, und seine Fruchtbarkeit
für das ökumenische Gespräch zeigten u.a. H. Küng in der Frage der

Rechtfertigung5 oder die Einladung vom römischen Einheitssekretariat
als Konzilsbeobachter für die beiden letzten Sessionen6.

1 E.Jüngel, Barth, Karl (1886-1968), in: TRE (Berlin 1980) V, 251-268. 251.
2 H.U. von Balthasar, Karl Barth. Darstellung und Deutung seiner Theologie,

Ölten 1951.
1 H. Fries, Bultmann-Barth und die katholische Theologie, Stuttgart 1955.
4 H. Bouillard, Karl Barth, vol. 1 : Genèse et évolution de la théologie dialectique;

vol. 2: Parole de Dieu et existence humaine, Paris 1957.
5 H. Küng, Rechtfertigung. Die Lehre Karl Barths und eine katholische Besinnung,

Einsiedeln 1957, 41964.
6 Infolge Krankheit konnte Barth dieser Einladung zwar nicht folgen, holte sie aber

vom 22.-29. September 1966 mit großem Gewinn nach (vgl. K. Barth, Ad Limina
Apostolorum, Zürich 1967).



176 Karl Barths Predigtverständnis im Vergleich zur neueren Homiletik

Zeitlebens war Karl Barth ein leidenschaftlicher Prediger. Er
verkündigte das Wort Gottes als Pfarrer, als akademischer Lehrer und noch
nach seiner Emeritierung. Die Predigt bildete den Ursprungsort und
das Ziel seines gesamten theologischen Arbeitens. In einem weiteren
Sinn betrachtete er sämtliche theologische Disziplinen als Predigtvorbereitung.

Er intendierte eine Theologie für die Pfarrer.
Der Grund, weshalb hier seine Predigtauffassung im Vergleich zur

neueren Homiletik dargestellt wird, hegt darin, daß diese massive Kritik

an Barths Predigtverständnis geübt hat. Im ersten Teil des Artikels
wird deshalb das Predigtverständnis Barths entfaltet, und zwar in vier
Phasen entlang seiner Biographie. Im zweiten Teil werden mehrere
Neuansätze der gegenwärtigen Homiletik skizziert, jeweils mit Rückbe-

zug auf Barths Predigtauffassung.

1. Das Predigtverständnis bei Karl Barth

Während H.U. von Balthasar Barths theologische Entwicklung als

Weg von der Dialektik zur Analogie charakterisiert hat7, muß eine

Analyse seiner homiletischen Entwicklung weiter ausgreifen. Sie hat
einerseits die Predigttätigkeit im Safenwiler Pfarramt einzubeziehen
und andererseits die Predigten in der Basler Strafanstalt. Dadurch ergeben

sich vier Phasen des Barthschen Predigtverständnisses, die jeweils
von theologischen, lebensgeschichtlichen und weltgeschichtlichen
Faktoren mitbestimmt werden. Als Grundlage der Analyse dienen seine

gehaltenen und veröffentlichten Predigten aus den entsprechenden
Epochen sowie einschlägige theologische und besonders homiletische
Aussagen.

1.1 Die Predigt in der frühen Safenwiler Zeit als ethische Mahnrede

Nach seiner Ausbildung übernimmt Karl Barth 1911 die aargauische

Bauern- und Industriegemeinde Safenwil. Im Spiegel der dort
gehaltenen Predigten8 begegnet uns ein junger und unbefangener Ver-

7 H.U. von Barlthasar, Karl Barth, 79-93; vgl. M. Beintker, Die Dialektik der
«dialektischen Theologie» Karl Barths, München 1987 und: Zur Theologie Karl Barths.
Beiträge aus Anlaß seines 100. Geburtstages, in: Zeitschrift für Theologie und Kirche,
Beiheft 6, Tübingen 1986.

8 K. Barth, Predigten 1913, Zürich 1976; ders., Predigten 1914, Zürich 1974; ders.,
Wir haben ja das Wort. Predigten und Texte zur Homiletik, Berlin 1986, 10—70; vgl.
J. Hermelink, Predigt und Predigtlehre bei Karl Barth, in: Pastoraltheologie 76 (1987)
440-460.



Karl Barths Predigtverständnis im Vergleich zur neueren Homiletik 177

kündiger des Wortes Gottes. Sonntag für Sonntag der Gemeinde die
Bibel auslegen ist für ihn eine schwierige, aber noch unproblematische
Herausforderung. Er erweist sich dabei als Kenner der Lebenserfahrungen

seiner Zuhörerinnen und Zuhörer, die er freundschaftlich als

«Liebe Zuhörer» oder «Liebe Freunde» anspricht. Barth, der aus einer
bürgerlichen Pfarrersfamilie in Basel stammt, interessiert sich für die

Notstände, die mit der sozialen Frage in Zusammenhang stehen:

Arbeitskampf, soziale Abhängigkeit, Kinderarbeit, Vernachlässigung
der Bildung, Alkoholmißbrauch. Die Beschäftigung mit diesen sozialen
Problemen bringt ihn mit dem religiösen Sozialismus H. Kutters in
Kontakt und bewegt ihn, 1915 in die sozialdemokratische Partei der
Schweiz einzutreten. In den Predigten erwähnt er diese Notstände öfter
und konfrontiert die davon betroffenen Hörer mit dem Wort Gottes.
Der Bibeltext wird meistens erst in der zweiten Hälfte der Predigt
eingeführt, nachdem die erste die Situation erhellt hat. Barth möchte die

Erfahrungen und Lebenseinstellungen der Hörerschaft nicht einfach
bestärken, sondern die Leute über ihren Horizont hinausschauen lassen

und aufgrund des Bibeltextes zu einem rechten Leben in Frieden und

Gerechtigkeit anleiten. Das Reich Gottes wird zum dominierenden
Predigtthema. In der Konfirmationspredigt vom 21. März 1913' — um
ein anderes Beispiel seines Erfahrungsbezuges anzuführen - thematisiert

er den existentiellen Wendepunkt im Leben der Konfirmanden
und die damit verbundenen Hoffnungen auf Erfüllung innerweltlicher
Werte. Doch diesen Werten «Gesundheit», «materieller Reichtum»
und «Wohlergehen» setzt er— inspiriert vom Predigttext Epheser 3,14—
21 — ein Leben aus der Kraft des Gottesgeistes entgegen, das in der
Liebe Christi eingewurzelt und gegründet ist.

Formal können die frühen Safenwiler Predigten als ethische Mahnreden

bezeichnet werden. Es geht Barth um ein wahrhaftiges Leben aus
dem Glauben an Gott, das sich an Jesus Christus orientiert, dem großen
Urbild und Vorbild der willentlichen Einigkeit von Gott und
Mensch:

«Ein solches Leben hat uns Jesus in seinem eigenen Leben vorgelebt zum
Beweis, daß es möglich sei, und als Samen einer neuen besseren

» K. Barth, Predigten 1913, Zürich 1976, 129-143.



178 Karl Barths Predigtverständnis im Vergleich zur neueren Homiletik

Menschheit. Und dann ist es die größte Wohltat, die uns widerfahren kann,
wenn das Evangelium an uns herantritt und uns zu einem solchen Leben
einladet.»10

Barth predigt in dieser Zeit häufig explizitpolitisch. Er greift z.B. die

Frage der Neutralität der Eidgenossenschaft aufund mahnt seine Hörer,
diese auch nach Kriegsausbruch nicht zu verraten11. Im Hintergrund
dieser politischen Predigt steht seine zeitweise Identifizierung des
Reiches Gottes mit der sozialen Bewegung. Gleichzeitig richtet sich Barth
an den einzelnen. Im Individuum will er Gott zum Durchbruch
verhelfen und eine Bewegung vom Christus extra nos zum Christus in nobis

in Gang bringen. Weiter kommen in dieser Zeit dialogische Elemente
in der Predigt vor, doch die tragende Antwort gibt allein das Wort
Gottes, das Barth jeweils frei auswählt, im Urtext studiert, nach Luthers
Übersetzung zitiert und auf ein Thema hin fokussiert.

1.2 Die dialektische Predigt als menschliche Unmöglichkeit und als Antwort
Gottes

Im Laufe der Pfarrertätigkeit erfährt Barth eine zunehmende
Predigtnot. 1917 schreibt er seinem Freund Eduard Thurneysen von einer
«keuchenden Predigtproduktion»12. Das Desaster des Ersten Weltkrieges

hat ihn zutiefst erschüttert. Er ist so sehr betroffen vom ethischen

Versagen der Kirchen, seiner theologischen Lehrer und von der
Sozialdemokratie, daß er sich zu scharfer Kritik genötigt sieht an der
christentümlichen Gesellschaft und an ihrer falschen, verzerrten Rede von
Gott. Gegenüber den selbsterfundenen Gedanken über Gott in Moral,
Christentum und Partei entdeckt Barth beim Studium des Römerbriefes
Gott neu als den ganz anderen. Gott steht für ihn nicht mehr auf einer
Linie mit den Menschen. Er ist nicht mehr die Erhöhung der menschlichen

Geschichte, der Moral und Religion. Er ist der verborgene, der
fremde und doch der lebendige Gott. Er ist der Richter über alles
weltlich und kirchlich Menschliche, womit die eschatologische
Ausrichtung seiner Theologie deutlich wird. Barths Krise der Predigt gründet

somit nicht in der Frage nach der Existenz Gottes, nicht im unru-

10 Ebd. 574.
" K. Barth, Predigten 1914, Zürich 1974, 443—456.
12 K. Barth; E. Thurneysen, Briefwechsel I (1913-1921), Zürich 1973, 206.



Karl Barths Predigtverständnis im Vergleich zur neueren Homiletik 179

higen Suchen eines Augustinus oder im Ringen mit Gott eines Martin
Luthers in der Mönchszelle13. Was ihn umtreibt, ist die Möglichkeit des

Menschen überhaupt, von diesem ganz anderen Gott zu reden. Im
Vortrag «Das Wort Gottes als Aufgabe der Theologie» beschreibt er
1922 das Dilemma des Predigers so: «Wir sollen als Theologen von
Gott reden. Wir sind aber Menschen und können als solche nicht von
Gott reden.»14

Die menschliche Unmöglichkeit, vom total andersartigen Gott zu

sprechen, beruht auf der absoluten Distanz zwischen Gott und Mensch

(und dieser Mensch ist Sünder), auf dem unendlich qualitativen Unterschied

zwischen Ewigkeit und Zeit und bedingt ein dialektisches Reden

von Gott. Dialektisch reden und predigen heißt für Barth, in Gegensätzen

sprechen, in ständigem Miteinander und Bezug von Bejahung
und Verneinung. Die beherrschende rhetorische Figur seiner Predigten
aus den 20er Jahren wie auch der 2. Auflage des Römerbriefkommentars

wird deshalb der schroffe Gegensatz. Die Predigtsprache ist voll
von Paradoxien und antithetischen Satzketten. Der Stil wird drängend,
expressiv und pathetisch; der Textbezug gewinnt an Strenge. Weil die

Predigt wie die Theologie höchstens dialektisch auf Gottes Wirklichkeit
hinweisen kann, ergibt sich eine Affinität der Predigt zum Gebet : «Auf
des Menschen Seite bleibt das Gebet, das starke Schreien nach der
Wirklichkeit Gottes, die letzte Möglichkeit.»15 Diese, dem Gebet
angenäherte Predigt richtet sich an den inneren Menschen. Sie will den
Glauben wecken und die Hörer für Gottes Wirklichkeit öffnen.
Verkündigung des Wortes (ohne explizit politischen Bezug) ist die Aufgabe
der Predigt. Sie vermittelt Gottes Antwort auf die menschliche Unmöglichkeit,

von ihm zu sprechen. Dabei darf dieses Wort unter keinen
Umständen angepaßt, manipuliert und verändert werden. Es tritt nicht
«in Konkurrenz mit den andern Artikeln, die auf dem Jahrmarkt des

Lebens feilgeboten werden Es hat seine eigene Quelle und so auch
seinen eigenen Lauf... Aus Lauterkeit, von Gott und vor Gott will es

geredet und gehört sein: in Christus. Sonst lieber gar nicht.»16 Für Barth

" M. Schoch, Karl Barth. Theologie in Aktion, Frauenfeld-Stuttgart 1967, 17.
14 K. Barth, Das Wort Gottes als Aufgabe der Theologie, in: ders., Das Wort Gottes

und die Theologie, München 1925, 85.

" K. Barth, Menschenwort und Gotteswort, in: Zwischen den Zeiten 3 (1925) 140,
Anm. 27.

16 K. Barth, Die Freiheit des göttlichen Wortes, in: ders. ; E. Thurneysen, Komm
Schöpfer Geist, München 1932, 200—212. 203—207.



180 Karl Barths Predigtverständnis im Vergleich zur neueren Homiletik

gibt es eine absolute Distanz zwischen Gotteswort und Menschenwort.
Es gibt keine Vermittlung vom Wort Gottes und menschlichen
Erfahrungen, keine Anknüpfungspunkte im Menschen für die Verkündigung.

Der Prediger ist Diener des Wortes und hat sich niemals als

glänzender Redner zu verstehen. Er darf nicht um die Gunst des Publikums

buhlen, auf Erfolg aus sein und die Wirkung der Predigt bedenken.

Den Schlüssel zur Lösung des Predigerdilemmas wird die
wiederentdeckte Christologie geben, weshalb Barth beginnt, das kirchliche
Dogma von den zwei Naturen Jesu Christi zu bedenken. Es versteht sich

von selbst, daß dieses Gottesbild und diese Art der Verkündigung zur
Zeit nach dem Ersten Weltkrieg einen großen Widerhall gefunden
haben.

1.3 Die textauslegende Predigt als Wort Gottes und als Auftrag der
Kirche

Die dritte homiletische Phase zur Zeit Barths Lehrtätigkeit in Münster

und Bonn fällt mit der «Christlichen Dogmatik» und dem Beginn
der «Kirchlichen Dogmatik» zusammen. Ein zweites Mal muß Barth
umlernen, indem er die Diastase von Gott und Mensch zwar nicht
preisgibt, aber Jesus Christus neu begreift und vom Rand in die Mitte
rückt. Aus der dialektischen Theologie entsteht die Theologie des

Wortes Gottes, im Grunde eine prinzipielle Homiletik, die zugleich die

Christologie entfaltet. Sie führt 1930 zum ersten Band der kirchlichen
Dogmatik, einer christozentrischen, konsequent kirchlich orientierten
Theologie.

Die Predigten aus der Bonner Zeit stehen im Zeichen Barths
konsolidierter theologischer Position. Verkündigung entspricht der dritten
Gestalt des Wortes Gottes und hat sich eng an die zweite Gestalt (die
Schrift) zu binden. (Die erste Gestalt des Wortes Gottes ist die

Christusoffenbarung.) Die Predigt ist Dienst am göttlichen Wort. Präziser
definiert sie Barth in den «Seminarübungen zur Predigtvorbereitung»
1932/33 als

«Gottes Wort, gesprochen von ihm selbst unter Inanspruchnahme des

Dienstes der in freier Rede stattfindenden, Menschen der Gegenwart
angehenden Erklärung eines biblischen Textes durch einen in der ihrem Auftrag
gehorsamen Kirche dazu Berufenen»17.

17 K. Barth, Homiletik. Wesen und Vorbereitung der Predigt, Zürich 1966, 30.



Karl Barths Predigtverständnis im Vergleich zur neueren Homiletik 181

Diese Definition greift ein Wort des Zürcher Reformators Heinrich
Bullinger auf: «Praedicatio verbi Dei est verbum Dei.» (Die Predigt des

Wortes Gottes ist das Wort Gottes.) Sie entspricht insofern dem
Kriterium der Offenbarungsmäßigkeit, als sie ein Geschehen von Gott aus

in Jesus Christus ist und auf die Hörer als Kerygma, als Anrede, senkrecht

von oben trifft.
Für Barth ist die Predigt Textauslegung. Sie darf deshalb nichts

anderes sein, weil hier Gottes eigenes Wort, seine Offenbarung, Jesus

Christus, spricht. Charakteristisch für dieses Verständnis ist, daß Barth
jetzt jeden Predigttitel wegläßt und nur noch die Textstelle über die

Predigt schreibt. Eine sogenannte «Themapredigt» lehnt er als völlig
unmöglich ab. Sie käme einer Anmaßung des Predigers gleich. Ebenso

verwirft er Einleitung und Schlüsse einer Predigt, die als Anknüpfungspunkte

verstanden würden. Dafür behandelt er die Homilie «geradezu
als Glaubensartikel»18.

Barths Predigtpraxis beschränkt sich nicht auf ein bloßes Wiederholen

und Nachsprechen des Textes. Denn ihm geht es um ein
Nachbezeugen des Wortes Gottes, und dies schließt eine thematische
Konzentration nicht aus, sondern ein. Was er vehement bekämpft, ist ein
rein anthropologischer Ansatz, «daß die erregte und erschütterte
Humanität»19 die Führung im Predigtgeschehen übernimmt und das Hören
aufGottes Wort erschwert, wenn nicht verhindert. Tagesfragen können
höchstens berührt, politische Ereignisse dürfen nicht explizit erwähnt
werden. Freilich, in der damals dramatischen geschichtlichen Situation
ist Barths Predigt indirekt doch hochpolitisch gewesen, weil er durch
die Textauslegung eine Gegenwirklichkeit entwirft, die eine Distanzierung

von den vorherrschenden Ideologien ermöglicht hat.
Nach Karl Barth hat die Predigt dem Kriterium der Kirchlichkeit zu

genügen. Sie geschieht im Raum der Kirche und in ihrem Auftrag. Sie

ist das Werk des Heiligen Geistes und stiftet Kirche als den Ort, wo
Gottes Wort gehört und sich die Hörerinnen und Hörer gegenseitig
aufnehmen, wie Jesus Christus die Menschen aufgenommen hat. Ihren
besonderen Ort hat sie im Gottesdienst, und zwar zwischen den
Sakramenten der Taufe und des Abendmahls. Sie kommt von der Taufe als

18 K. Barth, Brief an E. Thurneysen vom 23.12.1932, in: E. Busch, Karl Barths
Lebenslauf, Berlin 1979, 201.

19 K. Barth, Die Gemeindemäßigkeit der Predigt, in: Evangelische Theologie 16

(1956) 194-205. 201.



182 Karl Barths Predigtverständnis im Vergleich zur neueren Homiletik

dem Zeichen der Gnade und ist hingeordnet auf das Abendmahl als

dem Gedächtnis des Todes Jesu, bis er wiederkommt. Diese
liturgischsakramentale Dimension kommt allerdings in der damaligen Zeit nicht
stark zum Tragen. Hingegen ist signifikant für dieses Kriterium, daß
sich nun Barth an die vorgegebene Perikopenordnung hält.

1.4 Die Predigt in der Basler Strafanstalt als Dienst an der Versöhnung

Nach einer siebenjährigen Pause feiert Barth von 1954—64 mit den

Strafgefangenen in Basel 27 Gottesdienste, zumeist mit anschließendem
Abendmahl20. Diese vierte Predigtperiode ist durch eine weitere Re-

traktation im Vortrag «Die Menschlichkeit Gottes» (1956) und durch
die Versöhnungslehre im 4. Teil der «Kirchlichen Dogmatik»
gekennzeichnet. Nachdem er sich 35 Jahre zuvor von der liberalen Theologie
des Kulturprotestantismus absetzen mußte, welche in ihrer religionisti-
schen und anthropozentrischen Tendenz den Menschen auf Kosten
Gottes großmachte, und er dagegen die Göttlichkeit Gottes in ihrer
überwältigenden Höhe und Ferne sowie die Majestät des Crucifixus
retten mußte, die Menschlichkeit Gottes aber an den Rand drängte, so

gilt es nun nicht etwa Rückzug zu blasen, sondern «einen neuen Ansatz
und Angriff» zu wagen, «in welchem das zuvor Gesagte erst recht, nur
nun umso besser, zu sagen ist»21. Die Betonung der Göttlichkeit Gottes

war gleichsam die Voraussetzung, um jetzt auch die Menschlichkeit
Gottes zu ihrem Recht kommen zu lassen. Barth gibt zu, dem Gott der

Philosophen mehr Platz eingeräumt zu haben als dem Gott Abrahams,
Isaaks und Jakobs. Der Grund dieser neuerlichen Retraktation liegt
bereits in der früheren Christologie verborgen. Jesus Christus ist der
Mittler und Versöhner zwischen Gott und den Menschen, der Bund in
Fülle. Er tritt ein vor den Menschen für Gott und vor Gott für die

Menschen. Daraus ergibt sich für Barth, daß Wesen und Auftrag der

Predigt im Dienst an der Versöhnung liegen. Der Seelsorger Barth weiß

nur zu gut um die bedrückende Schuld- und Notsituation der
Strafgefangenen. Ohne diese Situation zu artikulieren, predigt er den Insassen

zumeist über kurze Bibelworte, Bibelsprüche, Losungen. Er erklärt sie

20 M. Schwarz, Karl Barth in der Strafanstalt. Bericht des evangelischen
Strafanstaltpfarrers, Basel 1968.

21 K. Barth, Die Menschlichkeit Gottes, Zollikon-Zürich 1956, 7.



Karl Barths Predigtverständnis im Vergleich zur neueren Homiletik 183

Wort für Wort, damit die Gefangenen mit und aus ihnen leben können.
In der Regel steht Christus im Zentrum dieser Predigten: «Jesus Christus,

wie er uns in der Heiligen Schrift bezeugt wird, ist das eine Wort
Gottes, das wir hören, dem wir im Leben und im Sterben zu vertrauen
und zu gehorchen haben»22. Und zwar betont Barth die Menschlichkeit
Jesu, sein versöhnendes, solidarisches Handeln. Er sieht Jesus vor allem
als Befreier der Gefangenen: «Wenn es Einen gegeben hat, der solidarisch

gerade mit den Gefangenen war, so war er es. Und in dieser
Solidarität mit ihnen, als dieser große Verhaftete, Verurteilte und
Hingerichtete hat er allen Gefangenen Freiheit gebracht, Errettung, Erlösung.

Das ist der Herr, dein Erbarmer: dieser Gefangene, der dein, der

unser aller Befreier ist.»23

Die Predigt in der Strafanstalt ist insofern Hoffnungspredigt, als sie

den Hörern Mut macht, sie zur Meisterung des Lebens anleitet und sie

auf das zukünftige Reich Gottes mit der endgültigen Versöhnung
ausrichtet. Ihr Stil formuliert nicht mehr dialektisch, sondern grundsätzlich
positiv. Barths Predigten sind deshalb beliebt, weil sie nüchtern, klar,
einfach und zutiefst fröhlich vorgetragen werden. Sie kommen aus dem
Gebet und münden ins Gebet ein.

Die Konsequenzen dieses Predigtverständnisses als Gottes Wort im
menschlichen Wort, das auf die Versöhnung Gottes in Christus, dem
Licht des Lebens, hinweist, sind folgende: Die einst absolute Stellung
der Predigt innerhalb der Verkündigungsbemühungen der Kirche wird
relativiert, aber nicht eingeebnet. Der auf die Predigt fixierte
Verkündigungsbegriff wird erweitert und stellt die Predigt neben die puriformen

Zeugnisweisen der Gemeinde. Gewiß, noch immer gilt für Barth
die Predigt als ordentliche Form der Verkündigung, die sich von anderen,

außerordentlichen Formen wie Katechese und Erwachsenenbildung

unterscheidet. Bibel und Predigt wahren ihre Sonderstellung.
Dennoch hat Barth in dieser vierten Phase auf die erste Safenwiler Zeit
zurückgeblendet und gleichzeitig einige Positionen der neueren Homiletik

vorweggenommen.
Fassen wir die wichtigsten Merkmale der Barthschen Predigt kurz

zusammen:

22 H. Genest (Hg.), K. Barth, Wir haben ja das Wort. Predigten und Texte zur
Homiletik, Berlin 1986, 333.

2i K. Barth, Predigten 1954-1967, Zürich 1979, 156.



184 Karl Barths Predigtverständnis im Vergleich zur neueren Homiletik

a) Theorie und Praxis der Predigt sind von großem Ernst bestimmt, der
eine hohe Achtung vor Gott, seiner Offenbarung und den Hörerinnen
und Hörern erkennen läßt.

b) Die Predigt ist in allen vier Phasen christologisch und eschatologisch
bestimmt, seit der Zeit der «Kirchlichen Dogmatik» zudem ekklesiolo-
gisch und pneumatologisch.

c) Der Prediger ist stets primär Hörer des Wortes. Er hat sich gehorsam
dem biblischen Text unterzuordnen. Eine Auseinandersetzung mit der

Perikope oder dem Bibelspruch gehört unabdingbar zur Predigtvorbereitung.

d) Die Hörersituation kommt bei Barth in der Safenwiler Zeit explizit zur
Sprache. In den übrigen Phasen berücksichtigt er sie implizit. Ebenfalls

nur die ersten Predigten haben ausdrücklich politischen Charakter.
e) Die Grundgestalt der Barthschen Predigt ist die Homilie, wobei die

Textauslegung mehr oder weniger streng sein kann und eine thematische

Konzentration nicht ausschließt.

f) Die Verkündigung hat schlicht und verständlich zu sein. Sie darf sich
keiner rhetorischen Mittel bedienen, weil sie Gott sprechen lassen soll
und niemals eine Selbstproduktion des Menschen ist.

2. Neuere homiletische Ansätze mit Rückhezug auf Barths

Predigtverständnis

Die Homiletik der letzten 30 Jahre zeichnet sich im katholischen wie
im evangelischen Bereich durch eine Vielfalt verschiedenartiger
Ansätze aus. Sie trägt den gewandelten gesellschaftlichen, kirchlichen und
wissenschaftlichen Bedingungen der Predigt Rechnung. Vereinfacht
kann diese Umwälzung mit folgenden Stichworten beschrieben werden:

Differenzierung der Lebens- und Arbeitsbereiche, Autonomie der
irdischen Wirklichkeiten, Aufkommen der Massenmedien, Abschied

vom konfessionalistischen Denken, Pluralität der Meinung und
Wertewandel. Die Predigt steht unter dem Anspruch der Öffentlichkeit und
muß sich mit ihrer Wirkung auseinandersetzen. Die anthropologische
Wende der Theologie allgemein und die empirische Wende der
praktischen Theologie im besonderen haben die Zusammenarbeit von
theologischen und Humanwissenschaften gefördert, was sich in der Homiletik

u.a. in der Hörerforschung oder in der Profilierung von Predigertypen

ausgewirkt hat. Die Sprachanalyse hat die Sensibilität für die

Verkündigungssprache erhöht, die Kommunikationstheorie Licht auf



Karl Barths Predigtverständnis im Vergleich zur neueren Homiletik 185

die Predigt als Sprechhandlung geworfen. Die jüngst erkannte Tradie-
rungskrise der Werte und speziell des Glaubens hat offengelegt, daß der
Glaube seinen Einfluß auf die konkrete Lebensführung eingebüßt hat,
was wiederum Konsequenzen für die Predigt haben muß. Die neueren
homiletischen Entwürfe sind Antwortversuche auf diese veränderten
Zeiterfordernisse.

2.1 Die Predigt als wirksames Wort Gottes in der katholischen Homiletik

An erster Stelle ist eine etwas verspätete Nachholaktion der
katholischen gegenüber der evangelischen Homiletik zu erwähnen, wobei
unüberhörbar Anklänge an Barths Predigtlehre zu vernehmen sind: Die
katholische Lehre vom wirksamen Wort Gottes steht vor dem Hintergrund

der biblischen Bewegung und der kerygmatischen Erneuerung.
Sie ist inspiriert von Karl Rahners 1960 entworfenen «Theologie des

Wortes»24, korrigiert die unheilvolle konfessionelle Abgrenzung einer
Kirche des Wortes von einer Kirche des Sakramentes und ist 1963 in die

Liturgiekonstitution des II. Vatikanums eingeflossen. Das Konzil hat
die Predigt bekanntlich aufgewertet, die Wortverkündigung im
Sonntagsgottesdienst für verpflichtend erklärt und dabei festgestellt, daß den

Gläubigen der Tisch des Wortes reicher bereitet werden müsse, indem
die Schatzkammer der Bibel weiter aufgetan wird (Sacrosanctum
Concilium Nr. 51).

Victor Schurr hat 1964 im 1. Band des «Handbuches der
Pastoraltheologie» mit Hilfe der Wort-Gottes-Theologie das Wesen der

Gemeindepredigt so umschrieben:

«Die Gemeindepredigt ist, wenn und weil sie mit der göttlichen Offenbarung

sachlich übereinstimmt, die öffentliche und den Menschen
einfordernde Anrede und Mitteilung Gottes in Christus durch den geweihten und
amtlich befugten Diener der Kirche zwecks Einberufung und Zurüstung
der sichtbaren Heilsgemeinschaft auf die Parusie des Herrn hin. Sie enthält
nicht nur, sondern sie ist das Wort Gottes.»25

Gemeinsam mit Barth sind der Charakter der Predigt als Wort
Gottes und als autoritative Anrede an die Menschen sowie der christo-

24 K. Rahner, Wort und Eucharistie, in: Schriften zur Theologie V, Einsiedeln 1960,
313-355.

25 V. Schurr, Die Gemeindepredigt, in: K. Rahner u.a. (Hg.), Handbuch der
Pastoraltheologie I, Freiburg 1964, 230-265. 233.



186 Karl Barths Predigtverständnis im Vergleich zur neueren Homiletik

logische, der ekklesiale und der eschatologische Bezug. In Anlehnung
an Genesis Kp. 1 und den Johannesprolog gilt das Wort Gottes als

energetisch und kraftgeladen, als heilswirksam und sakramental. Im
Wort werden Gottes Gnade und Kraft wirksam, weil Jesus Christus
selbst gegenwärtig ist und durch den beauftragten Prediger spricht.

Leitbild der Predigt ist die Homilie, verstanden als Schriftauslegung,
als Proklamation der Heilsereignisse und als autoritative Anrede an die

Gemeinde. Im Unterschied zu Barth muß aber die Hörersituation stärker

einbezogen werden. Die Predigt soll durchdrungen sein vom Dialog
mit der Welt, von Tagesereignissen und Problemen der Gegenwart, von
Bildern, Gleichnissen und Beispielen. Der Prediger hat darauf zu achten,

was das «Ohr des Volkes» vernimmt, und er wird gut tun, «überalterte

Ausdrücke, Bilder und Formeln auszuwechseln» und biblische

Begriffe wie z.B. Gnade nicht «inflationistisch» zu gebrauchen26. Hier
wird erstmals die Predigtsprache kritisch reflektiert. Doch muß
vermerkt werden, daß Schurr kein einheitlicher Wurf gelungen ist, steht
doch beispielsweise die Predigt als autoritative Anrede in Spannung zur
Predigt als Dialog.

2.2 Verkündigung als Information und Verfremdung nach

Hans-Dieter Bastian

In der Reihe «Theologische Existenz heute», in der einst Barth
wichtige Aufsätze publizierte, lanciert 1967 H.-D. Bastian einen neuen
Verkündigungsbegriff, gepaart mit einem Frontalangriff gegen die

Theologie des Wortes Gottes. Als praktischer Theologe versetzt er sich
in die Situation des «Kerygma-Empfängers» und beklagt die weitgehende

Schwerhörigkeit und Wirkungslosigkeit der herkömmlichen
Verkündigung. Die Ursache dieser neuartigen Predigtnot erblickt er im
«Glauben an eine Art Transsubstantiation des Wortes»27, in der
Behauptung, das Wort Gottes habe eine Eigenbewegung und wirke von
selbst, ex opere operato. Die bloße Wiederholung bekannter Texte aber
sei so uninteressant und langweilig wie eine alte Zeitung.

Für Bastian, der die kirchliche Verkündigung nivelliert, muß das

Wort Gottes für heute «zurechtgemacht werden»28, wenn es Dienst am

26 Ebd. 256.
27 H.-D. Bastian, Verfremdung und Verkündigung, München 1967, 8.
28 Ebd. 9.



Karl Barths Predigtverständnis im Vergleich zur neueren Homiletik 187

Menschen sein will. Es braucht eine tendenziöse Gestaltung, denn
Tendenz liege immer vor. Er appelliert an die Verantwortung des

Predigers für die Gestaltung biblischer Texte in der Verkündigung.
«Ohne Neugestaltung und Neuinterpretation erliegt die kirchliche
Rede dem kerygmatischen Tod.»29 Deshalb muß Verkündigung nach
Bastian Information sein, d.h. eine neue, überraschende Nachricht bringen,

kein ewiges invariantes Substrat, sondern stets bezogen auf die

Erfahrungsfelder von heute. Die Predigt muß bei der Hörerin / beim
Hörer etwas auslösen und bewirken.

Eine hilfreiche Methode, um den informativen Charakter der Predigt

zu erreichen, sieht er im Anschluß an den Dramatiker Bert Brecht
in der Verfremdung. Die Verfremdung weckt dadurch die Aufmerksamkeit,

daß sie Bekanntes aus dem gewohnten Kontext herausnimmt und
in einen neuen, ungewohnten Kontext stellt, dorthin, wo es niemand
erwartet. Brecht verfolgte mit der Verfremdung im Theater ein
sozialkritisches Interesse, wollte er doch das Publikum nicht länger in der

passiven Rolle des genußsüchtigen Konsumenten belassen, sondern
seine Einstellung hinterfragen und verändern. Bastian weist daraufhin,
daß bereits die Bibel mit dem Verfremdungseffekt gearbeitet hat, wenn
etwa Hosea für das meineidige Volk Israel das Bild der Dirne verwendet
oder wenn Jesus vom Reich Gottes in überraschenden Gleichnissen aus
der Erfahrungswelt der Zeitgenossen spricht.

Bastians engagiertes, provokatives Plädoyer für den informativen
Charakter der Verkündigung ist eine Antwort auf die oben dargestellte
veränderte gesellschaftliche und geistesgeschichtliche Situation. Sie

kann zu einer lebendigen, fruchtbaren und wirksamen Predigt beitragen.

Treue zum Text und zum Wort Gottes ist nicht mit Buchstabentreue

zu verwechseln, die man freilich auch Barth nicht unterstellen
kann. In der Tat ist dem Prediger die Verantwortung übertragen, die
Intention eines Textes in eine andere Zeit hineinzusagen und die
heutigen Lebenserfahrungen mit der Botschaft des Glaubens zu verbinden
und zu konfrontieren. Ein beliebiges «Zurechtmachen» und Zurechtbiegen

des Textes - allein um der Neuigkeit willen — muß jedoch
vermieden werden.

29 Ebd. 11.



188 Karl Barths Predigtverständnis im Vergleich zur neueren Homiletik

2.5 Die Predigt als Kommunikationsvorgang

Im Jahre 1970 gab die Konferenz der deutschsprachigen
Pastoraltheologen das Faszikel «Verkündigung»"' heraus, eine Handreichung
für den pastoralen Dienst. Darin untersucht sie die Predigt als komplexen

Kommunikationsvorgang und analysiert die einzelnen Wirkfaktoren

in ihrer wechselseitigen Zuordnung: den Prediger, die Hörerschaft,
das sie verbindende sprachliche Zeichensystem, den Gegenstand der

Predigt und die situativen Umstände. Diese veränderte homiletische

Fragestellung signalisiert einen Perspektivenwechsel. Nicht mehr der
Inhalt allein steht zur Debatte, sondern auch und vor allem die Wirkung
der Predigt. Keine Definition der Predigt wird versucht, wie dies einst
Barth und die katholische Wort-Gottes-Homiletik unternahmen.
Anstelle des Problems «Was ist Verkündigung?» tritt die Frage «Wie
können wir verkündigen?», näherhin «Wie können wir besser,

verständlicher, lebensnaher predigen?». Diese im Grund didaktische
Fragestellung zielt auf eine Optimierung des Vermittlungsprozesses und
auf eine vermehrt Hörer-orientierte Predigt hin.

Um das Funktionieren des Verkündigungsgeschehens besser zu

erfassen, bedienen sich die Autoren des Organonmodells des Wiener
Psychologen Karl Bühler in heuristischer Funktion. Danach kann jede
Kommunikation auf ein Ensemble von vier Elementen reduziert werden:

Sender, Empfänger, Zeichensystem, Gegenstand, dazu die

Rahmenbedingungen Anlaß, Ort, Zeit und Ziel". Eine Kommunikation
kommt dadurch zustande, daß erstens ein Sendereine Vorstellung über
einen Gegenstand mittels Zeichen verschlüsselt oder kodiert und sendet,

und daß zweitens ein Empfänger die Zeichen wahrnimmt,
entschlüsselt oder dekodiert und sie aufgrund des gemeinsamen Zeichenvorrates

mit derselben Vorstellung über den entsprechenden Gegenstand

assoziiert.
Die Anwendung dieses Modells auf die Predigt als Kommunikationsvorgang

geht von folgenden Faktoren aus: Der Sender ist der
Verkündiger/die Verkündigerin ; die Empfänger sind die Hörerschaft;
das Zeichensystem ist die Predigtsprache und der Gegenstand der
Predigtinhalt. Der Predigtkommunikationsvorgang läuft nun so ab, daß

10 E. Bartsch u.a., Pastorale. Handreichung für den pastoralen Dienst. Verkündigung,

Mainz 1970.
» Ebd. 13-16.



Kurl Barths Predigtverständnis im Vergleich zur neueren Homiletik 189

erstens der Sprecher eine Botschaft über einen Gegenstand mittels
sprachlicher Zeichen verschlüsselt und den I lörern übermittelt und daß

zweitens diese Zeichen von der I lörerschaft wahrgenommen, dekodiert
und mit denselben Bedeutungen über den Gegenstand verbunden werden.

Dazu kommt, daß die Rahmenbedingungen des Predigtgeschehens
alle anderen Faktoren beeinflussen, besonders in der Kasualpraxis und
in Kindergottesdiensten. Die Predigt als Kommunikationsvorgang
gelingt dann, wenn Prediger und Hörer über ein gemeinsames
Zeichenrepertoire verfügen, wenn keine Sprachbarrieren (z.B. akustische,
emotionale) im Wege stehen und wenn ein Minimum an gemeinsamen
Grundeinstellungen vorhanden ist.

Mit dieser erweiterten Perspektive auf die interdependenten
Faktoren ergeben sich einerseits bedeutsame Konsequenzen für das

Predigtverständnis und andererseits neue Forschungsfelder der Homiletik:

- Weil sich die Predigt in ihrer formalen Struktur nicht von anderen

Kommunikationsvorgängen unterscheidet, hat sie ihre Vorrangstellung,

die ihr noch Barth zuerkannte, verloren. Sie wird eingeordnet in
die weiteren Verkündigungsformen der Kirche in Erwachsenenbildung,

Gemeinwesenarbeit, Religionsunterricht. Ihre Wirkung wird im
Zusammenhang des gesamten Gottesdienstes gesehen und mit weiteren
Formen der Lebens- und Glaubenshilfe in Wort und Schrift, Bild und
Ton.

- Ebenso wichtig ist in dieser Sicht, daß die Hörerinnen und Hörerais
Kommunikationspartner ernst genommen werden. Von ihnen werden
Reaktionen und Rückmeldungen (feedbacks) erwartet. Ja, die
Gemeinde wird konstitutiv für die Predigt.

- Daraus folgt weiter, daß die Predigt nicht mehr als autoritative
Anrede, sondern primär als Gespräch verstanden wird, als Dialog einer
nach Wahrheit suchenden Gemeinde auf dem Weg.

- Daraus ergibt sich ferner ein neues Rollenverständnis des Verkün-
difters. Er ist nicht mehr der alleinige, von der Gemeinde delegierte
Zeuge des Wortes Gottes, sondern der Wegbegleiter der Gemeinde.

Aus der homiletischen Forschung seien die Ergebnisse erwähnt, daß

der 1 lörvorgang in mehreren Stationen verläuft und zunehmend selektiver

wird, daß die primäre Bezugsgruppe die Verarbeitung einer Predigt

mitprägt, und daß - etwas desillusionierend - die I lörerbedürfnisse
mehr aufSinnvergewisserung und Bestärkung der eigenen Überzeugungen

hinauslaufen, mehr auf Stabilität und Spannungsminderung als auf
Verhaltensänderung. Außerdem ist auf die Ergebnisse der homileti-



190 Karl Barths Predigtverständnis im Vergleich zur neueren Homiletik

sehen Dissertationen von Paul Wehrle «Orientierung am Hörer»
(19 75)32 und von Manfred Schwarzhuber «Wie geht ein Prediger mit
dem Handwerkszeug der Sprache in seiner Verkündigung um?»

(1986)33 hinzuweisen. Wehrle untersuchte mit dem Kommunikationsmodell

die offiziellen Lehrbücher der Aufklärungszeit und gewann die

Erkenntnis, daß bereits diese Epoche aufgrund ihres anthropologischen
Interesses am Hörer orientiert war, wenn auch eher intuitiv und unre-
flektiert. Schwarzhuber fragte nach der Wirkung von 161 Predigten, die
in zwei Gemeinden und in der Fernsehsendung «Wort zum Sonntag» im
Verlaufe des Kirchenjahres gehalten wurden. Mit syntaktischen und
semantischen Kriterien (Wortwahl, Satzbau, Bedeutungen) konnte er
feststellen, daß die Predigtsprache durchschnittlich als schwer verständlich

einzustufen ist, und zwar infolge der zahllosen Schachtelsätze und
der vielen theologischen Worthülsen.

2.4 Die Predigt als Weltauslegung im Glauben und die Spruchpredigt

Karl Barth sagte 1932 in seinem Predigtseminar: «Es gilt in strenger
Disziplin am Wort zu bleiben und nur das hören zu wollen, was das

Wort sagt, nicht was die große Öffentlichkeit, die engere Gemeinde
oder das eigene Herz hören möchten.»34 Im Gegensatz zu diesem

textauslegenden Verkündigungsverständnis hat Wolfgang Bartholomäus in
seiner «Kleinen Predigtlehre» (1974) die Predigt als «Weltauslegung im
Glauben» verstanden35. Ausgangspunkt ist nicht die Bibel, sondern die

Welt, und zwar wie sie von den Hörern erfahren wird: die Welt als

Geschichte, als Dasein und Situation, als Wirklichkeit und Erfahrung.
In der Menschenwelt ist durch Leben und Wirken Jesu von Nazareth
Heil angebrochen und noch präsent. In dieser Situation wird Verkündigung

zur «Interpretation und Kritik der Welt aus der Sicht des christlichen

Glaubens»36. Sie deckt Sinn und Unsinn dieser Welt auf, fragt
nach Heil und Unheil, kommentiert individuelle und soziale

Lebensgeschichten vor dem gesamtgesellschaftlichen Hintergrund. Sie deutet

52 P. Wehrle, Orientierung am Hörer. Die Predigtlehre unter dem Einfluß des

Aufklärungsprozesses (SPT 8), Zürich-Einsiedeln 1975.
15 M. Schwarzhuber, Wie geht ein Prediger mit dem Handwerkszeug der Sprache in

seiner Verkündigung um?, München 1986 (Diss, masch.).
'4 K. Barth, Homiletik. Wesen und Vorbereitung der Predigt, Zürich 1966, 77.

" W. Bartholomäus, Kleine Predigtlehre, Zürich-Einsiedeln 1974, 74-77.
16 Ebd. 74.



Karl Barths Predigtverständnis im Vergleich zur neueren Homiletik 191

Tagesereignisse, aber nicht wie es die Publizistik tut, sondern mit den

Augen des Glaubens, orientiert an Schrift und Tradition, getragen von
der Auferstehungshoffnung und ausgerichtet aufdie Zukunft. Die Bibel
hat in der Predigt als «Weltauslegung im Glauben» eine wichtige, aber
doch untergeordnete Funktion. Sie dient als Problemlösungspotential
für konkrete existentielle und gesellschaftliche Fragen. Bartholomäus
steht auf dem Boden der Korrelationsdidaktik und beabsichtigt ein

wechselseitiges Erhellen von Situation und Botschaft. Wie berechtigt
diese Predigtauffassung ist, weil sie die Relevanz des Glaubens für das

konkrete, alltägliche Leben aufzeigt, und wie geeignet sie gerade für die

Kasualpredigt ist, — ihre Gefahr liegt in der Verzweckung biblischer
Texte, die nachträglich gesucht und für passend erachtet werden.

Eine Variante dieser Predigtform ist RolfZerfaß' 1987 vorgelegter
Entwurfder Spruchpredigt''1. Unter Spruchpredigt faßt Zerfaß alle
Kurzansprachen zusammen, die einen einzelnen Spruch, ein Schriftwort, ein

Logion Jesu oder einen Psalmvers, ein Sprichwort oder eine profane
Wendung ins Zentrum der Predigt stellen. Der Spruch hat «große
Bedeutung für die Identitätsbalance im Alltag. Er transportiert gesammelte

Erfahrung... macht neugierig... Die Schärfe provoziert, die Kürze
macht behaltsam»38. Zerfaß begründet sein Vorgehen mit dem
Hinweis, daß die Heilige Schrift zu großen Teilen aus Spruchmaterial
besteht und daß bereits Jesus solche Aussagen verwendet hat.

Wie das eben dargestellte Predigtverständnis einer «Weltauslegung
im Glauben» hat auch die Spruchpredigt ihre Berechtigung für
Kurzansprachen, obwohl Barth mit beiden Formen Mühe hätte. Die Prediger

können als «Spielleute Gottes» das Evangelium als «das neue Lied
vom Leben» anstimmen39; sie sollen Lebensweisheiten aus der Sicht
des Glaubens kreativ darstellen und «Gott so zur Sprache bringen, daß
sich etwas ändern kann»40. Nicht der Buchstabe, sondern der Geist

verbürgt die Treue zum Evangelium. Das Spezifische christlicher Rede

liegt in der Perspektive.

" E. Zerfass, Spruchpredigt. Grundriß Predigt 1, Düsseldorf 1987.
,s Ebd. 10.

" Ebd. 14-18.
40 Ebd. 39.



192 Karl Barths Predigtverständnis im Vergleich zur neueren Homiletik

2.5 Die Predigt als Rede - Homiletik als Rhetorik

Im ersten Teil haben wir die Unvereinbarkeit des Barthschen
Predigtbegriffs mit der Rhetorik gesehen. Wollte sich jemand in der
Verkündigung rhetorischer Mittel bedienen, er machte sich nach Barth zum
Papst. In seinem Werk «Predigt als Rede» (1976) kritisiert Gert Otto
diese kategorische Abwehr aller Rhetorik mit der Begründung, daß sie

als etwas rein Äußerliches mißverstanden wurde, «als etwas gegenüber
dem Inhalt Außenseitiges - und diese Außenseite ist Mache, ist falscher
Glanz, ist im Grunde Mittel zur Verführung, also zumal dem Worte
Gottes gegenüber unangemessen»41. Bereits Benedikt XV. empfahl
1917 in seiner Predigtenzyklika «Humani generis» dem Prediger, nicht
etwa menschliche Weisheit durch «Überredungskünste»42, sondern die
übernatürlichen Wirklichkeiten allein zur Ehre Christi zu vermitteln.
G. Otto und die neuere Homiletik verstehen Rhetorik als inhaltliche
Kategorie, die um die Verschränktheit von Inhalt und Form weiß. Sie

begreift Predigt als Rede in einer vielschichtigen Sprechsituation und
untersucht die Bedingungen der Möglichkeiten sprachlicher Verständigung.

Ausgehend von einem dynamischen und dialogischen
Wahrheitsbegriff hat es Rhetorik mit dem Weg zu tun, «auf dem ich Wahrheit
finde, und mit der Weise, sie andern mitzuteilen, damit es ihre Wahrheit
werde»4'. Somit beschäftigt sie sich mit dem Suchprozeß nach Wahrheit
und ihrer Mitteilbarkeit an die Zeitgenossen. Mit Wahrheit sind nicht in

erster Linie Sätze gemeint, sondern ein gemeinsames dialogisches
Suchen und ein damit verbundenes Kommunizieren. Insofern hier die
Gemeinde in die Predigtarbeit einbezogen wird, trifft sich hier die neue
homiletische Rhetorik mit dem Predigtansatz bei der Kommunikation.

- Im «Handbuch zur Predigt» (1982) nennt Guido Schüepp folgende
Grundzüge einer christlich verantworteten Rhetorik: Sachlichkeit,
Offenheit, Zukunftsausrichtung, Handlungsbezogenheit, Gemeinschaft
und Didaktikinteresse44.

41 G. Otto, Predigt als Rede. Über die Wechselwirkung von Homeletik und
Rhetorik, Stuttgart 1976, 19.

42 Benedikt XV., Priestertum und Predigt. Rundschreiben «Humani generis» vom
15. Juni 1917, in: P. Cattin (Hg.), Heilslehre der Kirche, Freiburg 1953, 858-872.
870.

41 G. Otto, Predigt als Rede, Stuttgart 1976, 9.
44 G. Schüepp (Hg.), Handbuch zur Predigt, Zürich-Einsiedeln 1982, 41-44.



Karl Barths Predigtverständnis im Vergleich zur neueren Homiletik 193

3. Fazit

Vergleichen wir nochmals zusammenfassend Karl Barths Preditver-
ständnis mit dem der neueren Homiletik, dann lassen sich die zwei
unterschiedlichen Ansätze gut im Bild einer Ellipse mit zwei
Brennpunkten darstellen. Diese beiden Brennpunkte symbolisieren das Wort
Gottes einerseits und die Predigthörerschaft andererseits. Barth kreist
zunächst um das Wort Gottes, von dem er «mit erschrockener Demut»
reden will. Vom Wort Gottes aus bewegt er sich zu den Hörern, deren
Situation und Umfeld er in allen vier Phasen mehr oder weniger explizit
im Blick hat. Die große Bedeutung dieses Brennpunktes für jedes

Predigtgeschehen herausgearbeitet zu haben, ist zweifellos Barths
Verdienst. Die neuere Homiletik nimmt gerade den Brennpunkt der Zuhörer

zum Ausgangspunkt, um sie zum Brennpunkt des Wortes Gottes zu

führen. Ihr Verdienst besteht darin, die Hörersituation und das

Funktionieren der Predigt ausgelotet zu haben. Gewiß, wir können heute

nicht einfach Barths geschichtlich bestimmte Homiletik repristinieren
und gleichsam vom hohen Berg hinab das Wort Gottes verkündigen.
Doch von Barth ist das ernsthafte Hören auf Gottes Wort immer neu zu

lernen. Eine zukunftswirksame Homiletik muß die Predigt als

engagiertes Gespräch mit den Hörern verstehen, stets mit Bezug zur
Botschaft. Sie tut gut daran, zwischen beiden Polen zu oszillieren und die

Schrift ebenso ernst zu nehmen wie die Hörerschaft.




	Karl Barths Predigtverständnis im Vergleich zur neueren Homilethik

