Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 37 (1990)

Heft: 1-2

Artikel: Karl Barths Predigtverstandnis im Vergleich zur neueren Homilethik
Autor: Leimgruber, Stephan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760845

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760845
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

STEPHAN LEIMGRUBER

Karl Barths Predigtverstindnis
im Vergleich zur neueren Homiletik

Kein Zweifel, Karl Barth gehort zu den bedeutendsten Theologen
dieses Jahrhunderts. Seine personliche Art und sein theologisch-litera-
risches Werk erzielten weltweite Anerkennung, obwohl er weder ein
«geistiger Revolutiondr» noch ein «Kirchenvater des 20. Jahrhunderts»
sein wollte, sondern einfach «ein Zeuge Jesu Christi, ein «berufener
Prediger und Lehrer der Kirche»'. In Opposition zur liberalen Theo-
logie wollte Barth das Erbe der Reformatoren zu neuem Leben erwek-
ken. Als Hauptvertreter der dialektischen Theologie und einer nach-
folgend zu erlduternden Predigtweise prigte er in der Zeit zwischen den
beiden Weltkriegen bis in die 60er Jahre mehr als eine Theologen- und
Pfarrergeneration. Seine aktive und kritische Teilnahme am Zeitge-
schehen hinterlie3 Spuren in der europiischen Geistesgeschichte; seine
Wirkung tberschritt die konfessionellen Grenzen, was seine lebhafte
Rezeption im katholischen Raum belegt, etwa durch die Arbeiten H.U.
von Balthasars?, H. Fries’? und H. Bouillards*, und seine Fruchtbarkeit
fir das okumenische Gesprich zeigten u.a. H. Kiing in der Frage der
Rechtfertigung® oder die Einladung vom rémischen Einheitssekretariat
als Konzilsbeobachter fiir die beiden letzten Sessionen®.

" E. JUNGEL, Barth, Karl (1886-1968), in: TRE (Berlin 1980) V, 251-268. 251.

* H.U. von BavrTHAsARr, Karl Barth. Darstellung und Deutung seiner Theologie,
Olten 1951.

* H. Fries, Bultmann-Barth und die katholische Theologie, Stuttgart 1955.

* H. BourLLARD, Karl Barth, vol. 1: Genese et évolution de la théologie dialectique;
vol. 2: Parole de Dieu et existence humaine, Paris 1957.

> H. Kiing, Rechtfertigung. Die Lehre Karl Barths und eine katholische Besinnung,
Einsiedeln 1957, 11964.

¢ Infolge Krankheit konnte Barth dieser Einladung zwar nicht folgen, holte sie aber
vom 22.-29. September 1966 mit groBem Gewinn nach (vgl. K. BArTH, Ad Limina
Apostolorum, Ziirich 1967).



176 Karl Barths Predigtverstindnis im Vergleich zur neueren Homiletik

Zeitlebens war Karl Barth ein leidenschaftlicher Prediger. Er ver-
kindigte das Wort Gottes als Pfarrer, als akademischer Lehrer und noch
nach seiner Emeritierung. Die Predigt bildete den Ursprungsort und
das Ziel seines gesamten theologischen Arbeitens. In einem weiteren
Sinn betrachtete er simtliche theologische Disziplinen als Predigtvor-
bereitung. Er intendierte eine Theologie fiir die Pfarrer.

Der Grund, weshalb hier seine Predigtauffassung im Vergleich zur
neueren Homiletik dargestellt wird, liegt darin, da3 diese massive Kri-
tik an Barths Predigtverstindnis geiibt hat. Im ersten Teil des Artikels
wird deshalb das Predigtverstindnis Barths entfaltet, und zwar in vier
Phasen entlang seiner Biographie. Im zweiten Teil werden mehrere
Neuansitze der gegenwirtigen Homiletik skizziert, jeweils mit Riickbe-
zug auf Barths Predigtauffassung,

1. Das Predigtverstandnis bei Karl Barth

Wihrend H.U. von Balthasar Barths theologische Entwicklung als
Weg von der Dialektik zur Analogie charakterisiert hat’, mul} eine
Analyse seiner homiletischen Entwicklung weiter ausgreifen. Sie hat
einerseits die Predigttitigkeit im Safenwiler Pfarramt einzubeziehen
und andererseits die Predigten in der Basler Strafanstalt. Dadurch erge-
ben sich vier Phasen des Barthschen Predigtverstindnisses, die jeweils
von theologischen, lebensgeschichtlichen und weltgeschichtlichen Fak-
toren mitbestimmt werden. Als Grundlage der Analyse dienen seine
gehaltenen und veroffentlichten Predigten aus den entsprechenden
Epochen sowie einschligige theologische und besonders homiletische
Aussagen.

1.1 Die Predigt in der frithen Safenwiler Zeit als ethische Mahnrede

Nach seiner Ausbildung tibernimmt Karl Barth 1911 die aargaui-
sche Bauern- und Industriegemeinde Safenwil. Im Spiegel der dort
gehaltenen Predigten® begegnet uns ein junger und unbefangener Ver-

"H.U. von Barvrthasar, Karl Barth, 79-93; vgl. M. BEinTkER, Die Dialektik der
«dialektischen Theologie» Karl Barths, Miinchen 1987 und: Zur Theologie Karl Barths.
Beitrige aus Anlal} seines 100. Geburtstages, in: Zeitschrift fir Theologie und Kirche,
Beiheft 6, Tiubingen 1986.

# K. BarTH, Predigten 1913, Ziirich 1976; pers., Predigten 1914, Ziirich 1974; pErs.,
Wir haben ja das Wort. Predigten und Texte zur Homiletik, Berlin 1986, 10-70; vgl.
J. HERMELINK, Predigt und Predigtlehre bei Karl Barth, in: Pastoraltheologie 76 (1987)
440-460.



Karl Barths Predigtverstindnis im Vergleich zur neueren Homiletik 177

kiindiger des Wortes Gottes. Sonntag fiir Sonntag der Gemeinde die
Bibel auslegen ist fiir ihn eine schwierige, aber noch unproblematische
Herausforderung. Er erweist sich dabei als Kenner der Lebenserfah-
rungen seiner Zuhorerinnen und Zuhorer, die er freundschaftlich als
«Liebe Zuhorer» oder «Liebe Freunde» anspricht. Barth, der aus einer
biirgerlichen Pfarrerstamilie in Basel stammt, interessiert sich fiir die
Notstinde, die mit der sozialen Frage in Zusammenhang stehen:
Arbeitskampf, soziale Abhingigkeit, Kinderarbeit, Vernachlissigung
der Bildung, Alkoholmifibrauch. Die Beschiftigung mit diesen sozialen
Problemen bringt ihn mit dem religiosen Sozialismus H. Kutters in
Kontakt und bewegt ihn, 1915 in die sozialdemokratische Partei der
Schweiz einzutreten. In den Predigten erwihnt er diese Notstinde ofter
und konfrontiert die davon betroffenen Hoérer mit dem Wort Gottes.
Der Bibeltext wird meistens erst in der zweiten Hilfte der Predigt
eingefiihrt, nachdem die erste die Situation erhellt hat. Barth mochte die
Erfahrungen und Lebenseinstellungen der Hérerschaft nicht einfach
bestirken, sondern die Leute iiber ihren Horizont hinausschauen lassen
und aufgrund des Bibeltextes zu einem rechten Leben in Frieden und
Gerechtigkeit anleiten. Das Reich Gottes wird zum dominierenden
Predigtthema. In der Konfirmationspredigt vom 21. Midrz 1913° — um
ein anderes Beispiel seines Erfahrungsbezuges anzufiihren — themati-
siert er den existentiellen Wendepunkt im Leben der Konfirmanden
und die damit verbundenen Hoffnungen auf Erfillung innerweltlicher
Werte. Doch diesen Werten «Gesundheit», «materieller Reichtum»
und « Wohlergehen» setzt er — inspiriert vom Predigttext Epheser 3,14—
21 — ein Leben aus der Kraft des Gottesgeistes entgegen, das in der
Liebe Christi eingewurzelt und gegriindet ist.

Formal kénnen die frithen Safenwiler Predigten als ethische Mahn-
reden bezeichnet werden. Es geht Barth um ein wahrhaftiges Leben aus
dem Glauben an Gott, das sich an Jesus Christus orientiert, dem groflen
Urbild und Vorbild der willentlichen Einigkeit von Gott und
Mensch:

«Ein solches Leben hat uns Jesus in seinem eigenen Leben vorgelebt zum
Beweis, dall es moglich sei, und als Samen einer neuen besseren

’ K. BarTH, Predigten 1913, Ziirich 1976, 129-143.



178 Karl Barths Predigtverstindnis im Vergleich zur neueren Homiletik

Menschheit. Und dann ist es die grof3te Wohltat, die uns widerfahren kann,
wenn das Evangelium an uns herantritt und uns zu einem solchen Leben
einladet.»!?

Barth predigt in dieser Zeit hiufig explizit po/itisch. Er greift z.B. die
Frage der Neutralitit der Eidgenossenschaft auf und mahnt seine Horer,
diese auch nach Kriegsausbruch nicht zu verraten''. Im Hintergrund
dieser politischen Predigt steht seine zeitweise Identifizierung des Rei-
ches Gottes mit der sozialen Bewegung. Gleichzeitig richtet sich Barth
an den einzelnen. Im Individuum will er Gott zum Durchbruch ver-
helfen und eine Bewegung vom Christus ex?ra nos zum Christus iz nobis
in Gang bringen. Weiter kommen in dieser Zeit dialogische Elemente
in der Predigt vor, doch die tragende Antwort gibt allein das Wort
Gottes, das Barth jeweils frei auswihlt, im Urtext studiert, nach Luthers
Ubersetzung zitiert und auf ein Thema hin fokussiert.

1.2 Die dialektische Predigt als menschliche Unmaiglichkeit und als Antwort
Gottes

Im Laufe der Pfarrertitigkeit erfihrt Barth eine zunehmende Pre-
digtnot. 1917 schreibt er seinem Freund Eduard Thurneysen von einer
«keuchenden Predigtproduktion»'?. Das Desaster des Ersten Weltkrie-
ges hat ihn zutiefst erschiittert. Er ist so sehr betroffen vom ethischen
Versagen der Kirchen, seiner theologischen Lehrer und von der Sozial-
demokratie, dal3 er sich zu scharfer Kritik gendtigt sieht an der chri-
stentiimlichen Gesellschaft und an ihrer falschen, verzerrten Rede von
Gott. Gegeniiber den selbsterfundenen Gedanken iiber Gott in Moral,
Christentum und Partei entdeckt Barth beim Studium des Romerbriefes
Gott neu als den ganz anderen. Gott steht fiir ihn nicht mehr auf einer
Linie mit den Menschen. Er ist nicht mehr die Erhéhung der menschli-
chen Geschichte, der Moral und Religion. Er ist der verborgene, der
fremde und doch der lebendige Gott. Er ist der Richter iber alles
weltlich und kirchlich Menschliche, womit die eschatologische Aus-
richtung seiner Theologie deutlich wird. Barths Krise der Predigt griin-
det somit nicht in der Frage nach der Existenz Gottes, nicht im unru-

10 Ebd. 574.
'' K. BArTH, Predigten 1914, Ziirich 1974, 443-456.
12 K. BArTH; E. THURNEYSEN, Briefwechsel I (1913-1921), Ziirich 1973, 206.



Karl Barths Predigtverstindnis im Vergleich zur neueren Homiletik 179

higen Suchen eines Augustinus oder im Ringen mit Gott eines Martin
Luthers in der Ménchszelle '?. Was ihn umtreibt, ist die Moglichkeit des
Menschen iiberhaupt, von diesem ganz anderen Gott zu reden. Im
Vortrag «Das Wort Gottes als Aufgabe der Theologie» beschreibt er
1922 das Dilemma des Predigers so: «Wir sollen als Theologen von
Gott reden. Wir sind aber Menschen und kénnen als solche nicht von
Gott reden.» '

Die menschliche Unmoglichkeit, vom total andersartigen Gott zu
sprechen, beruht auf der absoluten Distanz zwischen Gott und Mensch
(und dieser Mensch ist Siinder), auf dem unendlich qualitativen Unter-
schied zwischen Ewigkeit und Zeit und bedingt ein dialektisches Reden
von Gott. Dialektisch reden und predigen heilt fiir Barth, in Gegen-
sitzen sprechen, in stindigem Miteinander und Bezug von Bejahung
und Verneinung. Die beherrschende rhetorische Figur seiner Predigten
aus den 20er Jahren wie auch der 2. Auflage des Romerbriefkommen-
tars wird deshalb der schroffe Gegensatz. Die Predigtsprache ist voll
von Paradoxien und antithetischen Satzketten. Der Stil wird dringend,
expressiv und pathetisch; der Textbezug gewinnt an Strenge. Weil die
Predigt wie die Theologie héchstens dialektisch auf Gottes Wirklichkeit
hinweisen kann, ergibt sich eine Affinitit der Predigt zum Gebet: « Auf
des Menschen Seite bleibt das Gebet, das starke Schreien nach der
Wirklichkeit Gottes, die letzte Moglichkeit.»'® Diese, dem Gebet ange-
niherte Predigt richtet sich an den inneren Menschen. Sie will den
Glauben wecken und die Horer fiir Gottes Wirklichkeit 6ffnen. Ver-
kiindigung des Wortes (ohne explizit politischen Bezug) ist die Aufgabe
der Predigt. Sie vermittelt Gottes Antwort auf die menschliche Unmog-
lichkeit, von ihm zu sprechen. Dabei darf dieses Wort unter keinen
Umstinden angepal3t, manipuliert und verindert werden. Es tritt nicht
«in Konkurrenz mit den andern Artikeln, die auf dem Jahrmarkt des
Lebens feilgeboten werden ... Es hat seine eigene Quelle und so auch
seinen eigenen Lauf ... Aus Lauterkeit, von Gott und vor Gott will es
geredet und gehort sein: in Christus. Sonst lieber gar nicht.»'¢ Fiir Barth

'* M. ScHocHh, Karl Barth. Theologie in Aktion, Frauenfeld-Stuttgart 1967, 17.

" K. BarTH, Das Wort Gottes als Aufgabe der Theologie, in: pErs., Das Wort Gottes
und die Theologie, Miinchen 1925, 85.

'» K. BARTH, Menschenwort und Gotteswort, in: Zwischen den Zeiten 3 (1925) 140,
Anm. 27.

'* K. BArRTH, Die Freiheit des gottlichen Wortes, in: pDERs. ; E. THURNEYSEN, Komm
Schopfer Geist, Miinchen 1932, 200-212. 203-207.



180 Karl Barths Predigtverstindnis im Vergleich zur neueren Homiletik

gibt es eine absolute Distanz zwischen Gotteswort und Menschenwort.
Es gibt keine Vermittlung vom Wort Gottes und menschlichen Erfah-
rungen, keine Ankniipfungspunkte im Menschen fir die Verkiindi-
gung. Der Prediger ist Diener des Wortes und hat sich niemals als
glinzender Redner zu verstehen. Er darf nicht um die Gunst des Publi-
kums buhlen, auf Erfolg aus sein und die Wirkung der Predigt beden-
ken. Den Schlissel zur Losung des Predigerdilemmas wird die wieder-
entdeckte Christologie geben, weshalb Barth beginnt, das kirchliche
Dogma von den zwei Naturen Jesu Christi zu bedenken. Es versteht sich
von selbst, dal3 dieses Gottesbild und diese Art der Verkiindigung zur
Zeit nach dem Ersten Weltkrieg einen grolen Widerhall gefunden
haben.

1.3 Die textauslegende Predigt als Wort Gottes und als Auftrag der
Kirche

Die dritte homiletische Phase zur Zeit Barths Lehrtitigkeit in Miin-
ster und Bonn fillt mit der «Christlichen Dogmatik» und dem Beginn
der «Kirchlichen Dogmatik» zusammen. Ein zweites Mal mul3 Barth
umlernen, indem er die Diastase von Gott und Mensch zwar nicht
preisgibt, aber Jesus Christus neu begreift und vom Rand in die Mitte
riickt. Aus der dialektischen Theologie entsteht die Theologie des
Wortes Gottes, im Grunde eine prinzipielle Homiletik, die zugleich die
Christologie entfaltet. Sie fithrt 1930 zum ersten Band der kirchlichen
Dogmatik, einer christozentrischen, konsequent kirchlich orientierten
Theologie.

Die Predigten aus der Bonner Zeit stehen im Zeichen Barths kon-
solidierter theologischer Position. Verkiindigung entspricht der dritten
Gestalt des Wortes Gottes und hat sich eng an die zweite Gestalt (die
Schrift) zu binden. (Die erste Gestalt des Wortes Gottes ist die Chri-
stusoffenbarung.) Die Predigt ist Dienst am gottlichen Wort. Priziser
definiert sie Barth in den «Seminariibungen zur Predigtvorbereitung»
1932/33 als

«Gottes Wort, gesprochen von thm selbst unter Inanspruchnahme des
Dienstes der in freier Rede stattfindenden, Menschen der Gegenwart ange-
henden Erklirung eines biblischen Textes durch einen in der ihrem Auftrag
gehorsamen Kirche dazu Berufenen»'’.

17 K. BarTH, Homiletik. Wesen und Vorbereitung der Predigt, Ziirich 1966, 30.



Karl Barths Predigtverstindnis im Vergleich zur neueren Homiletik 181

Diese Definition greift ein Wort des Ziircher Reformators Heinrich
Bullinger auf: «Praedicatio verbi Dei est verbum Dei.» (Die Predigt des
Wortes Gottes ist das Wort Gottes.) Sie entspricht insofern dem Kri-
terium der OffenbarungsmiBigkeit, als sie ein Geschehen von Gott aus
in Jesus Christus ist und auf die Horer als Kerygma, als Anrede, senk-
recht von oben trifft.

Fir Barth ist die Predigt 7extauslegung. Sie darf deshalb nichts
anderes sein, weil hier Gottes eigenes Wort, seine Offenbarung, Jesus
Christus, spricht. Charakteristisch fiir dieses Verstindnis ist, dafy Barth
jetzt jeden Predigttitel wegli3t und nur noch die Textstelle iiber die
Predigt schreibt. Eine sogenannte « Themapredigt» lehnt er als vollig
unmoglich ab. Sie kime einer AnmaBung des Predigers gleich. Ebenso
verwirft er Einleitung und Schliisse einer Predigt, die als Ankniipfungs-
punkte verstanden wiirden. Dafiir behandelt er die Homilie «geradezu
als Glaubensartikel»'®.

Barths Predigtpraxis beschrinkt sich nicht auf ein blofles Wieder-
holen und Nachsprechen des Textes. Denn ihm geht es um ein Nach-
bezeugen des Wortes Gottes, und dies schlie3t eine thematische Kon-
zentration nicht aus, sondern ein. Was er vehement bekampft, ist ein
rein anthropologischer Ansatz, «dal3 die erregte und erschiitterte Huma-
nitit» ' die Fithrung im Predigtgeschehen iibernimmt und das Horen
auf Gottes Wort erschwert, wenn nicht verhindert. Tagesfragen kénnen
hochstens beriihrt, politische Ereignisse diirfen nicht explizit erwihnt
werden. Freilich, in der damals dramatischen geschichtlichen Situation
ist Barths Predigt indirekt doch hochpolitisch gewesen, weil er durch
die Textauslegung eine Gegenwirklichkeit entwirft, die eine Distanzie-
rung von den vorherrschenden Ideologien erméglicht hat.

Nach Karl Barth hat die Predigt dem Kriterium der Kirchlichkeit zu
gentigen. Sie geschieht im Raum der Kirche und in ithrem Auftrag. Sie
ist das Werk des Heiligen Geistes und stiftet Kirche als den Ort, wo
Gottes Wort gehort und sich die Horerinnen und Horer gegenseitig
aufnehmen, wie Jesus Christus die Menschen aufgenommen hat. Thren
besonderen Ort hat sie im Gottesdienst, und zwar zwischen den Sakra-
menten der Taufe und des Abendmahls. Sie kommt von der Taufe als

'S K. BarTH, Brief an E. Thurneysen vom 23.12.1932, in: E. BuscH, Karl Barths
Lebenslauf, Berlin 1979, 201.

' K. BarTH, Die Gemeindemifligkeit der Predigt, in: Evangelische Theologie 16
(1956) 194-205. 201.



182 Karl Barths Predigtverstindnis im Vergleich zur neueren Homiletik

dem Zeichen der Gnade und ist hingeordnet auf das Abendmahl als
dem Gedichtnis des Todes Jesu, bis er wiederkommt. Diese liturgisch-
sakramentale Dimension kommt allerdings in der damaligen Zeit nicht
stark zum Tragen. Hingegen ist signifikant fir dieses Kriterium, dal3
sich nun Barth an die vorgegebene Perikopenordnung hiilt.

1.4 Die Predigt in der Basler Strafanstalt als Dienst an der Versihnung

Nach einer siebenjihrigen Pause feiert Barth von 1954-64 mit den
Strafgefangenen in Basel 27 Gottesdienste, zumeist mit anschliefendem
Abendmahl?°. Diese vierte Predigtperiode ist durch eine weitere Re-
traktation im Vortrag «Die Menschlichkeit Gottes» (1956) und durch
die Versohnungslehre im 4. Teil der «Kirchlichen Dogmatik» gekenn-
zeichnet. Nachdem er sich 35 Jahre zuvor von der liberalen Theologie
des Kulturprotestantismus absetzen mullte, welche in ihrer religionisti-
schen und anthropozentrischen Tendenz den Menschen auf Kosten
Gottes groBmachte, und er dagegen die Gottlichkeit Gottes in ihrer
iberwiltigenden Hohe und Ferne sowie die Majestit des Crucifixus
retten mulf3te, die Menschlichkeit Gottes aber an den Rand dringte, so
gilt es nun nicht etwa Riickzug zu blasen, sondern «einen neuen Ansatz
und Angriff» zu wagen, «in welchem das zuvor Gesagte erst recht, nur
nun umso besser, zu sagen ist»*'. Die Betonung der Gottlichkeit Gottes
war gleichsam die Voraussetzung, um jetzt auch die Menschlichkeit
Gottes zu ihrem Recht kommen zu lassen. Barth gibt zu, dem Gott der
Philosophen mehr Platz eingeriumt zu haben als dem Gott Abrahams,
Isaaks und Jakobs. Der Grund dieser neuerlichen Retraktation liegt
bereits in der fritheren Christologie verborgen. Jesus Christus ist der
Mittler und Versdhner zwischen Gott und den Menschen, der Bund in
Fille. Er tritt ein vor den Menschen fir Gott und vor Gott fiir die
Menschen. Daraus ergibt sich fiir Barth, dal Wesen und Auftrag der
Predigt im Dienst an der Verséhnung liegen. Der Seelsorger Barth weil3
nur zu gut um die bedriickende Schuld- und Notsituation der Strafge-
fangenen. Ohne diese Situation zu artikulieren, predigt er den Insassen
zumeist iber kurze Bibelworte, Bibelspriiche, Losungen. Er erklirt sie

20 M. Scuwarz, Karl Barth in der Strafanstalt. Bericht des evangelischen Strafan-
staltpfarrers, Basel 1968.
21 K. BarTth, Die Menschlichkeit Gottes, Zollikon-Zirich 1956, 7.



Karl Barths Predigtverstindnis im Vergleich zur neueren Homiletik 183

Wort fiir Wort, damit die Gefangenen »:¢ und axs ihnen leben kénnen.
In der Regel steht Christus im Zentrum dieser Predigten: «Jesus Chri-
stus, wie er uns in der Heiligen Schrift bezeugt wird, ist das eine Wort
Gottes, das wir héren, dem wir im Leben und im Sterben zu vertrauen
und zu gehorchen haben»?2. Und zwar betont Barth die Menschlichkeit
Jesu, sein versdhnendes, solidarisches Handeln. Er sieht Jesus vor allem
als Befreier der Gefangenen: « Wenn es Einen gegeben hat, der solida-
risch gerade mit den Gefangenen war, so war er es. Und in dieser
Solidaritit mit ihnen, als dieser groBBe Verhaftete, Verurteilte und Hin-
gerichtete hat er allen Gefangenen Freiheit gebracht, Errettung, Erl6-
sung. Das ist der Herr, dein Erbarmer: dieser Gefangene, der dein, der
unser aller Befreier ist.»*?

Die Predigt in der Strafanstalt ist insofern Hoffnungspredigt, als sie
den Horern Mut macht, sie zur Meisterung des Lebens anleitet und sie
auf das zukiinftige Reich Gottes mit der endgiiltigen Verséhnung aus-
richtet. Thr Stil formuliert nicht mehr dialektisch, sondern grundsitzlich
positiv. Barths Predigten sind deshalb beliebt, weil sie niichtern, klar,
einfach und zutiefst frohlich vorgetragen werden. Sie kommen aus dem
Gebet und miinden ins Gebet ein.

Die Konsequenzen dieses Predigtverstindnisses als Gottes Wort im
menschlichen Wort, das auf die Versshnung Gottes in Christus, dem
Licht des Lebens, hinweist, sind folgende: Die einst absolute Stellung
der Predigt innerhalb der Verkiindigungsbemiihungen der Kirche wird
relativiert, aber nicht eingeebnet. Der auf die Predigt fixierte Verkiin-
digungsbegriff wird erweitert und stellt die Predigt neben die plurifor-
men Zeugnisweisen der Gemeinde. Gewil3, noch immer gilt fiir Barth
die Predigt als ordentliche Form der Verkiindigung, die sich von ande-
ren, aulBerordentlichen Formen wie Katechese und Erwachsenenbil-
dung unterscheidet. Bibel und Predigt wahren ihre Sonderstellung,
Dennoch hat Barth in dieser vierten Phase auf die erste Safenwiler Zeit
zuriickgeblendet und gleichzeitig einige Positionen der neueren Homi-
letik vorweggenommen.

Fassen wir die wichtigsten Merkmale der Barthschen Predigt kurz
zusammen:

22 H. Genest (Hg.), K. Barth, Wir haben ja das Wort. Predigten und Texte zur
Homiletik, Berlin 1986, 333.
#3 K. BARTH, Predigten 1954-1967, Ziirich 1979, 156.



184 Karl Barths Predigtverstindnis im Vergleich zur neueren Homiletik

a) Theorie und Praxis der Predigt sind von groflem Ernst bestimmt, der
eine hohe Achtung vor Gott, seiner Offenbarung und den Hoérerinnen
und Hoérern erkennen lif3t.

b) Die Predigt ist in allen vier Phasen christologisch und eschatologisch
bestimmt, seit der Zeit der «Kirchlichen Dogmatik» zudem ekklesiolo-
gisch und pneumatologisch.

c) Der Prediger ist stets primir Horer des Wortes. Er hat sich gehorsam
dem biblischen Text unterzuordnen. Eine Auseinandersetzung mit der
Perikope oder dem Bibelspruch gehort unabdingbar zur Predigtvorbe-
reitung.

d) Die Hoérersituation kommt bei Barth in der Safenwiler Zeit explizit zur
Sprache. In den iibrigen Phasen berticksichtigt er sie implizit. Ebenfalls
nur die ersten Predigten haben ausdriicklich politischen Charakter.

e) Die Grundgestalt der Barthschen Predigt ist die Homilie, wobei die
Textauslegung mehr oder weniger streng sein kann und eine themati-
sche Konzentration nicht ausschlief3t.

f) Die Verkiindigung hat schlicht und verstindlich zu sein. Sie darf sich
keiner rhetorischen Mittel bedienen, weil sie Gott sprechen lassen soll
und niemals eine Selbstproduktion des Menschen ist.

2. Neuere homiletische Ansitze mit Rickbezug auf Barths
Predigtverstindnis

Die Homiletik der letzten 30 Jahre zeichnet sich im katholischen wie
im evangelischen Bereich durch eine Vielfalt verschiedenartiger An-
sitze aus. Sie trigt den gewandelten gesellschaftlichen, kirchlichen und
wissenschaftlichen Bedingungen der Predigt Rechnung. Vereinfacht
kann diese Umwilzung mit folgenden Stichworten beschrieben wer-
den: Differenzierung der Lebens- und Arbeitsbereiche, Autonomie der
irdischen Wirklichkeiten, Aufkommen der Massenmedien, Abschied
vom konfessionalistischen Denken, Pluralitit der Meinung und Werte-
wandel. Die Predigt steht unter dem Anspruch der Offentlichkeit und
mul sich mit ihrer Wirkung auseinandersetzen. Die anthropologische
Wende der Theologie allgemein und die empirische Wende der prak-
tischen Theologie im besonderen haben die Zusammenarbeit von theo-
logischen und Humanwissenschaften gefordert, was sich in der Homi-
letik u.a. in der Horerforschung oder in der Profilierung von Prediger-
typen ausgewirkt hat. Die Sprachanalyse hat die Sensibilitit fiir die
Verkiindigungssprache erhoht, die Kommunikationstheorie Licht auf



Karl Barths Predigtverstindnis im Vergleich zur neueren Homiletik 185

die Predigt als Sprechhandlung geworfen. Die jingst erkannte Tradie-
rungskrise der Werte und speziell des Glaubens hat offengelegt, dal3 der
Glaube seinen Einfluf3 auf die konkrete Lebensfithrung eingebiif3t hat,
was wiederum Konsequenzen fir die Predigt haben muf3. Die neueren
homiletischen Entwirfe sind Antwortversuche auf diese verinderten
Zeiterfordernisse.

2.1 Die Predigt als wirksames Wort Gottes in der katholischen Homiletik

An erster Stelle ist eine etwas verspitete Nachholaktion der katho-
lischen gegeniiber der evangelischen Homiletik zu erwihnen, wobei
uniiberhérbar Anklinge an Barths Predigtlehre zu vernehmen sind: Die
katholische Lehre vom wirksamen Wort Gottes steht vor dem Hinter-
grund der biblischen Bewegung und der kerygmatischen Erneuerung,
Sie ist inspiriert von Karl Rahners 1960 entworfenen «Theologie des
Wortes»?*, korrigiert die unheilvolle konfessionelle Abgrenzung einer
Kirche des Wortes von einer Kirche des Sakramentes und ist 1963 in die
Liturgiekonstitution des II. Vatikanums eingeflossen. Das Konzil hat
die Predigt bekanntlich aufgewertet, die Wortverkiindigung im Sonn-
tagsgottesdienst fiir verpflichtend erklart und dabei festgestellt, dal3 den
Gldubigen der Tisch des Wortes reicher bereitet werden miisse, indem
die Schatzkammer der Bibel weiter aufgetan wird (Sacrosanctum Con-
cilium Nr. 51).

Victor Schurr hat 1964 im 1. Band des «Handbuches der Pastoral-
theologie» mit Hilfe der Wort-Gottes-Theologie das Wesen der Ge-
meindepredigt so umschrieben:

«Die Gemeindepredigt ist, wenn und weil sie mit der gottlichen Offenba-
rung sachlich tbereinstimmt, die 6ffentliche und den Menschen einfor-
dernde Anrede und Mitteilung Gottes in Christus durch den geweihten und
amtlich befugten Diener der Kirche zwecks Einberufung und Zuriistung
der sichtbaren Heilsgemeinschaft auf die Parusie des Herrn hin. Sie enthalt
nicht nur, sondern sie ist das Wort Gottes.»?’

Gemeinsam mit Barth sind der Charakter der Predigt als Wort
Gottes und als autoritative Anrede an die Menschen sowie der christo-

** K. RAHNER, Wort und Eucharistie, in: Schriften zur Theologie V, Einsiedeln 1960,
313-355.

#* V. Scuurr, Die Gemeindepredigt, in: K. RAHNER u.a. (Hg.), Handbuch der
Pastoraltheologie I, Freiburg 1964, 230-265. 233.



186 Karl Barths Predigtverstindnis im Vergleich zur neueren Homiletik

logische, der ekklesiale und der eschatologische Bezug. In Anlehnung
an Genesis Kp. 1 und den Johannesprolog gilt das Wort Gottes als
energetisch und kraftgeladen, als heilswirksam und sakramental. Im
Wort werden Gottes Gnade und Kraft wirksam, weil Jesus Christus
selbst gegenwirtig ist und durch den beauftragten Prediger spricht.

Leitbild der Predigt ist die Homilie, verstanden als Schriftauslegung,
als Proklamation der Heilsereignisse und als autoritative Anrede an die
Gemeinde. Im Unterschied zu Barth mul3 aber die Horersituation stir-
ker einbezogen werden. Die Predigt soll durchdrungen sein vom Dialog
mitder Welt, von Tagesereignissen und Problemen der Gegenwart, von
Bildern, Gleichnissen und Beispielen. Der Prediger hat darauf zu ach-
ten, was das «Ohr des Volkes» vernimmt, und er wird gut tun, «iiber-
alterte Ausdriicke, Bilder und Formeln auszuwechseln» und biblische
Begriffe wie z.B. Gnade nicht «inflationistisch» zu gebrauchen *¢. Hier
wird erstmals die Predigtsprache kritisch reflektiert. Doch mul} ver-
merkt werden, da3 Schurr kein einheitlicher Wurf gelungen ist, steht
doch beispielsweise die Predigt als autoritative Anrede in Spannung zur
Predigt als Dialog.

2.2 Verkiindigung als Information und Verfremdung nach
Hans-Dieter Bastian

In der Reihe «Theologische Existenz heute», in der einst Barth
wichtige Aufsitze publizierte, lanciert 1967 H.-D. Bastian einen neuen
Verkiindigungsbegriff, gepaart mit einem Frontalangriff gegen die
Theologie des Wortes Gottes. Als praktischer Theologe versetzt er sich
in die Situation des «Kerygma-Empfingers» und beklagt die weitge-
hende Schwerhorigkeit und Wirkungslosigkeit der herkémmlichen
Verkiindigung. Die Ursache dieser neuartigen Predigtnot erblickt er im
«Glauben an eine Art Transsubstantiation des Wortes»?’, in der
Behauptung, das Wort Gottes habe eine Eigenbewegung und wirke von
selbst, ex opere operato. Die bloe Wiederholung bekannter Texte aber
sei so uninteressant und langweilig wie eine alte Zeitung.

Fir Bastian, der die kirchliche Verkiindigung nivelliert, muf} das
Wort Gottes fiir heute «zurechtgemacht werden»?%, wenn es Dienst am

26 Ebd. 256.
7 H.-D. Bastian, Verfremdung und Verkiindigung, Miinchen 1967, 8.
¥ Ebd. 9.



Karl Barths Predigtverstindnis im Vergleich zur neueren Homiletik 187

Menschen sein will. Es braucht eine tendenzitse Gestaltung, denn
Tendenz liege immer vor. Er appelliert an die Verantwortung des
Predigers fiur die Gestaltung biblischer Texte in der Verkiindigung.
«Ohne Neugestaltung und Neuinterpretation erliegt die kirchliche
Rede dem kerygmatischen Tod.»?? Deshalb muf3 Verkiindigung nach
Bastian /nformation sein, d.h. eine neue, tiberraschende Nachricht brin-
gen, kein ewiges invariantes Substrat, sondern stets bezogen auf die
Erfahrungsfelder von heute. Die Predigt mul} bei der Horerin / beim
Horer etwas auslosen und bewirken.

Eine hilfreiche Methode, um den informativen Charakter der Pre-
digt zu erreichen, sieht er im Anschluf3 an den Dramatiker Bert Brecht
in der Verfremdung. Die Verfremdung weckt dadurch die Aufmerksam-
keit, daf3 sie Bekanntes aus dem gewohnten Kontext herausnimmt und
in einen neuen, ungewohnten Kontext stellt, dorthin, wo es niemand
erwartet. Brecht verfolgte mit der Verfremdung im Theater ein sozial-
kritisches Interesse, wollte er doch das Publikum nicht linger in der
passiven Rolle des genuBsiichtigen Konsumenten belassen, sondern
seine Einstellung hinterfragen und verindern. Bastian weist darauf hin,
dal3 bereits die Bibel mit dem Verfremdungseffekt gearbeitet hat, wenn
etwa Hosea filir das meineidige Volk Israel das Bild der Dirne verwendet
oder wenn Jesus vom Reich Gottes in iiberraschenden Gleichnissen aus
der Erfahrungswelt der Zeitgenossen spricht.

Bastians engagiertes, provokatives Plidoyer fiir den informativen
Charakter der Verkiindigung ist eine Antwort auf die oben dargestellte
verinderte gesellschaftliche und geistesgeschichtliche Situation. Sie
kann zu einer lebendigen, fruchtbaren und wirksamen Predigt beitra-
gen. Treue zum Text und zum Wort Gottes ist nicht mit Buchstaben-
treue zu verwechseln, die man freilich auch Barth nicht unterstellen
kann. In der Tat ist dem Prediger die Verantwortung tibertragen, die
Intention eines Textes in eine andere Zeit hineinzusagen und die heu-
tigen Lebenserfahrungen mit der Botschaft des Glaubens zu verbinden
und zu konfrontieren. Ein beliebiges «Zurechtmachen» und Zurecht-
biegen des Textes — allein um der Neuigkeit willen — muf3 jedoch
vermieden werden.

* Ebd. 11.



188 Karl Barths Predigtverstindnis im Vergleich zur neueren Homiletik
2.3 Die Predigt als Kommunikationsvorgang

Im Jahre 1970 gab die Konferenz der deutschsprachigen Pastoral-
theologen das Faszikel « Verkiindigung»?° heraus, eine Handreichung
fiir den pastoralen Dienst. Darin untersucht sie die Predigt als komple-
xen Kommunikationsvorgang und analysiert die einzelnen Wirkfakto-
ren in ihrer wechselseitigen Zuordnung: den Prediger, die Horerschaft,
das sie verbindende sprachliche Zeichensystem, den Gegenstand der
Predigt und die situativen Umstinde. Diese verinderte homiletische
Fragestellung signalisiert einen Perspektivenwechsel. Nicht mehr der
Inhalt allein steht zur Debatte, sondern auch und vor allem die Wirkung
der Predigt. Keine Definition der Predigt wird versucht, wie dies einst
Barth und die katholische Wort-Gottes-Homiletik unternahmen. An-
stelle des Problems «Was ist Verkiindigung?» tritt die Frage «Wie
konnen wir verkiindigen?», niherhin «Wie kénnen wir besser, ver-
stindlicher, lebensnaher predigen?». Diese im Grund didaktische Fra-
gestellung zielt auf eine Optimierung des Vermittlungsprozesses und
auf eine vermehrt Horer-orientierte Predigt hin.

Um das Funktionieren des Verkiindigungsgeschehens besser zu
erfassen, bedienen sich die Autoren des Organonmodells des Wiener
Psychologen Karl Biihler in heuristischer Funktion. Danach kann jede
Kommunikation auf ein Ensemble von vier Elementen reduziert wer-
den: Sender, Empfinger, Zeichensystem, Gegenstand, dazu die Rah-
menbedingungen Anlaf3, Ort, Zeit und Ziel*'. Eine Kommunikation
kommt dadurch zustande, daf} erstens ein Sender eine Vorstellung iiber
einen Gegenstand mittels Zeichen verschliisselt oder kodiert und sen-
det, und dal} zweitens ein Empfinger die Zeichen wahrnimmt, ent-
schlisselt oder dekodiert und sie aufgrund des gemeinsamen Zeichen-
vorrates mit derselben Vorstellung tiber den entsprechenden Gegen-
stand assoziiert.

Die Anwendung dieses Modells auf die Predigt als Kommunika-
tionsvorgang geht von folgenden Faktoren aus: Der Sender ist der
Verkiindiger / die Verkiindigerin; die Empfinger sind die Horerschaft;
das Zeichensystem ist die Predigtsprache und der Gegenstand der Pre-
digtinhalt. Der Predigtkommunikationsvorgang liuft nun so ab, daf3

" E. BArTscH u.a., Pastorale. Handreichung fiir den pastoralen Dienst. Verkiindi-
gung, Mainz 1970,
i Ebd. 13-16.



Karl Barths Predigtverstindnis im Vergleich zur neueren Homiletik 189

erstens der Sprecher eine Botschaft tiber einen Gegenstand mittels
sprachlicher Zeichen verschlisselt und den Hérern tibermittelt und daf3
zweitens diese Zeichen von der Horerschaft wahrgenommen, dekodiert
und mit denselben Bedeutungen iiber den Gegenstand verbunden wer-
den. Dazu kommt, daf3 die Rahmenbedingungen des Predigtgeschehens
alle anderen Faktoren beeinflussen, besonders in der Kasualpraxis und
in Kindergottesdiensten. Die Predigt als Kommunikationsvorgang ge-
lingt dann, wenn Prediger und Horer tiber ein gemeinsames Zeichen-
repertoire verfiigen, wenn keine Sprachbarrieren (z.B. akustische, emo-
tionale) im Wege stehen und wenn ein Minimum an gemeinsamen
Grundeinstellungen vorhanden ist.

Mit dieser erweiterten Perspektive auf die interdependenten Fak-
toren ergeben sich einerseits bedeutsame Konsequenzen fiir das Predigt-
verstindnis und andererseits neue Forschungsfelder der Homiletik:

— Weil sich die Predigt in ihrer formalen Struktur nicht von ande-
ren Kommunikationsvorgingen unterscheidet, hat sie ihre Vorrangstel-
lung, die ihr noch Barth zuerkannte, verloren. Sie wird eingeordnet in
die weiteren Verkiindigungsformen der Kirche in Erwachsenenbil-
dung, Gemeinwesenarbeit, Religionsunterricht. Thre Wirkung wird im
Zusammenhang des gesamten Gottesdienstes gesehen und mit weiteren
Formen der Lebens- und Glaubenshilfe in Wort und Schrift, Bild und
Ton.

— Ebenso wichtig ist in dieser Sicht, dal die Hérerinnen und Hirer als
Kommunikationspartner ernst genommen werden. Von ihnen werden
Reaktionen und Riickmeldungen (feedbacks) erwartet. Ja, die Ge-
meinde wird konstitutiv fiir die Predigt.

— Daraus folgt weiter, dafy die Predigt nicht mehr als autoritative
Anrede, sondern primiir als Gesprich verstanden wird, als Dialog einer
nach Wahrheit suchenden Gemeinde auf dem Weg.

— Daraus ergibt sich ferner ein neues Rollenverstindnis des Verkiin-
digers. Er ist nicht mehr der alleinige, von der Gemeinde delegierte
Zeuge des Wortes Gottes, sondern der Wegbegleiter der Gemeinde.

Aus der homiletischen Forschung seien die Ergebnisse erwihnt, dal3
der Hérvorgang in mehreren Stationen verliuft und zunehmend selek-
tiver wird, daB3 die primire Bezugsgruppe die Verarbeitung einer Pre-
digt mitprigt, und dal3 — etwas desillusionierend — die Horerbediirfnisse
mehr auf Sinnvergewisserung und Bestirkung der eigenen Uberzeugun-
gen hinauslaufen, mehr auf Stabilitit und Spannungsminderung als auf
Verhaltensinderung. AulBerdem ist auf die Ergebnisse der homileti-



190 Karl Barths Predigtverstindnis im Vergleich zur neueren Homiletik

schen Dissertationen von Paul Wehrle «Orientierung am Hérery
(1975)*? und von Manfred Schwarzhuber « Wie geht ein Prediger mit
dem Handwerkszeug der Sprache in seiner Verkiindigung um?»
(1986) ** hinzuweisen. Wehrle untersuchte mit dem Kommunikations-
modell die offiziellen Lehrbiicher der Aufklirungszeit und gewann die
Erkenntnis, daf} bereits diese Epoche aufgrund ihres anthropologischen
Interesses am Horer orientiert war, wenn auch eher intuitiv und unre-
flektiert. Schwarzhuber fragte nach der Wirkung von 161 Predigten, die
in zwei Gemeinden und in der Fernsehsendung « Wort zum Sonntag» im
Verlaufe des Kirchenjahres gehalten wurden. Mit syntaktischen und
semantischen Kriterien (Wortwahl, Satzbau, Bedeutungen) konnte er
feststellen, dal3 die Predigtsprache durchschnittlich als schwer verstind-
lich einzustufen ist, und zwar infolge der zahllosen Schachtelsitze und
der vielen theologischen Worthiilsen.

2.4 Die Predigt als Weltauslegung im Glauben und die Spruchpredigt

Karl Barth sagte 1932 in seinem Predigtseminar: «Es gilt in strenger
Disziplin am Wort zu bleiben und nur das héren zu wollen, was das
Wort sagt, nicht was die groBe Offentlichkeit, die engere Gemeinde
oder das eigene Herz héren mochten.»?** Im Gegensatz zu diesem text-
auslegenden Verkiindigungsverstindnis hat Wolfgang Bartholomius in
seiner «Kleinen Predigtlehre» (1974) die Predigt als « Weltauslegung im
Glauben» verstanden **. Ausgangspunkt ist nicht die Bibel, sondern die
Welt, und zwar wie sie von den Hoérern erfahren wird: die Welt als
Geschichte, als Dasein und Situation, als Wirklichkeit und Erfahrung,
In der Menschenwelt ist durch Leben und Wirken Jesu von Nazareth
Heil angebrochen und noch prisent. In dieser Situation wird Verkiin-
digung zur «Interpretation und Kritik der Welt aus der Sicht des christ-
lichen Glaubens»?¢. Sie deckt Sinn und Unsinn dieser Welt auf, fragt
nach Heil und Unheil, kommentiert individuelle und soziale Lebens-
geschichten vor dem gesamtgesellschaftlichen Hintergrund. Sie deutet

2 P. WeHRLE, Orientierung am Horer. Die Predigtlehre unter dem Einflul3 des
Aufklirungsprozesses (SPT 8), Ziirich-Einsiedeln 1975.

" M. ScuwaArzHUBER, Wie geht ein Prediger mit dem Handwerkszeug der Sprache in
seiner Verkindigung um?, Miinchen 1986 (Diss. masch.).

" K. BArTH, Homiletik. Wesen und Vorbereitung der Predigt, Ziirich 1966, 77.

" W. BartHoLoMAUs, Kleine Predigtlehre, Ziirich-Einsiedeln 1974, 74-77.

‘* Ebd. 74.



Karl Barths Predigtverstindnis im Vergleich zur neueren Homiletik 191

Tagesereignisse, aber nicht wie es die Publizistik tut, sondern mit den
Augen des Glaubens, orientiert an Schrift und Tradition, getragen von
der Auferstehungshoffnung und ausgerichtet auf die Zukunft. Die Bibel
hat in der Predigt als « Weltauslegung im Glauben» eine wichtige, aber
doch untergeordnete Funktion. Sie dient als Problemlésungspotential
fiir konkrete existentielle und gesellschaftliche Fragen. Bartholomius
steht auf dem Boden der Korrelationsdidaktik und beabsichtigt ein
wechselseitiges Erhellen von Situation und Botschaft. Wie berechtigt
diese Predigtauffassung ist, weil sie die Relevanz des Glaubens fiir das
konkrete, alltigliche Leben aufzeigt, und wie geeignet sie gerade fiir die
Kasualpredigt ist, — ithre Gefahr liegt in der Verzweckung biblischer
Texte, die nachtriglich gesucht und fiir passend erachtet werden.

Eine Variante dieser Predigtform ist Rolf Zerfal}’ 1987 vorgelegter
Entwurf der Spruchpredigt®’. Unter Spruchpredigt fal3t Zerfal3 alle Kurz-
ansprachen zusammen, die einen einzelnen Spruch, ein Schriftwort, ein
Logion Jesu oder einen Psalmvers, ein Sprichwort oder eine profane
Wendung ins Zentrum der Predigt stellen. Der Spruch hat «grofle
Bedeutung fiir die Identititsbalance im Alltag. Er transportiert gesam-
melte Erfahrung... macht neugierig... Die Schirfe provoziert, die Kiirze
macht behaltsam»?®®. Zerfal3 begriindet sein Vorgehen mit dem Hin-
weis, dal3 die Heilige Schrift zu grolen Teilen aus Spruchmaterial
besteht und daf3 bereits Jesus solche Aussagen verwendet hat.

Wie das eben dargestellte Predigtverstindnis einer « Weltauslegung
im Glauben» hat auch die Spruchpredigt ihre Berechtigung fiir Kurz-
ansprachen, obwohl Barth mit beiden Formen Miihe hitte. Die Predi-
ger konnen als «Spielleute Gottes» das Evangelium als «das neue Lied
vom Leben» anstimmen *?; sie sollen Lebensweisheiten aus der Sicht
des Glaubens kreativ darstellen und «Gott so zur Sprache bringen, dal}
sich etwas dndern kann»*°. Nicht der Buchstabe, sondern der Geist
verbiirgt die Treue zum Evangelium. Das Spezifische christlicher Rede
liegt in der Perspektive.

7 E. Zerr¥ass, Spruchpredigt. Grundrifl Predigt 1, Disseldort 1987.
* Ebd. 10.

* Ebd. 14-18.

1 Ebd. 39.



192 Karl Barths Predigtverstindnis im Vergleich zur neueren Homiletik

2.5 Die Predigt als Rede - Homiletik als Rbetorik

Im ersten Teil haben wir die Unvereinbarkeit des Barthschen Pre-
digtbegriffs mit der Rhetorik gesehen. Wollte sich jemand in der Ver-
kiindigung rhetorischer Mittel bedienen, er machte sich nach Barth zum
Papst. In seinem Werk «Predigt als Rede» (1976) kritisiert Gert Otto
diese kategorische Abwehr aller Rhetorik mit der Begriindung, dal3 sie
als etwas rein AuBerliches mif3verstanden wurde, «als etwas gegeniiber
dem Inhalt Aulenseitiges — und diese Aullenseite ist Mache, ist falscher
Glanz, ist im Grunde Mittel zur Verfihrung, also zumal dem Worte
Gottes gegeniiber unangemessen»*'. Bereits Benedikt XV. empfahl
1917 in seiner Predigtenzyklika « Humani generis» dem Prediger, nicht
etwa menschliche Weisheit durch « Uberredungskiinste»*?, sondern die
iibernatiirlichen Wirklichkeiten allein zur Ehre Christi zu vermitteln.
G. Otto und die neuere Homiletik verstehen Rhetorik als inhaltliche
Kategorie, die um die Verschrinktheit von Inhalt und Form weif3. Sie
begreift Predigt als Rede in einer vielschichtigen Sprechsituation und
untersucht die Bedingungen der Moglichkeiten sprachlicher Verstin-
digung. Ausgehend von einem dynamischen und dialogischen Wahr-
heitsbegriff hat es Rhetorik mit dem Weg zu tun, «auf dem ich Wahrheit
finde, und mit der Weise, sie andern mitzuteilen, damit es 7zhre Wahrheit
werde»**. Somit beschiftigt sie sich mit dem Suchprozel3 nach Wahrheit
und ihrer Mitteilbarkeit an die Zeitgenossen. Mit Wahrheit sind nicht in
erster Linie Sitze gemeint, sondern ein gemeinsames dialogisches
Suchen und ein damit verbundenes Kommunizieren. Insofern hier die
Gemeinde in die Predigtarbeit einbezogen wird, trifft sich hier die neue
homiletische Rhetorik mit dem Predigtansatz bei der Kommunikation.
~ Im «Handbuch zur Predigt» (1982) nennt Guido Schiiepp folgende
Grundziige einer christlich verantworteten Rhetorik: Sachlichkeit, Of-
fenheit, Zukunftsausrichtung, Handlungsbezogenheit, Gemeinschaft
und Didaktikinteresse *4.

' G. Orro, Predigt als Rede. Uber die Wechselwirkung von Homeletik und Rhe-
torik, Stuttgart 1976, 19,

" BENEDIKT XV, Priestertum und Predigt. Rundschreiben «Humani generis» vom
15. Juni 1917, in: P. Carrin (Hg.), Heilslehre der Kirche, Freiburg 1953, 858-872.
870.

' G. Orro, Predigt als Rede, Stuttgart 1976, 9.

* G. Scuvere (Hg.), Handbuch zur Predigt, Zirich-Einsiedeln 1982, 41-44.



Karl Barths Predigtverstindnis im Vergleich zur neueren Homiletik 193

3. Fazit

Vergleichen wir nochmals zusammenfassend Karl Barths Preditver-
stindnis mit dem der neueren Homiletik, dann lassen sich die zwei
unterschiedlichen Ansitze gut im Bild einer Ellipse mit zwei Brenn-
punkten darstellen. Diese beiden Brennpunkte symbolisieren das Wort
Gottes einerseits und die Predigthérerschaft andererseits. Barth kreist
zunichst um das Wort Gottes, von dem er «mit erschrockener Demut»
reden will. Vom Wort Gottes aus bewegt er sich zu den Horern, deren
Situation und Umfeld er in allen vier Phasen mehr oder weniger explizit
im Blick hat. Die grofie Bedeutung dieses Brennpunktes fiir jedes Pre-
digtgeschehen herausgearbeitet zu haben, ist zweifellos Barths Ver-
dienst. Die neuere Homiletik nimmt gerade den Brennpunkt der Zuho-
rer zum Ausgangspunkt, um sie zum Brennpunkt des Wortes Gottes zu
fiihren. Thr Verdienst besteht darin, die Hérersituation und das Funk-
tionieren der Predigt ausgelotet zu haben. Gewif3, wir kénnen heute
nicht einfach Barths geschichtlich bestimmte Homiletik repristinieren
und gleichsam vom hohen Berg hinab das Wort Gottes verkindigen.
Doch von Barth ist das ernsthafte Horen auf Gottes Wort immer neu zu
lernen. Eine zukunftswirksame Homiletik muf3 die Predigt als enga-
giertes Gesprich mit den Horern verstehen, stets mit Bezug zur Bot-
schaft. Sie tut gut daran, zwischen beiden Polen zu oszillieren und die
Schrift ebenso ernst zu nehmen wie die Horerschaft.






	Karl Barths Predigtverständnis im Vergleich zur neueren Homilethik

