
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 37 (1990)

Heft: 1-2

Artikel: "Nous croyons en l'Esprit Saint, en l'Église, en la vie du monde à venir"

Autor: Brun, Maria

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760844

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760844
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Maria Brun

«Nous croyons en l'Esprit Saint, en
l'Eglise, en la vie du monde à venir»

Etude sur le Document de Foi et Constitution n° 140
«Confesser la foi commune» *

I

Comme l'histoire de l'Eglise nous le montre et le texte de la
Commission de Foi et Constitution sur la confession de la foi apostolique fait
allusion dans son 176e article, l'Eglise primitive a failli être déchirée par
des controverses christologique et pneumatologique. Ces courants,
voire tendances hérétiques, ne furent, en effet, rien d'autre que
l'expression d'une crise marquant fortement l'Eglise primitive qui lutta

pour trouver sa propre identité. Il s'agit là d'un processus qui demanda

aux premiers chrétiens de formuler verbalement tout ce qui leur fut
transmis dès le temps des apôtres afin que la foi fût proclamée à travers
les siècles à venir et son authenticité fût garantie indéfectiblement
jusqu'à nos jours.

Les mesures qui, à cette époque-là, furent prises, nous sont connues:
les premiers Conciles œcuméniques furent convoqués — ceux de Nicée

(325) et de Constantinople (381) - et les évêques et théologiens
représentant Yoikouméné chrétien, eurent pour tâche de formuler un seul

Symbole de foi qui, pour sa part, serait dorénavant reconnu par tous et

* Etude présentée le 24 mai 1989 dans le cadre de l'«Atelier œcuménique» organisé

par l'Institut d'études œcuméniques de l'Université de Fribourg sur le Document de Foi et

Constitution n° 140: Confesser la foi commune. Vers une explication œcuménique de la foi
apostolique exprimée dans le Symbole de Nicée-Constantinople (381), Genève 1988. — La

présente étude se limite à la troisième partie de ce Document. Les chiffres en italique
correspondent aux articles respectifs dudit Document.



156 «Nous croyons en l'Esprit Saint, en l'Eglise, en la vie du monde à venir»

valable pour tous. La base de discussion constituèrent les différentes
«regulae fïdei», cela signifie: toutes ces formules qui exprimèrent et
résumèrent la foi catholique transmise, surtout oralement, depuis le

temps des apôtres; elles furent nécessaires pour l'enseignement caté-

chistique et récitées lors des baptêmes. Ces formules figurant dans les

différentes Eglises locales furent en outre - et cela devrait être d'un
certain intérêt pour nous aujourd'hui — une sorte de «pierre de touche»
ou de «carte de visite» pour Vorthodoxie de la foi chrétienne 1. Autrement
dit, l'évêque d'une Eglise locale reconnut et entra en communion avec
une autre Eglise locale seulement si la preuve de Yorthodoxie était faite

par la «régula fidei» proclamée par l'évêque de cette Eglise 2.

Nous nous trouvons donc au IVe siècle, siècle fortement caractérisé

par de différentes controverses qui risquèrent non seulement de déchirer

la chrétienté mais aussi de perturber l'unité de l'Empire romain.
Voilà pourquoi les empereurs Constantin et Théodose convoquèrent les

synodes de Nicée et Constantinople. Des raisons politiques et vis-à-vis
de l'Eglise et vis-à-vis de l'Empire nécessitèrent donc la clarification du

contenu de la foi chrétienne 3. Nous savons que ces deux premiers
Conciles œcuméniques n'arrivèrent point à garantir pour toujours
l'unité de l'Eglise; elle sera rompue d'une façon inguérissable jusqu'à
nos jours déjà au cours du siècle d'après, c'est-à-dire à l'issue du IIIe et du
IVe Concile œcuménique 4. Mais nous ne voulons pas nous arrêter aux
problèmes du schisme ébranlant les jeunes fondements de l'Eglise
primitive. Nous nous concentrerons par la présente sur la foi apostolique
telle qu'elle fut formulée au IVe siècle.

Le Symbole de Nicée-Constantinople est en effet le fruit de ces deux
Conciles. La première formule élaborée au Concile de Nicée en 325 et se

défendant en premier lieu contre l'hérésie de l'arianisme, fut reprise et
retravaillée par les «150 pères» du Concile de Constantinople. Ceux-ci
furent obligés de faire face à de nouvelles tendances menaçant l'intégrité

de la foi apostolique, à savoir celles des pneumatomaques. Voilà la

' Cf. J.N.D. Kelly, Altchristliche Glaubensbekenntnisse. Geschichte und Theologie,
Göttingen 1972, 112 £. 205.

2 Idem passim.
5 Cf. A.-M. Ritter, Das Konzil von Konstantinopel und sein Symbol, Göttingen

1965, 19-40.
4 Les «nestoriens» qui sortirent du Concile d'Ephèse en 431 en refusant l'unité

hypostatique des deux natures en Christ, et les «monophysites» qui rejetèrent les décisions
du Concile de Chalcédoine en 451.



«Nous croyons en l'Esprit Saint, en l'Eglise, en la vie du monde à venir» 157

raison pour laquelle un nouveau Concile s'annonça inévitablement et le

Symbole de Nicée, approuvé comme définitif par l'Eglise entière \ dut
être complété par des ajouts plus précis afin de prévenir désormais toute
sorte de malentendu ainsi que toute possibilité de mal-interprétation.
Nous nous voyons donc confrontés avec des gens qui nient la consubs-

tantialité de l'Esprit Saint et le considèrent comme un être créé 6. La
tâche primordiale du IIe Concile œcuménique fut alors de s'exprimer
plus explicitement sur la troisième personne de la Sainte Trinité. Voici
donc l'incontestable résultat toujours en nos mains:

niGxeùopev eiç éva 0eôv,
Jtaxépa TravxoKpàxopa,

7toit|xt]v oùpavoù Kai yrjç,
ôpaxœv xs Ttàvxwv Kai àopàxtov

Kai eiç éva KÙpiov It|goöv Xpiaxöv,
xôv uiôv xoù 0eoö xôv (lovoyevf),
xôv èk xoC 7taxpôç yevvt|0gvxa Tcpo 7ràvx(ov xwv ataivtov,
(pœç èk (pcoxoç,
©eôv àXr|0ivôv 8K 08OÛ àAr|0ivoi),
yevvr|0évxa où 7ioir|08vxa,
ôpooùaiov xà> Ttaxpi,
8i' où xà 7càvxa èyévexo-

xôv 8i' fipàç xoùç àv0pa)7touç Kai ôtà xf|v qgexepav acoxripiav
KaxeA06vxa èk xôiv oùpavwv
Kai aapK(o0évxa èK 7tveùp.axoç âyiou
Kai Maptaç xqç 7iap0évou,
Kai svav0pco7xr|aavxa-
axaopco0évxa xe Ù7ièp f|gâ>v èni Elovxiou ûiA.àxou
Kai 7ia0övxa Kai xacpévxa
Kai àvaoxàvxa xfj xpixp qpspa
Kaxà xàç ypacpctç,
Kai àvsA06vxa eiç xoùç oùpavoùç,
Kai Ka0eÇ6|ievov év ôelçià xoû jtaxpoç,
Kai 7caA.iv èpxôgevov pexà 56içr|ç Kpïvai Çcôvxaç Kai veKpoùç,
où xfjç PaaiAeiaç oùk eaxai xeAoç'

5 Cf. Henotikon (482) in: Evagrius, Hist. eccl. 3,14; P.G. 86, 2621.- Cf. Kelly,
op. cit. 298, 313.

6 Ritter, op. cit. 72; cf. 68-85.



158 «Nous croyons en l'Esprit Saint, en l'Eglise, en la vie du monde à venir»

Kai eiç to ttveûga to aytov,
xô KÛplOV Kai Ça>07t0lÔV,
TÔ ÈK TOC Ttaxpôç ÈK7topeuôpsvov,
xô aùv Ttaxpi Kai uià) aupttpocnajvotipevov Kai cuvSocaCogEvov,
to ÀaÀrjoav 8ià tûv 7tpo(pr|Tû)v.
Eiç gt'av âyiav Ka0oÂ.iKr|v Kai àirooTo/aKr|v 8KKÀ.r|OT'av.

'OpoÀoyoCpsv év ßarttaga siç cûpecnv àpapTiœv.
npoaôoKwpev àvàaxaatv VEKpcôv

Kai Çcût)v too péÀÀovTOç aicovoç. 'Appv.

Nous croyons en un seul Dieu,
le Père, le Tout-Puissant,
Créateur du ciel et de la terre,
de toutes les choses visibles et invisibles.

Nous croyons en un seul Seigneur, Jésus-Christ,
le Fils unique de Dieu,
engendré du Père avant tous les siècles,
Lumière venue de la Lumière,
vrai Dieu venu du vrai Dieu,
engendré, non pas créé,
consubstantiel au Père;

par lui tout a été fait.
Pour nous et pour notre salut il descendit des cieux;

par le Saint-Esprit il a pris chair
de la Vierge Marie
et il s'est fait homme.
Il a été crucifié pour nous sous Ponce Pilate,
il a souffert, il a été enseveli,
il est ressuscité le troisième jour selon les Ecritures,
il est monté aux cieux.
Il siège à la droite du Père

et il reviendra dans la gloire
juger les vivants et les morts;
son règne n'aura pas de fin.

Nous croyons en l'Esprit Saint,

qui est Seigneur et donne la vie,
qui procède du Père,

qui avec le Père et le Fils
est adoré et glorifié,



«Nous croyons en l'Esprit Saint, en l'Eglise, en la vie du monde à venir» 159

qui a parlé par les prophètes.
Et en l'Eglise une, sainte, catholique et apostolique.
Nous confessons un seul baptême pour le pardon des péchés.
Nous attendons la résurrection des morts
et la vie du monde à venir.
Amen.

II

Le Document en question de la Commission de Foi et Constitution,
intitulé «Confesser la foi commune», est une étude sur le Symbole de

Nicée-Constantinople — tout en prenant en considération le Symbole
des apôtres. Le but de cette étude est, comme l'indique d'ailleurs le

sous-titre, d'élaborer une explication œcuménique de la foi apostolique.
Il ne s'agit donc pas d'un nouveau projet de Symbole de foi, mais plutôt
d'une interprétation de ce qui sut rester, à travers les siècles, la base

commune de tous les chrétiens. Dans le présent Document, dont nous
allons examiner tout à l'heure sa troisième partie, nous rencontrons — à

part un fondement biblique - «les efforts que font les Eglises pour
manifester l'unité donnée en Jésus-Christ et leur vocation à confesser
leur foi en leur mission commune et en leur service commun au
monde» 1.

La troisième partie du Symbole de foi traite d'abord du Saint-Esprit,
la troisième personne de la Trinité. Ainsi est accomplie la trilogie et
achevée la confession de foi en les trois personnes divines qui ne font
qu'ensemble le Dieu un. Ensuite, le Symbole parle de l'Eglise et
mentionne le baptême, le pardon des péchés, la résurrection des morts et la
vie du monde à venir.

Permettons-nous de jeter un bref regard sur l'ensemble du texte.
Alors, nous ne constatons pas seulement une suite logique des données;
il s'agit de bien plus: le texte suit une ligne descendante: en parlant de

Dieu le Père il passe au Fils pour arriver finalement au Saint-Esprit,
cette puissance divine qui embrasse le tout. Mais, il y a encore une autre

ligne, celle qui est ascendante: rien ne peut se faire sans être conçu dans la

volonté de Dieu. C'est pour cela que le Dieu trine est à l'origine de toute

7 Document 2.



160 «Nous croyons en l'Esprit Saint, en l'Eglise, en la vie du monde à venir»

chose. L'essence des trois hypostases s'interpénétrant mutuellement
dans un éternel amour est reflétée dans l'Eglise, et c'est elle qui, à travers
sa foi, sa vie et son unité, témoigne de cette «communion trinitaire du

Père, du Fils et du Saint-Esprit» (206). L'Eglise est donc le lien entre le

divin et l'humain, le lieu où se rencontrent Dieu et l'homme; autrement
dit, c'est dans son sein que tout être créé a accès à la sphère de l'in-
créé.

Comme nous le dit le Document, «la réalité de l'Eglise est
indissolublement liée à l'œuvre de Dieu en Jésus-Christ par l'Esprit Saint»

(195). Le Symbole de Nicée-Constantinople attire donc encore une fois

notre attention sur une autre analogie inhérente: la vie de l'Eglise
débutant par le baptême qui lui-même inclut une dimension péniten-
tielle, et en nous promettant la résurrection des morts et la vie du monde
à venir, montre un parfait parallélisme avec l'œuvre salvatrice de Jésus-
Christ. Le fait même que l'Eglise soit «assemblée et édifiée sur la base de

ce même acte rédempteur qui s'est déroulé sur la croix et dans la

résurrection» (199), n'est dû qu'à l'Esprit Saint (173, 177). — Voilà donc

en quelque peu les grandes lignes structurant le Symbole de Nicée-

Constantinople.
Avant de suivre le Document de Foi et Constitution nous pouvons

retenir que ces six lignes du Symbole de foi parlant du Saint-Esprit nous
révèlent d'une part des caractéristiques sur la nature de l'Esprit Saint et

indiquent, d'autre part, son rôle spécifique envers toute nature créée

aussi bien que dans le monde entier. Le Document suit le fil de ces

expressions en expliquant le contenu théologique, le fondement biblique

ainsi que la signification pour notre temps de chacune d'elles. Afin
d'éviter une simple répétition de ce que la présente étude vient de nous
dire, nous préférons faire une présentation de ces points que nous
jugeons intéressants et utiles. Ainsi, notre exposé sera-t-il une sorte de

résumé avec comme structure quatre éléments, à savoir: a) présentation
du texte; b) problèmes soulevés par le Document; c) questions résultant
du Document et d) remarques affirmatives.

a) Le présent Document commence par une précision de l'objet de

la foi chrétienne. «La foi chrétienne et la confession de cette foi ne sont
possibles que dans la puissance de l'Esprit Saint, celui qui donne la vie.
Le Dieu que nous confessons dans le Symbole nous étant révélé comme
un Dieu trinitaire.» (172) Cela veut dire qu'en effet la spiritualité
chrétienne ne peut être conçue et vécue autrement qu'en tant que



«Nous croyons en l'Esprit Saint, en l'Eglise, en la vie du monde à venir» 161

spiritualité trinitaire — malgré le fait que plusieurs Eglises n'y insistent

pas. Or, chaque fois que nous louons et glorifions Dieu, nous louons le

Saint-Esprit avec le Père et le Fils. Par ailleurs, «c'est une coutume
chrétienne que de commencer et de terminer les services liturgiques au

nom et avec la bénédiction du Père, du Fils et du Saint-Esprit»,
(cf. 191)

«Toutes les Eglises sont convaincus que, avec le Père et le Fils, le

Saint-Esprit est à l'œuvre dans la révélation du dessein de Dieu et dans

son action salvatrice. » (191, cf. 178, 180, 188) L'affirmation que le

Saint-Esprit <a parlé par les prophètes» nous indique «que l'Esprit de

Dieu qui a oint Jésus et qui est donné à ses disciples, est ce même Esprit
qui a inspiré à la fois les prophètes d'Israël et les écrits canoniques» du
Nouveau Testament — de même que «l'Eglise, qui est en continuité avec
le peuple de Dieu de l'Ancienne Alliance... est en même temps le peuple
de Dieu de la Nouvelle Alliance» (192). Le Document insiste en outre
sur le fait «que Jésus... lui-même (est) le prophète oint de Dieu sur lequel
le Saint-Esprit est descendu une fois pour toutes (cf. Ac 3,22—23;
ZT/ 18,15)» (193).

Le Symbole de Nicée-Constantinople donne à l'Esprit Saint des

attributs qui désignent sa sainteté et sa seigneurie. L'Esprit de Dieu est
saint. Le Symbole de foi, en parlant de l'Esprit, lui attribue le prédicat
«saint» et n'utilise pas l'expression «seul» comme il le fait et pour le Père

et pour le Fils. Cette indication que l'Esprit de Dieu est saint nous révèle

qu'il est vraiment Dieu. Il est la «puissance vivante et vivificatrice» de

Dieu, «sa vérité et son amour». «C'est par l'Esprit Saint que le monde
créé est sanctifié par la grâce de Dieu. Séparées de l'Esprit Saint, les

choses spirituelles deviennent charnelles et mortes» (181) - y inclu
l'homme, cette création créée à l'image et à la ressemblance de

Dieu.
Pour encore mieux souligner la nature divine de l'Esprit Saint, le

Symbole de Nicée-Constantinople lui confère également le prédicat
«Seigneur». C'est le même titre qui est aussi accordé au Fils mais, par
contre, les Pères du IIe Concile œcuménique se sont abstenus d'utiliser
le terme homoousios (ôpooûotoç) pour la troisième personne divine8. Ils

préférèrent circonscrire cette expression qui, à leur époque, souleva tant
de contradiction. Ainsi proclamons-nous notre foi en l'Esprit Saint en

* Cf. Ritter, ibid. 84.



162 «Nous croyons en l'Esprit Saint, en l'Eglise, en la vie du monde à venir»

disant «qui procède du Père» et «qui avec le Père et le Fils est adoré et

glorifié». En affirmant que le Saint-Esprit est «Seigneur», le Symbole de

foi met l'accent sur le fait que l'Esprit de Dieu n'est point une «puissance

impersonnelle» (178), mais plutôt une des trois hypostases divines, de

même nature avec le Père et le Fils, «dans l'unité parfaite du seul et
même être divin (oùafa)» (comm. p. 62). Le Document de Foi et
Constitution souligne de même qu'«en confessant que l'Esprit est Seigneur,
l'Eglise acclame la divinité de l'Esprit et reconnaît la seigneurie de

l'Esprit sur toute la création et toute l'histoire» (182).
Finalement, une autre caractéristique du Saint-Esprit consiste à être

zoopoion (Çûxmoiôv) ce qui signifie que l'Esprit de Dieu «est celui qui
<donne la vie>. Sans le don de l'Esprit, rien ne serait vivant.» Non
seulement l'Esprit donne la vie à «l'humanité elle-même» et à «tout ce

qui existe» (184), «l'Esprit donne aussi la vie nouvelle dans le Christ-, les

êtres humains renaissent» - par le baptême de l'eau et de l'Esprit - «et

tout l'ordre de l'existence est transformé pour devenir les prémices de la

création nouvelle, pour inaugurer les nouveaux cieux et la terre
nouvelle (cf. Ä/w8,ll; 2 Co 5,17).» (185)

La description de la nature de l'Esprit Saint telle qu'elle nous est

présentée par le Symbole de Nicée-Constantinople, n'est en fait rien
d'autre qu'une révélation non seulement de la vie interne de la Sainte

Trinité mais en même temps de sa répercussion sur chaque croyant et la

création tout entière. Le Document de Foi et Constitution parle à

plusieurs reprises de l'économie du salut à travers laquelle le Saint-Esprit
amène l'humanité en communion avec le Dieu trine, (cf. 178, 180, 188,

191) Alors, nous y lisons: «Dans la création» (de Dieu le Père), «la

rédemption» (de Dieu le Fils) «et la sanctification» (de Dieu le Saint-
Esprit), «Dieu, agissant par son Fils et son Esprit, emplit toutes choses et
ouvre sa vie divine à tous afin qu'ils puissent entrer <en communion
avec la nature divine> (2 Pe 1,3—4). De cette façon, les croyants entrent
en communion avec le Dieu trinitaire. Ceux qui, par le pouvoir de

l'Esprit Saint, restent <fidèles jusqu'à la mort> recevront la <couronne de

vie> (Ap 2,11).» (186)
En guise de conclusion nous pouvons dire: l'Esprit de Dieu non

seulement est à l'origine de toute foi, espérance et amour (1 Co 13,13) -
ces présupposés indispensables pour la vie de chaque chrétien -, c'est
bien lui-même qui en donnant cette vie sanctifie l'homme par sa grâce.

(181) La grâce, «un don gratuit» (180) et réservé au bon gré de Dieu,
sera conférée aux hommes sous maintes formes de charismes, à savoir



«Nous croyons en l'Esprit Saint, en l'Eglise, en la vie du monde à venir» 163

«l'enseignement, la prophétie, la guérison, les miracles, le don des

langues et le discernement des esprits (cf. 1 Co 12,4-11; 27-30)... Ces

charismes doivent servir à édifier l'Eglise et doivent être mis au service
du monde...», alors que la foi, indispensable pour la réception et l'exercice

de la grâce divine, est créée et animée par l'Esprit Saint et ceci sur la
base de la proclamation de l'Evangile et la célébration des sacrements
{187).

b) Le Document de Foi et Constitution, à l'égard de la description de

l'Esprit Saint, soulève les problèmes suivants:
Sont à éclaircir 1. la relation, dans le judaïsme, entre l'Esprit divin et

la conscience de l'esprit humain {174); 2. l'action de l'Esprit en dehors
de l'Eglise {174); 3. les critères permettant de discerner l'action de

l'Esprit dans l'Eglise {174); 4. la controverse dufilioque {174, 189); 5.

l'Esprit comme un «principe féminin» en Dieu {comm. II p. 64); 6. la

présupposition et réception des dons charismatiques {comm. p. 65).

c) Questions résultant du Document:
1. En se référant au fait que dans sa troisième partie le Symbole de

Nicée-Constantinople n'attribue au Saint-Esprit ni la caractéristique
«Dieu» ni celle d'«homoousios», le Document indique quelques raisons

pour justifier la différence vu la description du Fils de Dieu. Or, ces

raisons nous semblent n'être point convaincantes. Nous lisons donc au
commentaire à la page 62: «il s'agissait d'utiliser des termes de l'Ecriture»

- et nous demandons: cette raison est-elle applicable uniquement pour
le Saint-Esprit? Ensuite: «il s'agissait d'éviter toute confusion entre
l'Esprit Saint et le Fils de Dieu qui pourrait résulter de l'utilisation des

mêmes termes et de faire en sorte que le Symbole de foi soit plus
facilement compris et accepté dans les Eglises».

Si nous consultons, par exemple, l'étude approfondie d'Adolf Martin

Ritter sur «le Concile de Constantinople et son Symbole»9 nous y
trouvons bien d'autres raisons: Quoique la plupart des représentants au
Concile de Constantinople proclamassent que l'Esprit Saint soit de

même nature {homoousios) et avec le Père et avec le Fils, ils jugèrent
préférable de ne pas insister à tout prix sur l'insertion de cette formule

'' Voir note 3.



164 «Nous croyons en l'Esprit Saint, en l'Eglise, en la vie du monde à venir»

dans le Symbole de foi — en faveur de la sauvegarde de l'unité de l'Eglise,
déjà fortement menacée par les différentes controverses hérétiques 10.

2. L'article 189 parlant du filioque donne dans son commentaire
annexé des raisons quant à la problématique dudit terme. Or, nous
constatons que l'argumentation du Document de Foi et Constitution est

assez vague.
L'insertion du terme filioque dans le Symbole de Nicée-Constanti-

nople fut en effet due au fait qu'au VIIIe siècle l'Eglise latine se vit
contrainte à faire des démarches contre l'hérésie de l'adoptianisme
venant de l'Espagne et mettant en danger l'orthodoxie de la foi11.

Les chrétiens de l'Orient non seulement «ont trouvé inacceptable la

plupart des interprétations données à cette expression»; ils tinrent et
s'en tiennent encore à la décision du IIIe et du IVe Concile œcuménique
selon laquelle les saints Pères du Concile ont jugé bon, tout en se basant

sur la réception dudit Symbole dans Yoikouméné, que le Symbole de

Nicée-Constantinople exprime la foi orthodoxe et ne devrait subir
aucune atteinte quant à son contenu 12.

Puis, le texte du Document continue en disant que «aussi ont-ils (les
chrétiens de l'Orient) souligné que l'Esprit procédait du seul Père». Il
est vrai que le Symbole dit «nous croyons en l'Esprit Saint... qui procède
du Père». Les orthodoxes ont d'ailleurs toujours bien précisé et
continuent à le faire que si jamais une explication plus précise à ce sujet était
formulable, le texte du Symbole devrait être modifié de la façon
suivante: «nous croyons en l'Esprit Saint... qui procède du Père par le

Fils» 13.

3. A plusieurs reprises, le Document fait allusion à la célébration
des sacrements. Aussi, parle-t-il à de différents endroits du baptême en
soulignant son caractère d'initiation à la nouvelle vie dans l'Esprit et
dans l'Eglise (cf. 177; 185). Or, nous nous sommes rendus compte que
le Document ne mentionne, même pas une seule fois, la liaison intime
entre les sacrements d'initiation, à savoir le baptême, la confirmation et
l'eucharistie. Il n'y a que dans le contexte des charismes où allusion est
faite à la confirmation, mais d'une manière très restrictive (cf. 187).

10 Cf. ib. 84—85; spécialement 84.
11 Cf. Kelly, op. cit. 348 ss.
12 Cf. Kelly, ibid. 310-327; spécialement 313s. et 326 s.; cf. 298. - Cf. L. Vischer

(éd.), La théologie du Saint-Esprit dans le dialogue entre l'Orient et l'Occident (Document

de Foi et Constitution n° 103), Paris 1981, 9.
13 Cf. Kelly, ibid. 352-361.



«Nous croyons en l'Esprit Saint, en l'Eglise, en la vie du monde à venir» 165

4. Le Document de Foi et Constitution met beaucoup de poids sur la
communion entre Dieu et l'homme, rendue possible par le Saint-Esprit,
ainsi que sur la communion intertrinitaire (cf. 172, 180, 186). Nous
prétendons, cependant, que la vraie communion entre Dieu et l'homme
ne peut et ne doit s'abstraire de la dimension horizontale, à savoir la
communion entre les hommes. Ce faisant, il serait donc inévitable de

mentionner le sacrement de l'eucharistie.
5. Dans l'article n° 194, le Document se réfère à des dons de

prophétie et énumère «ceux qui proclament une parole spécifique de

Dieu dans des situations d'oppression et d'injustice, ceux aussi qui
édifient l'Eglise dans son service liturgique... ceux encore qui, dans
certaines Eglises, participent à des formes de renouveau charismatique».

Il nous semble donc que ces exemples sont assez restrictifs et ne
considèrent en aucune manière la notion primordiale du «don de

prophétie».

d) En guise de conclusion, nous aimerions faire quelques remarques

affirmatives:
1. Le Document, en parlant de l'Esprit Saint en tant que personne

divine qui «donne la vie», met l'accent sur le fait que toutes les créatures

sont à respecter et la création dans son ensemble doit être sauvegardée et

préservée de toute exploitation et abus. Les droits de la personne
humaine doivent être garantis et la liberté, ce précieux don de l'Esprit de

Dieu, accordé à chaque homme (cf. 183, 184, comm. I p. 64).
2. Ainsi, le Document reconnaît-il que «la seigneurie de l'Esprit

n'est pas une seigneurie fondée sur la force brute, sur l'oppression ou la

manipulation tyrannique». Or, un monde qui refuse l'Esprit de Dieu,
sera un monde possédé par les esprits mauvais où «la chair sans esprit
asservit; les puissances mauvaises oppriment, dominent, manipulent et

exploitent» — bref, un monde dirigé par le mal et opprimé par le péché
humain. La personne du Saint-Esprit est par contre une «puissance» qui
sert à libérer tous les croyants, hommes et femmes, de toutes les formes
du péché humain, «une puissance qui leur donne la force de résister au

mal et d'œuvrer à le vaincre» (183).
3. Le présent Document encourage finalement le dialogue entre

juifs et chrétiens. Constatant qu'il n'y a qu'un seul Dieu et de l'Ancienne
et de la Nouvelle Alliance, le texte suggère de cheminer ensemble vers



166 «Nous croyons en l'Esprit Saint, en l'Eglise, en la vie du monde à venir»

un approfondissement des questions eschatologiques — tout en se

rendant compte que les juifs et les chrétiens ne forment qu'un seul peuple de

Dieu (cf. 192, comm. p. 67).

III

L'étude du Document de Foi et Constitution sur l'Eglise pose, pour
un catholique et un orthodoxe, pas mal de questions. Le texte est

beaucoup moins clair que celui sur le Saint-Esprit malgré le fait qu'on
ressent un très grand engagement et effort vis-à-vis de toute la

problématique ecclésiale et ecclésiologique soulevée en notre temps. A
plusieurs endroits, par exemple, nous remarquons une influence de la

théologie orthodoxe, telle que le rapport entre l'Eglise locale et l'Eglise
universelle (205, 221), la conception trinitaire de l'unité de l'Eglise
(206) et la vision eucharistique de l'Eglise (214). Par contre, nous nous

posons la question si et jusqu'à quel point les décisions du IIe Concile du
Vatican ont été respectées. La reprise des thèmes chers à ce Concile est

évidente; nous ne citons que la description de l'Eglise en tant que
mystère (209; cf. LG 1—8), peuple de Dieu (207-210; cf. LG9—17) et

corps du Christ (211-214; cf. LG 7); la description de l'Eglise par des

images bibliques (203; cf. LG 6); l'affirmation du sacerdoce royal de

tous les chrétiens (212; cf. LG 10,12) et la question de la «frontière» de

l'Eglise respectivement des «vestigia ecclesiae» (205, comm. p. 63; cf.

LG 15, 16).

a) Par la présente, nous aimerions signaler que le Document
souligne inlassablement le cadre trinitaire dans lequel l'Eglise est instituée:
«Selon le Symbole, l'œuvre de Dieu en Jésus-Christ par l'Esprit Saint et
la réalité de l'Eglise sont indissolublement liées... L'Eglise a ses racines

dans le plan du Dieu trinitaire...» (195; cf. 199, 200, 204, 206). Le

Christ est à l'origine de l'Eglise, elle qui «a été bâtie sur les apôtres et les

prophètes, Jésus-Christ en étant lui-même la pierre angulaire (Ep 2,20)»

(202). Et c'est le «don de l'Esprit Saint à la Pentecôte (qui) est la source
de la vie de l'Eglise». Les chrétiens, quant à eux, «deviennent membres
de l'Eglise dans la puissance de ce même Esprit par le baptême» (177).
Dans l'Eglise sont donc rassemblés tous ceux qui ont été saisis «par la

puissance créatrice et rédemptrice de l'Esprit... sur la base de ce même

acte rédempteur qui s'est déroulé sur la croix et dans la résurrection»



«Nous croyons en l'Esprit Saint, en l'Eglise, en la vie du monde à venir» 167

(199). Loin d'être une simple institution d'élus, l'Eglise est un instrument

dont Dieu se sert pour entrer en contact avec l'humanité (201), et
elle est un lieu où, «en particulier dans l'action de grâce de l'eucharistie»,

toute la création espère être restaurée «dans la pleine transfiguration
de la <nouvelle création) du Créateur» (210)- et cela dans l'espoir

que la communion entre Dieu et l'humanité aussi bien qu'entre les êtres
humains et la création sera «renouvelée et rétablie» (anakephalaiosis).

(211)
Ensuite, le Document examine l'Eglise sous l'aspect de peuple de

Dieu (207-210), corps du Christ (211-212), communauté eucharistique

(213-214), communion des saints (215-216) et préfiguration du royaume
(217). Sont absolument indispensables pour la pleine appartenance à

l'Eglise la foi et le baptême (204, 208), et les deux constitutifs pour la

communauté ecclésiale sont la proclamation de l'Evangile de Dieu ainsi

que la célébration des sacrements. Ce dernier point est mentionné
maintes fois dans le Document: «Partout où dans l'obéissance à la foi
apostolique des croyants sont rassemblés par la parole et les sacrements,
cette communauté se manifeste pleinement» (205; ci. 204, 209, 213,
215). Voilà la base de la conception de l'Eglise sur laquelle est expliqué
le rapport entre l'Eglise locale et l'Eglise universelle. En fin de compte
«l'Eglise universelle est la communion des Eglises locales» (205).

En résumant le texte du Document, nous pouvons dire que l'Eglise
en tant quepeuple de Dieu est un peuple choisi par Dieu et «au service de

l'ensemble de l'humanité». La vocation précise «donnée à l'Eglise en
Jésus-Christ» est de porter «au monde la bonne nouvelle du salut en
Jésus-Christ» (207). L'engagement pour la mission est en même temps
un engagement au service du renouveau de la vie de toute la création (cf.
204, 207, 209, 222). Afin de faire avancer cette œuvre salvatrice qui a

son origine dans l'œuvre rédemptrice et salvatrice de Jésus-Christ, de

divers ministères ordonnés ou non-ordonnés existent dans l'Eglise. De
cette manière, hommes et femmes, clercs et laïcs — tous participant au
même et unique sacerdoce royal (212) - peuvent contribuer à la
réalisation d'un «meilleur» monde, monde qui, en attendant «le retour
glorieux du Christ», est en route vers le royaume céleste (217).

Depuis le temps des apôtres, l'Eglise a été comprise comme corps du
Christ (cf. Rm 12,4-5; 1 Co 12,12-27; Ep 1,22-23). «Cette expression
souligne la relation organique intime qui existe entre le Seigneur vivant
et tous ceux qui reçoivent de lui leur espérance vivante. Elle nous
renvoie aussi à l'unité intégrale de la communauté des croyants telle



168 «Nous croyons en l'Esprit Saint, en l'Eglise, en la vie du monde à venir»

qu'elle est constituée en lui et par lui.» (203; cf. 211) L'élément
constitutif est donc, et il ne faut pas le négliger, la présence eucharistique du
Christ dans l'Eglise. C'est à travers elle que l'Eglise devient une
communauté eucharistique, communauté qui en premier chef se consacre à la

louange, la glorification et l'adoration de son Père céleste, tout en lui
offrant ses prières et ses oraisons (cf. 213, 215, 221).

Le Document présente finalement une vision eucharistique de l'Eglise.

L'œuvre salvatrice et rédemptrice de Jésus-Christ manifestée dans la
«réalité de sa présence sacramentelle» fut un sacrifice donné pour
l'humanité et offert à tous les hommes, sans pour autant négliger la dimension

cosmologique. Ce faisant, la vision eucharistique «permet d'englober

dans un seul concept le lien et l'unité entre le service <spirituel> et le

service <matériel>, entre la <leitourgia> et la <diakonia>. La communauté
des croyants est en même temps contemplative et active, réceptrice et
donatrice...» (214).

Cependant, cette Eglise représente et vit sa pleine communion
seulement si elle assemble en elle-même les croyants de tous les temps et
de tous les lieux (cf.215, 221), à savoir tous les baptisés et tous les

témoins (cf. 215, 216). De cette manière, l'Eglise est la communion des

saints, celle donc que nous confessons l'une, sainte, catholique et
apostolique.

L''unité de l'Eglise doit se manifester dans la foi et la vie sacramentelle,

tout particulièrement dans la communion eucharistique. Cela

implique cependant la reconnaissance de «l'Ecriture Sainte unique, le

baptême unique, le Symbole de foi de l'Ancienne Eglise, le partage de la
mission unique avec un ministère mutuellement reconnu et la prière
commune... Cette unité n'implique pas l'uniformité mais bien un lien
organique d'unité entre toutes les Eglises locales, dans la richesse de leur
diversité» (219).

L'Eglise est sainte parce que Dieu la sanctifie «par la parole et les

sacrements». D'après le Document «la sainteté de l'Eglise signifie que
Dieu est fidèle à son peuple» et la communauté des pécheurs est purifiée
par le pardon du Dieu miséricordieux (220).

La catholicité de l'Eglise du Christ est donnée sur deux niveaux. Elle
est, d'une part la plénitude de toutes les Eglises locales et, d'autre part,
chaque Eglise locale est catholique par le fait qu'elle a la plénitude de la

grâce et de la vérité (221).
En restant fidèle à la parole de Dieu et au témoignage ainsi qu'à la

tradition apostolique retenus et transmis dans l'Ecriture Sainte et le



«Nous croyons en l'Esprit Saint, en l'Eglise, en la vie du monde à venir» 169

Symbole de foi, l'Eglise reste apostolique. Cette apostolicité se manifeste

en outre dans la proclamation de l'Evangile, la célébration des

sacrements et la continuité du ministère, institué par le Christ au service de

l'Eglise (222).

b) Le Document mentionne des problèmes comme suit:
1. Les chrétiens attribuent un sens différent au mot «Eglise». De

même, la notion d'Eglise est différente en Occident et en Orient — une
situation donc qui a ses répercussions pour l'ecclésiologie (comm. p. 71 f. ;

222).
2. Concernant l'institution visible de l'Eglise, de différentes

opinions existent dans les communautés chrétiennes quant à la structure et
à l'autorité dans l'Eglise (196).

3. De nombreuses Eglises se voient confrontées à de différents
mouvements charismatiques; elles sont donc appelées à éviter tout
isolement ou séparation de ces derniers (196).

4. L'Eglise se voit également confrontée à des gens qui, malgré leur

appartenance officielle à l'Eglise du Christ à cause du baptême, «cherchent

à suivre Jésus en dehors de l'Eglise» (196).
5. Les Eglises, séparées l'une de l'autre, devraient renouveler leur

foi, retrouver leur dimension de catholicité et rechercher l'origine
apostolique qui leur est commune (197).

6. A plusieurs reprises, le Document fait allusion à la frontière de

l'Eglise (205, 208, 219) et, dans ce contexte, aux «vestigia ecclesiae»

(205, comm. p. 63, 207).
7. «Il y a, entre les différentes traditions chrétiennes, des divergences

à propos du concept de succession apostolique.» Les uns mettent
l'accent sur la succession dans l'enseignement, les autres sur la succession

dans le ministère qui est au service de la parole et des sacrements, et
d'autres encore soulignent la succession ininterrompue des ordinations
épiscopales (comm. p. 75 f.).

c) Les questions et remarques résultant du Document sont les

suivantes:

1. Le présent Document traite du rapport entre l'Eglise locale et
l'Eglise universelle. Il est évident que la réponse reflète la conception
orthodoxe mais, là où il est question de tirer des conséquences pour
l'unité de l'Eglise, le texte reste très vague, (cf. 205, 206).



170 «Nous croyons en l'Esprit Saint, en l'Eglise, en la vie du monde à venir»

2. Le texte donne une sorte de définition de l'Eglise en disant

qu'elle se manifeste là où «des croyants sont rassemblés par la parole et
les sacrements», alors qu'il manque toute précision sur les sacrements
envisagés. Faut-il penser à l'eucharistie seulement ou est-il aussi question

du ministère? (205, 213)
3. En parlant de l'Eglise comme d'un seul corps du Christ, le

Document précise que «tous les baptisés, qui confessent la même foi,
peuvent avoir part ensemble aux mêmes sacrements, en particulier à

l'eucharistie, signe de leur unité dans le corps du Christ». Nous osons
demander si cette conception de l'unité est suffisante ou non {219).

4. L'article n° 209 commence par les mots suivants: «L'Eglise est à

la fois mystère et signe. C'est l'instrument de la présence active et
transformatrice de Dieu dans le monde.» Si nous jetons un coup d'oeil au

paragraphe 1 de Lumen Gentium, nous ne pouvons que reconnaître

qu'en fait pour le Document de Foi et Constitution l'Eglise en elle-même
constitue un sacrement.

5. L'Eglise en tant que communauté eucharistique inclut, ainsi le

précise le texte, non seulement les chrétiens assemblés pour écouter la

parole de Dieu et célébrer les sacrements, mais encore toute l'humanité
et toute la création. {213) De même, lisons-nous, que l'Eglise en tant
que communion des saints «unit les fidèles de tous les temps et de tous
les lieux» {215). Et voilà notre question: où en est l'Eglise céleste?

6. En parlant de la communion des saints, le Document explique la
notion de «saint» de la manière suivante: «C'est une communion de

saints parce que tous les baptisés sont dans le Christ, le Saint» {215), et
plus loin: «la sainteté de l'Eglise signifie que Dieu est fidèle à son

peuple» {220). Nous nous demandons si ces deux définitions épuisent
vraiment la notion de sainteté.

7. Il n'y a pas de doute que les «martyrs» et les «témoins» sont
compris dans la communion des saints. Nous constatons simplement
qu'à part une seule exception {186), le Document ne parle pas du tout de

la récompense de ceux qui donnent leur vie au profit de la foi et «restent
<fidèles jusqu'à la mort> {Ap2,\\)» {186). {cf. 216)

8. L'Eglise est finalement la préfiguration du royaume de Dieu
{217). C'est avec étonnement que nous constatons que le texte ne dit
nulle part qu'avec la proclamation de l'Evangile par Jésus-Christ
l'avènement de ce royaume a déjà commencé à se manifester.

Par ailleurs, la dernière phrase de ce même article n° 217 - «chaque
fois que deux ou trois disciples du Christ sont unis, le Seigneur lui-même



«Nous croyons en l'Esprit Saint, en l'Eglise, en la vie du monde à venir» 171

est présent parmi eux, en anticipation du royaume (cf. Mt 18,20)»- nous
semble n'avoir aucun rapport avec le reste du paragraphe; elle exprime
plutôt un aspect constitutif pour la réalisation de l'Eglise.

IV

La dernière partie du Symbole de Nicée-Constantinople commence,
tout en se distinguant du reste du Symbole, par la déclaration «nous
confessons». Comme le Document le précise, cela indique «que le

baptême relève bien de la confession de foi mais pas de la même façon

que les trois personnes de la Trinité, en qui <nous croyons)» (266). Le

baptême est en outre le seul sacrement de l'Eglise mentionné par le

Symbole de foi (cf. 227).

a) Le texte du présent Document est assez clair au sujet du baptême.
Le baptême doit toujours être situé dans le contexte de la mort et de la

résurrection de Jésus-Christ, car tous les croyants ont été baptisés dans la

mort du Christ Jésus et vivront dans la vie nouvelle (cf. Rm 6,1— 11 ;

8,9-11; Col2,11-12). «En conséquence, le baptême devient le sacrement

par lequel les croyants deviennent membres du Christ et de son

Eglise.» (228; cf.223, 231)
Le baptême est en outre «indissolublement lié à la confession de foi

en Dieu le Père, le Fils et le Saint-Esprit» (226; cf. 229, comm. p. 78).
Etre reçu par le baptême comme membre de l'Eglise signifie que le

croyant entre en communion avec le Dieu trine (223, 226). En confessant

un seul baptême, nous confessons qu'il «a lieu une fois pour toutes»
(234) et ne peut être répété (226, 230). Le baptême que nous confessons

est finalement un baptême pour le pardon des péchés. Ce faisant, il
libère la nature pécheresse de l'homme pour qu'il renaisse à une vie
nouvelle (227, 230). De même, le Document nous apprend qu'au «IIIe
siècle l'Eglise latine (eut) offert la possibilité d'un deuxième repentir et,

par la suite, un sacrement de pénitence» qui, plus tard, «est devenu le

sacrement de confession» (227, 232).
Le baptême effectuant «un changement décisif et fondamental dans

notre vie» est dû par le don de la grâce et par le moyen de la foi
(cf. Ep 2,8), qui elle-même est la réponse de l'homme à la générosité de

l'Esprit Saint (230, comm. p. 78). C'est donc le Saint-Esprit qui «nourrit
la vie de la foi», qui donne une «nouvelle orientation éthique», qui



172 «Nous croyons en l'Esprit Saint, en l'Eglise, en la vie du monde à venir»

sanctifie l'homme afin qu'il mette en œuvre la volonté de Dieu (232)\ et
c'est encore lui qui fait croître toute la vie de l'homme croyant et baptisé
en Christ. «A mesure qu'ils grandissent dans la vie chrétienne de la foi,
les croyants baptisés manifestent que l'humanité peut être régénérée et
libérée.» (233)

Le fait que le baptême est intimement lié à la mort et à la
résurrection de Jésus-Christ ouvre également à l'homme, comme nous
venons de le constater, des perspectives d'espérance; de cette manière,
le croyant arrive à confesser: «nous attendons la résurrection des morts
et la vie du monde à venir». L'Eglise est en fait une communion
d'espérance (236), bâtie sur le Christ Jésus, le «premier-né des morts»
(235, 239). Les croyants, après avoir reçu le «sceau de leur espérance», à

savoir le Saint-Esprit (235), s'orientent vers «le royaume de Dieu, la

résurrection, les nouveaux cieux et la nouvelle terre» (237).

En accomplissant la prophétie faite à Israël (cf. Es 11,1—11 ; Mi4,3)
(238), le Royaume céleste sera un royaume où les forces de la mort seront
vaincues et n'auront plus de valeur (238). «La mort et la résurrection du
Christ nous annoncent la transformation ultime du cosmos» (239, comm.

p. 82), d'où l'espérance que l'homme croyant aura part à la résurrection
du Christ (240) qui impliquera une rencontre avec Dieu (241, 240).
C'est ainsi que se réaliseront les cieux nouveaux et la terre nouvelle

(243).

Bien sûr, il ne faut pas oublier que toute la création tendra vers le

jugement dernier. Dieu le Père, tout en voulant que le monde soit sauvé,
donna son Fils (241). Ce signe de «l'intention illimitée de l'amour
salvateur de Dieu» n'exclut donc point la possibilité de la damnation
éternelle (comm. p. 82).

La confession de cette foi apostolique montre finalement bien de

nouvelles perspectives pour la vie d'un chrétien. Elle lui confère
confiance et certitude à l'égard des promesses de Dieu et de l'avenir
ultime, et en l'assurant que «rien ne sera perdu», elle lui accordera une
liberté «d'œuvrer pour un monde plus humain et plus juste» (244, 245,
248). Ayant également l'espérance que Dieu est la source de tous et de

tout, l'homme chrétien refusera «de fuir ce monde» et de se laisser

menacer par toute sorte de forces destructives. Il s'engagera, par contre,
pour les désavantagés, les faibles et les opprimés afin que la promesse du

royaume de Dieu commence déjà maintenant à s'accomplir (246, 247,
248).



«Nous croyons en l'Esprit Saint, en l'Eglise, en la vie du monde à venir» 173

b) Les problèmes et questions soulevés par le Document sont les

suivants:
1. Il sera nécessaire «d'établir le lien entre l'espérance eschatologi-

que et les espoirs qui sont les nôtres pour notre monde et notre temps»
(224).

2. Est ensuite à clarifier «la relation entre l'amour de Dieu et le

jugement de Dieu», à savoir le problème de Vapokatastasis (224, comm.

p. 82, 243).
3. Sur le plan œcuménique, «la relation entre l'affirmation qu'il n'y

a qu'un seul baptême et la question du <rebaptême>» est à discuter
(224).

4. La pratique du baptême ainsi que la différence de la notion de

baptême en ce qui concerne l'action de l'Esprit Saint, doivent être
étudiées dans les différentes Eglises (comm. p. 78 f.).

5. Il faudra également préciser la relation entre le baptême et

l'appartenance à l'Eglise (comm. p. 80).
6. Il y a une différente conception dans les Eglises sur l'état des

morts entre la mort et la résurrection finale (comm. p. 82).
7. Une autre divergence se réfère à ce «que deviennent les morts et

(à) ce qu'ils restent par rapport aux vivants» (comm. p. 82).
8. Ces dernières années, il fut constaté que l'idée de l'immortalité de

l'âme, tout en tenant une place considérable dans l'histoire chrétienne, a

été à la fois affirmée et contestée (comm. p. 82).

c) Voilà les questions émanant du Document:
1. Le présent Document parle du caractère rédempteur du baptême

et, dans ce contexte, du pardon des péchés. Il conclut que «le lien

qu'établit le Symbole entre le pardon des péchés et le baptême, n'a

jamais pour autant perdu son importance» (227). Nous y aurions
attendu la mention du péché originel.

2. Le commentaire à la page 78 se réfère à une «communauté
œcuménique» - expression dont nous doutons de l'exactitude.

V

En concluant notre étude sur ce Document, nous pouvons dire que
la Commission de Foi et Constitution dans son texte «Confesser la foi
commune» sut atteindre son but. Les «perspectives fondamentales d'un



174 «Nous croyons en l'Esprit Saint, en l'Eglise, en la vie du monde à venir»

témoignage chrétien commun» devinrent transparentes. Dans le

présent texte, elles se trouvent l'une à côté de l'autre et, en révélant les

points faibles, elles offrent en tant qu'expressions de différentes traditions

chrétiennes, la «possibilité d'enrichissement mutuel»14. Nous

espérons donc, ensemble avec tous ceux qui s'engagent à ce que
Vorthodoxie de la foi chrétienne soit atteinte, que les chrétiens reconnaissent
la foi apostolique comme unique base authentique de leur confession.

14 Document 1.


	"Nous croyons en l'Esprit Saint, en l'Église, en la vie du monde à venir"

