
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 37 (1990)

Heft: 1-2

Artikel: Canterbury et Rome, proches et loin

Autor: Tillard, J.-M.-R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760843

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760843
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


J.-M.-R. Tillard, o.p.

Canterbury et Rome, proches et loin*

Dans cette brève étude, nous voudrions simplement présenter la

conviction majeure à laquelle, après de nombreuses années d'un travail
continuel mené avec le plus grand sérieux théologique, la commission
de YARCICIétait parvenue au moment où elle se séparait, son mandat

rempli. Nous le faisons avec beaucoup d'émotion, en pensant en
particulier aux membres de ce groupe qui sont maintenant dans la paix de

Dieu. Car ces années, rudes et extrêmement exigeantes, furent des

années de bonheur évangélique, d'expérience de la puissance de la

grâce. Nous étions sûrs que, empruntant nos pauvres énergies, Dieu
ressoudait nos deux grandes traditions dans la vérité d'une koinônia
visible dans laquelle chacune se trouvait respectée et enrichie par l'autre.

Au moment où nous nous séparions, le membre le plus ancien de

notre groupe, Mgr Butler, confiait à Julian Charley et à nous-mêmes qui
étions les plus jeunes, ce qu'il appelait son «envie»; nous, nous allions
voir l'Unité, chanter le Magnificat, alors que lui ne pourrait s'y associer

que «par la voix des anges». Hélas, tout pousse à croire que sur ce point
le cher Bishop Butler s'est trompé.

Mais ce n'est pas de cette nostalgie que nous voulons faire l'objet de

notre étude. Nous désirons, disions-nous, réfléchir sur la conviction qui
a peu à peu germé dans la conscience de la commission et est devenue

comme son inspiration fondamentale. L'ARCIC/était convaincue, au

terme de son mandat, que la division schismatique des deux communions

(la communion romaine et la communion anglicane) était certes

* Cette conférence a été présentée lors de la Journée de l'Europe organisée par
l'Université de Fribourg, le 3 mai 1989.



138 Canterbury et Rome, proches et loin

évidente au plan canonique, et que la bulle Regnans in excelsis de Pie V
qui excommuniait Elisabeth et déliait ses sujets de toute allégeance avait
été le dernier coup de ciseau tranchant les liens de communion juridique
qui depuis 1529 se défaisaient lentement. Mais elle avait acquis la
certitude que cette situation schismatique canonique se superposait à

une situation de communion dans la foi et la praxis évangélique beaucoup

plus profonde que ce que les apparences laissaient croire. C'est
d'ailleurs pour caractériser cette communion qui subsistait sous la rupture

canonique qu'elle avait, après une scrupuleuse analyse des principaux

points doctrinaux autour desquels polémiques et controverses
s'étaient enflammées, inventé l'expression substantial agreement. Elle
voulait par là signifier que — sauf sur l'un des points en question - les

deux Eglises traduisaient dans un langage différent, en une «psychologie
ecclésiale» différente, la même et unique foi, le même et unique accueil
de la Révélation.

CE QUI NOUS DIVISE AU PLAN DE LA FOI VÉCUE EST PEU

1. Commençons par rappeler un document historique que l'on a

oublié, l'ensevelissant sous les dossiers. En 1632, le pape Urbain VIII
avait chargé un bénédictin anglais, scholar réputé et condisciple du

primat anglican William Laud, d'une importante mission. Le Père
Léandre de Saint Martin Jones devait étudier le Church Order et la
doctrine de l'Eglise anglicane. Or son Rapport avait été d'une ouverture
surprenante, un siècle après la rupture:

L'Eglise anglicane conserve la même hiérarchie qu'elle avait avant le

schisme; ses ministres sont, sous bien des rapports, ordonnés suivant les

formes du Pontifical romain; on y fait profession de croire dans toute son

intégrité la doctrine catholique sur la trinité, l'incarnation, la divinité de

notre Sauveur et aussi sur la Providence, la prédestination, la justification, la

nécessité de bonnes œuvres, la coopération du libre-arbitre avec la grâce de

Dieu. Ils admettent les quatre premiers conciles généraux, les trois
Symboles authentiques des apôtres, de Nicée ou de Constantinople et de saint

Athanase, tels qu'ils sont reçus dans l'Eglise romaine; ils ont le plus grand

respect pour l'Eglise primitive, pour le consentement unanime des anciens

Pères et pour toutes les traditions et les cérémonies qui sont suffisamment

prouvées par le témoignage de l'antiquité; ils ont une liturgie fixe tirée de la

liturgie romaine; ils admettent la distinction des trois ordres, évêques,



Canterbury et Rome, proches et loin 139

prêtres et diacres... Ils retiennent plusieurs points que les Protestants du
continent rejettent... les membres les plus savants de cette Eglise n'ont pas

un grand éloignement pour la primauté du pape qu'ils reconnaissent comme
évêque du premier siège et comme patriarche d'Occident. Quelque
répugnance qu'ils aient pour le dogme de la transsubstantiation, plusieurs d'entre

eux croient à la présence réelle et au sacrifice de la messe. Sur tous ces

articles et sur plusieurs autres, la différence vient principalement de la

différente manière de s'exprimer; sur quoi on pourrait facilement s'entendre

dans des conférences amicales '.

On pourrait résumer ce texte en disant que, selon lui, l'Eglise
catholique romaine peut, en ce qui concerne l'essentiel du dogme,
reconnaître dans la doctrine et la vie de l'Eglise anglicane le contenu de

sa propre foi. Il existe des différences dans les rites d'ordination,
néanmoins il semble au Père Léandre que «les ministres sont sous bien des

rapports ordonnés suivant les formes du Pontifical romain». Les

différences majeures portent sur l'intelligence du sacrement de l'Eucharistie
et sur la mise en œuvre concrète de la primauté romaine. Mais là entre
en jeu une question de langage, une «différente manière de s'exprimer»
sur laquelle «on pourrait facilement s'entendre dans des conférences
amicales». Nous commençons par citer ce document parce qu'il est l'un
des témoins d'une lecture non polémique de la situation anglicane par
un catholique romain compétent et chargé d'un mandat officiel de

Rome, à une époque où (comme le prouvera la mort tragique de

l'Archevêque Laud lui-même) l'agressivité fuse de partout. Cette agressivité
prendra souvent prétexte des différences que le Père Léandre notait.
Elle en fera même son arme. Pourtant tout pousse à affirmer qu'en
elles-mêmes ces différences ne devaient pas nécessairement conduire à

une telle flambée de polémiques et de controverses.
Le Père Léandre avait vu juste. D'ailleurs, après lui, dans leurs

discussions avec l'Archevêque Laud et l'évêque de Chichester, Montagu,

Mgr Panzani (délégué apostolique) et le Père Davenport (franciscain)

allaient aboutir aux mêmes conclusions. On sait que Davenport,
dans sa Paraphrastica Expositio Articulorum Cortfessionis Anglicanae
(devenue par la suite un appendice au traité Deus, natura, gratia), s'efforcera

1 Cité d'après André Paul, L'unité chrétienne, Paris 1930, qui s'appuie lui-même sur
I. Dollinger, Conférences sur la réunion des Eglises, Paris 1880, 110-111 et M. Tabaraud,
Histoire critique des projets formés depuis trois cents ans pour la réunion des communions

chrétiennes, Paris 1824, 258.



140 Canterbury et Rome, proches et loin

de montrer que les «doctrines» anglicanes demeurent des expressions
légitimes de la tradition catholique2. Dans l'intéressant dialogue qui
naîtra, au début du XVIIIe siècle, entre anglicans et gallicans, encouragé

par la sympathie de l'Archevêque de Canterbury William Wake (Primat
de 1716—1737), cette question se clarifiera. On percevra mieux
comment au cœur du conflit se trouvent moins des points dogmatiques que
l'épineuse question des relations entre Rome et les prérogatives des

Trônes. Il est important de rappeler que dans son Tract. 90 (en 1841),
qui soulèvera une tempête, Newman cherchera à montrer qu'en sa

profondeur l'âme anglicane (même lorsqu'elle s'exprime dans les Thirty
Nine Articles) reste catholique (même si la catholicité s'exprime dans les

décrets du concile de Trente).

2. Mais pour percevoir la strate catholique de l'anglicanisme c'est
moins aux documents qu'au mouvement même de l'histoire qu'il faut
recourir. Prise dans son ensemble, saisie dans un unique regard qui
s'applique à la lire par les sommets, l'histoire de l'anglicanisme se révèle,
en effet, très typique. Il n'est pas fortuit que périodiquement, et sans

jamais opérer de rupture interne ou de schisme explicite, la communion
anglicane voie surgir en elle des dynamismes redisant son appartenance
à la grande Tradition catholique, en soulignant comment au sein du

courant de la Réforme elle a explicitement refusé de consentir à tout ce

qui mettait en cause particulièrement la structure catholique de l'Eglise
de Dieu. On ne peut pas dire que, prise ingloho, la tradition anglicane se

soit voulue en rupture avec la grande Tradition catholique. Et cela non
pas seulement au plan de la vie de sainteté mais aussi à celui de la

hiérarchie ministérielle et des fonctions de celle-ci. A lire les grands
théologiens de son histoire on perçoit comment la rupture avec le siège
de Rome, qui est évidente, ne signifie pas pour l'ensemble des anglicans
une rupture avec la grande ligne de force de la catholicité. Il s'agissait —

selon la formule qui a peu à peu émergé - d'une volonté de Réforme dans

la catholica et non parallèlement à elle, d'une Ecclesia simul catholica et

reformata. C'est d'ailleurs ce qu'au XIXe siècle, sous l'influence du

mouvement d'Oxford, la théorie des Branches de l'unique Eglise, explicitée

surtout par W. Palmer, Treatise on the Church of Christ, publié en

2 L'ouvrage a été traduit en anglais par F.G. Lee, en 1865. Voir l'article rapide de

E. Burton, dans Catholic Encyclopedia, t. 4.



Canterbury et Rome, proches et loin 141

1838, cherchera à justifier: la catholica Ecclesia se trouve, selon elle, dans
les trois branches qui continuent de confesser la foi de la grande Tradition
patristique et de maintenir la succession épiscopale, c'est-à-dire l'Eglise
catholique romaine, l'Eglise catholique orientale, l'Eglise anglicane.
Quoiqu'il en soit de certaines intentions de Cranmer et de l'adhésion de

plusieurs réformateurs anglais aux idées de la Réforme continentale, il
semble bien que prise in globo, dans sa conscience commune, l'Eglise
d'Angleterre n'ait pas choisi de se couper de la catholicité. Elle n'a voulu
se couper que de Rome, un peu comme l'avait fait, dans un contexte fort
différent et une perspective tout autre, l'Eglise de Constantinople. Ceci

explique pourquoi la question de la primauté romaine sera, jusque dans
les discussions de VARCICI, la plus coriace.

Qu'on nous comprenne bien. Ce que nous venons de rappeler est la

conviction anglicane. L'Eglise catholique, tablant sur l'appartenance de

l'anglicanisme au large mouvement de la Réforme et sur les infiltrations
protestantes décelables jusque dans les révisions des rituels sacramentels

par Cranmer et ses pairs, portera d'ordinaire sur cette prétention anglicane

un jugement quelque peu cynique, parfois hautain. Ce n'est qu'une
fausse prétention, diront surtout les catholiques anglais fidèles à Rome,
excédés par l'intolérance dont ils sont l'objet et la négation de plusieurs
de leurs droits. Pourtant il est remarquable que, mis à part la bulle
Apostolicae Sedi de Pie IX (16 septembre 1864) et le ton arrogant du
cardinal Patrixi (préfet du Saint Office) dans sa correspondance avec les

Anglo-catholics (en 1863), le Siège romain se montre hésitant sur la

non-validité de cette revendication par les anglicans de l'appartenance à

la grande Tradition «catholique». Le ton des interventions de

Léon XIII face aux désirs de Lord Halifax et de Portai, qui lui sont de

toute évidence agréables, est ici révélateur. Et cela perce dans sa lettre
AdAnglos (Amantissimae voluntatis, du 14 avril 1895). La décision négative

de Apostolicae curae (13 septembre 1896) doit être lue à la lumière du
dossier des discussions, elles-mêmes conséquence du fait que du côté de

Rome tout n'était pas clair. Et dans leur réponse, des hommes comme
Gasparri et Duchesne hésitèrent, non entre la nullité et la validité, mais

entre la validité et le doute. Cela fait réfléchir. Le dossier &Apostolicae

curae montre que cette décision (que Léon XIII prit avec souffrance)
tranchait un problème canonique, mais ne réglait pas le problème
dogmatique sous-jacent. Même une fois admise l'invalidité des ordinations

anglicanes, on doit donc encore vérifier si dans ses grandes options
doctrinales l'Eglise anglicane est demeurée en communion authentique



142 Canterbury et Rome, proches et loin

avec la grande Tradition catholique, tout en se coupant de Rome. Quel
sens donner à l'affirmation du décret de Vatican II sur l'œcuménisme:

«parmi les communions séparées du siège romain qui gardent en partie
les traditions et les structures catholiques se distingue la communion
anglicane» (n° 13)?

3. L'ambivalence anglicane, accentuée par la présence d'un courant
evangelical attaché à des positions de la Réforme continentale mais
néanmoins en pleine communion avec le courant plus romanisant, met
évidemment au rouet l'esprit latin, surtout lorsqu'il essaie de découvrir
les prises de position formelles. La célèbre analyse du premier Newman
sur la mid-way Church ou la via media heurte de front la logique de

l'Occident latin, que le droit canon habilite à juger en noir ou blanc,
rarement en gris. Cet esprit latin a dû d'ailleurs être équilibré par une
casuistique sacramentelle qui surprend les chrétiens de l'Eglise
d'Angleterre depuis toujours à l'aise sous la London jog et les Orientaux très
attentifs à l'ineffabilité des res Ecclesiae etfidei. L'anglicanisme excelle à

trouver des expressions, des termes, des explicitations permettant même

aux contraires de se concilier sans heurt. Ce qui paraît aux latins
«inacceptable ambivalence» justifiant aussi bien une interprétation protes-
tantisante qu'une lecture catholique, est pour les chrétiens de l'Eglise
d'Angleterre l'expression de la «comprehensiveness» de la vérité elle-
même. Bien à tort, nous semble-t-il, certains théologiens catholiques
flairent une «volonté de duplicité» (sic) ou un «désir de compromis
trichant avec la vérité» (sic) dans cette langue qui est celle des grands
divines anglicans et du Prayer Book traditionnel. Une longue fréquentation

de ces textes permet au contraire de s'y sentir parfois très proche de

ce que l'on peut appeler «la prégnance» du style d'Augustin, inspirant
tout autant Paschase Radbert que Ratramne.

On demandera sans doute, comme beaucoup de catholiques romains

épris de clarté absolue qu'agace cette quête anglicane du langage
médian, où trouver le critère permettant de savoir si l'on est encore dans
la grande Tradition catholique ou si l'on a glissé dans l'un des courants
de la Réforme luthérienne ou calviniste. La réponse à cette question est
cruciale. En effet, si nous retournons au texte du Père Léandre de Saint
Martin Jones que nous citions, il est clair que dans le luthéranisme et le

strict calvinisme on retrouve également la doctrine catholique sur la

Trinité, l'incarnation, la divinité de notre Sauveur, la providence, la

prédestination, la «réception» des quatre premiers conciles généraux,



Canterbury et Rome, proches et loin 143

les trois symboles authentiques des Apôtres, de Nicée-Constantinople et
de saint Athanase, le respect pour l'Eglise primitive, bref l'essentiel du
donné de foi traditionnel, mises à part les doctrines sur la justification et
les œuvres ou l'importance accordée au rôle du libre-arbitre, soulignées

par le Père Léandre, et la vie sacramentelle de laquelle «les Protestants
du continent rejettent plusieurs points». La différence entre Réformés
continentaux et Anglicans viendrait-elle de ce que, au moment de la

rupture avec Rome, l'Eglise d'Angleterre «en plus de conserver la même
hiérarchie qu'elle avait avant le schisme» a gardé les principaux points
dogmatiques de la grande Tradition surtout en matière cultuelle? Mais
la question demeure, tenace chez certains: «comment vérifier que le

langage anglican exprime la foi que la Tradition confessait jusqu'au
moment de la rupture»? Nous ne cessons d'entendre cette question. Elle
en est venue à bloquer le dialogue.

A cette question, Yethos de l'Eglise d'Angleterre, qu'on découvre à la

longue par la lecture de ses grands divines, l'expérience de sa noble vie

liturgique, l'étude de sa législation, l'analyse de sa vie synodale, apporte
une réponse. Certes elle est, elle aussi, typique de l'esprit anglican.
Pourtant elle a de profondes racines dans les couches sémitiques du

donné chrétien. L'anglican est convaincu que pour saisir et juger la foi
de son Eglise il ne faut pas aller d'abord aux documents, aux Articles of
Religion, aux déclarations des Primats, il faut plutôt examiner avec esprit
de finesse sa foi in actu exercito, c'est-à-dire sa foi en son acte concret,
tout spécialement dans la grande expression collective qu'est la vie

liturgique telle qu'elle est réglée par le Prayer Book. Cela vaut même

pour découvrir la motivation profonde de son attachement au ministère

épiscopal (et aux deux ordres du presbytérat et du diaconat) dont cette

Eglise anglicane a toujours été, jusque dans ses périodes les moins

«catholiques» et dans son courant evangelical, l'ardente gardienne. Le

célèbre Chicago-Lambeth Quadrilateral (1886, 1888) incluait YHistorical
Episcopate parmi les quatre exigences d'une authentique Unité. Et l'appel

de Lambeth 1920, «.An appeal to All Christian People», en soulignant

que l'épiscopat était le ministère répondant au dessein de Dieu avait
soin de le lier précisément à la célébration de l'authentique Eucharistie
de la famille de Dieu3.

5 That, in the opinion of this Conference, the following Articles supply a basis on
which approach may be by God's blessing made towards Home reunion:



144 Canterbury et Rome, proches et loin

L'acte de foi ecclésial dit, dans la langue des faits, la vérité de la foi,
un peu comme l'acte du martyre dit dans cette langue la conviction de la

personne. Dans Yethos anglican, cet acte est premier. Aussi, si l'on veut
découvrir les assises les plus profondes de la foi de la communauté et
leur lien avec la grande Tradition, c'est d'une part à sa ténacité dans la
célébration des sacrements, d'autre part à la finalité qu'elle y attache,

qu'il importe de recourir. Il se peut que, dans sa «comprehensiveness»,
l'Eglise d'Angleterre compte des membres recevant ses sacrements dans

un sens protestantisant, d'autres les comprenant dans la ligne qui fut
celle de la Contre-Réforme catholique, donc sans les précisions de

Vatican II. Il se peut aussi que certains théologiens les conçoivent à la

façon de Calvin, d'autres (comme Mascall) à la façon de Thomas

d'Aquin. Mais l'anglican accorde à l'acte commun, s'il est enraciné dans
la Tradition ecclésiale, l'importance que le catholique romain accorde à

la déclaration du Magistère. Pour la conscience anglicane compte
l'objectivité du rite, non l'interprétation du ministre qui préside la

célébration, encore moins la spiritualité ou la théologie de ceux et celles

qui y ont recours avec sincérité. La foi et l'intention de toute YEcclesia

Dei, à laquelle elle demeure soudée en particulier grâce au ministère
épiscopal traditionnel, envahissent et saisissent la petite communauté
hic et nunc rassemblée, s'imposant à elle. La faiblesse, les limites, voire les

errements de la communauté célébrante sont ainsi relativisés. Ici, la

The Holy Scriptures of the Old and New Testaments, as «containing the things
necessary to salvation», and as being the rule and ultimate standard of faith.

The Apostles' Creed, as the Baptismal Symbol; and the Nicene creed, as the sufficient
statement of the Christian faith.

The two Sacraments ordained by Christ Himself- Baptism and the supper of the Lord

- ministered with unfailing use of Christ's words of institution, and of the elements
ordained by Him.

The Historic Episcopate, locally adapted in the methods of its administration to the
varying needs of the nations and peoples called of God to the Unity of His Church.

Lambeth 1920: But we submit that considerations alike of history and of present
experience justify the claim which we make on behalf of the Episcopate. Moreover, we
would urge that it is now and will prove to be in the futur the best instrument for
maintaining the unity and continuity of the Church. But we greatly desire that the office of
a Bishop should be everywhere exercised in a representative and constitutional manner,
and more truly express all that ought to be involved for the life of the Christian Family in
the title of Father-in-God. Nay more, we eagerly look forward to the day when through its

acceptance in a united Church we may all share in that grace which is pledged to the
members of the whole body in the apostolic rite of the laying-on of hands, and in the joy
and fellowship of a Eucharist in which as one Family we may together, without any
doubtfulness of mind, offer to the one Lord our worship and service.



Canterbury et Rome, proches et loin 145

vision anglicane est dans la ligne de celle d'Augustin justifiant le pédo-
baptisme. Augustin invoque alors lafides Ecclesiae qui comble l'inconscience

et même le manque total d'intention du petit enfant porté par ses

parents ou ses parrains. Analogiquement, la communauté anglicane
célébrante se sait portée par la Mater Ecclesia qui lui donne sa foi, son
intention. Toujours dans la ligne augustinienne, on songe également à la

célèbre thèse sur le Christ Jésus président véritable de toutes les

célébrations sacramentelles, que le ministre soit Pierre, Jean, André ou
même Judas.

Tout cela vaut, évidemment, à condition que l'Eglise anglicane n'ait
pas cessé de vouloir ce que veut la grande Tradition, que sa rupture avec
Rome n'ait pas été aussi une rupture avec l'âme de la Tradition vivante.
Or les anglicans de toute tendance disent: lisez le Prayer Book et vous y
retrouverez cette intention de la grande Tradition, la finalité que les Pères

de l'Eglise ont toujours donnée à la réception des sacrements, la qualité
qu'ils ont toujours reconnue comme spécifique de l'agir chrétien
authentique. Dans le cas de l'Eucharistie, par exemple, tout au long de

son évolution, le Prayer Book est en plein accord avec l'Eglise des

premiers siècles sur les points suivants, qui sont les points essentiels:
c'est l'acte communautaire célébré en mémoire du Sacrifice du Christ,
dans lequel on reçoit vraiment le vrai Corps et le vrai Sang du Seigneur,

pour devenir en vérité les membres de son Corps ecclésial, à condition

que le ministre qui préside soit dans la communion épiscopale authentique

et que l'on soit fidèle à l'institution du Seigneur connue par
l'Ecriture. Les discussions et les divergences sur la transsubstantiation,
sur la part prise par l'Eglise dans l'action sacrificielle, sur le réceptio-
nisme, sur le culte rendu à la réserve eucharistique, sur les vêtements

liturgiques du président, ne mettent pas en cause cette intention
première de demeurer dans la fidélité à ce que la grande Tradition a

toujours visé, ce vouloir de ne pas tricher avec lafinalité du sacrement du

Seigneur. Elles relèvent d'un autre registre, celui de l'intelligence de la

foi, de la compréhension par l'esprit humain de réalités de Salut qui le

transcendent et qu'il ne peut jamais saisir en toute leur ampleur. Or ce

qui importe par-dessus tout est le registre de la finalité. Car celle-ci
renvoie au dessein de Dieu. La fidélité essentielle à la grande Tradition
se juge donc à ce registre.

4. Dans cette perspective, les différences de théologie apparaissent
sous un jour nouveau. Elles peuvent être, en effet, plus des sources



146 Canterbury et Rome, proches et loin

d'interpellation mutuelle et d'enrichissement que des facteurs de division.

Prenons cette fois pour exemple l'autre point qui s'est trouvé au

cœur des polémiques et des controverses: la primauté romaine.
L'Archevêque de Canterbury exerce au sein de la communion anglicane une
certaine primauté universelle, qu'un théologien anglican qualifie même
de «embryonic universal Primacy». Or la façon dont il exerce cette

primauté est lourde d'enseignements pour ceux qui regardent vers
Rome, au moment où l'Eglise romaine s'interroge sur le statut, l'autorité
des conférences épiscopales. L'Eglise anglicane a toujours été convaincue

que donner au Primat trop de pouvoir sur les autres évêques
reviendrait à ruiner son influence. Cette influence s'exerce par persuasion,

mise en dialogue, patiente écoute, communication à tous, des

solutions trouvées en tel ou tel lieu, invitation à la décision. Mais d'autre

part, l'expérience de la conférence de Lambeth 1988 a donné raison à ce

que, dans son discours d'ouverture, l'Archevêque de Canterbury lui-
même soulignait:

ARCIC pose aux anglicans la question de la primauté épiscopale dans

l'Eglise universelle; cet instrument d'unité fait défaut depuis la rupture
juridique effectuée avec Rome par Henri VIII, au XVIe siècle. Ce ne sont

pas tous les anglicans qui voient avec sérénité le rétablissement d'un tel
ministère.

Et plus loin:

Notre propre expérience d'appartenir à une Communion anglicane mondiale

souligne aussi le besoin d'un centre personnel d'unité et de rattachement.

Bien sûr, la primauté de Canterbury est très différente de la sorte de

souveraineté exercée par les papes, depuis des siècles. Mais tous les chrétiens

ne peuvent-ils en venir à considérer de nouveau la sorte de primauté exercée

au sein de l'Eglise primitive, une «présidence d'amour» en faveur de l'unité
de toutes les Eglises?

Après Lambeth 1988, la communion anglicane se trouve dans une
situation difficile, confrontée à un risque d'éclatement que l'ordination
épiscopale d'une femme aux Etats-Unis a encore augmenté. La
dynamique de cette conférence de Lambeth a été celle d'une priorité du

provincialisme sur la cohésion universelle, bouleversant le merveilleux
principe rappelé par la Conférence de Lambeth 1920: «tout groupe doit
être prêt, pour le common fellowship, à faire des sacrifices» car «la
communion est le premier des biens». Plusieurs théologiens et évêques



Canterbury et Rome, proches et loin 147

anglicans en viennent ainsi à constater que la communion anglicane a

besoin de renouer avec une primauté universelle capable de la garder, au

prix de sacrifices, en une authentique unité de foi, de sacrements et de

discipline, donc dotée du pouvoir hoc; ce qui fait loucher sur... Rome.
En ce domaine crucial, les deux lectures de la primauté peuvent
permettre une vision saine du nécessaire ministère de la communion
universelle. Leur interpellation mutuelle est ainsi une grâce pour l'ensemble

de la chrétienté.

LE PEU QUI NOUS DIVISE EST NÉANMOINS UN FOSSÉ IMMENSE

1. Peu nous sépare, mais il peut arriver que ce peu prenne subitement

des dimensions inattendues, car des décisions unilatérales peuvent
amener à penser que l'un des groupes s'est explicitement éloigné de la

grande Tradition sur un point majeur. On sait que beaucoup de penseurs
orthodoxes ont ainsi jugé que par la définition de la primauté et de

l'infaillibilité de l'évêque de Rome, proclamée dans l'isolement et sans

discussion avec les responsables des vieilles Eglises apostoliques,
l'Eglise catholique romaine s'était elle-même coupée du flot de la
Tradition indivise. Dans le cas des relations entre Rome et les Eglises
anglicanes, la question de l'ordination des femmes à l'épiscopat pousse
beaucoup de catholiques et même plusieurs anglicans à penser que la

communion anglicane s'est, par cette décision unilatérale touchant à la

question essentielle de l'épiscopat apostolique, retranchée de la Tradition

«catholique».
Nous ne voulons pas traiter ici de ce cas, nous l'évoquons simplement

pour illustrer la fragilité du lien qui continue d'unir l'Eglise
catholique romaine et l'Eglise anglicane, par le biais de notre appartenance

commune à la grande Tradition. Un rien peut survenir, et ce rien

peut avoir aussi peu de relation immédiate à la foi que les motivations
profondes de la rupture d'Henri VIII. Il se peut aussi - certains pensent
que c'est ce qui sous-tend la question de l'ordination des femmes à

l'épiscopat — que ce rien soit plus le fait d'une crise culturelle que d'une
crise religieuse. Il est clair que la communion anglicane souffre d'un
malaise provenant de l'extension d'une Eglise intensément marquée par
le contexte et l'âme britannique face à des peuples d'une toute autre
mentalité. Canterbury n'avait pas en ce domaine la capacité d'assimilation

qui a permis à Rome de s'étendre sans se disloquer.



148 Canterbury et Rome, proches et loin

Toujours présente et porteuse d'une menace, cette fragilité ne peut
être compensée que par un jeu de relations mutuelles renouant avec ce

qu'étaient aux premiers siècles (mais cette fois à l'intérieur d'une
communion juridiquement soudée) les échanges de lettres entre les responsables,

les visites, les messages fraternels, mettant au courant des

conséquences que pourrait avoir telle ou telle décision. Il est important de

noter comment entre Rome et Canterbury des liens et des démarches de

cette sorte existent, d'une façon officielle, depuis la visite de l'Archevêque

Ramsey à Paul VI. L'établissement de telles relations et leur
maintien prouve que sous la rupture juridique demeure la conscience,
même à l'échelon officiel, d'une communion toujours fragile mais
toujours désirée.

2. Mais quoiqu'il en soit de cette fragilité, le peu qui nous sépare est
immense également pour d'autres raisons. Elles tiennent à ce que l'on
appelle, surtout depuis la seconde et la troisième conférences de Foi et
Constitution (Edinburgh 1937, Lund 1952), les facteurs non-théologiques

de division. Il importe cependant de ne pas confondre, comme on
le fait trop souvent, les divers groupes de facteurs en cause.

Plusieurs de ces facteurs sont d'ordre moral ou simplement éthique.
Nous voulons dire par là qu'ils relèvent d'un certain sens de l'honneur
blessé. Mais cette blessure est souvent marquée par le péché, dans un
alliage où hybris, orgueil, refus du pardon, attachement têtu aux situations

acquises se mélangent. Ce n'est pas être injuste que de souligner
combien les catholiques romains anglais se sont montrés, jusqu'à la

grande flambée de générosité intelligente sans doute déclenchée par
l'esprit et le succès de YARCIC/et dont le cardinal Basil Hume, Bishop
Alan Clark, Bishop Cormac Murphy-O'Connor et l'Archevêque de

Liverpool Worlock sont les grands témoins, réticents face à toute
démarche fraternelle vers l'anglicanisme. Celui-ci était l'ennemi. Il
avait enlevé à la vieille Eglise catholique anglaise ses cathédrales, ses

terres, son rôle socio-politique. Il avait persécuté ses membres, d'une
façon souvent cruelle. Il avait banni toute expression de la foi catholique.

Il avait fait des catholiques romains des citoyens de seconde zone.
Aussi, Manning — bien en cour à Rome, et écouté du Saint Office - se

sentait-il en droit de déclarer «l'Eglise anglicane doit être considérée

comme la mère de toutes les aberrations intellectuelles et spirituelles qui



Canterbury et Rome, proches et loin 149

aujourd'hui masquent le visage de l'Angleterre»4. Les catholiques
romains anglais ne voyaient qu'une solution, la conversion des anglicans.

Toute main tendue avait pour eux couleur de trahison. On sait
combien les vues ultramontaines de plusieurs prélats anglais étaient la

conséquence de leur conversion, souvent douloureuse, à la «foi de

Rome». Tout projet de corporate reunion leur semblait donc un pas en
arrière inadmissible. Si nous évoquons cette situation, c'est parce que,
en dépit de l'évolution de la mentalité catholique anglaise, ce «souvenir»

du passé et cette réaction spontanée demeurent dans les

subconscients. Là où, durant des siècles, les deux communautés ont vécu en
rivales sur le même territoire, elles ont appris souvent plus à se suspecter,

parfois à se détester, qu'à s'admirer mutuellement. Et ce que nous
avons signalé des catholiques romains vaut aussi des anglicans. On
connaît la lettre du prêtre anglican Sturges à son ami John Wilmot, en
1796, dans laquelle il exprime son étonnement devant la qualité des

prêtres catholiques émigrés qu'il vient de rencontrer. Une telle qualité
contraste tellement avec ce que les anglicans de son temps pensent du

clergé «papiste» qu'il se sent obligé de rétablir la vérité 5. Tout comme le

sub-conscient catholique romain, le sub-conscient anglican reste marqué

par cette défiance spontanée, ce recul face à «l'autre», cette

empreinte gravée par des siècles d'histoire. Il suffit de s'adresser non
plus à des évêques ou des théologiens mais à des groupes d'anglicans de

bonne foi rassemblés au hasard pour s'en convaincre. Qui dit romain

continue de dire popish, et qui dit popish dit quelque chose auquel
d'instinct l'âme anglicane résiste. Il faut purifier nos mémoires
confessionnelles, et ce n'est pas chose aisée. Comment parvenir à chasser les

peurs héritées qui habitent le tréfonds des psychismes, à éclairer les

larges espaces d'ombre qui par le jeu des osmoses sociales sont dans tous
les croyants mêmes les plus sincères?

4 Cité dans B. and M. Pawley, Rome and Canterbury, London 1981, 192.
5 I confess I have considered their general conduct as exemplary in the highest degree.

I have upon all occasions, and to all persons, borne this testimony of them and bear it still
with pleasure that, during their continuance here which is now, I think, above three years,
I have never known any of them accused of any behaviour immoral or unbecoming; and
have heard all those with whom I am well acquainted express in the strongest terms their
gratitude for the protection, the relief and the humanity they have experienced from
us.

(Texte cité dans S. Dayras and C. D'Haussy, Le catholicisme en Angleterre, Paris 1970,
81.)



150 Canterbury et Rome, proches et loin

3. A ces éléments qu'on peut appeler éthiques ou moraux il faut
évidemment ajouter ce que nous mettons sous le mot, très difficile à

définir avec netteté, ethos. La question de Yethos, fondamentale en
ecclésiologie, est aujourd'hui au cœur des discussions et des recherches

sur la contextualisation, l'indigénisation, l'acculturation, l'incultura-
tion. Et quiconque est mêlé de quelque façon à ces travaux sait combien
ce domaine est complexe. Par ethos on entend l'ensemble que constituent,

inséparablement, la culture, l'histoire, le patrimoine religieux, la

race, les atavismes nationaux, la mentalité, le comportement inné d'un

groupe humain. Il s'agit en fait du climat dans lequel baigne l'identité
d'un conditionnement inconscient donné avec le sang, le sol, la langue,
l'éducation. On vit sans cesse porté par ses racines, et une réalité ne
devient élément intégrant de la vie d'un groupe que lorsqu'elle entre
dans l'harmonie profonde de cet ethos. Autrement elle demeure à la

superficie de la vie du groupe, réalité acceptée mais non authentique-
ment assumée, parfois même corps étranger. Dans son discours aux
aborigènes d'Australie, Jean Paul II, parlant d'acculturation, exprime
très bien ce lien entre Yethos, tel que nous le concevons ici, et
l'infiltration de la foi dans le concret de l'existence lorsqu'il dit:

L'Evangile de Notre SeigneurJésus Christ parle toutes les langues. Il estime

et embrasse toutes les cultures... Cet Evangile vous invite aujourd'hui à devenir,

de manière totale, des chrétiens aborigènes. Cela répond à vos plus profonds
désirs. Il ne faut pas que vous soyez un peuple divisé en deux parties, comme
si un aborigène devait emprunter la foi et la vie du christianisme, à la façon
dont on emprunte un chapeau ou une paire de chaussures à quelqu'un
d'autre qui en serait le propriétaire./<M».r vous appelle à accepter sesparoles et ses

valeurs à l'intérieur de votre propre culture... 6

Or les grandes options doctrinales et liturgiques, profondément
enracinées dans les tempéraments et les cultures, ont lentement fait

germer des ethos chrétiens différents. Sous ce que nous appelons tradition

latine, byzantine, slave, se cache cette osmose que nous décrivions
et où les différences de foi ou de liturgie sont souvent inextricablement
mêlées à des différences provenant du terreau humain où l'Evangile est

accueilli. Dostoievsky dirait que la sève de la foi puise de sa force vitale
dans tous les sucs de la terre où elle prend racine. Il s'est ainsi constitué

6 Texte dans DC 84 (1987) n° 12, 61-63.



Canterbury et Rome, proches et loin 151

un ethos protestant; caractérisé par un certain regard sur la justification,
sur les œuvres, sur le culte. Et il s'est constitué un ethos anglican, à

mi-chemin entre Yethos du christianisme médiéval anglais et Yethos

protestant.

Difficilement exportable hors de l'Angleterre — ce qui explique les

difficultés provoquées dans la communion anglicane par tout ce que
d'autres «provinces» cherchent à promouvoir sur la base de leur propre
contexte culturel - cet ethos anglican a des caractéristiques nettes. Nous
les avons évoquées ci-dessus en commentant le Rapport du Père Léan-
dre de Saint Martin Jones, lui-même anglais et donc plus apte que
d'autres à en saisir les implications. Du terreau britannique où il est né,

l'anglicanisme tient une préférence instinctive pour une comprehensiveness,

quelque peu floue on le reconnaît même à Canterbury, englobant
les extrêmes, aussi bien dans le langage théologique et liturgique dans la

structure à la fois synodale et primatiale ou dans l'allégeance soit
evangelical soit catholic. Or cet ethos (auquel les catholiques romains anglais
commencent à communier depuis qu'ils ont rompu avec l'ultramonta-
nisme qui répondait à leur situation de minorité ayant à bien typer son
identité) a peu de points communs avec Yethos latin surtout lorsque
celui-ci s'exprime dans la langue et les schèmes juridiques de la curie
romaine. Il en résulte un mur, sinon d'incompréhension radicale, du
moins de perplexité, de gêne, de peur de mal comprendre, de crainte de

se laisser avoir. Et on exige pour accepter la main tendue des assurances

ou des garanties que dans son ethos propre l'autre est incapable de

donner.

Fossé immense, disions-nous, tout en profondeur. Nous sommes de

plus en plus convaincu que nos résistances officielles à l'accueil des

autres Eglises avides d'entrer en communion (comme le fut l'Eglise
anglicane au moment de la rencontre entre l'Archevêque Ramsey et le

pape Paul VI) ont leur source surtout dans ce registre de la mémoire
blessée et du poids de Yethos. Les positions les plus difficiles à changer
sont celles qui viennent pour l'essentiel de ces réalités inpondérables.
Ainsi on s'explique pourquoi les commissions de théologiens et d'experts

aboutissent, avec leur compétence et leur honnêteté, à des consensus

que leurs Eglises semblent suspecter, les trouvant trop généreux. La

pensée théologique se montre plus ouverte au dialogue que Yethos l'est à

l'accueil. Or il ne peut exister de ressoudure de l'Unité sans que cette
communion au niveau de Yethos soit établie. Autrement la soudure



152 Canterbury et Rome, proches et loin

risque de n'être qu'un rafistolage cédant à la première épreuve, un peu
comme Yenôsis réalisée au concile de Florence.

Cela vaut pour Rome et Canterbury. Ainsi s'explique aux yeux
anglicans la longue tergiversation du SCDF1 regardant son jugement
sur le Final Report de YARCICI en sa possession depuis 1981. Ainsi
s'explique aux yeux catholiques romains l'étrange attitude de la Conférence

de Lambeth 1988 qui «reçoit» chaleureusement ce Final Report,
mais dresse sur le chemin de l'Unité un obstacle nouveau et plus difficile
que tous ceux aplanis par YARCICI, en votant la fameuse Resolution
88—001 sur l'ordination des femmes à l'épiscopat. A la majorité
écrasante acceptant le Final Report fait pendant l'approbation par 423 voix
contre 28 seulement (et 19 abstentions) de cette Resolution concernant le

respect de la décision des Provinces qui décideraient d'ordonner des

femmes à l'épiscopat. Et l'ordination de Barbara Harris aux Etats-Unis
montre que ce n'était pas simple vœu pieux. Or les évêques de Lambeth
connaissaient la correspondance entre Rome et Canterbury sur ce sujet,

et le ton net de la lettre du cardinal Willebrands pourtant empreinte
d'une émouvante espérance ne laissait aucun doute sur les conséquences
d'une telle situation. L'ethos anglican est à l'aise dans les chemins qui
n'avancent que par une succession de détours, comme le marcheur dans
la brume. Cethos romain ne veut avancer que dans la ligne droite, sous le

soleil éclatant. Cette fois-ci le fossé dont nous parlons est évident.
Comment le franchira-t-on? Est-ce que ce sera au prix d'un déchirement

de la communion anglicane? Si telle était la solution ce serait un
drame, celui que précisément les membres de YARCIC I ont toujours
scrupuleusement cherché à éviter à tout prix...

Nous commencions cette conférence en évoquant avec un brin de

nostalgie la grande espérance des membres de YARCIC I. On nous

permettra de conclure en citant simplement les dernières lignes écrites

par cette commission avant de se séparer:

Ce dialogue a été orienté non seulement vers la réalisation d'un accord

doctrinal, capital pour notre réconciliation, mais encore vers l'objectif, bien

plus grand, de l'unité organique. La convergence qui se reflète dans nos
Déclarations voudrait apparaître comme l'appel pour une forme nouvelle
de relations entre nos Eglises, qui serait une étape sur la route vers l'unité
chrétienne.

7 Sacrée Congrégation pour la Doctrine de la foi.



Canterbury et Rome, proches et loin 153

Nous comprenons, sans pour autant les partager, les craintes de ceux qui
pensent que ces Déclarations constituent une menace pour tout ce qui est

caractéristique et vrai dans nos traditions propres. Notre espoir est
d'entraîner avec nous, pour l'essentiel de nos accords, non seulement catholiques

romains et anglicans, mais tous les chrétiens, et nous souhaitons que
notre action puisse contribuer à l'unité visible de tout le peuple de Dieu
autant qu'à la réconciliation de nos deux communions.
Nous sommes bien conscients de ce que nous devons aux autres, comme de

tout ce que nous avons laissé à d'autres. Notre accord a encore besoin d'être
mis à l'épreuve, mais en 1981 il est devenu tout à fait clair que, dans l'Esprit
saint, nos Eglises se sont rapprochées en croissant dans la foi et la charité. Il
y a de grands espoirs pour que des initiatives lourdes de sens soient prises
avec audace afin d'approfondir notre réconciliation et de nous conduire

plus avant dans la poursuite de la pleine communion pour laquelle nous
nous sommes engagés, en obéissance à Dieu, depuis le début de notre
dialogue.

C'était à Windsor, là où nous nous étions réunis pour la première
fois, onze ans auparavant. Il pleuvait. Notre dernier repas ensemble,
juste après la rédaction de ce dernier document, était empreint à la fois
de tristesse et de joie. Bishop Alan Clark sut, comme toujours, trouver la

phrase qu'il fallait: «nous avons vécu une expérience de grâce qui nous a

tous changés; nous aimerions tant que cela dure sinon pour nous-mêmes
du moins pour nos deux Eglises, mieux pour leur communion qui, nous le

savons maintenant, existe à des profondeurs qui sont celles de l'Esprit
qui ne les a pas quittées».




	Canterbury et Rome, proches et loin

