
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 37 (1990)

Heft: 1-2

Artikel: John Stuart Mill über die Todesstrafe

Autor: Wolf, Jean-Claude

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760841

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760841
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jean-Claude Wolf

John Stuart Mill über die Todesstrafe

In einer Parlamentsrede von 1868 plädiert John St. Mill für die
Todesstrafe. Er bedauert es, in dieser Frage nicht mit den Philanthropen
übereinzustimmen, welche die Todesstrafe in jedem Fall ablehnen -
obwohl er ihre Opferbereitschaft und ihre Verdienste um die
Humanisierung des Strafrechts aufrichtig bewundert. Ihr Fehler bestehe darin,

daß sie «die richtige Zeit und den richtigen Ort zur Beendigung einer
Laufbahn nicht wahrnehmen, welche bisher in so hohem Maße wohltätig

war» (Mill 1868; 1986, 97f.). Er denkt dabei an die erfolgreichen
Strafrechtsreformen, an denen Philanthropen beteiligt waren - hatte
doch sein Vater James Mill in der Zeitschrift «The Philanthropist»
mitgewirkt und sich für die Abschaffung der Todesstrafe für
Eigentumsdelikte ausgesprochen (James Mill 1811). Bereits der Vater hat

jedoch die Option der Todesstrafe für extreme Verbrechen offen gehalten,

und auch der Sohn ist ein halbes Jahrhundert später gegen die

völlige Abschaffung. Im Unterschied zu den radikalen Reformen Ben-
tham und James Mill, deren Radikalismus er in jungen Jahren
uneingeschränkt teilte, ist er jedoch konservativer geworden. Er optiert nun
nicht mehr hypothetisch - wenn überhaupt Todesstrafe, dann nur für
die schlimmsten Verbrechen -, sondern kategorisch: Todesstrafe muß
beibehalten werden, aber nur für die schlimmsten Verbrechen (Sumner
1978, 16).

Mill ist demnach in seiner späten Parlamentsrede gegen ein absolutes

Verbot der Todesstrafe. Vermutlich kommt hier die Skepsis des

utilitaristischen Philosophen gegen absolute Verbote zum Vorschein.
Seine Ablehnung begründet er wie ein Kasuist: eine moralische
Forderung kann sich nach Zeit und Ort wandeln (Jonsen/Toulmin 1988,



106 John Stuart Mill über die Todesstrafe

79). Er nennt die Bedingungen, die erfüllt sein müssen, damit die
Todesstrafe zulässig ist: Es muß sich um die Ahndung eines klar
nachgewiesenen Mordes handeln, bei dem die Begleitumstände keine
Minderung der Schuld nahelegen, keine Hoffnung besteht, daß sich der
Missetäter der Wiedereingliederung in die Gesellschaft als würdig
erweisen wird und es unwahrscheinlich ist, daß die Untat eher ein
einmaliger Fehltritt als eine Konsequenz aus dem Charakter des Täters
war. Diese Bedingungen sind zusätzlich erschwerend, weshalb von
«aggravated murder» die Rede ist. Im Fall eines Gewohnheitstäters hält
es Mill für angemessen und (generalpräventiv) wirksam, seinem Leben
ein rasches Ende zu bereiten. Todesstrafe sei sogar humaner als
Zuchthausstrafe mit Zwangsarbeit. Eine Begnadigung habe nur den Schein
der Milde für sich. Zuchthausstrafe erscheine milder als der Tod, weil
ihre Schrecken dosiert und auf eine lange Zeitphase verteilt seien und
weil der gewaltsame Tod nach intensivstem Schmerz und Begegnung
mit dem Unbekannten schmecke. Auf dieser Illusion eines unüberbietbaren

Schocks beruhe aber gerade ihre generalpräventive Wirkung. Es

gibt nach Mill kein besseres Argument für eine Strafe als eine
Wirksamkeit, die darauf beruht, daß die Strafe rigoroser scheint, als sie ist. Es
ist das Argument der größeren Wirkung bei geringeren «Kosten», das

zählt.
Die Todesstrafe wirkt nach Mill also nicht so sehr auf das Nervensystem

des Delinquenten als vielmehr auf die Phantasie der Menschen.

Ginge es um einen Vergleich der realen Leiden, so gäbe es neben der
Folter (die Mill gar nicht als mögliche Strafe in Betracht zieht) nichts
Schlimmeres als lebendig begraben zu sein. Lebenslängliche Zuchthausstrafe

in Verbindung mit Zwangsarbeit sei aber nichts anderes als ein
«lebendiges Grab». Die Todesstrafe sei zugleich abschreckender und

weniger grausam als ihre Alternativen.
Die Androhung der Todesstrafe ist ein Bluff — Mill vermeidet diesen

Ausdruck und damit auch die Diskussion, ob solche Pokermethoden im
Strafrecht legitim und langfristig glaubwürdig sein können. Der Vollzug
der Todesstrafe hingegen ist ein «plötzlicher Schmerz eines raschen
Todes» [short pang of a rapid death] (Mill 1868; 1986, 99). Unter dieser

Beschreibung erscheint der Tod als eine Episode im Lehen eines
Menschen. Mill unterschlägt aber nicht nur die Qual der Wartefristen von
Verurteilten oder der Ungewißheit solcher, die mit einem Todesurteil
rechnen müssen (vgl. Glover 1977, 233), sondern auch die Finalität
dieser Episode, die Endgültigkeit und Irreversibilität des Todes. Mit



John Stuart Mill über die Todesstrafe 107

anderen Worten: «... der kurze, scharfe Schock ist ein kurzes, scharfes
Ende: die Alternative könnte nur schon deshalb besser sein, weil sie

einem erlaubt, eine Zukunft, zu haben» (Sorell 1987, 89).
Nebenbei bemerkt: Mills Rede ist auf Wirkung bedacht; sie kann

sich eine rein explorative Darlegung nicht erlauben. Unsere kommentierende

Inhaltsbeschreibung dagegen verkörpert eine andere Textsorte

- sie enthält weniger Rhetorik. An sich ist gegen Rhetorik nichts
einzuwenden. Sie braucht nicht oberflächlich zu sein. Doch bei Mill findet
sich ein Mißbrauch der Rhetorik, wenn er an die heroische Einstellung
der Alten, insbesondere Sokrates' und der Stoiker, zum Tod erinnert.
Seine Absicht ist es ja, eine etwas robustere Haltung gegenüber dem
Mittel der Tötung zu erwecken, das Leben des Mörders abzuwerten, und
nicht die Gleichgültigkeit gegenüber dem eigenen Tod zu propagieren.
Eine Ausbreitung der Todesverachtung würde die Androhung der
Todesstrafe vollends unwirksam machen.

Das Argument für die Todesstrafe stützt sich im Wesentlichen auf
Benthams Straftheorie (Bentham 1780; 1970, Kapitel 13—15) und läßt
sich folgendermaßen schematisieren:
1. Die Todesstrafe ist eine wirksamere Abschreckung als lebenslängliche

Zuchthausstrafe.
2. Die Todesstrafe ist weniger streng als lebenslängliche Haft.
3. Daher produziert die Todesstrafe die größten Vorteile und die

geringsten Kosten (Sumner 1976, 4).
Bentham hätte zwar das Schema gebilligt, aber nicht die Annehmbarkeit

der Prämissen 1 und 2. Dasselbe gilt für Beccaria, der nach
einem ähnlichen Schema operiert, während er z.B. die Prämisse 1 genau
umkehrt: Er empfiehlt die Zuchthausstrafe, weil sie - abschreckender
wirke (Beccaria 1766; 1988, 125)! Auch Beccaria hebt die Wirkung auf
die Einbildungskraft hervor.

Im Vorangehenden wurde von Bluff gesprochen. Die Auffassung,
die abschreckende Wirkung der Todesstrafe beruhe auf einem Bluff,
wird vielleicht dem Einwand widerstehen, die Wirkung eines solchen
Bluffs lasse sich durchschauen und könnte sich in der Folge abnutzen.

Mill könnte nämlich replizieren und sagen, die Skepsis bezüglich der
Wirksamkeit eines Bluffs sei an den Haaren herbeigezogen. Ein
Wirkungsverlust durch eine mögliche Neubewertung des Todes sei kaum zu
befürchten und wäre jedenfalls nicht mit dem Wirkungsverlust zu
vergleichen, der aus der Nicht-Vollstreckung der Strafe entstünde. «Bluff»
im engeren Sinne wäre eine bloße Drohung ohne Vollstreckung des



108 John Stuart Mill über die Todesstrafe

Urteils oder Androhung eines Übels, das gar keines ist. (Mill behauptet
ja nicht, der gewaltsame Tode sei kein Übel.)

Selbst wenn man den Einwand des Wirkungsverlustes fallen läßt —

schließlich gibt es auch im Geschäftsleben «Pokermethoden», die nicht
an Wirksamkeit verlieren (Bowie 1982, 54—64) —, bleiben noch Bedenken

übrig gegen die Vorstellung einer Strafe, deren Wirksamkeit auf
einer Massentäuschung beruht und für deren Legitimation eine anhaltende

Massentäuschung ins Kalkül gezogen wird. Mills Rechtfertigung
der Todesstrafe spricht den meisten Menschen das Urteilsvermögen
bezüglich der Bewertung des Todes ab. Nur eine Elite, welche die
irrationale Haltung gegenüber dem eigenen Tod abzustreifen vermag,
kommt als Adressat für jenen zweiten Teil des Arguments in Frage, der
besagt, der gewaltsame Tod schaffe weniger Leiden oder verletze die
Interessen des Delinquenten in geringerem Maße als die Zuchthausstrafe.

In seiner Freiheitsschrift finden wir dagegen einen ganz anderen
Grundtenor vor. Dort weist Mill die Paternalisierung des Individuums
entschieden zurück. Er braucht bei der Verteidigung des Urteilsvermögens

des durchschnittlichen Bürgers nicht so weit zu gehen, daß er ihm
Unfehlbarkeit in eigener Sache zuschreibt. Er behält sich auch einen
realistischen Blick aufdie Anfälligkeit der Menschen für Konformismus
vor. Doch er traut dem durchschnittlichen Urteilsvermögen bezüglich
der Gestaltung des eigenen Lebens mehr zu, ja er erklärt es zur höchsten
Autorität in allen Belangen, die anderen nicht schaden. Die Frage, ob

für mich der rasche Tod oder der andauernde Freiheitsentzug schlimmer
ist, darf nicht von außen entschieden werden. Es ist eine genuine Frage
der Selbstbewertung, auch wenn sie nicht besser begründet ist als die

entsprechende Fremdbewertung. Mills antipaternalistisches Argument
ist nicht abhängig von der starken These, jedermann sei der beste

Richter über seine eigenen Interessen — Mill hat diese Maxime selber
beträchtlich eingeschränkt (On Liberty III, 14 und IV, 4 sowie McClos-
key 1971, 124f.). In Übereinstimmung mit seiner Paternalismuskritik
müßte Mill dem Delinquenten selbst zumindest diese Wahl zwischen

Hinrichtung und Gefängnisstrafe überlassen.
Obwohl Mill großen Wert auf die Abschreckung legt, muß er

Zugeständnisse machen, die seine Präventionstheorie im Endeffekt
untergraben. Einerseits läßt sich die Gruppe der Berufsverbrecher von
der Todesstrafe nicht beeindrucken. Er zitiert das Sprichwort, daß sich

Gauner nicht um den Galgen kümmern. Damit fällt der Gesichtspunkt



John Stuart Mill über die Todesstrafe 109

der Spezialprävention weg. Die Todesstrafe kann ausgerechnet jene
Kandidaten, an denen sie vollstreckt wird, als Drohung gar nicht erreichen.

Damit legt sich der Verdacht nahe, der wiederholt gegen
utilitaristische Straftheorien vorgebracht wurde: Der Bestrafte werde nur als

Mittel zum Zweck der Generalprävention behandelt. Dieser Verdacht
richtet sich aber streng genommen nur gegen den Versuch, die Bestrafung

Unschuldiger utilitaristisch zu rechtfertigen und soll deshalb nicht
weiter diskutiert werden (Ross 1930,61; Donagan in: Bayles 1968,
196 ff.).

Andererseits läßt sich die generalpräventive Wirkung nur mühsam,
wenn überhaupt, registrieren. Mill behauptet zwar, die Todesstrafe
hindere jene «Unschuldigen» daran, schuldig zu werden, d.h. überhaupt
nur einen Mord zu planen. Beweisen kann er diese Behauptung jedoch
nicht. Es ließe sich an dieser Stelle sogar das Gegenteil vermuten, daß es

nämlich eher professionelle Einbrecher sind, die kühl überlegen und
sich von der Androhung der Todesstrafe für Mord gleichsam aus
nüchternem «geschäftlichem» Interesse heraus davon abhalten lassen, bei

Ausübung ihres «Gewerbes» Schußwaffen zu tragen. Jugendliche Raufbolde

und «Situationsverbrecher» werden solche Berechnungen nicht
anstellen.

Mill muß zähneknirschend zugeben, daß sich die Überprüfung der

Wirkung von Strafen empirisch kaum durchführen läßt — handelt es sich
doch gerade bei der Todesstrafe nach seiner eigenen Ansicht um
Wirkungen auf Phantasie und «stille Erwägungen».

Gesetzliche Todesstrafe für Eigentumsdelikte hält er für kontraproduktiv.

Da sie nämlich zu seiner Zeit in solchen Angelegenheiten
meistens nicht mehr vollstreckt wurden, verloren sie auch an Wirkung.
England war zwar «recht widerspenstig gegenüber der Abschaffung der

peinlichen Strafen» (Foucault 1977,23). Anders stand es mit der
Einschränkung der Todesstrafe. 1861 war Mord das einzige Verbrechen,
das in England routinemäßig zur Hinrichtung führte. Die übrigen
Exekutionen waren beschränkt auf abseitige Typen von Brandstiftung,
Piraterie und Landesverrat. Mill glaubt also nicht an eine Abschrek-

kungswirkung, die sich mit der bloßen Androhung der Todesstrafe
aufrechterhalten ließe. Hätte aber die konsequente Vollziehung der
Todesstrafe die explosive Zunahme von Eigentumsdelikten anfangs des

19. Jahrhunderts verhüten können? Diese entscheidende (und wohl zu

verneinende) Frage wird von Mill ausgespart.



110 John Stuart Mill über die Todesstrafe

Bei diesen Zweifeln gegenüber der Abschreckungswirkung bleibt
zuletzt nur noch die Intuition übrig, daß für extreme Verbrechen auch

extreme Strafen angemessen sind, ganz unabhängig von ihrer Wirkung.
Dieses nicht-konsequentialistische Argument hat aber den Geruch der

Vergeltung. Es liegt nicht auf der Linie von Mills Abschreckungstheorie.
Sorell meint, ein vergeltungstheoretisches Argument aus Mills Rede

herauslesen zu können (Sorell 1987, Kapitel 4). Er übersieht aber, daß
seine Interpretation in eklatanten Widerspruch zu Mills paradoxer
Argumentation gerät, die auf der Behauptung fußt, die Todesstrafe sei

gerade nicht die schwere Strafe, als die sie erscheine. Jedenfalls ist sie

nach Mills eigenem Urteil nicht die schwerste Strafe. Er nimmt also die

Forderung nach einer tatsächlichen Proportion zwischen Schwere des

Vergehens und Strafmaß zu wenig ernst, um als Vorläufer des «neuen
Retributivismus» in Anspruch genommen zu werden.

Dem stärksten Argument gegen die Todesstrafe, dem Hinweis auf
das Risiko eines nicht wieder gutzumachenden Justizirrtums, schenkt
Mill ebenfalls zu wenig Beachtung. Er glaubt sogar, die Todesstrafe
habe auch hier gute Folgen, indem sie Richter und Geschworene zu
erhöhter Sorgfalt im Nachweis der Schuld anhalte, weil sie ja eine

Entscheidung über Leben und Tod zu fällen hätten. Doch auch diese

Vermutung ist reichlich spekulativ und drückt eher einen Wunsch als

eine Gesetzmäßigkeit aus.

Mill meint, Mord sei das schlimmste Verbrechen, und deshalb
komme die Todesstrafe nur für Mord in Frage. Im Lichte der Aussage,
der Tod sei nicht so schlimm, wie er erscheine, wird diese landläufige
Bewertung von Mord ebenfalls anfechtbar. Seine eigene Apologie der
Todesstrafe beruht auf einer Bagatellisierung des Todes, der - als Ende
aller Schmerzen - im hedonistischen Kalkül allzu gut abschneidet.

Wenn der Tod kein gar so großes Übel ist, warum sollte es dann Mord
sein? Hat die Umwertung der Strafe (Todesstrafe) nicht auch eine

Umwertung der Verbrechen (Morde) zur Folge?

Die Forderung «Todesstrafe für schwerwiegenden Mord» könnte
natürlich auch vergeltungstheoretisch verteidigt werden. Es ließe sich

ans ins talionis appellieren, das Gleiches mit Gleichem vergilt. Dieser

Appell ist aber mehr als fragwürdig. Ein wörtlich verstandenes
Vergeltungsrecht — z.B. Verstümmelung gegen Verstümmelung, Vergewaltigung

gegen Vergewaltigung usw. - wäre derart absurd, daß es Mill
sicher verworfen hätte.



John Stuart Mill über die Todesstrafe 111

Das Vergeltungsprinzip läßt sich aber auch verfeinern. Seine Stärke

liegt nämlich auf der Uberzeugung, daß Schuldige und nur Schuldige zu
bestrafen seien. Es bringt das Fairness-Prinzip zur Anwendung. Schwerere

Vergehen müssen auch schwerer bestraft werden, und nicht umgekehrt.

Vergeltung in einem bereinigten Sinne bringt eine Klimax der
Schwere von Strafen in Einklang mit einer Klimax der Schwere von
Verbrechen. Wie bereits gesagt wurde, wäre eine verfeinerte
Vergeltungstheorie nicht mit Mills paradoxer Abschreckungstheorie zu
vereinbaren. Er müßte seine Auffassung von der täuschend-schrecklichen

Qualität der Todesstrafe aufgeben. Zudem wirft auch die verfeinerte
Vergeltungstheorie neue Fragen auf- etwa die nach einem konsequenten

Vollzug in einer Klassengesellschaft oder die nach dem Kalkül des

Strafmaßes, d.h. wie ein einfacher Mörder im Unterschied zu einem
Massenmörder zu behandeln wäre, oder ein einmaliger Mord im
Vergleich zu einer Wiederholungstat, einfacher Mord im Vergleich zu
Massenmord, Landesverrat im Kriegsfall im Vergleich zu Terrorismus
im Friedensfall usw. Das Vergeltungsprinzip bleibt dehnbar, aber es hat

Grenzen, welche nur von der Folter überschritten werden. Gibt es nicht
ein gefährliches Kontinuum zwischen Todesstrafe und Folter? Daß das

weltweit der Fall ist, wird von Amnesty International bestätigt. Aber
schon auf der Ebene der Legitimation der Todesstrafe kann sich dieser

Zusammenhang ergeben. Wenn die schlimmsten Verbrechen mit den
schwersten Strafen zu belegen sind und die zweitschlimmsten Verbrechen

(z.B. fünffacher Mord) bereits mit Todesstrafe belegt wären, müßten

dann Massenmörder nicht mit der Folter bestraft werden?
Versuchte man schließlich, Mills Abschreckungsgedanken mit dem

Vergeltungsprinzip zu kombinieren, so hätte man wieder ein Argument,

das auf einer Massentäuschung basiert und folgendermaßen lautet:

Das Verbrechen, das den meisten als das schwerste erscheint (aber
ist es das auch?), muß mit jener Strafe sanktioniert werden, die den
meisten als die schrecklichste erscheint (es in Wirklichkeit aber nicht
ist). Die Skala, nach der Übereinstimmung zwischen Strafe und
Verbrechen hergestellt wird, bestünde somit nur in der Phantasie der Masse

der Ungebildeten.
Nach Mill ist die Todesstrafe nicht unbedingt Ausdruck von

Menschenverachtung. Wenn sie nur zum Zweck der Verhütung von künftigen

Interessenverletzungen gehandhabt wird, so fungiert sie ähnlich
wie die Strafe durch Freiheitsentzug. Gefängnisstrafe bringt ja ebensowenig

eine generelle Mißachtung des Wertes der Freiheit zum Aus-



112 John Stuart Mill über die Todesstrafe

druck. Nach Mill bekunden wir sogar unsere Wertschätzung des

menschlichen Lebens, wenn wir die Regel akzeptieren, daß Personen
Rechte einbüßen, wenn sie die Rechte anderer mißachten. Wenn A B

ermordet, verwirkt A sein eigenes Lebensrecht. Mill mißtraut dem allzu

simplen Appel an die «Heiligkeit des Lebens». Wir wollen ja nicht
einfach am Leben sein, sondern unter gewissen Bedingungen der
Sicherheit und des Friedens leben. Die Lehre von der Einbüßbarkeit
des Lebensrechtes wurde in der Neuzeit von John Locke entwickelt und
von William Blackstone übernommen (Bedau 1987, 12—15). Warum
das Lebensrecht zu den einbüßbaren Grundrechten gehört, sagt uns
Mill nicht. Er setzt es vielmehr voraus und schenkt sich damit den

grundsätzlichen Teil seiner Argumentation.
Mills Rede richtet sich gegen eine Zeiterscheinung, die er als «Ef-

feminisierung» denunziert - ein Ausdruck, der im Munde eines
Frauenrechtlers wie Mill befremden mag. Die Rechtspraxis seiner Zeit, so
lautet sein Vorwurf, begünstige den Angeklagten zu stark. Die Maxime,
es sei besser, wenn zehn Schuldige entkommen, als wenn ein Unschuldiger

leiden müsse, wurde seines Erachtens überstrapaziert. Die aktuelle

Gefahr sei weniger der Justizirrtum als ein Verlust der Glaubwürdigkeit

der staatlichen Institution des Strafens. Natürlich besteht ein

Zusammenhang zwischen der Legitimität und der Effizienz, und er
erstreckt sich auf die Bereiche der Fahndung, der Verwaltung und des

Strafvollzugs. Darauf wurde bereits hingewiesen.
Der eigentliche Trumpf in Mills Händen — er wird auch heute noch

von Befürwortern der Todesstrafe ausgespielt — besteht darin, daß die
«Humanität» der Todesstrafe in ein helles Licht gerückt wird. Damit
wird vor allem das Argument des «Rückfalls in die Barbarei» pariert
(Reiman 1985). Todesstrafe ist «human», denn sie ist Beseitigung eines

Verbrechers, die rasch und schmerzlos vollzogen werden kann — ohne
«Folter», ohne «Theater des Schreckens» (van Dülmen 1988). Sie

braucht nichtgrausam zu sein, sofern wir unter «Grausamkeit» «absichtliche

Zufügung von Angst oder Schmerz» oder «unvermeidbare Zufü-

gung von Angst oder Schmerz» verstehen. Mill nennt die Todesstrafe
«die am wenigsten grausame Weise, in der es möglich ist, vor dem
Verbrechen angemessen abzuschrecken». Der Mörder hat sich als des

Lebens unwürdig erwiesen; er hat sein Lebensrecht verwirkt. Die
Todesstrafe besteht nun darin, ihn «auf feierliche Weise aus der
Gemeinschaft aller Menschen und dem Katalog der Lebenden
auszumerzen» (Mill 1868; 1986, 98).



John Stuart Mill über die Todesstrafe 113

Diese Auffassung von Grausamkeit — für den Hedonismus die

naheliegendste - ist allerdings nicht die einzig mögliche. Das ist ein

wichtiger Punkt, denn auch moderne Befürworter der Todesstrafe stützen

sich stillschweigend auf diesen Begriff von Grausamkeit. Sie

machen sodann geltend, daß der Vollzug der Todesstrafe, die Modalitäten

der Hinrichtung, in Vergangenheit und Gegenwart oft grausam
waren und sind - etwa die Hinrichtung durch Sieden in Öl oder das

Flechten aufs Rad -, daß die Todesstrafe aber nicht grausam ausfallen
müsse. Grausamkeit liege nicht in der Tötung als solcher, sondern in
vermeidbaren Begleitumständen. Die berühmte Hinrichtung des Sokra-

tes etwa — das Trinken des Schierlingsbechers - könne nicht als grausam
bezeichnet werden. Das gelte auch für einige (wenn schon nicht für alle)
modernen Hinrichtungsarten. Wenn Mill die Todesstrafe für «humaner»

bzw. «weniger grausam» hält als die Langzeitinhaftierung, dann
scheint er «grausam» in diesem ersten Sinn zu verstehen. Die Todesstrafe

kann so vollzogen werden, daß sie eine Absicht zu quälen, den
Täter oder irgendwelche Zeugen zu ängstigen oder zu peinigen,
ausschließt. So gesehen wäre dann die Todesstrafe, auch wenn sie nach wie

vor fürchterlich erschiene, weniger grausam als nahezu jede schwere
Strafe.

Gerade diese Schlußfolgerung wirkt aber befremdlich und sie

provoziert zwei Einwände. Der erste Einwand bringt eine Ergänzung. Der
Aspekt der Grausamkeit, im speziellen der grausamen Absicht der
Strafenden, ist nicht das einzige Merkmal, das die moralische Legitimität

oder Illegitimität einer Strafe konstituiert. Eine Strafe kann auch

grausam im definierten Sinne sein, wenn die Strafenden vermeidbare
Umstände zulassen — etwa Wartefristen, Ungewißheit, Aufschub und
Widerruf des Vollzugs, technische Unzulänglichkeiten usw. (Leder
1980). Und eine Strafe kann auch «ungerecht» sein, weil sie z.B.

«unverhältnismäßigmild» oder «allzu streng» ist - sie braucht deshalb nicht

«grausam» zu sein. Der Aspekt der «Grausamkeit» ist nicht der einzig
mögliche Kritikpunkt, und der Nachweis, daß die Todesstrafe nicht
«grausam» ist, braucht noch nicht zu besagen, daß sie moralisch zulässig
ist.

Der zweite Einwand geht mehr in die Tiefe. Er setzt ein bei der

Zumutung zu glauben, eine schikanöse Gefängnisstrafe, die aber nur
drei Monate dauert, sei eoipso grausamer als eine Todesstrafe, denn diese

drei Monate können voller Kummer, Angst und Langeweile sein. Im



114 John Stuart Mill über die Todesstrafe

Vergleich dazu scheint aber die gewaltsame Beendigung des Lebens

ungleich viel «grausamer».

Hier kommt nun eine zweite Bedeutung von «Grausamkeit» ins

Spiel, die für die Beurteilung der Todesstrafe wesentlich ist. Grausam ist
diese Strafe durch ein Machtverhältnis zwischen Opfer und Täter, durch
die vollständige Unterwerfung oder absolute Passivität des Opfers unter
die ungehemmte Aktivität des Täters. «Die Asymmetrie, das unaufheb-
bare Ungleichgewicht der Kräfte gehörten wesentlich zur Hinrichtung»
(Foucault 1977, 67). In dieser völligen Auslieferung liegt die Grausamkeit,

welche die Todesstrafe im Vergleich zu manchen Formen des

Freiheitsentzugs zur sehr viel schwereren Strafe macht (Bedau 1987,
124).

Mill gewinnt seinen Sieg mit Hilfe eines geschickten rhetorischen
Tricks - indem er den Aufenthalt hinter Gefängnismauern in den
finstersten Farben malt. Nicht zufällig nennt er die Zwangsarbeit. So

publikumswirksam dieser Vergleich des Zuchthauses mit einem «lebenden

Grab» sein mag, so spricht er nicht für das «geringere Übel der
Todesstrafe», sondern für umfassende Gefängnisreformen.

Mill versucht drei Anforderungen an Strafen zu vereinbaren: Ihre

generalpräventive Wirkung, ihre Angemessenheit an die Schwere des

zu ahndenden Verbrechens und ihre «Humanität». Diese Anforderungen

stimmen exakt mit denen überein, die Beccaria aufgestellt hat.

Beccaria schreibt: «Der Zweck der Strafen kann somit kein anderer als

der sein, den Schuldigen daran zu hindern, seinen Mitbürgern abermals

Schaden zuzufügen, und die anderen davon abzuhalten, das gleiche zu

tun. Diejenigen Strafen also und diejenigen Mittel ihres Vollzugs
verdienen den Vorzug, die unter Wahrung des rechten Verhältnisses zum

jeweiligen Verbrechen den wirksamsten und nachhaltigsten Eindruck
in den Seelen der Menschen zurücklassen, für den Leib des Schuldigen

hingegen so wenig qualvoll wie möglich sind» (Beccaria 1766; 1988,

84).

Im Unterschied zu Mill ist nun Beccaria davon überzeugt, daß eine

lange dauernde Freiheitsberaubung diese Anforderungen besser erfüllt
als die Todesstrafe. Mit großer Beredsamkeit stellt er die abschreckende

Wirkung der Gefängnisstrafe auf die Einbildungskraft von Dritten dar -
während nämlich der Gefangene selber unbekannte Quellen des Trostes

und der Linderung finde, würden die Übel seines Lebens in der

Einbildungskraft der Zuschauer vergrößert.



John Stuart Mill über die Todesstrafe 115

Die gegensätzlichen Prämissen — Mills Behauptung, die Todesstrafe
wirke stärker auf die Einbildungskraft Dritter und Beccarias entgegengesetzte

Behauptung — sind beide problematisch. Noch problematischer
ist aber die Tatsache, daß beide Autoren bereit sind, den Delinquenten
zu paternalisieren — Mill durch einen «Gnadentod», Beccaria durch
lebenslängliche Disziplinierung.

Der Gegensatz zwischen Mill und Beccaria macht auch deutlich,
daß zwei Autoren, die von ähnlichen Normen ausgehen, aufgrund
verschiedener sozialpsychologischer Mutmaßungen zu entgegengesetzten

Schlußfolgerungen gelangen können. Wirkt die Todesstrafe stärker
auf die Phantasie der Massen oder die Vorstellung von lebenslänglicher
Zwangsarbeit? Läßt sich diese Frage überhaupt empirisch einwandfrei
beantworten? Solche Fragen werden in der Hitze des Gefechtes

gewöhnlich gar nicht gestellt, sondern als beantwortet vorausgesetzt.
Muß Mill als Utilitarist die Todesstrafe beibehalten? Diese Frage ist

sehr schwer zu beantworten. Geht man davon aus, daß der Utilitarismus
das Wohl der Individuen dem Allgemeinwohl unterordnet und
«kollektivistisch» orientiert ist, so könnte man die Frage bejahen. Der
Utilitarist ist eindeutig zum Befürworter der Todesstrafe prädestiniert,
wenn er das Strafziel der Generalprävention hochhält und von der
abschreckenden Wirkung der Todesstrafe überzeugt ist. Zur zweiten
Annahme ist der Utilitarist nicht per se verpflichtet.

Geht man jedoch davon aus, daß das oberste Strafziel für den Uti-
litaristen die «Reform» (von Individuum und Gemeinwesen) ist, daß er
zu einer «Besserungstheorie» der Strafe neigt (McCloskey, in: Frey
1984, 136), so macht man ihn fast automatisch zu einem Gegner der
Todesstrafe. Solche Festlegungen beruhen aber nicht nur auf historischen

Vereinfachungen, sondern sie sind auch systematisch unfruchtbar.

Es ist nämlich zweifelhaft, «ob es einen Zweck des Strafens gibt, der
als solcher die Todesstrafe fordert oder verbietet» (Bedau 1987,121). Im
Blick auf Mill, der übrigens keineswegs das individuelle Wohl dem

Allgemeinwohl um den Preis der Verletzungen von Individualrechten
unterwirft, ist es daher nicht überraschend, daß Utilitarismus und
Todesstrafe prinzipiell vereinbar sind. Wenn wir wie Mill davon
ausgehen, daß Verbrechensbekämpfung eher durch strenge als milde oder

gar keine Strafen unterstützt wird, so ist die Todesstrafe mit dieser

Zielsetzung zumindest vereinbar. Fraglich bleibt, ob sie, wie Mill meint,
auch gefordert ist. Mill stand übrigens noch nicht vor dem Problem der



116 John Stuart Mill über die Todesstrafe

Wiedereinführung, sondern erst vor dem Problem der Beibehaltung
oder völligen Abschaffung.

Haben wir uns einmal für ein System des Strafens (anstelle eines

reinen Belohnungssystems oder eines Systems der Nachsicht und des

Verzeihens) entschieden, so haben wir uns für eine Strategie der strengen

und einschneidenden Sanktionen entschieden — das ist der Punkt,
den die Philanthropen nicht wahrhaben wollen. Im Unterschied zu Mill
müssen wir jedoch daran festhalten, daß die Todesstrafe eine drakonische

Strafe ist und daß ihre spezielle Grausamkeit in der restlosen

Auslieferung des Individuums unter die Staatsmacht besteht. Mills
exzentrische Argumente für die Beibehaltung der Todesstrafe in schweren

Mordfällen sind also nicht stichhaltig. *

* Viel verdanke ich einem Kommentar von Dieter Birnbacher zum ersten Entwurf.
Barbara Böhlen hat mir ebenfalls einen nützlichen Kommentar geliefert. Mit Claudia
Dorfner habe ich Mills Position wiederholt diskutiert.



John Stuart Mill über die Todesstrafe 117

Literatur

Anonymus, Mr Mill's Speech on Capital Punishment, Westminster Review 35

(1869) 429-36. [Der unbekannte Verfasser bestreitet, bei aller Hochachtung für
Mill, dessen Argument, gibt aber zu, daß man von Mill die Schwierigkeiten der
gegnerischen Position, der sog. « Abolitionisten», aufdie klarste und kraftvollste
Weise präsentiert erhält.]
Bayles, Michael D. (Ed.): Contemporary Utilitarianism, Anchor Books

1968.

Beccaria, Cesare: Über Verbrechen und Strafen (1766), Insel Taschenbuch
1988.

Bedau, Hugo Adam: Death is Different. Studies in the Morality, Law, and
Politics of Capital Punishment, Northeastern UP, Boston 1987.

Beggs, Thomas : The Deterrent Influence ofCapital Punishment : Being a Reply
to the Speech of J. St. Mill, Esq, MP, Delivered by Him in the House of
Commons on the 21st of April, 1868. London: Tweedie, 1868, 2nd ed.,
revised, 1868.

Bentham, Jeremy : An Introduction to the Principles of Morals and Legislation
(1780), ed. by J.H. Burns and H.L.A. Hart, University of London, The
Athlone Press 1970.

Bowie, Norman: Business Ethics, Prentice-Hall, Englewood Cliffs, New Jersey
1982.

Donagan, Alan: Is there a Credible Form of Utilitarianism?, in: Bayles
1968.

Foucault, Michel: Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses,
Suhrkampf Verlag, Frankfurt a.M. 1977.

Frey, R.G. (Ed.): Utility and Rights, Basil Blackwell, Oxford 1984.

Glover, Jonathan: Causing Death and Saving Lives, Penguin Books 1977.

Jonsen, Albert R. ; Toulmin, Stephen: The Abuse of Casuistry. A History of
Moral Reasoning, UP of California 1988.

Leder, Karl Bruno: Todesstrafe. Ursprung, Geschichte, Opfer, München
1980.

McCloskey, H.J. : J. St. Mill. A Critical Study, Macmillan, London-Basingstoke
1971.

McCloskey, H.J.: Respect for Human Moral Rights versus Maximizing Good,
in: Frey 1984.

Mill, John Stuart: Speech in Favour of Capital Punishment (1868), in: Singer
1984.

Mill, John Stuart: On Liberty (1859) (zitiert nach Kapitel und Abschnitt).
Mishan, E.J.: The Lingering Debate on Capital Punishment, Encounter

(March 1988), 61-75.
Reiman, Jeffrey H.: Justice, Civilization, and the Death Penalty: Answering van

den Haag, Philosophy and Public Affairs 14,2 (1985) 115-148.
Ross, W.D.: The Right and the Good, Oxford 1930.

Singer, Peter (Ed.): Applied Ethics, Oxford UP 1986.



118 John Stuart Mill über die Todesstrafe

Sorell, Tom: Moral Theory and Capital Punishment, Basil Blackwell, Oxford
1987.

Sumner, L.W.: Mill and the Death Penalty, The Mill News Letter XI, 1 (1976)
2-7.

Sumner, L.W.: Mill and the Death Penalty: Some Addenda, The Mill News
Letter XIII, 2 (1978), 13-19.

van Dülmen, Richard: Theater des Schreckens. Gerichtspraxis und Strafrituale
in der frühen Neuzeit, Beck, München 1988.


	John Stuart Mill über die Todesstrafe

