Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 37 (1990)

Heft: 1-2

Artikel: John Stuart Mill Gber die Todesstrafe
Autor: Wolf, Jean-Claude

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760841

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760841
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JeEaN-CLAUDE WoLF

John Stuart Mill tiber die Todesstrafe

In einer Parlamentsrede von 1868 pladiert John St. Mill fiir die
Todesstrafe. Er bedauert es, in dieser Frage nicht mit den Philanthropen
tibereinzustimmen, welche die Todesstrafe in jedem Fall ablehnen —
obwohl er ihre Opferbereitschaft und ihre Verdienste um die Huma-
nisierung des Strafrechts aufrichtig bewundert. Ihr Fehler bestehe dar-
in, daB sie «die richtige Zeit und den richtigen Ort zur Beendigung einer
Laufbahn nicht wahrnehmen, welche bisher in so hohem Mal3e wohlta-
tig war» (Mill 1868; 1986, 97f.). Er denkt dabei an die erfolgreichen
Strafrechtsreformen, an denen Philanthropen beteiligt waren — hatte
doch sein Vater James Mill in der Zeitschrift «The Philanthropist»
mitgewirkt und sich fiir die Abschaffung der Todesstrafe tiir Eigen-
tumsdelikte ausgesprochen (James Mill 1811). Bereits der Vater hat
jedoch die Option der Todesstrafe fiir extreme Verbrechen offen gehal-
ten, und auch der Sohn ist ein halbes Jahrhundert spiter gegen die
vollige Abschaffung. Im Unterschied zu den radikalen Reformen Ben-
tham und James Mill, deren Radikalismus er in jungen Jahren unein-
geschrinkt teilte, ist er jedoch konservativer geworden. Er optiert nun
nicht mehr hypothetisch — wenn tiberhaupt Todesstrafe, dann nur fiir
die schlimmsten Verbrechen —, sondern kategorisch: Todesstrafe 7#/3
beibehalten werden, aber nur fiir die schlimmsten Verbrechen (Sumner
1978, 16).

Mill ist demnach in seiner spiten Parlamentsrede gegen ein abso-
lutes Verbot der Todesstrafe. Vermutlich kommt hier die Skepsis des
utilitaristischen Philosophen gegen absolute Verbote zum Vorschein.
Seine Ablehnung begriindet er wie ein Kasuist: eine moralische For-
derung kann sich nach Zeit und Ort wandeln (Jonsen/Toulmin 1988,



106 John Stuart Mill iiber die Todesstrafe

79). Er nennt die Bedingungen, die erfiillt sein miissen, damit die
Todesstrafe zuldssig ist: Es mul3 sich um die Ahndung eines klar nach-
gewiesenen Mordes handeln, bei dem die Begleitumstinde keine Min-
derung der Schuld nahelegen, keine Hoffnung besteht, dal3 sich der
Missetiter der Wiedereingliederung in die Gesellschaft als wiirdig
erweisen wird und es unwahrscheinlich ist, dal3 die Untat eher ein
einmaliger Fehltritt als eine Konsequenz aus dem Charakter des Titers
war. Diese Bedingungen sind zusitzlich erschwerend, weshalb von
«aggravated murder» die Rede ist. Im Fall eines Gewohnheitstiters hilt
es Mill fiir angemessen und (generalpriventiv) wirksam, seinem Leben
ein rasches Ende zu bereiten. Todesstrafe sei sogar humaner als Zucht-
hausstrafe mit Zwangsarbeit. Eine Begnadigung habe nur den Schein
der Milde fiir sich. Zuchthausstrafe erscheine milder als der Tod, weil
thre Schrecken dosiert und auf eine lange Zeitphase verteilt seien und
weil der gewaltsame Tod nach intensivstem Schmerz und Begegnung
mit dem Unbekannten schmecke. Auf dieser Illusion eines uniiberbiet-
baren Schocks beruhe aber gerade ihre generalpriventive Wirkung. Es
gibt nach Mill kein besseres Argument fiir eine Strafe als eine Wirk-
samkeit, die darauf beruht, daf3 die Strafe rigoroser scheint, als sie ist. Es
ist das Argument der groBeren Wirkung bei geringeren «Kosten», das
zahlt.

Die Todesstrafe wirkt nach Mill also nicht so sehr auf das Nerven-
system des Delinquenten als vielmehr auf die Phantasie der Menschen.
Ginge es um einen Vergleich der realen Leiden, so gibe es neben der
Folter (die Mill gar nicht als mogliche Strafe in Betracht zieht) nichts
Schlimmeres als lebendig begraben zu sein. Lebenslingliche Zuchthaus-
strafe in Verbindung mit Zwangsarbeit sei aber nichts anderes als ein
«lebendiges Grab». Die Todesstrafe sei zugleich abschreckender und
weniger grausam als ihre Alternativen.

Die Androhung der Todesstrafe ist ein Bluff — Mill vermeidet diesen
Ausdruck und damit auch die Diskussion, ob solche Pokermethoden im
Strafrecht legitim und langfristig glaubwiirdig sein kénnen. Der Vollzug
der Todesstrafe hingegen ist ein «plotzlicher Schmerz eines raschen
Todes» [short pang of a rapid death] (Mill 1868; 1986, 99). Unter dieser
Beschreibung erscheint der Tod als eine Episode 77 Leben eines Men-
schen. Mill unterschligt aber nicht nur die Qual der Wartefristen von
Verurteilten oder der Ungewil3heit solcher, die mit einem Todesurteil
rechnen miissen (vgl. Glover 1977, 233), sondern auch die Finalitit
dieser Episode, die Endgiltigkeit und Irreversibilitit des Todes. Mit



John Stuart Mill iiber die Todesstrafe 107

anderen Worten: «... der kurze, scharfe Schock ist ein kurzes, scharfes
Ende: die Alternative koénnte nur schon deshalb besser sein, weil sie
einem erlaubt, eine Zukunft, zu haben» (Sorell 1987, 89).

Nebenbei bemerkt: Mills Rede ist auf Wirkung bedacht; sie kann
sich eine rein explorative Darlegung nicht erlauben. Unsere kommen-
tierende Inhaltsbeschreibung dagegen verkorpert eine andere Textsorte
— sie enthilt weniger Rhetorik. An sich ist gegen Rhetorik nichts ein-
zuwenden. Sie braucht nicht oberflichlich zu sein. Doch bei Mill findet
sich ein Mif3brauch der Rhetorik, wenn er an die heroische Einstellung
der Alten, insbesondere Sokrates’ und der Stoiker, zum Tod erinnert.
Seine Absicht ist es ja, eine etwas robustere Haltung gegeniiber dem
Mittel der Tétung zu erwecken, das Leben des Morders abzuwerten, und
nicht die Gleichgiiltigkeit gegeniiber dem ezgenen Tod zu propagieren.
Eine Ausbreitung der Todesverachtung wiirde die Androhung der
Todesstrafe vollends unwirksam machen.

Das Argument fiir die Todesstrafe stiitzt sich im Wesentlichen auf
Benthams Straftheorie (Bentham 1780; 1970, Kapitel 13—15) und 1483t
sich folgendermalen schematisieren:

1. Die Todesstrafe ist eine wirksamere Abschreckung als lebensling-
liche Zuchthausstrafe.

2. Die Todesstrafe ist weniger streng als lebenslangliche Haft.

3. Daher produziert die Todesstrafe die gréfiten Vorteile und die

geringsten Kosten (Sumner 1976, 4).

Bentham hitte zwar das Schema gebilligt, aber nicht die Annehm-
barkeit der Primissen 1 und 2. Dasselbe gilt fiir Beccaria, der nach
einem dhnlichen Schema operiert, wihrend er z.B. die Primisse 1 genau
umkehrt: Er empfiehlt die Zuchthausstrafe, weil sie — abschreckender
wirke (Beccaria 1766; 1988, 125)! Auch Beccaria hebt die Wirkung auf
die Einbildungskraft hervor.

Im Vorangehenden wurde von Bluff gesprochen. Die Auffassung,
die abschreckende Wirkung der Todesstrafe beruhe auf einem Bluff,
wird vielleicht dem Einwand widerstehen, die Wirkung eines solchen
Bluffs lasse sich durchschauen und kénnte sich in der Folge abnutzen.
Mill kénnte namlich replizieren und sagen, die Skepsis beziiglich der
Wirksamkeit eines Bluffs sei an den Haaren herbeigezogen. Ein Wir-
kungsverlust durch eine mégliche Neubewertung des Todes sei kaum zu
befiirchten und wire jedenfalls nicht mit dem Wirkungsverlust zu ver-
gleichen, der aus der Nicht-Vollstreckung der Strafe entstiinde. « Bluff»
im engeren Sinne wire eine bloBe Drohung ohne Vollstreckung des



108 John Stuart Mill tiber die Todesstrafe

Urteils oder Androhung eines Ubels, das gar keines ist. (Mill behauptet
ja nicht, der gewaltsame Tode sei kein Ubel.)

Selbst wenn man den Einwand des Wirkungsverlustes fallen 1463t —
schlieB3lich gibt es auch im Geschiftsleben «Pokermethodeny, die nicht
an Wirksamkeit verlieren (Bowie 1982, 54—64) —, bleiben noch Beden-
ken ubrig gegen die Vorstellung einer Strafe, deren Wirksamkeit auf
einer Massentiuschung beruht und fiir deren Legitimation eine anhal-
tende Massentiduschung ins Kalkil gezogen wird. Mills Rechtfertigung
der Todesstrafe spricht den meisten Menschen das Urteilsvermégen
beziiglich der Bewertung des Todes ab. Nur eine Elite, welche die
irrationale Haltung gegeniiber dem ejgenen Tod abzustreifen vermag,
kommt als Adressat fiir jenen zweiten Teil des Arguments in Frage, der
besagt, der gewaltsame Tod schaffe weniger Leiden oder verletze die
Interessen des Delinquenten in geringerem Mafle als die Zuchthaus-
strafe.

In seiner Freiheitsschrift finden wir dagegen einen ganz anderen
Grundtenor vor. Dort weist Mill die Paternalisierung des Individuums
entschieden zuriick. Er braucht bei der Verteidigung des Urteilsvermo-
gens des durchschnittlichen Biirgers nicht so weit zu gehen, daf3 er ihm
Unfehlbarkeit in eigener Sache zuschreibt. Er behilt sich auch einen
realistischen Blick auf die Anfilligkeit der Menschen fiir Konformismus
vor. Doch er traut dem durchschnittlichen Urteilsvermégen beziiglich
der Gestaltung des eigenen Lebens mehr zu, ja er erklirt es zur hochsten
Autoritit in allen Belangen, die anderen nicht schaden. Die Frage, ob
Jfiir mich der rasche Tod oder der andauernde Freiheitsentzug schlimmer
ist, darf nicht von auflen entschieden werden. Es ist eine genuine Frage
der Selbstbewertung, auch wenn sie nicht besser begriindet ist als die
entsprechende Fremdbewertung. Mills antipaternalistisches Argument
ist nicht abhingig von der starken These, jedermann sei der beste
Richter iiber seine eigenen Interessen — Mill hat diese Maxime selber
betrichtlich eingeschrinkt (On Liberty III, 14 und IV, 4 sowie McClos-
key 1971, 124f.). In Ubereinstimmung mit seiner Paternalismuskritik
miiite Mill dem Delinquenten selbst zumindest diese Wahl zwischen
Hinrichtung und Gefingnisstrafe tberlassen.

Obwohl Mill groBen Wert auf die Abschreckung legt, mul} er
Zugestindnisse machen, die seine Priventionstheorie im Endeffekt
untergraben. Einerseits 1i3t sich die Gruppe der Berufsverbrecher von
der Todesstrafe nicht beeindrucken. Er zitiert das Sprichwort, dal3 sich
Gauner nicht um den Galgen kiimmern. Damit fillt der Gesichtspunkt



John Stuart Mill iiber die Todesstrafe 109

der Spezialprivention weg. Die Todesstrafe kann ausgerechnet jene
Kandidaten, an denen sie vollstreckt wird, als Drohung gar nicht errei-
chen. Damit legt sich der Verdacht nahe, der wiederholt gegen utili-
taristische Straftheorien vorgebracht wurde: Der Bestrafte werde n«rals
Mittel zum Zweck der Generalprivention behandelt. Dieser Verdacht
richtet sich aber streng genommen nur gegen den Versuch, die Bestra-
fung Unschuldiger utilitaristisch zu rechtfertigen und soll deshalb nicht
weiter diskutiert werden (Ross 1930, 61; Donagan in: Bayles 1968,
196 ff.).

Andererseits lif3t sich die generalpriventive Wirkung nur mithsam,
wenn iberhaupt, registrieren. Mill behauptet zwar, die Todesstrafe
hindere jene «Unschuldigen» daran, schuldig zu werden, d.h. iiberhaupt
nur einen Mord zu planen. Beweisen kann er diese Behauptung jedoch
nicht. Es lief3e sich an dieser Stelle sogar das Gegenteil vermuten, dal es
niamlich eher professionelle Einbrecher sind, die kiihl iiberlegen und
sich von der Androhung der Todesstrafe fiir Mord gleichsam aus niich-
ternem «geschiftlichem» Interesse heraus davon abhalten lassen, bei
Austibung ihres « Gewerbes» Schuflwaffen zu tragen. Jugendliche Rauf-
bolde und «Situationsverbrecher» werden solche Berechnungen nicht
anstellen.

Mill muB zihneknirschend zugeben, daB3 sich die Uberpriifung der
Wirkung von Strafen empirisch kaum durchfiihren li3t — handelt es sich
doch gerade bei der Todesstrafe nach seiner eigenen Ansicht um Wir-
kungen auf Phantasie und «stille Erwigungenny.

Gesetzliche Todesstrafe fiir Eigentumsdelikte hilt er fiir kontrapro-
duktiv. Da sie nimlich zu seiner Zeit in solchen Angelegenheiten mei-
stens nicht mehr vollstreckt wurden, verloren sie auch an Wirkung,
England war zwar «recht widerspenstig gegeniiber der Abschaffung der
peinlichen Strafen» (Foucault 1977, 23). Anders stand es mit der Ein-
schrinkung der Todesstrafe. 1861 war Mord das einzige Verbrechen,
das in England routinemiBig zur Hinrichtung fiihrte. Die tibrigen Exe-
kutionen waren beschrinkt auf abseitige Typen von Brandstiftung,
Piraterie und Landesverrat. Mill glaubt also nicht an eine Abschrek-
kungswirkung, die sich mit der bloBen Androhung der Todesstrafe
aufrechterhalten lieBe. Hitte aber die konsequente Vollziehung der
Todesstrafe die explosive Zunahme von Eigentumsdelikten anfangs des
19. Jahrhunderts verhiiten kénnen? Diese entscheidende (und wohl zu
verneinende) Frage wird von Mill ausgespart.



110 John Stuart Mill iiber die Todesstrafe

Bei diesen Zweifeln gegeniiber der Abschreckungswirkung bleibt
zuletzt nur noch die Intuition tbrig, daf} fiir extreme Verbrechen auch
extreme Strafen angemessen sind, ganz unabhingig von ihrer Wirkung,
Dieses nicht-konsequentialistische Argument hat aber den Geruch der
Vergeltung. Es liegt nicht auf der Linie von Mills Abschreckungstheo-
rie. Sorell meint, ein vergeltungstheoretisches Argument aus Mills Rede
herauslesen zu konnen (Sorell 1987, Kapitel 4). Er tibersieht aber, dal3
seine Interpretation in eklatanten Widerspruch zu Mills paradoxer
Argumentation gerit, die auf der Behauptung ful3t, die Todesstrafe sei
gerade nicht die schwere Strafe, als die sie erscheine. Jedenfalls ist sie
nach Mills eigenem Urteil nicht die schwerste Strafe. Er nimmt also die
Forderung nach einer tatsichlichen Proportion zwischen Schwere des
Vergehens und Strafmal} zu wenig ernst, um als Vorldufer des «neuen
Retributivismus» in Anspruch genommen zu werden.

Dem stirksten Argument gegen die Todesstrafe, dem Hinweis auf
das Risiko eines nicht wieder gutzumachenden Justizirrtums, schenkt
Mill ebenfalls zu wenig Beachtung. Er glaubt sogar, die Todesstrafe
habe auch hier gute Folgen, indem sie Richter und Geschworene zu
erhohter Sorgfalt im Nachweis der Schuld anhalte, weil sie ja eine
Entscheidung iiber Leben und Tod zu fillen hitten. Doch auch diese
Vermutung ist reichlich spekulativ und driickt eher einen Wunsch als
eine Gesetzmiligkeit aus.

Mill meint, Mord sei das schlimmste Verbrechen, und deshalb
komme die Todesstrafe nur fiir Mord in Frage. Im Lichte der Aussage,
der Tod sei nicht so schlimm, wie er erscheine, wird diese landliufige
Bewertung von Mord ebenfalls anfechtbar. Seine eigene Apologie der
Todesstrafe beruht auf einer Bagatellisierung des Todes, der — als Ende
aller Schmerzen — im hedonistischen Kalkiil allzu gut abschneidet.
Wenn der Tod kein gar so groBes Ubel ist, warum sollte es dann Mord
sein? Hat die Umwertung der Strafe (Todesstrafe) nicht auch eine
Umwertung der Verbrechen (Morde) zur Folge?

Die Forderung «Todesstrafe fiir schwerwiegenden Mord» kénnte
natiirlich auch vergeltungstheoretisch verteidigt werden. Es lieBe sich
ans 7us talionis appellieren, das Gleiches mit Gleichem vergilt. Dieser
Appell ist aber mehr als fragwiirdig. Ein wortlich verstandenes Vergel-
tungsrecht — z.B. Verstimmelung gegen Verstimmelung, Vergewalti-
gung gegen Vergewaltigung usw. — wire derart absurd, dal3 es Mill
sicher verworfen hitte.



John Stuart Mill tber die Todesstrafe 111

Das Vergeltungsprinzip 1if3t sich aber auch verfeinern. Seine Stirke
liegt nimlich auf der Uberzeugung, daB3 Schuldige und nur Schuldige zu
bestrafen seien. Es bringt das Fairness-Prinzip zur Anwendung. Schwe-
rere Vergehen miissen auch schwerer bestraft werden, und nicht umge-
kehrt. Vergeltung in einem bereinigten Sinne bringt eine Klimax der
Schwere von Strafen in Einklang mit einer Klimax der Schwere von
Verbrechen. Wie bereits gesagt wurde, wire eine verfeinerte Vergel-
tungstheorie nicht mit Mills paradoxer Abschreckungstheorie zu ver-
einbaren. Er miiBte seine Auffassung von der tduschend-schrecklichen
Qualitdt der Todesstrafe aufgeben. Zudem wirft auch die verfeinerte
Vergeltungstheorie neue Fragen auf — etwa die nach einem konsequen-
ten Vollzug in einer Klassengesellschaft oder die nach dem Kalkiil des
Strafmales, d.h. wie ein einfacher Mérder im Unterschied zu einem
Massenmorder zu behandeln wire, oder ein einmaliger Mord im Ver-
gleich zu einer Wiederholungstat, einfacher Mord im Vergleich zu
Massenmord, Landesverrat im Kriegsfall im Vergleich zu Terrorismus
im Friedensfall usw. Das Vergeltungsprinzip bleibt dehnbar, aber es hat
Grenzen, welche nur von der Folter iiberschritten werden. Gibt es nicht
ein gefihrliches Kontinuum zwischen Todesstrafe und Folter? Dal3 das
weltweit der Fall ist, wird von Ammnesty International bestitigt. Aber
schon auf der Ebene der Legitimation der Todesstrafe kann sich dieser
Zusammenhang ergeben. Wenn die schlimmsten Verbrechen mit den
schwersten Strafen zu belegen sind und die zweitschlimmsten Verbre-
chen (z.B. fiinffacher Mord) bereits mit Todesstrafe belegt wiren, maf3-
ten dann Massenmorder nicht mit der Folter bestraft werden?

Versuchte man schlieBlich, Mills Abschreckungsgedanken mit dem
Vergeltungsprinzip zu kombinieren, so hitte man wieder ein Argu-
ment, das auf einer Massentduschung basiert und folgendermallen lau-
tet: Das Verbrechen, das den meisten als das schwerste erscheint (aber
ist es das auch?), mull mit jener Strafe sanktioniert werden, die den
meisten als die schrecklichste erscheint (es in Wirklichkeit aber nicht
ist). Die Skala, nach der Ubereinstimmung zwischen Strafe und Ver-
brechen hergestellt wird, bestiinde somit nur in der Phantasie der Masse
der Ungebildeten.

Nach Mill ist die Todesstrafe nicht unbedingt Ausdruck von Men-
schenverachtung. Wenn sie nur zum Zweck der Verhiitung von kiinf-
tigen Interessenverletzungen gehandhabt wird, so fungiert sie dhnlich
wie die Strafe durch Freiheitsentzug. Gefingnisstrafe bringt ja ebenso-
wenig eine generelle MiBachtung des Wertes der Freiheit zum Aus-



112 John Stuart Mill iber die Todesstrafe

druck. Nach Mill bekunden wir sogar unsere Wertschitzung des
menschlichen Lebens, wenn wir die Regel akzeptieren, dal3 Personen
Rechte einbiilen, wenn sie die Rechte anderer miflachten. Wenn A B
ermordet, verwirkt A sein eigenes Lebensrecht. Mill mifitraut dem allzu
simplen Appel an die «Heiligkeit des Lebens». Wir wollen ja nicht
einfach am Leben sein, sondern unter gewissen Bedingungen der
Sicherheit und des Friedens leben. Die Lehre von der EinbiiBBbarkeit
des Lebensrechtes wurde in der Neuzeit von John Locke entwickelt und
von William Blackstone tibernommen (Bedau 1987, 12—-15). Warum
das Lebensrecht zu den einbiiBbaren Grundrechten gehort, sagt uns
Mill nicht. Er setzt es vielmehr voraus und schenkt sich damit den
grundsitzlichen Teil seiner Argumentation.

Mills Rede richtet sich gegen eine Zeiterscheinung, die er als «Ef-
feminisierung» denunziert — ein Ausdruck, der im Munde eines Frauen-
rechtlers wie Mill befremden mag. Die Rechtspraxis seiner Zeit, so
lautet sein Vorwurf, begtinstige den Angeklagten zu stark. Die Maxime,
es sel besser, wenn zehn Schuldige entkommen, als wenn ein Unschul-
diger leiden miisse, wurde seines Erachtens tberstrapaziert. Die aktu-
elle Gefahr sei weniger der Justizirrtum als ein Verlust der Glaubwiir-
digkeit der staatlichen Institution des Strafens. Natiirlich besteht ein
Zusammenhang zwischen der Legitimitit und der Effizienz, und er
erstreckt sich auf die Bereiche der Fahndung, der Verwaltung und des
Strafvollzugs. Darauf wurde bereits hingewiesen.

Der eigentliche Trumpf in Mills Hinden — er wird auch heute noch
von Befuirwortern der Todesstrafe ausgespielt — besteht darin, daf3 die
«Humanitit» der Todesstrafe in ein helles Licht geriickt wird. Damit
wird vor allem das Argument des «Riickfalls in die Barbarei» pariert
(Reiman 1985). Todesstrafe ist <chumany», denn sie ist Beseitigung eines
Verbrechers, die rasch und schmerzlos vollzogen werden &ann — ohne
«Folter», ohne «Theater des Schreckens» (van Diilmen 1988). Sie
braucht nicht grausam zu sein, sofern wir unter « Grausamkeit» «absicht-
liche Zufiigung von Angst oder Schmerz» oder «unvermeidbare Zufii-
gung von Angst oder Schmerz» verstehen. Mill nennt die Todesstrafe
«die am wenigsten grausame Weise, in der es moglich ist, vor dem
Verbrechen angemessen abzuschrecken». Der Moérder hat sich als des
Lebens unwiirdig erwiesen; er hat sein Lebensrecht verwirkt. Die
Todesstrafe besteht nun darin, thn «auf feierliche Weise aus der
Gemeinschaft aller Menschen und dem Katalog der Lebenden auszu-
merzen» (Mill 1868; 1986, 98).



John Stuart Mill iiber die Todesstrafe 113

Diese Auffassung von Grausamkeit — fiir den Hedonismus die
naheliegendste — ist allerdings nicht die einzig mogliche. Das ist ein
wichtiger Punkt, denn auch moderne Befurworter der Todesstrafe stiit-
zen sich stillschweigend auf diesen Begriff von Grausamkeit. Sie
machen sodann geltend, dal3 der Vollzug der Todesstrafe, die Modali-
titen der Hinrichtung, in Vergangenheit und Gegenwart oft grausam
waren und sind — etwa die Hinrichtung durch Sieden in Ol oder das
Flechten aufs Rad —, dal3 die Todesstrafe aber nicht grausam ausfallen
miisse. Grausamkeit liege nicht in der Totung als solcher, sondern in
vermeidbaren Begleitumstinden. Die berithmte Hinrichtung des Sokra-
tes etwa — das Trinken des Schierlingsbechers — kénne nicht als grausam
bezeichnet werden. Das gelte auch fiir einige (wenn schon nicht fiir alle)
modernen Hinrichtungsarten. Wenn Mill die Todesstrafe fiir «huma-
ner» bzw. «weniger grausam» hilt als die Langzeitinhaftierung, dann
scheint er «grausam» in diesem ersten Sinn zu verstehen. Die Todes-
strafe kann so vollzogen werden, daf3 sie eine Absicht zu quilen, den
Titer oder irgendwelche Zeugen zu dngstigen oder zu peinigen, aus-
schlief3t. So gesehen wiire dann die Todesstrafe, auch wenn sie nach wie
vor firchterlich erschiene, weniger grausam als nahezu jede schwere
Strafe.

Gerade diese Schluifolgerung wirkt aber befremdlich und sie pro-
voziert zwei Einwinde. Der erste Einwand bringt eine Erginzung. Der
Aspekt der Grausamkeit, im speziellen der grausamen Absicht der
Strafenden, ist nicht das einzige Merkmal, das die moralische Legitimi-
tit oder Illegitimitit einer Strafe konstituiert. Eine Strafe kann auch
grausam im definierten Sinne sein, wenn die Strafenden vermeidbare
Umstinde zulassen — etwa Wartefristen, Ungewif3heit, Aufschub und
Widerruf des Vollzugs, technische Unzulinglichkeiten usw. (Leder
1980). Und eine Strafe kann auch «ungerecht» sein, weil sie z.B. «un-
verhiltnismiBig mild» oder «allzu streng» ist — sie braucht deshalb nicht
«grausamy» zu sein. Der Aspekt der «Grausamkeit» ist nicht der einzig
mogliche Kritikpunkt, und der Nachweis, dall die Todesstrafe nicht
«grausamy ist, braucht noch nicht zu besagen, daf sie moralisch zulissig
ist.

Der zweite Einwand geht mehr in die Tiefe. Er setzt ein bei der
Zumutung zu glauben, eine schikanodse Gefingnisstrafe, die aber nur
drei Monate dauert, sei ¢o ipso grausamer als eine Todesstrafe, denn diese
drei Monate kénnen voller Kummer, Angst und Langeweile sein. Im



114 John Stuart Mill iber die Todesstrafe

Vergleich dazu scheint aber die gewaltsame Beendigung des Lebens
ungleich viel «grausamer».

Hier kommt nun eine zweite Bedeutung von «Grausamkeit» ins
Spiel, die fiir die Beurteilung der Todesstrafe wesentlich ist. Grausam ist
diese Strafe durch ein Machtverhiltnis zwischen Opfer und Titer, durch
die vollstindige Unterwerfung oder absolute Passivitit des Opfers unter
die ungehemmte Aktivitit des Taters. «Die Asymmetrie, das unaufheb-
bare Ungleichgewicht der Krifte gehorten wesentlich zur Hinrichtungy»
(Foucault 1977, 67). In dieser volligen Auslieferung liegt die Grausam-
keit, welche die Todesstrafe im Vergleich zu manchen Formen des

Freiheitsentzugs zur sehr viel schwereren Strafe macht (Bedau 1987,
124).

Mill gewinnt seinen Sieg mit Hilfe eines geschickten rhetorischen
Tricks — indem er den Aufenthalt hinter Gefingnismauern in den
finstersten Farben malt. Nicht zufillig nennt er die Zwangsarbeit. So
publikumswirksam dieser Vergleich des Zuchthauses mit einem «leben-
den Grab» sein mag, so spricht er nicht fiir das «geringere Ubel der
Todesstrafe», sondern fiir umfassende Gefingnisreformen.

Mill versucht drei Anforderungen an Strafen zu vereinbaren: Ihre
generalpriventive Wirkung, ihre Angemessenheit an die Schwere des
zu ahndenden Verbrechens und ihre « Humanitit». Diese Anforderun-
gen stimmen exakt mit denen iiberein, die Beccaria aufgestellt hat.
Beccaria schreibt: « Der Zweck der Strafen kann somit kein anderer als
der sein, den Schuldigen daran zu hindern, seinen Mitbiirgern abermals
Schaden zuzufiigen, und die anderen davon abzuhalten, das gleiche zu
tun. Diejenigen Strafen also und diejenigen Mittel ihres Vollzugs ver-
dienen den Vorzug, die unter Wahrung des rechten Verhiltnisses zum
jeweiligen Verbrechen den wirksamsten und nachhaltigsten Eindruck
in den Seelen der Menschen zuriicklassen, fiir den Leib des Schuldigen
hingegen so wenig qualvoll wie moglich sind» (Beccaria 1766; 1988,
84).

Im Unterschied zu Mill ist nun Beccaria davon tiberzeugt, dal3 eine
lange dauernde Freiheitsberaubung diese Anforderungen besser erfiillt
als die Todesstrafe. Mit gro3er Beredsamkeit stellt er die abschreckende
Wirkung der Gefingnisstrafe auf die Einbildungskraft von Dritten dar —
wihrend nimlich der Gefangene selber unbekannte Quellen des Tro-
stes und der Linderung finde, wiirden die Ubel seines Lebens in der
Einbildungskraft der Zuschauer vergrofert.



John Stuart Mill tber die Todesstrafe 115

Die gegensitzlichen Primissen — Mills Behauptung, die Todesstrafe
wirke stirker auf die Einbildungskraft Dritter und Beccarias entgegen-
gesetzte Behauptung — sind beide problematisch. Noch problematischer
ist aber die Tatsache, dal3 beide Autoren bereit sind, den Delinquenten
zu paternalisieren — Mill durch einen «Gnadentod», Beccaria durch
lebenslingliche Disziplinierung,

Der Gegensatz zwischen Mill und Beccaria macht auch deutlich,
daB zwei Autoren, die von dhnlichen Normen ausgehen, aufgrund
verschiedener sozialpsychologischer Mutmaflungen zu entgegengesetz-
ten SchluBfolgerungen gelangen konnen. Wirkt die Todesstrafe stirker
auf die Phantasie der Massen oder die Vorstellung von lebenslinglicher
Zwangsarbeit? LafBt sich diese Frage tiberhaupt empirisch einwandfrei
beantworten? Solche Fragen werden in der Hitze des Gefechtes
gewohnlich gar nicht gestellt, sondern als beantwortet vorausgesetzt.

MuB Mill a/s Utilitarist die Todesstrafe beibehalten? Diese Frage ist
sehr schwer zu beantworten. Geht man davon aus, daf3 der Utilitarismus
das Wohl der Individuen dem Allgemeinwohl unterordnet und «kol-
lektivistisch» orientiert ist, so kénnte man die Frage bejahen. Der Uti-
litarist ist eindeutig zum Befiirworter der Todesstrafe pridestiniert,
wenn er das Strafziel der Generalprivention hochhilt und von der
abschreckenden Wirkung der Todesstrafe iiberzeugt ist. Zur zweiten
Annahme ist der Utilitarist nicht per se verpflichtet.

Geht man jedoch davon aus, daf3 das oberste Strafziel fir den Uti-
litaristen die «Reform» (von Individuum und Gemeinwesen) ist, dall er
zu einer «Besserungstheorie» der Strafe neigt (McCloskey, in: Frey
1984, 1306), so macht man ihn fast automatisch zu einem Gegner der
Todesstrafe. Solche Festlegungen beruhen aber nicht nur auf histori-
schen Vereinfachungen, sondern sie sind auch systematisch unfrucht-
bar. Es ist nimlich zweifelhaft, «ob es einen Zweck des Strafens gibt, der
als solcher die Todesstrafe fordert oder verbietet» (Bedau 1987, 121). Im
Blick auf Mill, der tubrigens keineswegs das individuelle Wohl dem
Allgemeinwohl um den Preis der Verletzungen von Individualrechten
unterwirft, ist es daher nicht iiberraschend, daf3 Utilitarismus und
Todesstrafe prinzipiell vereinbar sind. Wenn wir wie Mill davon aus-
gehen, dall Verbrechensbekimpfung eher durch strenge als milde oder
gar keine Strafen unterstitzt wird, so ist die Todesstrafe mit dieser
Zielsetzung zumindest vereinbar. Fraglich bleibt, ob sie, wie Mill meint,
auch gefordert ist. Mill stand iibrigens noch nicht vor dem Problem der



116 John Stuart Mill tiber die Todesstrafe

Wiedereinfithrung, sondern erst vor dem Problem der Beibehaltung
oder volligen Abschaffung.

Haben wir uns einmal fiir ein System des Strafens (anstelle eines
reinen Belohnungssystems oder eines Systems der Nachsicht und des
Verzeihens) entschieden, so haben wir uns fiir eine Strategie der stren-
gen und einschneidenden Sanktionen entschieden — das ist der Punkt,
den die Philanthropen nicht wahrhaben wollen. Im Unterschied zu Mill
miissen wir jedoch daran festhalten, daf3 die Todesstrafe eine drakoni-
sche Strafe ist und dal} ihre spezielle Grausamkeit in der restlosen
Auslieferung des Individuums unter die Staatsmacht besteht. Mills
exzentrische Argumente fiir die Beibehaltung der Todesstrafe in schwe-
ren Mordfillen sind also nicht stichhaltig, *

* Viel verdanke ich einem Kommentar von Dieter Birnbacher zum ersten Entwurf.
Barbara B&hlen hat mir ebenfalls einen niitzlichen Kommentar geliefert. Mit Claudia
Dorfner habe ich Mills Position wiederholt diskutiert.



John Stuart Mill iiber die Todesstrafe 117

Literatur

Anonymus, Mr Mill’s Speech on Capital Punishment, Westminster Review 35
(1869) 429-36. [Der unbekannte Verfasser bestreitet, bei aller Hochachtung fiir
Mill, dessen Argument, gibt aber zu, da3 man von Mill die Schwierigkeiten der
gegnerischen Position, der sog. « Abolitionisten», auf die klarste und kraftvollste
Weise prasentiert erhilt.]

BayLes, Michael D. (Ed.): Contemporary Utilitarianism, Anchor Books
1968.

Beccaria, Cesare: Uber Verbrechen und Strafen (1766), Insel Taschenbuch
1988.

BeEpau, Hugo Adam: Death is Different. Studies in the Morality, Law, and
Politics of Capital Punishment, Northeastern UP, Boston 1987.

BEGGs, Thomas: The Deterrent Influence of Capital Punishment: Being a Reply
to the Speech of ]. St. Mill, Esq, MP, Delivered by Him in the House of
Commons on the 21st of April, 1868. London: Tweedie, 1868, 2nd ed.,
revised, 1868.

BENTHAM, Jeremy: An Introduction to the Principles of Morals and Legislation
(1780), ed. by J.H. Burns and H.L.A. Hart, University of London, The
Athlone Press 1970.

Bowig, Norman: Business Ethics, Prentice-Hall, Englewood Cliffs, New Jersey
1982,

DonaGan, Alan: Is there a Credible Form of Utilitarianism?, in: Bayles
1968.

Foucaurt, Michel: Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefingnisses,
Suhrkampf Verlag, Frankfurt a.M. 1977.

Frey, R.G. (Ed.): Utility and Rights, Basil Blackwell, Oxford 1984.

GLOVER, Jonathan: Causing Death and Saving Lives, Penguin Books 1977.

Jonsen, Albert R.; TouLmiN, Stephen: The Abuse of Casuistry. A History of
Moral Reasoning, UP of California 1988.

Leper, Karl Bruno: Todesstrafe. Ursprung, Geschichte, Opfer, Miinchen
1980.

McCroskey, H.J.: J. St. Mill. A Critical Study, Macmillan, London—Basingstoke
1971.

McCroskEy, H.J.: Respect for Human Moral Rights versus Maximizing Good,
in: Frey 1984.

MiLL, John Stuart: Speech in Favour of Capital Punishment (1868), in: Singer
1984.

MiLL, John Stuart: On Liberty (1859) (zitiert nach Kapitel und Abschnitt).

MisuaN, E.J.: The Lingering Debate on Capital Punishment, Encounter
(March 1988), 61-75.

REIMAN, Jeffrey H.: Justice, Civilization, and the Death Penalty: Answering van
den Haag, Philosophy and Public Affairs 14,2 (1985) 115-148.

Ross, W.D.: The Right and the Good, Oxford 1930.

SINGER, Peter (Ed.): Applied Ethics, Oxford UP 1986.



118 John Stuart Mill tber die Todesstrafe

SoreLL, Tom: Moral Theory and Capital Punishment, Basil Blackwell, Oxford
1987.

SumNER, L.W.: Mill and the Death Penalty, The Mill News Letter XI, 1 (1976)
2-7.

SumNER, L.W.: Mill and the Death Penalty: Some Addenda, The Mill News
Letter XIII, 2 (1978), 13-19.

vAN DULMEN, Richard: Theater des Schreckens. Gerichtspraxis und Strafrituale
in der frithen Neuzeit, Beck, Miinchen 1988.



	John Stuart Mill über die Todesstrafe

