Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 37 (1990)
Heft: 1-2
Artikel: "Dicendum est eum non esse hominem" : ein mogliches frihes Zeugnis

fur die anthropologische Gewichtung des Phanomens des reflexiven
Selbstverhaltnisses

Autor: Kohler, Theodor Wolfram
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760838

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760838
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

TuEODOR WoOLFRAM KOHLER

«Dicendum est
eum non esse hominemy»

Ein mogliches frithes Zeugnis
fir die anthropologische Gewichtung
des Phinomens des reflexiven Selbstverhiltnisses

Die Rede von der «philosophia perennis» ist nach dem Erscheinen
von Thomas Kuhns «The Structure of Scientific Revolution» gewil3
abermals um einiges delikater geworden. Ohnehin verbindet sich mit
thr wohl nur noch fiir wenige (sed sunt quidam!) der treuherzige
Gedanke an eine Wagenladung festgezurrter philosophischer Erkennt-
nisse, die nur getreulich durch die Jahrhunderte hindurch zu eskortieren
und jeweils immer neu von der Philosophie einer jeden Zeit auszurufen
wire als zeitlose, im Prinzip stets giiltig gebliebene Losungs-Kollektion
fir die Probleme auch ihrer Zeit. Aber etwas Richtiges bleibt gleich-
wohl ohne Zweifel dran an jener Rede von der «philosophia perennis».
Hilt sie doch die Erinnerung hoch an den frithen Ursprung so vieler
philosophischer Gedanken, die durch die Zeiten und auch fiir uns
Heutige noch immer Kristallisationspunkte unseres Denkens geblieben
sind. Und dieses Erinnern ist, sofern es sich nur durch die sirenenhafte
Lockung zum «zuriickbleibenden Gliickserleben in schéner Geschich-
te»' nicht betdren 1iB¢, letztlich Wille zu philosophischer Vernunft.
Gilt doch mit Recht als vernunftsichernde philosophische Kommuni-
kationsgemeinschaft seit je nicht nur jene der Jetzigen, sondern wesent-

' H. EBELING, Vernunft und Widerstand (Alber-Broschur Philosophie), Freiburg
1.Br./Miinchen 1986, 217.



32 «Dicendum est eum non esse hominem»

lich stets die der Jetzigen mit den Vorderen. Die «aufmerksame Pflege und
Priifung» der philosophischen Uberlieferung ist — um mit Horkheimer
und Adorno zu sprechen — «ein Moment der Erkenntnis»? selbst.

Zu den traditionsreichen und fruchtbarsten philosophischen Ge-
danken, die durch die Jahrhunderte stets von neuem die philosophische
Arbeit gebunden haben, zihlt das Konzept des reflexiven Selbstverhilt-
nisses des Menschen. Die philosophische Kultur sieht gemeinhin René
Descartes am Beginn des bestimmenden Einflusses dieses Gedankens
und des daraus erwachsenen Paradigmas der Bewuf3tseins- und Refle-
xionsphilosophie auf den Gang des philosophischen Denkens bis in
unsere Tage — durch alle noch so tiefgreifenden Transformationen von
Transzendentalpragmatik und Universalpragmatik hindurch?® Man-
chen gilt das Paradigma der BewuBtseins- bzw. Reflexionsphilosophie
nach dem Erdbeben des «linguistic turn» in der Philosophie der letzten
Jahrzehnte nunmehr freilich als «abgelost», das «BewuBtseinssubjekt»
endgiiltig durch das «Sprachsubjekt» ersetzt®. Und in der Tat hat auch
ein ganz bedeutender und irreversibler Umbruch im Philosophieren
unserer Tage stattgefunden. Das ist unbestritten. Vielleicht aber ist es
doch wohl angemessener, eben von einer « Transformation» jenes Para-
digmas zu sprechen, anstatt von seiner « Ablésung». « Ablosung» klingt
mir ein wenig zu befehlsmiBig kurz: so als hitte jene Denkfigur fiir das
Philosophieren in heutiger Zeit ein fiir alle Mal ihre Schuldigkeit getan,
gehorte gefilligst ins Ausgedinge und wire allein als philosophische
Archivalie noch einiger Aufmerksamkeit wert. Dies méchte ich freilich

* M. HorxkHEIMER; Th. W. Aporno, Dialektik der Aufklirung. Philosophische Frag-
mente (Biicher des Wissens, 6144), Frankfurt a.M. 1986, 1.

3 Vgl. H. EBeLing 1986, 111ff.; W. ScHuLz, Philosophie in der verinderten Welt,
Pfullingen 1984, 348; R. Rorty, Philosophy and the Mirror of Nature, Oxford 1983
(passim); W. KunLMANN, Tod des Subjekts? Eine transzendentalpragmatische Verteidi-
gung des Vernunftsubjekts, in: H. Nagl-Docetal; H. Vetter (Hg.), Tod des Subjekts?
(Wiener Reihe, Themen der Philosophie, 2), Wien/Miinchen 1987, 120-163;
K. CraMER; H.F. FuLpa; R.-P. HorstMANN; U. Pornast (Hg.), Theorie der Subjektivitit,
Frankfurt a.M. 1987; J. REicHMANN, The «Cogito» in St. Thomas. Truth in Aquinas and
Descartes, in: International Philosophical Quarterly 26 (1986) 341; H.P. Rickman, Is
Philosophic Anthropology Possible?, in: Metaphilosophy 16 (1985) 34.

4 Vgl. J. HaBermas, Die Neue Uniibersichtlichkeit (edition Suhrkamp, 1321), 1985,
136f.; pERs., Metaphysik nach Kant, in: K. Cramer u.a. 1987, 428; 4309.



«Dicendum est eum non esse hominem» 33

nur nebenbei bemerken. Denn eigentlich ist es mir hier um nichts
Weiteres zu tun, als zu Beginn meiner Uberlegungen nochmals zunichst
dies zu vergegenwirtigen: Descartes pflegt weithin als derjenige erin-
nert zu werden, der jener mal3gebenden, neuzeitlichen Entwicklung des
philosophischen Denkens die entscheidende Bresche geschlagen hat,
fir die das Konzept des reflexiven Selbstverhiltnisses des Menschen das
Ferment gewesen ist. Die philosophische Tradition sieht Descartes zu
Recht am Beginn einer tiefgreifenden bewuBtseinsphilosophischen
Wende der abendlindischen Philosophie.

Weit weniger Aufmerksamkeit scheint mir nun demgegentber
gefunden zu haben, dal3 dieser bahnbrechende Denker dariiber hinaus
in der jingeren Geistesgeschichte offenbar auch einer der ersten war,
der das Phinomen des reflexiven Sichzusichverbaltens explizit mit der
gleichermaflen ausdriicklich gestellten anthropologischen Kernfrage, wie wir
uns als Mensch philosophisch verstehen sollen, iz Beziehung gesetzt hat.
So jedenfalls lese ich seine zweite Meditation. Mitten aus der Reflexion
dieser Meditation iiber die Natur des menschlichen Geistes heraus
dringt sich ihm die Frage nach dem Menschen als solchem auf. Aus der
Selbstreflexion heraus sucht er sie auch zu beantworten. «Aber was ist
das <ein Mensch>?» lautet seine Frage ®>. Wer/was ist der Mensch? Diese
Frage liegt letztlich aller philosophischen Anthropologie zugrunde, 16st
sie aus, treibt sie voran. Und bis jetzt ist sie durch keine noch so letzt-
giltig vermeinte Antwort tatsichlich zu Ende gebracht worden!

Etwas Neues bricht mit jenem «Aber was ist das <ein Mensch>?»
durch. Schon so zu fragen, ist neuartig. Descartes fragt nicht mehr nach
dem Menschen in den priformierten, eingeschrinkten Hinsichten
hochscholastischer Schulfragen bzw. Disputationen und ihrer objekti-
vierenden Distanziertheit®. Er fragt viel eher «ganzheitlich» und, wenn

> R. DEscaRrTEs, Meditationes de Prima Philosophia ((Euvres de Descartes publiées
par Ch. Adam & P. Tannery, vol. VII, Paris 1964, 25 n. 19); deutsch: A. BucHENAU,
R. Descartes. Meditationen iiber die Grundlagen der Philosophie (Philosophische Biblio-
thek, 27,/1), Hamburg 1955, 18. Einen allgemeinen Uberblick iiber Descartes’ Anthro-
pologie bietet u.a.: L. Oeing-HANHOFF, Der Mensch in der Philosophie Descartes’, in:
H. Rombach (Hg.), Die Frage nach dem Menschen. Aufril3 einer philosophischen
Anthropologie. Festschrift fiir M. Miller zum 60. Geburtstag, Freiburg/Miinchen 1966,
375-409.

¢ Vgl. Th.W. K6HLER, Was heifit: «Dies und das mul3 anthropologisch betrachtet
werden»? — Mediidvistische Marginalien zu einer an sich systematischen Frage, in:
H. Paarhammer; F.-M. Schmolz (Hg.), Uni Trinoque Domino. Karl Berg — Bischof im
Dienste der Einheit. Eine Festgabe Erzbischof Karl Berg zum 80. Geburtstag, Thaur-



34 «Dicendum est eum non esse hominem»

dieses Wort durch seine Rolle im «Jargon der Eigentlichkeit» nicht so
gelitten hitte, «existentiell» in der 1. Person: in sehr personlichem
Ringen um den archimedischen Punkt letzter philosophischer Gewil3-
heit und Selbstversicherung. Neuartig scheint mir aber auch die Art zu
sein, wie er eine Antwort auf seine Frage sucht. Mit den bereitgehal-
tenen Auskiinften der Schultradition hat er ganz offensichtlich nicht
mehr viel im Sinn. Sie sind ihm, das sagt er deutlich, weit eher selbst
Frage als Antwort: « Aber was ist das <ein Mensch»>? Soll ich sagen ein
verniinftiges lebendiges Wesen? Keineswegs, denn dann miifite man ja
hernach fragen, was <ein lebendes Wesen> und was <verniinftig) ist, und
so geriete ich aus einer Frage in mehrere und noch schwierigere. Auch
habe ich nicht soviel Zeit, daf3 ich sie mit derartigen Spitzfindigkeiten
vergeuden mochten. Und dann folgt die entscheidende Wendung:
«Lieber will ich hier mein Augenmerk darauf richten, was vordem ganz
von selbst und naturgemif sich meinem Bewuf3tsein (cogitatio) darbot,
so oft ich erwog, was ich sei»’. Descartes sucht Antwort auf die Frage in
der Riickwendung auf sich selbst, sein eigenes Bewul3tsein und dessen
in «innerer Kenntnisnahme» sich darbietende Vollziige: « Was aber bin
ich demnach? Ein denkendes Ding! Und was heil3t das? Nun — ein
Ding, das zweifelt, einsieht, bejaht, verneint, will, nicht will und das
auch Einbildung und Empfindung hat»®. Der Rekurs auf das Selbstbe-
wultsein ist bei Descartes methodisch angelegt und erfolgt — das ist das
Bezeichnende an seinem bewuBtseinsphilosophischen Neuansatz —
«zum Zwecke der Begriindung sehr weitreichender Behauptungen»?,
eben auch in anthropologischer Hinsicht.

Tirol, 1989, 47-64; W. Schurz 1984, 349; N.A. LuyTEN, Anthropologie philosophique et
la philosophie de la nature, in: Tommaso d’Aquino nel suo VII centenario. Congresso
Internazionale, Roma-Napoli 17-24 aprile, 1974, 339-353.

7 «Sed quid est homo? Dicamne animal rationale? Non, quia postea quaerendum
foret quidnam animal sit, et quid rationale, atque ita ex una quaestione in plures diffi-
cilioresque delaberer; nec jam mihi tantum otii est, ut illo velim inter istiusmodi subti-
litates abuti. Sed hic potius attendam, quid sponte et natura duce cogitationi meae antehac
occurrebat, quoties quid essem considerabam.» (R. DEscarTes, Meditationes, II, ed.
Adam & Tannery, VII, 25f. n. 19; Ub. Bucuenau 18f)).

® «Sed quid igitur sum? Res cogitans. Quid est hoc? Nempe dubitans, intelligens,
affirmans, negans, volens, nolens, imaginans quoque et sentiens.» (R. DEscArTEs, Medi-
tationes, II, ed. Adam & Tannery, VII, 28 n. 23; Ub. BucHENAU 21). Vgl. W. Scaurz
1984, 349.

? R.-P. HorsTMANN, Gibt es ein philosophisches Problem des Selbstbewuftseins? in:
K. Cramer u.a. 1987, 226 Anm.; vgl. L. OeING-HANHOFF 19606, 402.



«Dicendum est eum non esse hominem» 35

Mag diese Riickwendung auf sich selbst bei Descartes aus heutiger
Sicht auch noch so bewuBtseinsphilosophisch-individualistisch engge-
fihrt erscheinen, so bricht doch in ithr die Grundstruktur philosophisch-
anthropologischen Fragens und Antwortsuchens iiberhaupt auf. So jedenfalls
sehe ich es: Anthropologisch fragend und Antwort suchend, setzen wir
uns immer schon, als Glied der Kommunikationsgemeinschaft, zu uns
selbst ins Verhiltnis im Hinblick auf unser Leben als Ganzes und im
ganzen dessen, was ist. Das reflexive Selbstverhdltnis, freigehalten von der
durchaus abkdmmlichen bewuBtseinsphilosophischen und individuali-
stischen Engfihrung, 75z die Vollzugsform philosophischer Anthropologie
(im modernen Verstindnis) schlechthin. Und die philosophische Spezifizierung
dieses reflexiven Selbstverhdltnisses macht ugleich, so meine Ansicht, die
gutrdglichste Antwort auf die Frage, die sie bewegt, aus'®.

IT

Nun mag es von Interesse sein, bei Johannes Duns Scotus auf einen
Text zu stoB3en, der, frither als der der cartesianischen Meditationen und
zugleich diesem merklich dhnlich, gleichfalls von der Einsicht in die
Bedeutung des Phinomens des reflexiven Selbstverhiltnisses des Men-
schen fiir die anthropologische Frage, was/wer der Mensch sei, Zeugnis
zu geben scheint. Im folgenden maochte ich mich speziell unter diesem
Gesichtspunkt mit diesem Text befassen. Mir ist nicht bekannt, daf3 dies
bereits in vergleichbarer Weise anderswo geschehen wire. Sollte es aber
doch der Fall sein und wire mir dies angesichts des <mare magnum)> der
Scotus-Studien entgangen, wollte ich natiirlich mit den anschliefenden
Uberlegungen niemandem den Vortritt streitig machen.

Mit meinem Blick auf den Text des Doctor subtilis verbinde ich, das
sollte ich noch sagen, nicht eigentlich historisch-quellenanalytische
Absichten, d.h. ich bin nicht in erster Linie darauf aus, den Verbin-
dungen Descartes zur hochscholastischen Philosophie an Hand der
erwihnten Ahnlichkeit neuerlich nachzuspiiren und philosophische
Ahnenreihen zu erweitern — so reizvoll dies auch wire. Mein Interesse

' Vgl. u.a. H. EBeLinGg 1986; Th. W. KOHLER, Studien zum umgangssprachlichen
Wirklichkeitskonzept in anthropologischer Absicht, in: Salzburger Jahrbuch fiir Philoso-
phie 32 (1987) 37-63; E. TuceENDHAT, Selbstbewuftsein und Selbstbestimmung. Sprach-
analytische Interpretationen (stw 221), Frankfurt a.M. 1979.



36 «Dicendum est eum non esse hominem»

gilt vielmehr dem Text als solchem, und zwar eben in seiner Rolle als
mogliches frithes Zeugnis fiir die anthropologische Gewichtung des
reflexiven Selbstverhiltnisses des Menschen. Mir will nimlich schei-
nen, dafl im erwihnten Text dieser Denkansatz in gewisser Weise —
wenn auch zugegebenermallen eher «in obliquo» — vor der Zeit'°? und
jedenfalls mit einem gewissen «Charme der Urspriinglichkeit» auf-
bricht. Ich stelle daher im weiteren Verlauf dieser Studie hauptsichlich
diesen Text selbst dar (II.1-11.2) und duBere mich anschlieBend, nur
eher beilidufig und mehr referierend, iiber Descartes’ Beziehung zu
Johannes Duns Scotus (III).

I.1 Der Text, den ich im Auge habe, findet sich in Scotus’ Kom-
mentar zum vierten Buch der Sentenzen, und zwar in Distinctio
43 q. 2''. Der Doctor subtilis befal3t sich in dieser Quaestio mit der
Frage: «Ob aus natiirlicher Vernunft erkannt werden konne, daf3 es zu
einer allgemeinen Auferstehung der Menschen kommen werdex»?!?
Seine sehr umfangreiche Responsio, in der er dieses Problem zu kliren
sucht, interessiert uns hier nur in den Stiicken, die den unmittelbaren
Kontext fiir die erwihnte Textstelle bilden und daher zu deren Ver-
stindnis notwendig sind.

Fiir Duns Scotus steht zunichst fest, dal3, falls es einen zureichenden
Vernunftgrund fur die Annahme einer zukiinftigen allgemeinen Auf-
erstechung gebe, dieser aus dem abgeleitet werden miisse, was aus-
schliellich dem Menschen als solchem zukomme, ihm eigentiimlich
(«proprium hominis») sei. Das aber sind nach der aristotelisch ausge-
richteten Hintergrundtheorie entweder die spezifische Form des Men-
schen oder aber eine dem Menschen auf Grund dieser seiner Wesens-
form, d.h. formell und ausschlieBlich, zukommende Titigkeit («opera-

%2 «Vor der Zeit», nimlich im Hinblick auf Descartes. Elemente dieses Denkansat-

zes finden sich vor allem schon bei Augustinus (z.B. Confess. X, 6), vgl. E. DINKLER, Die
Anthropologie Augustins (Forschungen zur Kirchen- und Geistesgeschichte, IV), Stutt-
gart 1934, 42; B. GroeTHUYSEN, Philosophische Anthropologie, in: A. Biumler;
M. Schréter (Hg.), Handbuch der Philosophie, Abteilung III: Mensch und Charakter,
Miinchen/Berlin 1931, 78f.; 97ff.; E. GiLsoN, Introduction a I’étude de saint Augustin
(Etudes de Philosophie Médiévale, XI), Paris 1949, 57f.

'! Johannes Duns Scotus, In IV Sent. d. 43 q. 2 (Johannes Duns Scotus, Opera Omnia,
Bd. X, Reprographischer Nachdruck der Lyoner Ausgabe von 1639, Hildesheim 1968,
21-40).

'? «Utrum posset esse notum per rationem naturalem, resurrectionem generalem
hominum esse futuram?» (Johannes Duns Scotus, op. cit., Op. Omnia X, 21).



«Dicendum est eum non esse hominem» 37

tion)'?. Gemil3 dieser Vorgabe untersucht er insgesamt drei Aussagen
daraufhin, ob von ihnen gelten kénne, daf3 sie aus natiirlicher Vernunft
an sich einsichtig seien bzw. als wahr erkannt werden kénnten'é. Die
erste dieser Aussagen ist nichts anderes als der Kernsatz der aristotelisch
geprigten, hochscholastischen Anthropologie selbst, dal3 nimlich die
Vernunftseele die spezifische Form des Menschen sei'’. Mit Scotus’
Erwigungen hierzu miissen wir uns des niheren befassen; unser Text ist
ein Teil dieser Erwidgungen. Die anderen beiden Aussagen kénnen wir
hingegen iibergehen. Sie sind fiir die Interpretation unseres Textstiickes
nicht von Belang.

Was also den erkenntnismiBigen Status jener Aussage, dal3 die
Vernunftseele die spezifische Form des Menschen sei, betrifft, so gilt
nach Johannes, daB3 dieser Satz zweifellos aus natiirlicher Vernunft
einsichtig sei. Hierfiir biirgen ihm zum einen philosophische Autoriti-
ten wie Thomas von Aquin und Aristoteles. Zum anderen nétigen nach
ihm vor allem aber auch sachliche Uberlegungen zu dieser Annahme.
Johannes biindelt dieselben in einer Argumentation a posteriori. Dabei
geht er von der Betrachtung der fiir den Menschen eigentiimlichen
Titigkeit des verstandesmiBigen Erkennens («intelligere») aus, um
alsdann von dieser auf die Vernunftseele als spezifische Form des
Menschen riickzuschlieBen. Bereits in Thomas von Aquins Auseinan-
dersetzung mit Siger von Brabant hatte diese Argumentationsfigur eine
wichtige Rolle gespielt. Thomas hatte sich ihrer bedient, um die aver-
roistische Auslegung der aristotelischen Seelenlehre zuriickzuweisen
und seine eigene Lehre von der menschlichen Vernunftseele zu ent-
wickeln's.

13 Zum Sachverhalt vgl. auch: E.H. WEBer, L’homme en discussion a I'Université de
Paris en 1270. La controverse de 1270 a I’'Université de Paris et son retentissement sur la
pensée de S. Thomas d’Aquin (Bibliothéque Thomiste, XL), Paris 1970, 199 ff. — Scotus
unterscheidet «operatio» als «actio immanens» einerseits von «action/«faction als «actio
transiens» andererseits (Johannes Duns Scotus, op. cit., Op. Omnia X, 23 n. 6).

' «Respondeo, hoc manifestum est, quod si ratio aliqua resurrectionem ostendit,
oportet quod accipiatur ex aliquo, quod est proprium hominis, ita quod non conveniat aliis
corruptibilibus ... ergo oportet quod accipiatur a forma specifica hominis, vel ab opera-
tione conveniente homini secundum illam formam. Primo modo procedendo ex tribus
propositionibus concluditur propositum, et si illae omnes ratione naturali essent notae,
haberemus propositum». (Johannes Duns Scotus, op. cit.,, Op. Omnia X, 22 n. 4). - Zum
Folgenden vgl. auch: E. GiLson, Jean Duns Scot. Introduction a ses propositions fonda-
mentales (Etudes de Philosophie Médiévale, XLII), Paris 1952, 484f.

'3 Vgl. Johannes Duns Scotus, op. cit. (Op. Omnia X, 22 n. 4).

16 Vgl. E.H. WEser 1970, 127ff.



38 «Dicendum est eum non esse hominem»

Das Antecedens dieser Argumentation, daf} das verstandesmiBige
Erkennen die dem Menschen eigentiimliche Titigkeit («propria opera-
tio») sei, erdrtert Duns Scotus sehr eingehend und sorgtiltig. Der Anlal3
hierfiir mag ein doppelter gewesen sein: Zum einen hielt er auf Grund
seiner unterschiedlichen Auffassung von der Natur des Intellekts die
von Thomas von Aquin gegebene Begriindung (in der von ihm zitierten
Fassung) so nicht fiir stichhaltig, sondern vielmehr fiir verbesserungs-
bedirftig. Zum anderen spiirt man deutlich sein Bemiihen, die vorge-
tragene Argumentation moglichst umfassend gegen eventuelle Ein-
winde abzusichern. Vorab prizisiert er daher, in welchem Sinne er von
«verstandesmilligem Erkennen» («intelligere») zu sprechen gedenkt.
Er will darunter zunichst nichts anderes verstanden wissen als ein
Erkennen, das jedenfalls jegliche Art sinnlicher Erkenntnis transzen-
diert'’. Daf3 dieses so charakterisierte verstandesmifBBige Erkennen eine
dem Menschen eigentiimliche Tatigkeit darstelle, sucht er dann im
Hauptargumentationsstrang in zwei Begriindungsschritten nachzuwei-
sen. Diese fithren unmittelbar zu dem uns interessierenden Text hin.

Von Anfang an fillt an Scotus’ Argumentation auf, welche zentrale
Rolle in seinen Gedankengingen die Berufung auf introspektive Erfah-
rung spielt. Im ersten Argumentationsschritt, den ich nur eher kurz
erwihne, hebt der Doctor subtilis darauf ab, dal3 der Mensch nach dem
Zeugnis unserer introspektiven Erfahrung Erkenntnisakte vollzieht, die
nicht organgebunden sein kénnen und somit notwendigerweise die
sinnliche Erkenntnis transzendieren. Voraussetzungsgemil3 wiren sie
demnach als Akte «verstandesmilligen Erkennens» einzustufen. Dal3
diese Erkenntnisakte tatsichlich organungebunden sein miissen, ergibt
sich nach ihm aus dem Umstand, dal3 sie nicht eingeschrinkt auf jeweils
eine bestimmte Klasse sinnlich wahrnehmbarer Gegenstinde ausge-
richtet sind, sondern generell auf den Unterschied zwischen sinnlich
wahrnehmbaren Gegenstinden tberhaupt und dem, was nicht unter
dieselben fillt, zielen'®.

'7 «... et hoc intelligendo in antecedente intelligere proprie acceptum: per quod
intelligo actum cognoscendi transcendentem totum genus cognitionis sensitivae». (Jo-
hannes Duns Scotus, op. cit., Op. Omnia X, 23 n. 7).

'* Vgl. ebd., 23f. n. 7-8.



«Dicendum est eum non esse hominem» 39

Der zweite Begriindungsschritt kniipft erneut an eine Uberlegung
des Aquinaten an'’. Danach wiirden wir — so gibt Scotus dieselbe
wieder — iiber eine gewisse immaterielle Erkenntnis verfiigen, und das
hieBe wiederum: eine Erkenntnis, die per definitionem keine sinnliche
sein kann. Was aber meint «immaterielle Erkenntnis» und inwiefern
14Bt sich zeigen, daf3 wir iiber eine solche Erkenntnis tatsichlich ver-
fligen bzw. sie in uns zu entdecken vermodgen? Scotus lenkt wiederum
zunichst die Aufmerksamkeit auf die Terminologie. Den Terminus
«immateriell» hilt er fiir mehrdeutig. Er expliziert insgesamt drei
Bedeutungsvarianten desselben. Neben der Bedeutung von «unkérper-
lich» und «nicht ausgedehnt» fithrt er eine dritte an, die der Terminus
speziell in der Verbindung «immaterielle Erkenntnis» annehme. Diese
hebt auf die Gesichtspunkte bzw. Bedingungen ab, unter denen uns
Gegenstinde bei dieser Art Erkenntnis jeweils gegeben sind: Wir erfas-
sen sie in abstrakter Weise, abgehoben von ihren individuierenden,
konkret-materiellen Bedingungen?°. Scotus betrachtet diese dritte Be-
deutungsvariante als die fir den Argumentationsgang malgebliche.
Dementsprechend stellt er auch seine weiteren Uberlegungen in der
Hauptsache auf dieses Verstindnis von «immaterieller Erkenntnis»
ab.

Einen entscheidenden Schritt in diesen Uberlegungen bildet der
Nachweis, da3 wir Objekte unter Gesichtspunkten erkennen, die not-
wendigerweise ausschliefen, dafl die betreffende Erkenntnis eine sinn-
liche ist. Scotus sucht diesen Nachweis dadurch zu fithren, dal} er sich
ausgiebig und mit Nachdruck — fiir unser heutiges methodenkritisch
geschirftes Bewufltsein vielleicht ein wenig zu forsch — auf das Zeugnis
unserer introspektiven Erfahrung («quia experimur in nobis») beruft.
Hierbei begniigt er sich nicht etwa mit nur summarischen Hinweisen,
sondern wartet mit einer ganzen Reihe recht detaillierter Angaben zu
einzelnen introspektiven Erfahrungen auf. Diese Angaben stellen im
Grunde nichts anderes als einen Satz von theoriengeleiteten, ansatzweli-
sen Verhaltensbeschreibungen kognitiven (verstandesmiBigen) Ver-

' Nach der Randglosse in der Lyoner Ausgabe bezieht sich Johannes auf Thomas’
S. Th. I q. 75 a. 2. Thomas spricht hier allerdings von «principium incorporeum et
subsistens». Den Begriff «immaterialis cognitio» verwendet Thomas u.a. in Q. disp. De
anima q. un. a. lc.

?* Vgl. Johannes Duns Scotus, op. cit. (Op. Omnia X, 24 n. 9).



40 «Dicendum est eum non esse hominem»

haltens dar?'. Mir will es besonders bemerkenswert erscheinen, daf3
Scotus denselben einmal in seiner Argumentation tiberhaupt solch rela-
tiv breiten Raum gibt, und dal} er ihnen vor allem — wie sich bereits
absehen lif3t und wir sogleich auch noch ausdriicklich bestitigt finden
werden — zugleich einen ausgesprochen hohen argumentativen Stellen-
wert beimif3t.

Von den introspektiven Erfahrungen, auf die Johannes verweist,
fithre ich u.a. an: da3 wir Universelles erkennen, wie beispielsweise
Seiendes oder Qualitit unter allgemeinstem Gesichtspunkt; daB3 wir
Beziehungen erkennen, die sich aus der Natur auch nicht sinnlich
wahrnehmbarer Dinge ergeben; daB3 wir — wovon schon die Rede war —
die Gattung der sinnlich wahrnehmbaren Dinge von etwas unterschei-
den, das nicht zu dieser Gattung gehort; dall wir logische Beziehungen
erkennen. Alle diese introspektiven Erfahrungen sind sozusagen solche
1. Ordnung. Sie beziehen sich auf Erkenntnisinhalte. Dariiber hinaus ist
ihm aber auch eine introspektive Erfahrung gewissermallen 2. Ordnung
wichtig, durch die wir uns reflexiv auch der Erkenntnisakte selbst
bewuf3t werden, mit denen wir die angesprochenen Erkenntnisinhalte
jeweils erfassen. Und das bedeutet, so interpretiere ich: wir erfahren uns
prinzipiell in einem reflexiven Selbstverhiltnis in bezug auf diese
Erkenntnisakte stehend. Konkret dulBert sich dieses reflexive Selbstver-
hiltnis nach ihm darin, dafl wir uns als solche erfahren, die bestimmten
Sitzen («complexiones») ohne Moglichkeit, zu widersprechen bzw. zu
irren, zustimmen oder durch schlufifolgerndes Denken zu evidenten
Konklusionen gelangen 2.

Ich unterbreche an dieser Stelle und lenke den Blick kurz auf jenen
Paralleltext in der Summa des Thomas von Aquin, den Scotus bei seinen
Uberlegungen wahrscheinlich mit vor Augen hatte. Das Besondere an
den Uberlegungen des Doctor subtilis tritt bei diesem Vergleich még-
licherweise noch markanter zutage. Zwar gilt es zu beachten, dafl Tho-
mas’ Argumentation in einem etwas anderen Zusammenhang erfolgt,
niamlich der Frage, ob die menschliche Seele ein Subsistierendes sei?>.
Die Kerniiberlegung aber ist durchaus dieselbe. Sie besteht in eben

2! Vgl. ebd., 24f. n. 9-10. Vgl. auch ders., In Sent. d. 3 q. 4c (Op. Omnia V. 1, 484
n. 10).

22 Vgl. Johannes Duns Scotus, In IV Sent. d.43 q.2 (Op. Omnia X, 24-25
n. 10).

#* Vgl. Thomas von Aquin, S. Th. I q. 75 a. 2c.



«Dicendum est eum non esse hominem» 41

jenem Schlul3 von der Verstandestitigkeit auf die menschliche Ver-
nunftseele als deren unstofflichem Prinzip?‘. Dennoch nimmt sie sich
bei Thomas merklich anders aus. Der Aquinate trigt sie aufs dullerste
gestrafft und in streng objektivierender Perspektive vor. Zum Antece-
dens, dal} das verstandesmiBige Erkennen die sinnliche Erkenntnis
transzendiere und die dem Menschen eigentiimliche Titigkeit sei, ver-
liert Thomas im Unterschied zu Scotus kaum Worte. Er stellt lediglich
lapidar fest: «Es ist evident, dafl der Mensch mit seinem Verstand die
Naturen aller Kérperdinge zu erfassen vermag»?’. Ganz offensichtlich
sieht er keinen Anlal3, ihnlich detailliert wie Scotus auf die inneren
Erfahrungen als solche einzugehen, noch sich mit besonderem Nach-
druck auf sie zu berufen. So, wie er seine Argumentation durchfiihrt,
deutet nichts darauf hin, daf3 er dem Phinomen des reflexiven Selbst-
verhiltnisses des menschlichen Subjekts als solchem in diesem Zusam-
menhang ein spezifisches argumentatives Gewicht zu verleihen gedachte.

I1.2 Soweit dieser kurze Blick auf Thomas von Aquin. Wenn sich
also Johannes Duns Scotus in seiner Argumentation so nachhaltig auf
das Zeugnis introspektiver Erfahrung mit unseren Erkenntnisakten
stiitzt, miissen wir, wie oben schon angedeutet, daraus schlieBen, dal3 er
derselben einen entsprechend hohen erkenntnistheoretischen Rang
zuerkennt. Das ist auch tatsichlich der Fall. Die im Text folgenden
Ausfithrungen bestitigen es. Fiir Scotus ist das Zeugnis jener introspek-
tiven Erfahrung 1. und 2. Ordnung von nicht weiter hinterfragbarer
Evidenz: da wir eine innere Wahrnehmung von den zuvor angefiihrten
Erkenntnisakten haben — so setzt er seine Argumentation fort —, kénne
auch nicht bestritten werden, dal} sich im Menschen solche Akte fin-
den. Sollte entgegen dieser introspektiven Erfahrung gleichwohl
jemand jene Akte abstreiten, sieht Scotus von seinem Standpunkt aus
schlechterdings keine Moglichkeit mehr, einen solchen durch weitere
Sachargumente vom Gegenteil zu iiberzeugen. Es bleibt nach ihm —
modern gesprochen — letztendlich nur noch der « Abbruch des Diskur-
ses» und polemisches Weiterstreiten mit <argumenta ad hominem). Ich

24 Vgl. ebd.; auch Q. disp. De anima, q. un. a. lc: «Sic igitur ex operatione animae
humanae, modus esse ipsius cognosci potest»; Q. disp. De spirit. creat., q. un. a. 1-2;
S.Th.Iq. 76 a. 1c.

»* «Manifestum est enim quod homo per intellectum cognoscere potest naturas
omnium corporum.» (Thomas von Aquin, S. Th. I q. 75 a. 2c).



42 «Dicendum est eum non esse hominem»

fihre dieses, fiir meine Untersuchungsperspektive entscheidende Text-
stick nun im Wortlaut an:

«Mit einem solchen lif3t sich nicht weiter argumentativ streiten.
Man mul} ihm sagen, er sei dumm und ohne Verstand (gleich einem
Tier). Ebensowenig soll man sich mit jemand auf ein Streitgesprich
einlassen, der behauptet: {Ich sehe die Farbe dort nicht!> Einem solchen
gegeniiber bleibt einem nur die Feststellung: <Dir geht der Gesichtssinn
ab, du bist blind!» In gleicher Weise erfahren wir mittels eines gewissen
Sinnesvermogens, d.h. durch innere Wahrnehmung, in uns die erwihn-
ten Erkenntnisakte. Streitet nun jemand diese ab, bleibt nichts anderes iibrig
als festzustellen, daf3 der betreffende kein Mensch ist: denn er hat jene innere
Schau nicht, die die anderen in sich erfabren»?°.

Ich halte hier inne und fasse Scotus’ bisherige Uberlegungen fiir eine
Zwischenbilanz zusammen:

1. Scotus beruft sich bei seiner Begriindung a posteriori der Aussa-
ge, daB3 die Vernunftseele die spezifische Form des Menschen sei, auf die
introspektive Wahrnehmung von uns als Menschen eigentiimlichen,
d.h. uns als Menschen formell und wesentlich zukommenden Erkennt-
nisakten, die zugleich notwendigerweise die sinnliche Erkenntnis tiber-
steigen.

2. Die von Scotus angefiihrten, nach ihm uns in introspektiver
Wahrnehmung gegebenen eigentiimlichen Erkenntnisakte umfassen
sowohl solche, die sich auf Gegenstinde (im weitesten Sinn), als auch
solche, die sich auf unsere Erkenntnis von Gegenstinden beziehen.
Scotus schildert in thnen Instanzen eines reflexiven (theoretischen)
Selbstverhiltnisses 1. und 2. Ordnung.

3. Den introspektiven Wahrnehmungen, in denen sich dieses refle-
xive Selbstverhiltnis vollzieht, kommt nach Scotus Evidenzcharakter
zu.

Mein Interesse richtet sich auf etwas Spezifisches an diesem hier
dargestellten Text. Der Doctor subtilis geht namlich in seinen Uberle-

26 Die Ubersetzung stammt vom Verf., im Original: «Si quis autem proterve neget
illos actus inesse homini, non est cum eo ulteris disputandum, sed dicendum sibi quod est
brutum: sicut nec cum dicente, non video colorem ibi, non est disputandum, sed dicen-
dum sibi, tu indiges sensu, quia caecus es. Ita quodam sensu, id est, perceptione interiori,
experimur istos actus in nobis, ef ideo si quis istos neget, dicendum est eum non esse hominem,
quia non babet illam visionem interiorem, quam alii experiuntur se habere. » (Johannes Duns

Scotus, op. cit., Op. Omnia X, 25 n. 11).



«Dicendum est eum non esse hominem» 43

gungen nicht nur relativ ausfihrlich auf introspektive Wahrnehmungen
von Erkenntnisakten und damit auf das sich darin dufernde menschli-
che reflexive Selbstverhiltnis ein; er zeichnet es nicht nur erkenntnis-
theoretisch besonders aus, sondern er scheint mir iiberdies anch — gumindest
implizit — eine anthropologische Gewichtung desselben vorzunehmen. Worin
bestiinde diese ? Ich meine, sie aus jener Bemerkung herauszuhoren, daf3
jemand, der die in der inneren Schau gegebenen Erkenntnisakte
bestreite bzw. dem das reflexive Selbstverhiltnis introspektiver Wahr-
nehmung abgehe, nicht Mensch genannt werden konne.

Darf aber Scotus’ Bemerkung iiberhaupt im Sinne einer solchen
Gewichtung aufgefalit werden? Oder hief3e das, dieselbe tber-, wenn
nicht gar fehlinterpretieren?

Ich sehe zunichst sehr wohl, dal3 der Redezweck des Textabschnit-
tes insgesamt, in dem diese Bemerkung steht, ein polemischer ist. Auch
stellt die Bemerkung formell offenkundig ein <argumentum ad homi-
nem> dar. Der Text selbst spricht eine hinlinglich deutliche Sprache.
Hinzukommt, daB3 wir auf dhnliche Wendungen auch an anderen Stel-
len in den Werken unseres Magisters stoBen?’. Und in ihnen schligt
jedenfalls seine Lust am Polemisieren durch. So 1i63t sich Scotus bei-
spielsweise in seiner Erklirung zum ersten Buch der Sentenzen - offen-
bar angesteckt durch ein Avicenna-Zitat — zu der bedenklichen Bemer-
kung hinreilen, diejenigen, die leugneten, dal} es kontingentes Seiendes
gibe, sollten am besten durch physische Zwangsmittel zum Eingestind-
nis des Gegenteils gebracht werden: Es gilte, sie solange zu foltern, bis
sie zugiben, dal3 es auch méglich sei, sie nicht zu foltern?® — und auf
diese Weise gezwungen wiren, Kontingenzen anzuerkennen. Ebenso
hebt auch der Kommentar in der Lyoner Ausgabe zu obiger Textstelle
das Polemische an jener Bemerkung hervor, wenn er sie, wie folgt,
paraphrasiert: « Wer diese Erfahrungen (d.i.: die introspektive Schau
der angefithrten Erkenntnisakte) abstritte, wire als einer zuriickzuwei-

27 Zu beachten ist vor allem die im weiteren Verlauf der Responsio fallende, auf die
averroistische Position bezogene Bemerkung: «... et per consequens talis errans esset a
communitate hominum et naturali ratione utentium exterminandus.» (Johannes Duns
Scotus, In IV Sent. d. 43 q. 2¢, Op. Omnia X, 35 n. 26).

8 «Et etiam isti, qui negant aliquod ens contingens, exponendi sunt tormentis,
quousque concedant, quod possibile est eos non torqueri.» (Johannes Duns Scotus, In I
Sent. dist. 39 q. 5¢, Op. Omnia V. 2, 1299-1300 n. 13). Vgl. A. KoYrg, Descartes und die
Scholastik, Darmstadt 1971, 89.



44 «Dicendum est eum non esse hominem»

sen, der weder Sinn noch Verstand habe»??. Im Sachindex der Antwer-
pener Ausgabe allerdings wird andererseits auf die obige Bemerkung
mit der eher sachlich gehaltenen Eintragung verwiesen: « Als Mensch
darf der nicht bezeichnet werden, der allgemeine Erfahrungen leug-
net»*°, Und Gilson hebt bei seiner Darstellung der Seelen-Lehre des
Johannes Duns Scotus, dessen Aussagen in unserer Quaestio kommen-
tierend, ebenfalls eher einen sachbezogenen Aspekt an jener Wendung
hervor, wenn er restimiert: die Aussage, das verstandesmiBige Erken-
nen komme dem Menschen formell, d.h. kraft seiner Wesensform, zu,
«sei so evident, da3 man nicht linger Mensch sein dirfte, um sie zu
bestreiten»?'. Ich mochte Gilsons Interpretation dahingehend charak-
terisieren, daf3 er in diesem «dicendum est eum non esse hominem»
offenbar ein Stilmittel des Doctor subtilis sieht, um die von ihm auf-
gestellten Evidenz-Behauptungen emphatisch zu bekriftigen.

All das trifft zweifellos zu. Die Bemerkung «dicendum est eum non
esse hominem» steht in der Tat in einem polemischen Kontext, sie
formuliert in der Tat ein <argumentum ad hominem> und sie iiber-
nimmt zugleich eine Bekriftiger-Rolle. Ist sie aber deswegen aus-
schliellich eine rhetorische Figur und unter inhaltlich-sachlichen Ge-
sichtspunkten weitgehend belanglos? Darf man sie sozusagen nicht
beim Wort nehmen? Eben das meine ich nicht. Unabhingig davon
niamlich, welches ihre perlokutive oder illokutive Funktion ist, impli-
ziert sie in ihrem propositionalen Teil — sofern ich recht sehe — jedenfalls
die Annahme, dal} das in jenen introspektiven Wahrnehmungen sich
vollziehende reflexive Selbstverhiltnis etwas fiir das Selbstverstindnis
des Menschen Wesentliches sei, ja, menschliches Sein als solches ausweise.
Hieraus wiederum glaube ich folgern zu diirfen, daBl Scotus, iiber das
Gesagte hinaus, mit seiner Bemerkung das in jenen introspektiven Wabr-
nebmungen sich vollziehende reflexive Selbstverbiltnis — implizit und in actu
exercito — als ein notwendiges anthropologisches Identifikationskriterium fiir

2 «Et qui negaret ... has experientias, esset repellendus tamquam insensatus aut
irrationabilis.» (Op. Omnia X, 25). Ahnlich heiB3t es im Scholion: «Si vero proterve aliquis
istas experientias negaret, dimittendus esset ut brutum.» (Op. Omnia X, 24). Zur Polemik
in der Diskussion vgl. E.H. WEsger 1970, 130.

3¢ «Homo non est dicendus qui negat experientias communes.» (Eintragung unter
dem Stichwort «Homo» im Sachindex der Ausgabe: F. Ioannis Duns Scoti O. M. Doctoris
subtilis Theologorum Principis in III et IV Sententiarum quaestiones subtilissimae, Ant-
verpiae 1620 [ohne Seitenzihlung]).

3 E. GiLson 1952, 484 (Ubersetzung v. Verf.). Vgl. A. Koyrg 1971, 89.



«Dicendum est eum non esse hominem» 45

menschliches gegeniiber nicht-menschlichem (tierischem) Sein in Anschlag
bringt. Darauf deutet, abgesehen von der oben erwihnten Eintragung
im Sachindex der Antwerpener Ausgabe, m.E. auch die Parallelisierung
von zwei Aussagen in diesem Textabschnitt selbst hin. Diese sprechen
bezeichnenderweise den Unterschied zwischen Mensch und Tier an,
angedeutet durch die Verwendung der beiden kontriren Termini
«homo» und «brutus»/«brutum» — wobei letztgenannter in der wissen-
schaftlichen Literatur dieser Zeit nahezu als stehendes Attribut von
«animal» auftritt bzw. als Synonym von diesem verwendet wird:

«S1 quis autem proterve neget illos «Et ideo si quis istos neget, dicendum
actus inesse homini, non est cum eo  est eum non esse hominen. »

ulterius disputandum, sed dicendum

sthi quod est brutum. »

Spitestens seit den Sophisten ist der Unterschied Mensch-Tier
bekanntlich gewissermallen Standard-Topos (pri)-anthropologischer
Reflexion.

Dal jener starke Satz «dicendum est eum non esse hominem» nicht
einfach nur als polemische und sachlich belanglose Uberspitzung
verbucht werden kann, scheint mir auch ein Vergleich der beiden
Feststellungen zu zeigen, mit denen Johannes einerseits demjenigen
entgegnen will, der eine hier und jetzt sichtbare Farbe nicht zu sehen
behauptet, und andererseits einem solchen, der die in innerer Erfah-
rung gegebenen Erkenntnisakte leugnet. Im ersten Fall begniigt er sich
damit, dem Betreffenden gezielt und kontrolliert den Mangel einer par-
tiellen Fahbigkest, nimlich zu sehen, vorzuhalten. Im zweiten Fall hin-
gegen sieht er sich gendétigt, einem solchen einen Mangel! an menschlicher
Identitit als solcher zu unterstellen: ihm gehe nimlich mit der Fihigkeit
zum reflexiven Selbstverhiltnis, vollzogen in der inneren Erfahrung,
etwas fiir menschliches Sein schlechthin Konstitutives ab. Ich vermag
nicht zu sehen, warum nicht auch diese zweite Feststellung ebenso wie
die erste von Scotus gezielt und kontrolliert gemeint sein soll. Im tibri-
gen liegt dieses Urteil «eum non esse hominem» letztlich auch in der
Logik seines Gedankenganges, in dem er a posteriori von der dem
Menschen eigentiimlichen Tiatigkeit («operatio propria»), der verstandes-
milBigen Erkenntnis, aus argumentiert.

Das anthropologisch Bedeutsame an jener AuBerung des Doctor
subtilis sehe ich darin, daf3 er mit der Feststellung «dicendum est eum



46 «Dicendum est eum non esse hominem»

non esse hominem» im Grunde in einer «bewuBtseinsphilosophischen»
und weniger in «objektivierender» Perspektive argumentiert. Er recht-
fertigt nimlich seine AuBerung «dicendum est eum non esse hominem»
nicht etwa (objektivierend) damit, dal3 der Leugner die im einzelnen
aufgezihlten verstandesmifSigen Erkenntnisakte nicht habe, sondern da-
mit, daB3 thm die Znzrospektive Erfabrung dieser Akte nicht gegeben sei:
«quia non habet illam visionem interiorem, quam alii experiuntur se
habere».

Soweit meine Uberlegungen zu diesem Text, die ich hiermit zur
Diskussion stellen mochte. Trife meine obige Interpretation zu, dann
hitten wir in diesem Text aus dem Sentenzenkommentar des Johannes
Duns Scotus in der Tat ein mogliches frithes Zeugnis fiir die neuzeitliche
anthropologische Gewichtung des Phinomens des reflexiven Selbstver-
hiltnisses vor uns.

Ich schlieBe meine Uberlegungen zu obigem Text, indem ich, die
Skizze des niheren Kontextes desselben abrundend, kurz nachtrage, auf
welche Weise Duns Scotus die Argumentation dieses Abschnittes seiner
Responsio zu Ende fihrt: Im Anschluf3 an jene von uns hier untersuchte
Bemerkung legt Scotus fernerhin eine Reihe von Griinden vor, durch
die er zu beweisen sucht, dafl keine der erwihnten, in innerer Erfahrung
gegebenen Erkenntnisakte einem sinnlichen Vermogen zugeordnet
werden konnen 2. Als Subjekt dieser Erkenntnisakte komme allein die
Vernunftseele in Betracht?’.

Die iibrigen Teile der Responsio brauchen wir nicht weiter darzule-
gen. Sie enthalten, bis auf jene oben in Anm. 27 erwihnte Bemerkung,
nichts, was fiir die von mir hier verfolgte spezielle Thematik unmittel-
bar bedeutsam wiire.

IT1

Auch wenn mein Hauptinteresse in dieser Studie, wie eingangs
betont, nicht eigentlich ein quellenanalytisches ist, moéchte ich gleich-
wohl die Frage wenigstens nicht vollig tibergehen, welche Beziehung
zwischen dem Text aus der zweiten Meditation Descartes’ und demje-

’2 Vgl. Johannes Duns Scotus, op. cit. (Op. Omnia X, 25 n. 11).
3 Vgl. ebd., 26 n. 12; vgl. E. GiLson 1952, 485.



«Dicendum est eum non esse hominem» 47

nigen aus dem Sentenzenkommentar des Johannes Duns Scotus beste-
hen kénnte. Hierzu werde ich zunichst kurz in Erinnerung rufen, was
die neuere philosophiegeschichtliche Forschung iiber Descartes’ Bezie-
hung zur hochscholastischen Philosophie und zum Doctor subtilis im
allgemeinen zu berichten weil3, und anschlieBend prifen, ob sich dar-
tiber hinaus noch etwas Spezielleres tiber die Beziehung zwischen jenen
beiden Texten ausmachen laft.

Die neuere philosophiegeschichtliche Forschung, zumal seit Gilson,
hat uns nachhaltig dariiber aufgeklirt, daf3 sich Descartes’ philosophi-
sche Gedanken bei all ihrer Neuartigkeit und Neuerungskraft selbst-
verstindlich nicht einfach sozusagen einem ahistorischen Einfall der
Vernunft verdanken. Descartes fiigt sich nicht mehr linger in das Bild
eines «Deus ex machina», «der ... aus der unfruchtbaren Ode der Scho-
lastik ohne alle Beziehungen zur Vergangenheit und ohne allen Kontakt
zum Denken seiner Zeit» in einem Moment hervorgetreten ist*4. Das zu
wissen, niichtert wohl manch friithere phantasievolle Uberhshung sei-
ner Originalitit ein wenig aus, tut aber der Genialitit seines denkeri-
schen Entwurfs im tibrigen durchaus keinen Abbruch. Von Descartes’
Denken laufen in der Tat vielfache Fiden zur scholastischen Philoso-
phie, gerade auch der franziskanischen Schule und eben des Johannes
Duns Scotus. Dabei ist es, wie Koyré dargelegt hat, alles andere als
leicht, diese Fiden im einzelnen aufzuspulen und dadurch zu sicheren
«Quellen seiner Inspiration» treffgenau vorzustoBen. Descartes selbst
gibt uns nimlich keinerlei ausdriicklichen Wink. Im Gegenteil, er
scheint sogar ein ausgesprochenes Interesse daran gehabt zu haben, im
Dunkeln zu belassen, wer und was ihn jeweils inspirierte *>. So wird es
immer wieder zwar moglich sein, Parallelen zwischen Elementen seines
Denkens und dem scholastischer Autoren zu entdecken. Inwiefern
diese Parallelen dann aber des weiteren auf eine direkte Beeinflussung
zu schlieBen gestatten, diirfte zu entscheiden sehr schwer fallen?¢. Das
trifft auch auf die Beziehung zwischen Descartes und Johannes Duns
Scotus zu?’. Immerhin scheint so viel gewill zu sein, dall Descartes

" A. Koyre 1971, 1£. Vgl. auch F. FERRIER, L’influence scotiste sur les philosophes
du X VII¢ siecle, in: Recherches sur le X VII¢ siecle, I (Cahiers de ’Equipe de Recherche
75. Centre d’histoire des sciences et des doctrines), Paris 1976, 35-49.

¥ Vgl. ebd., 7; 59.

3% Vel. ebd., 10.

37 Vgl. aber ebd., 34f. Koyré vermutet einen direkten EinfluB des Johannes Duns
Scotus auf Descartes in bezug auf das « Natur»-Konzept. Vgl. auch ebd., 69; 82.



48 «Dicendum est eum non esse hominem»

Lehrmeinungen des Doctor subtilis gekannt haben muf3. Gute Griinde
lassen nach Koyré zudem vermuten, da3 er mit ithnen nicht nur aus
zweiter Hand, sondern unmittelbar aus erster Hand, nimlich aus dessen
Schriften selbst, bekannt wurde 2.

Soweit der kurze Blick auf die Forschungslage, Descartes’ Beziehung
zur hochscholastischen Philosophie bzw. zu Johannes Duns Scotus im
allgemeinen betreffend. Aus ihr kénnen wir immerhin so viel entneh-
men, dal} jedenfalls nicht von vornherein auszuschlielen ist, dal3 Des-
cartes den Text aus dem Sentenzenkommentar des Johannes Duns Sco-
tus kannte und sich moglicherweise von ihm zu seinen Uberlegungen in
der zweiten Meditation anregen lieB. Ahnlichkeiten sind vorhanden.
Damit ist aber dann auch schon erschopft, was ich derzeit iiber die
Beziehung jener beiden Texte zueinander zu sagen vermag. Insbeson-
dere sehe ich im Augenblick keine zusitzlichen Anhaltspunkte, die mir
zu entscheiden gestatteten, ob Descartes jenen Scotus-Text auch tat-
sichlich kannte und sich an ihm orientierte oder nicht.

Die Ahnlichkeiten zwischen beiden Texten betreffen aus meiner
Sicht zwei Aspekte: zum einen die Annahme einer evidenten inneren
Erfahrung von Erkenntnisakten des Subjekts und zum andern die Ver-
kniipfung dieser Erfahrung mit dem anthropologischen Gesichtspunkt
des Selbstverstindnisses des Menschen als Menschen. Was erste anbe-
langt, so ruft Koyré in Erinnerung, «daf die Theorie von der Evidenz
der inneren Wahrnehmung wihrend des Mittelalters niemals vergessen
worden ist. Wir konnen hinzufiigen, daf3 sie anscheinend sehr viel
weiter verbreitet war, als man im allgemeinen annimmt. Wir finden sie
nicht nur bei Scholastikern des 14. Jahrhunderts, wie Pierre d’Ailly und
Wilhelm von Occam, nicht nur bei Wilhelm von Auvergne und Hugo
von St. Victor, sondern auch bei Thomas. Zu einem gewissen Zeitpunkt
scheint sie opinio communis geworden zu sein» . Diese erste Ahnlich-
keit ist demnach eher untypisch, so daf3 sie auf keine direkte Beziechung
zwischen beiden Texten zu schlielen erlaubt. Ich fiige hinzu, daf3 auch
eine Gegeniiberstellung des Wortlauts der beiden Textstellen keinen
weiteren Aufschluf3 erbringt. Eine wortliche Ubereinstimmung gibt es
erwartungsgemil} nicht. Descartes fiihrt auf der einen Seite auBer den in
innerer Erfahrung gegebenen verstandesmifligen Erkenntnisakten

¥ Vgl. ebd., 94; 86; 93.
3 Ebd., 76; vgl. J. RElcHMANN 1986.



«Dicendum est eum non esse hominem» 49

auch andere kognitive und volitive Akte an, wihrend Duns Scotus auf
der anderen Seite die introspektiv erfahrenen, verstandesmiligen
Erkenntnisakte detaillierter anfihrt als Descartes*°.

Die zweite Ahnlichkeit, da3 beide Autoren in ihren Texten jeweils
mit der inneren Erfahrung von Erkenntnisakten bzw. mit dem sich in
dieser auBBernden reflexiven Selbstverhiltnis des Subjekts die Frage des
menschlichen Selbstverstindnisses in Verbindung bringen, scheint mir,
soweit ich jedenfalls im Augenblick sehe, an sich die bezeichnendere zu
sein. Auch hier fihrt ein Vergleich des genauen Wortlauts dariiber
hinaus nicht weiter. Dieser stimmt wiederum natiirlich nicht Gberein.
Es zeigt sich dabei lediglich nochmals, da3 Descartes die Verbindung
zur anthropologischen Frage des menschlichen Selbstverstindnisses
direkter und ausdriicklicher herstellt als Scotus, indem er diese Frage im
selben Zug auch explizit formuliert: «sed quid est homo?» — Es bleibt
also dabei: ob Descartes sich von dem hier erérterten Text des Johannes
Duns Scotus in irgendeiner Weise unmittelbar in seinem Gedanken-
gang anregen lie3, vermag ich aus den Texten heraus nicht niher zu
klaren.

Damit komme ich zum Schluf3 und fasse die Hauptpunkte meines
Essays, wie folgt zusammen:

1. Ich habe versucht, zwei Etappen zu beleuchten, in denen jener
Gedanke sich innerhalb der abendlindischen Philosophie herauszubil-
den begann, dafl das Phinomen des reflexiven Selbstverhiltnisses (in
seinen fundamentalen AuBerungsformen) des Menschen fiir den Ent-
wurf einer Antwort auf die anthropologische Kernfrage von Wichtig-
keit sei.

2. Eine sehr deutliche anthropologische Gewichtung des Phinomens
des reflexiven Selbstverhiltnisses hore ich aus der zweiten « Meditation»
Descartes’ heraus. Ich neige zu der Annahme, dal} eine Stelle aus der
Sentenzenerklirung des Johannes Duns Scotus als ein gewisser Vorlau-
fertext fiir die dort von Descartes geduflerten Gedanken in Betracht zu
ziehen ist.

3. Der Sachverhalt des reflexiven Selbstverhiltnisses (in seinen ver-
schiedenen AuBerungsformen) scheint mir fiir eine systematische

* Vgl. R. DEscarTEs, Meditationes, II (ed. Adam & Tannery, VII, 28 n. 23) und
Johannes Duns Scotus, In IV Sent. d. 43 q. 2¢ (Op. Omnia X, 24f. n. 10); vgl. auch: In |
Sent. d. 3 q. 4c (Op. Omnia V. 1, 484 n. 10).



50 «Dicendum est eum non esse hominem»

Grundlegung und Entfaltung der philosophischen Anthropologie fun-
damental zu sein. Dem Interesse einer solchen systematischen Grund-
legung und Entfaltung diente letztlich auch diese Riickbesinnung auf
Friithstadien einer anthropologischen Gewichtung des reflexiven Selbst-
verhiltnisses. Sie kann helfen, im Sinne der eingangs angesprochenen
philosophischen Kommunikationsgemeinschaft der Jetzigen mit den
Vorderen Sachaspekte des Problems nicht zu iibersehen und richtig
einzuordnen. «Quia studium philosophiae non est ad hoc quod sciatur
quid homines senserint, sed qualiter se habeat veritas»*' —darum ginges
mir in einem sehr bescheidenen Rahmen.

‘' Thomas von Aquin, In de Coelo et mundo I lect. 22 n. 228.



	"Dicendum est eum non esse hominem" : ein mögliches frühes Zeugnis für die anthropologische Gewichtung des Phänomens des reflexiven Selbstverhältnisses

