
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 37 (1990)

Heft: 1-2

Artikel: "Dicendum est eum non esse hominem" : ein mögliches frühes Zeugnis
für die anthropologische Gewichtung des Phänomens des reflexiven
Selbstverhältnisses

Autor: Köhler, Theodor Wolfram

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760838

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760838
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theodor Wolfram Köhler

«Dicendum est
eum non esse hominem»

Ein mögliches frühes Zeugnis
für die anthropologische Gewichtung

des Phänomens des reflexiven Selbstverhältnisses

Die Rede von der «philosophia perennis» ist nach dem Erscheinen
von Thomas Kuhns «The Structure of Scientific Revolution» gewiß
abermals um einiges delikater geworden. Ohnehin verbindet sich mit
ihr wohl nur noch für wenige (sed sunt quidam!) der treuherzige
Gedanke an eine Wagenladung festgezurrter philosophischer Erkenntnisse,

die nur getreulich durch die Jahrhunderte hindurch zu eskortieren
und jeweils immer neu von der Philosophie einer jeden Zeit auszurufen
wäre als zeitlose, im Prinzip stets gültig gebliebene Lösungs-Kollektion
für die Probleme auch ihrer Zeit. Aber etwas Richtiges bleibt gleichwohl

ohne Zweifel dran an jener Rede von der «philosophia perennis».
Hält sie doch die Erinnerung hoch an den frühen Ursprung so vieler
philosophischer Gedanken, die durch die Zeiten und auch für uns
Heutige noch immer Kristallisationspunkte unseres Denkens geblieben
sind. Und dieses Erinnern ist, sofern es sich nur durch die sirenenhafte

Lockung zum «zurückbleibenden Glückserleben in schöner Geschichte»1

nicht betören läßt, letztlich Wille zu philosophischer Vernunft.
Gilt doch mit Recht als vernunftsichernde philosophische
Kommunikationsgemeinschaft seit je nicht nur jene derJetzigen, sondern wesent-

1 H. Ebeling, Vernunft und Widerstand (Alber-Broschur Philosophie), Freiburg
i.Br./München 1986, 217.



32 «Dicendum est eum non esse hominem»

lieh stets die derJetzigen mit den Vorderen. Die «aufmerksame Pflege und
Prüfung» der philosophischen Überlieferung ist — um mit Horkheimer
und Adorno zu sprechen - «ein Moment der Erkenntnis»2 selbst.

I

Zu den traditionsreichen und fruchtbarsten philosophischen
Gedanken, die durch die Jahrhunderte stets von neuem die philosophische
Arbeit gebunden haben, zählt das Konzept des reflexiven Selbstverhältnisses

des Menschen. Die philosophische Kultur sieht gemeinhin René
Descartes am Beginn des bestimmenden Einflusses dieses Gedankens
und des daraus erwachsenen Paradigmas der Bewußtseins- und
Reflexionsphilosophie auf den Gang des philosophischen Denkens bis in
unsere Tage - durch alle noch so tiefgreifenden Transformationen von
Transzendentalpragmatik und Universalpragmatik hindurch3. Manchen

gilt das Paradigma der Bewußtseins- bzw. Reflexionsphilosophie
nach dem Erdbeben des «linguistic turn» in der Philosophie der letzten

Jahrzehnte nunmehr freilich als «abgelöst», das «Bewußtseinssubjekt»
endgültig durch das «Sprachsubjekt» ersetzt4. Und in der Tat hat auch
ein ganz bedeutender und irreversibler Umbruch im Philosophieren
unserer Tage stattgefunden. Das ist unbestritten. Vielleicht aber ist es

doch wohl angemessener, eben von einer «Transformation» jenes
Paradigmas zu sprechen, anstatt von seiner «Ablösung». «Ablösung» klingt
mir ein wenig zu befehlsmäßig kurz: so als hätte jene Denkfigur für das

Philosophieren in heutiger Zeit ein für alle Mal ihre Schuldigkeit getan,
gehörte gefälligst ins Ausgedinge und wäre allein als philosophische
Archivalie noch einiger Aufmerksamkeit wert. Dies möchte ich freilich

2 M. Horkheimer; Th. W. Adorno, Dialektik der Aufklärung. Philosophische
Fragmente (Bücher des Wissens, 6144), Frankfurt a.M. 1986, 1.

3 Vgl. H. Ebeling 1986, 111 ff.; W. Schulz, Philosophie in der veränderten Welt,
Pfullingen 1984, 348; R. Rorty, Philosophy and the Mirror of Nature, Oxford 1983

(passim); W. Kuhlmann, Tod des Subjekts? Eine transzendentalpragmatische Verteidigung

des Vernunftsubjekts, in: H. Nagl-Docetal; H. Vetter (Hg.), Tod des Subjekts?
(Wiener Reihe, Themen der Philosophie, 2), Wien/München 1987, 120-163;
K. Cramer; H.F. Fulda; R.-P. Horstmann; U. Pothast (Hg.), Theorie der Subjektivität,
Frankfurt a.M. 1987; J. Reichmann, The «Cogito» in St. Thomas. Truth in Aquinas and
Descartes, in: International Philosophical Quarterly 26 (1986) 341; H.P. Rickman, Is

Philosophic Anthropology Possible?, in: Metaphilosophy 16 (1985) 34.
4 Vgl. J. Habermas, Die Neue Unübersichtlichkeit (edition Suhrkamp, 1321), 1985,

136f.; ders., Metaphysik nach Kant, in: K. Cramer u.a. 1987, 428; 439.



«Dicendum est eum non esse hominem» 33

nur nebenbei bemerken. Denn eigentlich ist es mir hier um nichts
Weiteres zu tun, als zu Beginn meiner Überlegungen nochmals zunächst
dies zu vergegenwärtigen: Descartes pflegt weithin als derjenige erinnert

zu werden, der jener maßgebenden, neuzeitlichen Entwicklung des

philosophischen Denkens die entscheidende Bresche geschlagen hat,
für die das Konzept des reflexiven Selbstverhältnisses des Menschen das

Ferment gewesen ist. Die philosophische Tradition sieht Descartes zu
Recht am Beginn einer tiefgreifenden bewußtseinsphilosophischen
Wende der abendländischen Philosophie.

Weit weniger Aufmerksamkeit scheint mir nun demgegenüber
gefunden zu haben, daß dieser bahnbrechende Denker darüber hinaus
in der jüngeren Geistesgeschichte offenbar auch einer der ersten war,
der das Phänomen des reflexiven Sichzusichverhaltens explizit mit der

gleichermaßen ausdrücklich gestellten anthropologischen Kernfrage, wie wir
uns als Mensch philosophisch verstehen sollen, in Beziehunggesetzt hat.

So jedenfalls lese ich seine zweite Meditation. Mitten aus der Reflexion
dieser Meditation über die Natur des menschlichen Geistes heraus

drängt sich ihm die Frage nach dem Menschen als solchem auf. Aus der
Selbstreflexion heraus sucht er sie auch zu beantworten. «Aber was ist
das <ein Mensch)?» lautet seine Frage5. Wer/was ist der Mensch? Diese

Frage liegt letztlich aller philosophischen Anthropologie zugrunde, löst
sie aus, treibt sie voran. Und bis jetzt ist sie durch keine noch so

letztgültig vermeinte Antwort tatsächlich zu Ende gebracht worden!
Etwas Neues bricht mit jenem «Aber was ist das <ein Mensch)?»

durch. Schon so zu fragen, ist neuartig. Descartes fragt nicht mehr nach
dem Menschen in den präformierten, eingeschränkten Hinsichten
hochscholastischer Schulfragen bzw. Disputationen und ihrer
objektivierenden Distanziertheit6. Er fragt viel eher «ganzheitlich» und, wenn

s R. Descartes, Meditationes de Prima Philosophia (Œuvres de Descartes publiées
par Ch. Adam & P. Tannery, vol. VII, Paris 1964, 25 n. 19); deutsch: A. Buchenau,
R. Descartes. Meditationen über die Grundlagen der Philosophie (Philosophische Bibliothek,

27/1), Hamburg 1955, 18. Einen allgemeinen Überblick über Descartes' Anthropologie

bietet u.a.: L. Oeing-Hanhoff, Der Mensch in der Philosophie Descartes', in:
H. Rombach (Hg.), Die Frage nach dem Menschen. Aufriß einer philosophischen
Anthropologie. Festschrift für M. Müller zum 60. Geburtstag, Freiburg/München 1966,
375-409.

6 Vgl. Th.W. Köhler, Was heißt: «Dies und das muß anthropologisch betrachtet
werden»? — Mediävistische Marginalien zu einer an sich systematischen Frage, in:
H. Paarhammer; F.-M. Schmölz (Hg.), Uni Trinoque Domino. Karl Berg - Bischof im
Dienste der Einheit. Eine Festgabe Erzbischof Karl Berg zum 80. Geburtstag, Thaur-



34 «Dicendum est eum non esse hominem»

dieses Wort durch seine Rolle im «Jargon der Eigentlichkeit» nicht so

gelitten hätte, «existentiell» in der 1. Person: in sehr persönlichem
Ringen um den archimedischen Punkt letzter philosophischer Gewißheit

und Selbstversicherung. Neuartig scheint mir aber auch die Art zu

sein, wie er eine Antwort auf seine Frage sucht. Mit den bereitgehaltenen

Auskünften der Schultradition hat er ganz offensichtlich nicht
mehr viel im Sinn. Sie sind ihm, das sagt er deutlich, weit eher selbst

Frage als Antwort: «Aber was ist das <ein Mensch)? Soll ich sagen ein

vernünftiges lebendiges Wesen? Keineswegs, denn dann müßte man ja

hernach fragen, was <ein lebendes Wesen) und was <vernünftig> ist, und
so geriete ich aus einer Frage in mehrere und noch schwierigere. Auch
habe ich nicht soviel Zeit, daß ich sie mit derartigen Spitzfindigkeiten
vergeuden möchte». Und dann folgt die entscheidende Wendung:
«Lieber will ich hier mein Augenmerk darauf richten, was vordem ganz
von selbst und naturgemäß sich meinem Bewußtsein (cogitatio) darbot,
so oft ich erwog, was ich sei»7. Descartes sucht Antwort auf die Frage in
der Rückwendung auf sich selbst, sein eigenes Bewußtsein und dessen

in «innerer Kenntnisnahme» sich darbietende Vollzüge: «Was aber bin
ich demnach? Ein denkendes Ding! Und was heißt das? Nun - ein

Ding, das zweifelt, einsieht, bejaht, verneint, will, nicht will und das

auch Einbildung und Empfindung hat»8. Der Rekurs auf das

Selbstbewußtsein ist bei Descartes methodisch angelegt und erfolgt — das ist das

Bezeichnende an seinem bewußtseinsphilosophischen Neuansatz -
«zum Zwecke der Begründung sehr weitreichender Behauptungen»9,
eben auch in anthropologischer Hinsicht.

Tirol, 1989,47-64; W. Schulz 1984, 349;N.A. Luyten, Anthropologie philosophique et
la philosophie de la nature, in: Tommaso d'Aquino nel suo VII centenario. Congresso
Internazionale, Roma-Napoli 17-24 aprile, 1974, 339-353.

7 «Sed quid est homo? Dicamne animal rationale? Non, quia postea quaerendum
foret quidnam animal sit, et quid rationale, atque ita ex una quaestione in plures diffi-
cilioresque delaberer; nec jam mihi tantum otii est, ut illo velim inter istiusmodi subti-
litates abuti. Sed hie potius attendam, quid sponte et natura duce cogitationi meae antehac
occurrebat, quoties quid essem considerabam.» (R. Descartes, Meditationes, II, ed.
Adam & Tannery, VII, 25f. n. 19; Üb. Buchenau 18f.).

8 «Sed quid igitur sum? Res cogitans. Quid est hoc? Nempe dubitans, intelligens,
affirmans, negans, volens, nolens, imaginans quoque et sentiens.» (R. Descartes,
Meditationes, II, ed. Adam & Tannery, VII, 28 n. 23; Üb. Buchenau 21). Vgl. W. Schulz
1984, 349.

9 R.-P. Horstmann, Gibt es ein philosophisches Problem des Selbstbewußtseins? in:
K. Cramer u.a. 1987, 226 Anm.; vgl. L. Oeing-Hanhoff 1966, 402.



«Dicendum est eum non esse hominem» 35

Mag diese Rückwendung auf sich selbst bei Descartes aus heutiger
Sicht auch noch so bewußtseinsphilosophisch-individualistisch enggeführt

erscheinen, so bricht doch in ihr die Grundstruktur
philosophischanthropologischen Fragens und Antwortsuchens überhaupt auf. So jedenfalls
sehe ich es: Anthropologisch fragend und Antwort suchend, setzen wir
uns immer schon, als Glied der Kommunikationsgemeinschaft, zu uns
selbst ins Verhältnis im Hinblick auf unser Leben als Ganzes und im
ganzen dessen, was ist. Das reflexive Selbstverhältnis, freigehalten von der
durchaus abkömmlichen bewußtseinsphilosophischen und individualistischen

Engführung, ist die Vollzugsform philosophischer Anthropologie
(im modernen Verständnis) schlechthin. Und diephilosophische Spezifizierung
dieses reflexiven Selbstverhältnisses macht zugleich, so meine Ansicht, die

zuträglichste Antwort auf die Frage, die sie bewegt, aus10.

II

Nun mag es von Interesse sein, bei Johannes Duns Scotus auf einen
Text zu stoßen, der, früher als der der cartesianischen Meditationen und

zugleich diesem merklich ähnlich, gleichfalls von der Einsicht in die

Bedeutung des Phänomens des reflexiven Selbstverhältnisses des
Menschen für die anthropologische Frage, was/wer der Mensch sei, Zeugnis
zu geben scheint. Im folgenden möchte ich mich speziell unter diesem

Gesichtspunkt mit diesem Text befassen. Mir ist nicht bekannt, daß dies

bereits in vergleichbarer Weise anderswo geschehen wäre. Sollte es aber
doch der Fall sein und wäre mir dies angesichts des <mare magnum> der
Scotus-Studien entgangen, wollte ich natürlich mit den anschließenden
Überlegungen niemandem den Vortritt streitig machen.

Mit meinem Blick auf den Text des Doctor subtilis verbinde ich, das

sollte ich noch sagen, nicht eigentlich historisch-quellenanalytische
Absichten, d.h. ich bin nicht in erster Linie darauf aus, den Verbindungen

Descartes zur hochscholastischen Philosophie an Hand der
erwähnten Ähnlichkeit neuerlich nachzuspüren und philosophische
Ahnenreihen zu erweitern - so reizvoll dies auch wäre. Mein Interesse

10 Vgl. u.a. H. Ebeling 1986; Th. W. Köhler, Studien zum umgangssprachlichen

Wirklichkeitskonzept in anthropologischer Absicht, in: Salzburger Jahrbuch für Philosophie

32 (1987) 37-63; E. Tugendhat, Selbstbewußtsein und Selbstbestimmung.
Sprachanalytische Interpretationen (stw 221), Frankfurt a.M. 1979.



36 «Dicendum est eum non esse hominem»

gilt vielmehr dem Text als solchem, und zwar eben in seiner Rolle als

mögliches frühes Zeugnis für die anthropologische Gewichtung des

reflexiven Selbstverhältnisses des Menschen. Mir will nämlich scheinen,

daß im erwähnten Text dieser Denkansatz in gewisser Weise -
wenn auch zugegebenermaßen eher «in obliquo» — vor der Zeit10a und
jedenfalls mit einem gewissen «Charme der Ursprünglichkeit»
aufbricht. Ich stelle daher im weiteren Verlauf dieser Studie hauptsächlich
diesen Text selbst dar (II. 1—II.2) und äußere mich anschließend, nur
eher beiläufig und mehr referierend, über Descartes' Beziehung zu

Johannes Duns Scotus (III).

II. 1 Der Text, den ich im Auge habe, findet sich in Scotus'
Kommentar zum vierten Buch der Sentenzen, und zwar in Distinctio
43 q. 2U. Der Doctor subtilis befaßt sich in dieser Quaestio mit der
Frage: «Ob aus natürlicher Vernunft erkannt werden könne, daß es zu
einer allgemeinen Auferstehung der Menschen kommen werde»?12

Seine sehr umfangreiche Responsio, in der er dieses Problem zu klären
sucht, interessiert uns hier nur in den Stücken, die den unmittelbaren
Kontext für die erwähnte Textstelle bilden und daher zu deren
Verständnis notwendig sind.

Für Duns Scotus steht zunächst fest, daß, falls es einen zureichenden

Vernunftgrund für die Annahme einer zukünftigen allgemeinen
Auferstehung gebe, dieser aus dem abgeleitet werden müsse, was
ausschließlich dem Menschen als solchem zukomme, ihm eigentümlich
(«proprium hominis») sei. Das aber sind nach der aristotelisch
ausgerichteten Hintergrundtheorie entweder die spezifische Form des

Menschen oder aber eine dem Menschen auf Grund dieser seiner Wesensform,

d.h. formell und ausschließlich, zukommende Tätigkeit («opera-

10a «Vor der Zeit», nämlich im Hinblick auf Descartes. Elemente dieses Denkansatzes

finden sich vor allem schon bei Augustinus (z.B. Confess. X, 6), vgl. E. Dinkler, Die
Anthropologie Augustins (Forschungen zur Kirchen- und Geistesgeschichte, IV), Stuttgart

1934, 42; B. Groethuysen, Philosophische Anthropologie, in: A. Bäumler;
M. Schröter (Hg.), Handbuch der Philosophie, Abteilung III: Mensch und Charakter,
München/Berlin 1931, 78f.; 97ff.; E. Gilson, Introduction à l'étude de saint Augustin
(Etudes de Philosophie Médiévale, XI), Paris 31949, 57 f.

11 Johannes Duns Scotus, In IV Sent. d. 43 q. 2 (Johannes Duns Scotus, Opera Omnia,
Bd. X, Reprographischer Nachdruck der Lyoner Ausgabe von 1639, Hildesheim 1968,
21-40).

12«Utrum posset esse notum per rationem naturalem, resurrectionem generalem
hominum esse futuram?» (Johannes Duns Scotus, op. cit., Op. Omnia X, 21).



«Dicendum est eum non esse hominem» 37

tio»)13. Gemäß dieser Vorgabe untersucht er insgesamt drei Aussagen
daraufhin, ob von ihnen gelten könne, daß sie aus natürlicher Vernunft
an sich einsichtig seien bzw. als wahr erkannt werden könnten14. Die
erste dieser Aussagen ist nichts anderes als der Kernsatz der aristotelisch

geprägten, hochscholastischen Anthropologie selbst, daß nämlich die
Vernunftseele die spezifische Form des Menschen sei15. Mit Scotus'

Erwägungen hierzu müssen wir uns des näheren befassen; unser Text ist
ein Teil dieser Erwägungen. Die anderen beiden Aussagen können wir
hingegen übergehen. Sie sind für die Interpretation unseres Textstückes
nicht von Belang.

Was also den erkenntnismäßigen Status jener Aussage, daß die
Vernunftseele die spezifische Form des Menschen sei, betrifft, so gilt
nach Johannes, daß dieser Satz zweifellos aus natürlicher Vernunft
einsichtig sei. Hierfür bürgen ihm zum einen philosophische Autoritäten

wie Thomas von Aquin und Aristoteles. Zum anderen nötigen nach
ihm vor allem aber auch sachliche Überlegungen zu dieser Annahme.
Johannes bündelt dieselben in einer Argumentation a posteriori. Dabei
geht er von der Betrachtung der für den Menschen eigentümlichen
Tätigkeit des verstandesmäßigen Erkennens («intelligere») aus, um
alsdann von dieser auf die Vernunftseele als spezifische Form des

Menschen rückzuschließen. Bereits in Thomas von Aquins
Auseinandersetzung mit Siger von Brabant hatte diese Argumentationsfigur eine

wichtige Rolle gespielt. Thomas hatte sich ihrer bedient, um die aver-
roistische Auslegung der aristotelischen Seelenlehre zurückzuweisen
und seine eigene Lehre von der menschlichen Vernunftseele zu
entwickeln16.

13 Zum Sachverhalt vgl. auch: E.H. Wéber, L'homme en discussion à l'Université de

Paris en 1270. La controverse de 1270 à l'Université de Paris et son retentissement sur la

pensée de S. Thomas d'Aquin (Bibliothèque Thomiste, XL), Paris 1970, 199ff. - Scotus

unterscheidet «operatio» als «actio immanens» einerseits von « actio »/«factio» als «actio
transiens» andererseits (Johannes Duns Scotus, op. cit., Op. Omnia X, 23 n. 6).

14 «Respondeo, hoc manifestum est, quod si ratio aliqua resurrectionem ostendit,

oportet quod accipiatur ex aliquo, quod est proprium hominis, ita quod non conveniat aliis

corruptibilibus ergo oportet quod accipiatur a forma specifica hominis, vel ab opera-
tione conveniente homini secundum illam formam. Primo modo procedendo ex tribus

propositionibus concluditur propositum, et si illae omnes ratione naturali essent notae,
haberemus propositum». (Johannes Duns Scotus, op. cit., Op. Omnia X, 22 n. 4). - Zum
Folgenden vgl. auch: E. Gilson, Jean Duns Scot. Introduction à ses propositions
fondamentales (Etudes de Philosophie Médiévale, XLII), Paris 1952, 484 f.

" Vgl. Johannes Duns Scotus, op. cit. (Op. Omnia X, 22 n. 4).
16 Vgl. E.H. Wéber 1970, 127 ff.



38 «Dicendum est eum non esse hominem»

Das Antecedens dieser Argumentation, daß das verstandesmäßige
Erkennen die dem Menschen eigentümliche Tätigkeit («propria opera-
tio») sei, erörtert Duns Scotus sehr eingehend und sorgfältig. Der Anlaß
hierfür mag ein doppelter gewesen sein: Zum einen hielt er auf Grund
seiner unterschiedlichen Auffassung von der Natur des Intellekts die

von Thomas von Aquin gegebene Begründung (in der von ihm zitierten
Fassung) so nicht für stichhaltig, sondern vielmehr für verbesserungsbedürftig.

Zum anderen spürt man deutlich sein Bemühen, die

vorgetragene Argumentation möglichst umfassend gegen eventuelle
Einwände abzusichern. Vorab präzisiert er daher, in welchem Sinne er von
«verstandesmäßigem Erkennen» («intelligere») zu sprechen gedenkt.
Er will darunter zunächst nichts anderes verstanden wissen als ein
Erkennen, das jedenfalls jegliche Art sinnlicher Erkenntnis transzen-
diert '7. Daß dieses so charakterisierte verstandesmäßige Erkennen eine
dem Menschen eigentümliche Tätigkeit darstelle, sucht er dann im
Hauptargumentationsstrang in zwei Begründungsschritten nachzuweisen.

Diese führen unmittelbar zu dem uns interessierenden Text hin.
Von Anfang an fällt an Scotus' Argumentation auf, welche zentrale

Rolle in seinen Gedankengängen die Berufung auf introspektive Erfahrung

spielt. Im ersten Argumentationsschritt, den ich nur eher kurz
erwähne, hebt der Doctor subtilis darauf ab, daß der Mensch nach dem

Zeugnis unserer introspektiven Erfahrung Erkenntnisakte vollzieht, die
nicht organgebunden sein können und somit notwendigerweise die
sinnliche Erkenntnis transzendieren. Voraussetzungsgemäß wären sie

demnach als Akte «verstandesmäßigen Erkennens» einzustufen. Daß
diese Erkenntnisakte tatsächlich organungebunden sein müssen, ergibt
sich nach ihm aus dem Umstand, daß sie nicht eingeschränkt auf jeweils
eine bestimmte Klasse sinnlich wahrnehmbarer Gegenstände
ausgerichtet sind, sondern generell auf den Unterschied zwischen sinnlich
wahrnehmbaren Gegenständen überhaupt und dem, was nicht unter
dieselben fällt, zielen18.

I7«... et hoc intelligendo in antecedente intelligere proprie acceptum: per quod
intelligo actum cognoscendi transcendentem totum genus cognitionis sensitivae».
(Johannes Duns Scotus, op. cit., Op. Omnia X, 23 n. 7).

18 Vgl. ebd., 23 f. n. 7-8.



«Dicendum est eum non esse hominem» 39

Der zweite Begründungsschritt knüpft erneut an eine Überlegung
des Aquinaten an19. Danach würden wir — so gibt Scotus dieselbe
wieder - über eine gewisse immaterielle Erkenntnis verfügen, und das

hieße wiederum: eine Erkenntnis, die per definitionem keine sinnliche
sein kann. Was aber meint «immaterielle Erkenntnis» und inwiefern
läßt sich zeigen, daß wir über eine solche Erkenntnis tatsächlich
verfügen bzw. sie in uns zu entdecken vermögen? Scotus lenkt wiederum
zunächst die Aufmerksamkeit auf die Terminologie. Den Terminus
«immateriell» hält er für mehrdeutig. Er expliziert insgesamt drei
Bedeutungsvarianten desselben. Neben der Bedeutung von «unkörperlich»

und «nicht ausgedehnt» führt er eine dritte an, die der Terminus
speziell in der Verbindung «immaterielle Erkenntnis» annehme. Diese
hebt auf die Gesichtspunkte bzw. Bedingungen ab, unter denen uns

Gegenstände bei dieser Art Erkenntnis jeweils gegeben sind: Wir erfassen

sie in abstrakter Weise, abgehoben von ihren individuierenden,
konkret-materiellen Bedingungen20. Scotus betrachtet diese dritte
Bedeutungsvariante als die für den Argumentationsgang maßgebliche.
Dementsprechend stellt er auch seine weiteren Überlegungen in der

Hauptsache auf dieses Verständnis von «immaterieller Erkenntnis»
ab.

Einen entscheidenden Schritt in diesen Überlegungen bildet der
Nachweis, daß wir Objekte unter Gesichtspunkten erkennen, die

notwendigerweise ausschließen, daß die betreffende Erkenntnis eine sinnliche

ist. Scotus sucht diesen Nachweis dadurch zu führen, daß er sich

ausgiebig und mit Nachdruck — für unser heutiges methodenkritisch
geschärftes Bewußtsein vielleicht ein wenig zu forsch - auf das Zeugnis
unserer introspektiven Erfahrung («quia experimur in nobis») beruft.
Hierbei begnügt er sich nicht etwa mit nur summarischen Hinweisen,
sondern wartet mit einer ganzen Reihe recht detaillierter Angaben zu
einzelnen introspektiven Erfahrungen auf. Diese Angaben stellen im
Grunde nichts anderes als einen Satz von theoriengeleiteten, ansatzweisen

Verhaltensbeschreibungen kognitiven (verstandesmäßigen) Ver-

" Nach der Randglosse in der Lyoner Ausgabe bezieht sich Johannes auf Thomas'
S. Th. I q. 75 a. 2. Thomas spricht hier allerdings von «principium incorporeum et
subsistens». Den Begriff «immaterialis cognitio» verwendet Thomas u.a. in Q. disp. De
anima q. un. a. le.

20 Tgl. Johannes Duns Scotus, op. cit. (Op. Omnia X, 24 n. 9).



40 «Dicendum est eum non esse hominem»

haltens dar21. Mir will es besonders bemerkenswert erscheinen, daß
Scotus denselben einmal in seiner Argumentation überhaupt solch relativ

breiten Raum gibt, und daß er ihnen vor allem — wie sich bereits
absehen läßt und wir sogleich auch noch ausdrücklich bestätigt finden
werden - zugleich einen ausgesprochen hohen argumentativen Stellenwert

beimißt.
Von den introspektiven Erfahrungen, auf die Johannes verweist,

führe ich u.a. an: daß wir Universelles erkennen, wie beispielsweise
Seiendes oder Qualität unter allgemeinstem Gesichtspunkt; daß wir
Beziehungen erkennen, die sich aus der Natur auch nicht sinnlich
wahrnehmbarer Dinge ergeben; daß wir — wovon schon die Rede war —

die Gattung der sinnlich wahrnehmbaren Dinge von etwas unterscheiden,

das nicht zu dieser Gattung gehört; daß wir logische Beziehungen
erkennen. Alle diese introspektiven Erfahrungen sind sozusagen solche
1. Ordnung. Sie beziehen sich auf Erkenntnisinhalte. Darüber hinaus ist
ihm aber auch eine introspektive Erfahrung gewissermaßen 2. Ordnung
wichtig, durch die wir uns reflexiv auch der Erkenntnisakte selbst

bewußt werden, mit denen wir die angesprochenen Erkenntnisinhalte
jeweils erfassen. Und das bedeutet, so interpretiere ich: wir erfahren uns

prinzipiell in einem reflexiven Selbstverhältnis in bezug auf diese

Erkenntnisakte stehend. Konkret äußert sich dieses reflexive Selbstverhältnis

nach ihm darin, daß wir uns als solche erfahren, die bestimmten
Sätzen («complexiones») ohne Möglichkeit, zu widersprechen bzw. zu

irren, zustimmen oder durch schlußfolgerndes Denken zu evidenten
Konklusionen gelangen22.

Ich unterbreche an dieser Stelle und lenke den Blick kurz auf jenen
Paralleltext in der Summa des Thomas von Aquin, den Scotus bei seinen

Überlegungen wahrscheinlich mit vor Augen hatte. Das Besondere an
den Überlegungen des Doctor subtilis tritt bei diesem Vergleich
möglicherweise noch markanter zutage. Zwar gilt es zu beachten, daß Thomas'

Argumentation in einem etwas anderen Zusammenhang erfolgt,
nämlich der Frage, ob die menschliche Seele ein Subsistierendes sei23.

Die Kernüberlegung aber ist durchaus dieselbe. Sie besteht in eben

21 Vgl. ebd., 24f. n. 9-10. Vgl. auch ders., In Sent. d. 3 q. 4c (Op. Omnia V. 1, 484
n. 10).

22 Vgl. Johannes Duns Scotus, In IV Sent. d. 43 q. 2 (Op. Omnia X, 24-25
n. 10).

23 Vgl. Thomas von Aquin, S. Th. I q. 75 a. 2c.



«Dicendum est eum non esse hominem» 41

jenem Schluß von der Verstandestätigkeit auf die menschliche
Vernunftseele als deren unstofflichem Prinzip24. Dennoch nimmt sie sich
bei Thomas merklich anders aus. Der Aquinate trägt sie aufs äußerste

gestrafft und in streng objektivierender Perspektive vor. Zum Antecedens,

daß das verstandesmäßige Erkennen die sinnliche Erkenntnis
transzendiere und die dem Menschen eigentümliche Tätigkeit sei,
verliert Thomas im Unterschied zu Scotus kaum Worte. Er stellt lediglich
lapidar fest: «Es ist evident, daß der Mensch mit seinem Verstand die
Naturen aller Körperdinge zu erfassen vermag»25. Ganz offensichtlich
sieht er keinen Anlaß, ähnlich detailliert wie Scotus auf die inneren
Erfahrungen als solche einzugehen, noch sich mit besonderem Nachdruck

auf sie zu berufen. So, wie er seine Argumentation durchführt,
deutet nichts darauf hin, daß er dem Phänomen des reflexiven
Selbstverhältnisses des menschlichen Subjekts als solchem in diesem
Zusammenhang ein spezifisches argumentatives Gewicht zu verleihen gedachte.

II.2 Soweit dieser kurze Blick auf Thomas von Aquin. Wenn sich
also Johannes Duns Scotus in seiner Argumentation so nachhaltig auf
das Zeugnis introspektiver Erfahrung mit unseren Erkenntnisakten
stützt, müssen wir, wie oben schon angedeutet, daraus schließen, daß er
derselben einen entsprechend hohen erkenntnistheoretischen Rang
zuerkennt. Das ist auch tatsächlich der Fall. Die im Text folgenden
Ausführungen bestätigen es. Für Scotus ist das Zeugnis jener introspektiven

Erfahrung 1. und 2. Ordnung von nicht weiter hinterfragbarer
Evidenz: da wir eine innere Wahrnehmung von den zuvor angeführten
Erkenntnisakten haben — so setzt er seine Argumentation fort -, könne
auch nicht bestritten werden, daß sich im Menschen solche Akte
fänden. Sollte entgegen dieser introspektiven Erfahrung gleichwohl
jemand jene Akte abstreiten, sieht Scotus von seinem Standpunkt aus

schlechterdings keine Möglichkeit mehr, einen solchen durch weitere
Sachargumente vom Gegenteil zu überzeugen. Es bleibt nach ihm -
modern gesprochen - letztendlich nur noch der «Abbruch des Diskurses»

und polemisches Weiterstreiten mit <argumenta ad hominem). Ich

24 Vgl. ebd.; auch Q. disp. De anima, q. un. a. le: «Sic igitur ex operatione animae
humanae, modus esse ipsius cognosci potest»; Q. disp. De spirit, créât., q. un. a. 1-2;
S. Th. I q. 76 a. le.

25 «Manifestum est enim quod homo per intellectum cognoscere potest naturas
omnium corporum.» (Thomas von Aquin, S. Th. I q. 75 a. 2c).



42 «Dicendum est eum non esse hominem»

führe dieses, für meine Untersuchungsperspektive entscheidende Textstück

nun im Wortlaut an:
«Mit einem solchen läßt sich nicht weiter argumentativ streiten.

Man muß ihm sagen, er sei dumm und ohne Verstand (gleich einem
Tier). Ebensowenig soll man sich mit jemand auf ein Streitgespräch
einlassen, der behauptet: <Ich sehe die Farbe dort nichtb Einem solchen

gegenüber bleibt einem nur die Feststellung: <Dir geht der Gesichtssinn
ab, du bist blind!> In gleicher Weise erfahren wir mittels eines gewissen
Sinnesvermögens, d.h. durch innere Wahrnehmung, in uns die erwähnten

Erkenntnisakte. Streitet nunjemand diese ab, bleibt nichts anderes übrig
als festzustellen, daß der betreffende kein Mensch ist: denn er hatjene innere

Schau nicht, die die anderen in sich erfahren»lb.
Ich halte hier inne und fasse Scotus' bisherige Überlegungen für eine

Zwischenbilanz zusammen:
1. Scotus beruft sich bei seiner Begründung a posteriori der Aussage,

daß die Vernunftseele die spezifische Form des Menschen sei, aufdie

introspektive Wahrnehmung von uns als Menschen eigentümlichen,
d.h. uns als Menschen formell und wesentlich zukommenden Erkenntnisakten,

die zugleich notwendigerweise die sinnliche Erkenntnis
übersteigen.

2. Die von Scotus angeführten, nach ihm uns in introspektiver
Wahrnehmung gegebenen eigentümlichen Erkenntnisakte umfassen
sowohl solche, die sich auf Gegenstände (im weitesten Sinn), als auch

solche, die sich auf unsere Erkenntnis von Gegenständen beziehen.
Scotus schildert in ihnen Instanzen eines reflexiven (theoretischen)
Selbstverhältnisses 1. und 2. Ordnung.

3. Den introspektiven Wahrnehmungen, in denen sich dieses reflexive

Selbstverhältnis vollzieht, kommt nach Scotus Evidenzcharakter
zu.

Mein Interesse richtet sich auf etwas Spezifisches an diesem hier
dargestellten Text. Der Doctor subtilis geht nämlich in seinen Überle-

26 Die Übersetzung stammt vom Verf., im Original: «Si quis autem proterve neget
illos actus inesse homini, non est cum eo ulteris disputandum, sed dicendum sibi quod est
brutum: sicut nec cum dicente, non video colorem ibi, non est disputandum, sed dicendum

sibi, tu indiges sensu, quia caecus es. Ita quodam sensu, id est, perceptione interiori,
experimur istos actus in nobis, et ideo si quis istos neget, dicendum est eum non esse hominem,

quia non habet illam visionem inferiorem, quam alii experiuntur se habere.» (Johannes Duns
Scotus, op. cit., Op. Omnia X, 25 n. 11).



«Dicendum est eum non esse hominem» 43

gungen nicht nur relativ ausführlich auf introspektive Wahrnehmungen
von Erkenntnisakten und damit auf das sich darin äußernde menschliche

reflexive Selbstverhältnis ein; er zeichnet es nicht nur erkenntnistheoretisch

besonders aus, sondern erscheint mir überdies auch - zumindest

implizit - eine anthropologische Gewichtung desselben vorzunehmen. Worin
bestünde diese Ich meine, sie aus jener Bemerkung herauszuhören, daß

jemand, der die in der inneren Schau gegebenen Erkenntnisakte
bestreite bzw. dem das reflexive Selbstverhältnis introspektiver
Wahrnehmung abgehe, nicht Mensch genannt werden könne.

Darf aber Scotus' Bemerkung überhaupt im Sinne einer solchen

Gewichtung aufgefaßt werden? Oder hieße das, dieselbe über-, wenn
nicht gar fehlinterpretieren?

Ich sehe zunächst sehr wohl, daß der Redezweck des Textabschnittes

insgesamt, in dem diese Bemerkung steht, ein polemischer ist. Auch
stellt die Bemerkung formell offenkundig ein <argumentum ad homi-
nem> dar. Der Text selbst spricht eine hinlänglich deutliche Sprache.
Hinzukommt, daß wir auf ähnliche Wendungen auch an anderen Stellen

in den Werken unseres Magisters stoßen27. Und in ihnen schlägt
jedenfalls seine Lust am Polemisieren durch. So läßt sich Scotus

beispielsweise in seiner Erklärung zum ersten Buch der Sentenzen — offenbar

angesteckt durch ein Avicenna-Zitat — zu der bedenklichen Bemerkung

hinreißen, diejenigen, die leugneten, daß es kontingentes Seiendes

gäbe, sollten am besten durch physische Zwangsmittel zum Eingeständnis
des Gegenteils gebracht werden: Es gälte, sie solange zu foltern, bis

sie zugäben, daß es auch möglich sei, sie nicht zu foltern28 - und auf
diese Weise gezwungen wären, Kontingenzen anzuerkennen. Ebenso
hebt auch der Kommentar in der Lyoner Ausgabe zu obiger Textstelle
das Polemische an jener Bemerkung hervor, wenn er sie, wie folgt,
paraphrasiert: «Wer diese Erfahrungen (d.i.: die introspektive Schau

der angeführten Erkenntnisakte) abstritte, wäre als einer zurückzuwei-

27 Zu beachten ist vor allem die im weiteren Verlauf der Responsio fallende, auf die
averroistische Position bezogene Bemerkung: «... et per consequens talis errans esset a

communitate hominum et naturali ratione utentium exterminandus.» Qohannes Duns
Scotus, In IV Sent. d. 43 q. 2c, Op. Omnia X, 35 n. 26).

28 «Et etiam isti, qui negant aliquod ens contingens, exponendi sunt tormentis,
quousque concédant, quod possibile est eos non torqueri.» (Johannes Duns Scotus, In I
Sent. dist. 39 q. 5c, Op. Omnia V. 2, 1299-1300 n. 13). Vgl. A. Koyré, Descartes und die
Scholastik, Darmstadt 1971, 89.



44 «Dicendum est eum non esse hominem»

sen, der weder Sinn noch Verstand habe»29. Im Sachindex der Antwerpener

Ausgabe allerdings wird andererseits auf die obige Bemerkung
mit der eher sachlich gehaltenen Eintragung verwiesen: «Als Mensch
darf der nicht bezeichnet werden, der allgemeine Erfahrungen
leugnet»30. Und Gilson hebt bei seiner Darstellung der Seelen-Lehre des

Johannes Duns Scotus, dessen Aussagen in unserer Quaestio kommentierend,

ebenfalls eher einen sachbezogenen Aspekt an jener Wendung
hervor, wenn er resümiert: die Aussage, das verstandesmäßige Erkennen

komme dem Menschen formell, d.h. kraft seiner Wesensform, zu,
«sei so evident, daß man nicht länger Mensch sein dürfte, um sie zu
bestreiten»31. Ich möchte Gilsons Interpretation dahingehend
charakterisieren, daß er in diesem «dicendum est eum non esse hominem»
offenbar ein Stilmittel des Doctor subtilis sieht, um die von ihm
aufgestellten Evidenz-Behauptungen emphatisch zu bekräftigen.

All das trifft zweifellos zu. Die Bemerkung «dicendum est eum non
esse hominem» steht in der Tat in einem polemischen Kontext, sie

formuliert in der Tat ein <argumentum ad hominem> und sie

übernimmt zugleich eine Bekräftiger-Rolle. Ist sie aber deswegen
ausschließlich eine rhetorische Figur und unter inhaltlich-sachlichen
Gesichtspunkten weitgehend belanglos? Darf man sie sozusagen nicht
beim Wort nehmen? Eben das meine ich nicht. Unabhängig davon
nämlich, welches ihre perlokutive oder illokutive Funktion ist, impliziert

sie in ihrem propositionalen Teil - sofern ich recht sehe - jedenfalls
die Annahme, daß das in jenen introspektiven Wahrnehmungen sich
vollziehende reflexive Selbstverhältnis etwas für das Selbstverständnis
des Menschen Wesentliches sei, ja, menschliches Sein als solches ausweise.

Hieraus wiederum glaube ich folgern zu dürfen, daß Scotus, über das

Gesagte hinaus, mit seiner Bemerkung das in jenen introspektiven
Wahrnehmungen sich vollziehende reflexive Selbstverhältnis - implizit und in actu

exercito - als ein notwendiges anthropologisches Identifikationskriterium für

" «Et qui negaret has experientias, esset repellendus tamquam insensatus aut
irrationabilis.» (Op. Omnia X, 25). Ähnlich heißt es im Scholion: «Si vero proterve aliquis
istas experientias negaret, dimittendus esset ut brutum. » (Op. Omnia X, 24). Zur Polemik
in der Diskussion vgl. E.H. Weber 1970, 130.

30 «Homo non est dicendus qui negat experientias communes.» (Eintragung unter
dem Stichwort «Homo» im Sachindex der Ausgabe: F. Ioannis Duns Scoti O. M. Doctoris
subtilis Theologorum Principis in III et IV Sententiarum quaestiones subtilissimae, Ant-
verpiae 1620 [ohne Seitenzählung]).

31 E. Gilson 1952, 484 (Übersetzung v. Verf.). Vgl. A. Koyré 1971, 89.



«Dicendum est eum non esse hominem» 45

menschliches gegenüber nicht-menschlichem (tierischem) Sein in Anschlag
bringt. Darauf deutet, abgesehen von der oben erwähnten Eintragung
im Sachindex der Antwerpener Ausgabe, m.E. auch die Parallelisierung
von zwei Aussagen in diesem Textabschnitt selbst hin. Diese sprechen
bezeichnenderweise den Unterschied zwischen Mensch und Tier an,
angedeutet durch die Verwendung der beiden konträren Termini
«homo» und «brutus»/«brutum» — wobei letztgenannter in der
wissenschaftlichen Literatur dieser Zeit nahezu als stehendes Attribut von
«animal» auftritt bzw. als Synonym von diesem verwendet wird:

«Si quis autem proterve neget illos
actus inesse homini, non est cum eo
ulterius disputandum, sed dicendum

sibi quod est brutum. »

«Et ideo si quis istos neget, dicendum

est eum non esse hominem. »

Spätestens seit den Sophisten ist der Unterschied Mensch-Tier
bekanntlich gewissermaßen Standard-Topos (prä)-anthropologischer
Reflexion.

Daß jener starke Satz «dicendum est eum non esse hominem» nicht
einfach nur als polemische und sachlich belanglose Überspitzung
verbucht werden kann, scheint mir auch ein Vergleich der beiden

Feststellungen zu zeigen, mit denen Johannes einerseits demjenigen
entgegnen will, der eine hier und jetzt sichtbare Farbe nicht zu sehen

behauptet, und andererseits einem solchen, der die in innerer Erfahrung

gegebenen Erkenntnisakte leugnet. Im ersten Fall begnügt er sich

damit, dem Betreffenden gezielt und kontrolliert den Mangel einer
partiellen Fähigkeit, nämlich zu sehen, vorzuhalten. Im zweiten Fall
hingegen sieht er sich genötigt, einem solchen einen Mangel an menschlicher

Identität als solcher zu unterstellen: ihm gehe nämlich mit der Fähigkeit
zum reflexiven Selbstverhältnis, vollzogen in der inneren Erfahrung,
etwas für menschliches Sein schlechthin Konstitutives ab. Ich vermag
nicht zu sehen, warum nicht auch diese zweite Feststellung ebenso wie
die erste von Scotus gezielt und kontrolliert gemeint sein soll. Im übrigen

liegt dieses Urteil «eum non esse hominem» letztlich auch in der

Logik seines Gedankenganges, in dem er a posteriori von der dem

Menschen eigentümlichen Tätigkeit («operatio propria»), der verstandesmäßigen

Erkenntnis, aus argumentiert.
Das anthropologisch Bedeutsame an jener Äußerung des Doctor

subtilis sehe ich darin, daß er mit der Feststellung «dicendum est eum



46 «Dicendum est eum non esse hominem»

non esse hominem» im Grunde in einer «bewußtseinsphilosophischen»
und weniger in «objektivierender» Perspektive argumentiert. Er
rechtfertigt nämlich seine Äußerung «dicendum est eum non esse hominem»
nicht etwa (objektivierend) damit, daß der Leugner die im einzelnen

aufgezählten verstandesmäßigen Erkenntnisakte nicht habe, sondern
damit, daß ihm die introspektive Erfahrung dieser Akte nicht gegeben sei:

«quia non habet illam visionem interiorem, quam alii experiuntur se

habere».

Soweit meine Überlegungen zu diesem Text, die ich hiermit zur
Diskussion stellen möchte. Träfe meine obige Interpretation zu, dann
hätten wir in diesem Text aus dem Sentenzenkommentar des Johannes
Duns Scotus in der Tat ein mögliches frühes Zeugnis für die neuzeitliche
anthropologische Gewichtung des Phänomens des reflexiven Selbstverhältnisses

vor uns.
Ich schließe meine Überlegungen zu obigem Text, indem ich, die

Skizze des näheren Kontextes desselben abrundend, kurz nachtrage, auf
welche Weise Duns Scotus die Argumentation dieses Abschnittes seiner
Responsio zu Ende führt: Im Anschluß an jene von uns hier untersuchte

Bemerkung legt Scotus fernerhin eine Reihe von Gründen vor, durch
die er zu beweisen sucht, daß keine der erwähnten, in innerer Erfahrung
gegebenen Erkenntnisakte einem sinnlichen Vermögen zugeordnet
werden können32. Als Subjekt dieser Erkenntnisakte komme allein die
Vernunftseele in Betracht33.

Die übrigen Teile der Responsio brauchen wir nicht weiter darzulegen.

Sie enthalten, bis auf jene oben in Anm. 27 erwähnte Bemerkung,
nichts, was für die von mir hier verfolgte spezielle Thematik unmittelbar

bedeutsam wäre.

III

Auch wenn mein Hauptinteresse in dieser Studie, wie eingangs
betont, nicht eigentlich ein quellenanalytisches ist, möchte ich gleichwohl

die Frage wenigstens nicht völlig übergehen, welche Beziehung
zwischen dem Text aus der zweiten Meditation Descartes' und demje-

32 Vgl. Johannes Duns Scotus, op. cit. (Op. Omnia X, 25 n. 11).
33 Vgl. ebd., 26 n. 12; vgl. E. Gilson 1952, 485.



«Dicendum est eum non esse hominem» 47

nigen aus dem Sentenzenkommentar des Johannes Duns Scotus bestehen

könnte. Hierzu werde ich zunächst kurz in Erinnerung rufen, was
die neuere philosophiegeschichtliche Forschung über Descartes' Beziehung

zur hochscholastischen Philosophie und zum Doctor subtilis im
allgemeinen zu berichten weiß, und anschließend prüfen, ob sich
darüber hinaus noch etwas Spezielleres über die Beziehung zwischen jenen
beiden Texten ausmachen läßt.

Die neuere philosophiegeschichtliche Forschung, zumal seit Gilson,
hat uns nachhaltig darüber aufgeklärt, daß sich Descartes' philosophische

Gedanken bei all ihrer Neuartigkeit und Neuerungskraft
selbstverständlich nicht einfach sozusagen einem ahistorischen Einfall der
Vernunft verdanken. Descartes fügt sich nicht mehr länger in das Bild
eines «Deus ex machina», «der aus der unfruchtbaren Öde der Scholastik

ohne alle Beziehungen zur Vergangenheit und ohne allen Kontakt
zum Denken seiner Zeit» in einem Moment hervorgetreten ist34. Das zu
wissen, nüchtert wohl manch frühere phantasievolle Überhöhung seiner

Originalität ein wenig aus, tut aber der Genialität seines denkerischen

Entwurfs im übrigen durchaus keinen Abbruch. Von Descartes'
Denken laufen in der Tat vielfache Fäden zur scholastischen Philosophie,

gerade auch der franziskanischen Schule und eben des Johannes
Duns Scotus. Dabei ist es, wie Koyré dargelegt hat, alles andere als

leicht, diese Fäden im einzelnen aufzuspulen und dadurch zu sicheren

«Quellen seiner Inspiration» treffgenau vorzustoßen. Descartes selbst

gibt uns nämlich keinerlei ausdrücklichen Wink. Im Gegenteil, er
scheint sogar ein ausgesprochenes Interesse daran gehabt zu haben, im
Dunkeln zu belassen, wer und was ihn jeweils inspirierte35. So wird es

immer wieder zwar möglich sein, Parallelen zwischen Elementen seines

Denkens und dem scholastischer Autoren zu entdecken. Inwiefern
diese Parallelen dann aber des weiteren auf eine direkte Beeinflussung
zu schließen gestatten, dürfte zu entscheiden sehr schwer fallen36. Das

trifft auch auf die Beziehung zwischen Descartes und Johannes Duns
Scotus zu37. Immerhin scheint so viel gewiß zu sein, daß Descartes

34 A. Koyré 1971, If. Vgl. auch F. Ferrier, L'influence scotiste sur les philosophes
du XVIIe siècle, in: Recherches sur le XVIIe siècle, I (Cahiers de l'Equipe de Recherche
75. Centre d'histoire des sciences et des doctrines), Paris 1976, 35-49.

» Vgl. ebd., 7; 59.
36 Vgl. ebd., 10.
37 Vgl. aber ebd., 34f. Koyré vermutet einen direkten Einfluß des Johannes Duns

Scotus auf Descartes in bezug auf das «Natur»-Konzept. Vgl. auch ebd., 69; 82.



48 «Dicendum est eum non esse hominem»

Lehrmeinungen des Doctor subtilis gekannt haben muß. Gute Gründe
lassen nach Koyré zudem vermuten, daß er mit ihnen nicht nur aus

zweiter Hand, sondern unmittelbar aus erster Hand, nämlich aus dessen

Schriften selbst, bekannt wurde38.

Soweit der kurze Blick aufdie Forschungslage, Descartes' Beziehung
zur hochscholastischen Philosophie bzw. zu Johannes Duns Scotus im
allgemeinen betreffend. Aus ihr können wir immerhin so viel entnehmen,

daß jedenfalls nicht von vornherein auszuschließen ist, daß
Descartes den Text aus dem Sentenzenkommentar des Johannes Duns Scotus

kannte und sich möglicherweise von ihm zu seinen Überlegungen in
der zweiten Meditation anregen ließ. Ähnlichkeiten sind vorhanden.
Damit ist aber dann auch schon erschöpft, was ich derzeit über die

Beziehung jener beiden Texte zueinander zu sagen vermag. Insbesondere

sehe ich im Augenblick keine zusätzlichen Anhaltspunkte, die mir
zu entscheiden gestatteten, ob Descartes jenen Scotus-Text auch
tatsächlich kannte und sich an ihm orientierte oder nicht.

Die Ähnlichkeiten zwischen beiden Texten betreffen aus meiner
Sicht zwei Aspekte: zum einen die Annahme einer evidenten inneren
Erfahrung von Erkenntnisakten des Subjekts und zum andern die
Verknüpfung dieser Erfahrung mit dem anthropologischen Gesichtspunkt
des Selbstverständnisses des Menschen als Menschen. Was erste
anbelangt, so ruft Koyré in Erinnerung, «daß die Theorie von der Evidenz
der inneren Wahrnehmung während des Mittelalters niemals vergessen
worden ist. Wir können hinzufügen, daß sie anscheinend sehr viel
weiter verbreitet war, als man im allgemeinen annimmt. Wir finden sie

nicht nur bei Scholastikern des 14. Jahrhunderts, wie Pierre d'Ailly und
Wilhelm von Occam, nicht nur bei Wilhelm von Auvergne und Hugo
von St. Victor, sondern auch bei Thomas. Zu einem gewissen Zeitpunkt
scheint sie opinio communis geworden zu sein»39. Diese erste Ähnlichkeit

ist demnach eher untypisch, so daß sie auf keine direkte Beziehung
zwischen beiden Texten zu schließen erlaubt. Ich füge hinzu, daß auch
eine Gegenüberstellung des Wortlauts der beiden Textstellen keinen
weiteren Aufschluß erbringt. Eine wörtliche Übereinstimmung gibt es

erwartungsgemäß nicht. Descartes führt auf dereinen Seite außer den in
innerer Erfahrung gegebenen verstandesmäßigen Erkenntnisakten

38 Vgl. ebd., 94; 86; 93.
39 Ebd., 76; vgl. J. Reichmann 1986.



«Dicendum est eum non esse hominem» 49

auch andere kognitive und volitive Akte an, während Duns Scotus auf
der anderen Seite die introspektiv erfahrenen, verstandesmäßigen
Erkenntnisakte detaillierter anführt als Descartes40.

Die zweite Ähnlichkeit, daß beide Autoren in ihren Texten jeweils
mit der inneren Erfahrung von Erkenntnisakten bzw. mit dem sich in
dieser äußernden reflexiven Selbstverhältnis des Subjekts die Frage des

menschlichen Selbstverständnisses in Verbindung bringen, scheint mir,
soweit ich jedenfalls im Augenblick sehe, an sich die bezeichnendere zu
sein. Auch hier führt ein Vergleich des genauen Wortlauts darüber
hinaus nicht weiter. Dieser stimmt wiederum natürlich nicht überein.
Es zeigt sich dabei lediglich nochmals, daß Descartes die Verbindung
zur anthropologischen Frage des menschlichen Selbstverständnisses
direkter und ausdrücklicher herstellt als Scotus, indem er diese Frage im
selben Zug auch explizit formuliert: «sed quid est homo?» - Es bleibt
also dabei: ob Descartes sich von dem hier erörterten Text des Johannes
Duns Scotus in irgendeiner Weise unmittelbar in seinem Gedankengang

anregen ließ, vermag ich aus den Texten heraus nicht näher zu
klären.

Damit komme ich zum Schluß und fasse die Flauptpunkte meines

Essays, wie folgt zusammen:
1. Ich habe versucht, zwei Etappen zu beleuchten, in denen jener
Gedanke sich innerhalb der abendländischen Philosophie herauszubilden

begann, daß das Phänomen des reflexiven Selbstverhältnisses (in
seinen fundamentalen Äußerungsformen) des Menschen für den
Entwurf einer Antwort auf die anthropologische Kernfrage von Wichtigkeit

sei.

2. Eine sehr deutliche anthropologische Gewichtung des Phänomens
des reflexiven Selbstverhältnisses höre ich aus der zweiten «Meditation»
Descartes' heraus. Ich neige zu der Annahme, daß eine Stelle aus der
Sentenzenerklärung des Johannes Duns Scotus als ein gewisser Vorläufertext

für die dort von Descartes geäußerten Gedanken in Betracht zu
ziehen ist.
3. Der Sachverhalt des reflexiven Selbstverhältnisses (in seinen
verschiedenen Äußerungsformen) scheint mir für eine systematische

40 Vgl. R. Descartes, Meditationes, II (ed. Adam & Tannery, VII, 28 n. 23) und
Johannes Duns Scotus, In IV Sent. d. 43 q. 2c (Op. Omnia X, 24f. n. 10); vgl. auch: In I
Sent. d. 3 q. 4c (Op. Omnia V. 1, 484 n. 10).



50 «Dicendum est eum non esse hominem»

Grundlegung und Entfaltung der philosophischen Anthropologie
fundamental zu sein. Dem Interesse einer solchen systematischen Grundlegung

und Entfaltung diente letztlich auch diese Rückbesinnung auf
Frühstadien einer anthropologischen Gewichtung des reflexiven
Selbstverhältnisses. Sie kann helfen, im Sinne der eingangs angesprochenen
philosophischen Kommunikationsgemeinschaft der Jetzigen mit den
Vorderen Sachaspekte des Problems nicht zu übersehen und richtig
einzuordnen. «Quia Studium philosophiae non est ad hoc quod sciatur

quid homines senserint, sed qualiterse habeat verkäs»41 — darum ging es

mir in einem sehr bescheidenen Rahmen.

41 Thomas von Aquin, In de Coelo et mundo I lect. 22 n. 228.


	"Dicendum est eum non esse hominem" : ein mögliches frühes Zeugnis für die anthropologische Gewichtung des Phänomens des reflexiven Selbstverhältnisses

