
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 37 (1990)

Heft: 1-2

Artikel: Philosophieren als Sein zum Tode : zur Interpretation von Platons
"Phaidon"

Autor: Fischer, Norbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760837

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760837
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Norbert Fischer

Philosophieren als Sein zum Tode

Zur Interpretation von Piatons <Phaidon>

Piaton läßt Sokrates im <Phaidon> sagen, daß «diejenigen, die sich
auf rechte Art mit der Philosophie befassen ohne daß es freilich die
anderen bemerken, nach gar nichts anderem streben als nur, zu sterben
und tot zu sein».1 Die Anderen, von denen hier gesprochen wird,
wissen laut Sokrates aber weder, «wie die wahrhaften Philosophen den
Tod wünschen, noch wie sie ihn verdienen und was für einen Tod».2
Aus der Gesamtaussage des <Phaidon> liegt natürlich auf der Hand, daß

der Philosoph den Tod nicht als den Untergang seiner Lebensmöglichkeit

erstrebt, sofern dieser Dialog ganz offenbar gerade über die für den
einzelnen Menschen scheinbar alles vernichtende Grenze hinausfragen
soll. Vielmehr strebt der Philosoph im Bewußtsein seiner Endlichkeit
nach dem Tod der Tödlichkeit des faktischen Lebens und in diesem
Sinne nach einem lebendigen Leben, so daß sein Sein schließlich
dennoch mit Recht - wenn auch in paradoxer Weise - als Sein zum Tode
bezeichnet werden kann.

Obwohl diese Auslegung des wahrhaften Philosophierens also
einen genuinen Gedanken von Piatons <Phaidon> ausspricht, verbindet
sich mit dem gewählten Titel in unseren Tagen doch zugleich auch eine

Anspielung auf Heideggers Existentialanalytik. Im Gegensatz zu Hei-

' 64 a: Kiv8uve6oucu yàp öaot TDyxàvouaiv ôpBtùç airtöpEvoi <piA.oao<pi'aç teXtiOÉvai
toùç âXXouç, on oùSèv âXXo aùtoi É7ttTr|8ËÙot>aiv i) a7to0vr|oK£iv te Kai T£0vrivat (Text und
Ubersetzung von Werken Piatons werden, wenn nicht anders vermerkt, nach: Piaton,
Werke in acht Bänden. Griechisch und deutsch, hg. von Gunther Eigler, Darmstadt
1970-1983, zitiert).

2 64 b : >.éA.t}0E yàp aùroùç rj te 0avaxt5ai Kai r âÇtoi Eiot OavctTOU Kai oïou Oavàtou oi <i>ç

àX.r|0à)ç tpiAoaotpoi.



4 Philosophieren als Sein zum Tode

deggers Analyse spielt es im <Phaidon> aber durchaus eine große Rolle,
«ob <nach dem Tode> noch ein anderes, höheres oder niedrigeres Sein

möglich ist, ob das Dasein <fortlebt> oder gar sich <überdauernd>, <un-
sterblich> ist».3 Heideggers insofern rein diesseitige Todesinterpretation,

die das Phänomen nur untersucht, «wie es als Seinsmöglichkeit des

jeweiligen Daseins in dieses hereinsteht»4, erscheint jedenfalls aus dem

Zusammenhang des <Phaidon> heraus als unzureichend. Zu einer
sachgemäßen Interpretation des Seins zum Tode muß nach Piaton die

ontologische Bedeutung des wirklichen Endes des Daseins in der Welt
hinzugenommen werden. Die Angstbereitschaft angesichts des Todes

gründet möglicherweise auch in <Sein und Zeit) unausgesprochen — und

entgegen der expliziten These Heideggers -, auf einem die Lebenszeit

überdauernden Sinn des zu Ende gekommenen Daseins.5

Inwieweit der <Phaidon> aber eine Antwort auf die Fragen nach

einem über das sichtbare Weltdasein hinausreichenden Leben gibt, ist

in den einschlägigen Interpretationen selbst noch unklar. Es muß im

folgenden also zunächst die Diskussion um das Thema des <Phaidon>

aufgegriffen werden. Nachdem auf diesem Wege die dem <Phaidon>

insgesamt zugrundeliegende Absicht geklärt ist, kann auf die Beweiskraft

der Argumente und ihre Funktion im Dialog eingegangen werden.

3 Vgl. Martin Heidegger, <Sein und Zeit>, Tübingen 111967, 247 f. ; die zwiespältige
Unentschiedenheit Heideggers in bezug auf die ontische Frage nach einem Sein des

Daseins « nach dem Tode » in <Sein und Zeit> klärt sich — wenn überhaupt eindeutig— eher
im Sinne der Aussparung der Frage nach dem Tod als «Gegensatz zum <Leben>, der dem

Nicht-Gläubigen als Nichts gilt» (vgl. Werner Marx, Gibt es auf Erden ein Maß?
Grundbestimmungen einer nichtmetaphysischen Ethik, Hamburg 1983, 35). Marx fährt
an dieser Stelle präzisierend fort: «Auch der spätere Heidegger denkt den Tod nicht als

Verwesung des Leibes, auch faßt er ihn nicht als das einmalige Geschehen auf, das am
Ende des Lebens eintritt, sondern vielmehr als die <Macht>, die uns während des Lebens

so bestimmt, daß wir immerfort <Sterbende> sind.»
4 <Sein und Zeit>, 248 ; in diesem Hereinstehen des Todes in das Dasein ermöglicht er

das «Existenzideal», das «in die Situation vorruft» (300). Der Tod ermöglicht die

«eigentliche Erschlossenheit», die Heidegger «Entschlossenheit» als die «eigentliche Wahrheit

des Daseins» nennt, nämlich «das verschwiegene, angstbereite Sichentwerfen auf das

eigenste Schuldigsein » (vgl. 296 f.).
3 Das Seiende, das den Tod als «die eigenste, unbezügliche, gewisse und als solche

unbestimmte, unüberholbare Möglichkeit des Daseins» (Sein und Zeit, 258 f.) «in der leidenschaftlichen,

von den Illusionen des Man gelösten, faktischen, ihrer selbst gewissen und sich ängstenden

Freiheit zum Tode» (266) selbst übernommen hat, nimmt Attribute des Göttlichen an sich :

Selbstbesitz, autarke Vollkommenheit und unzugängliche Durchsichtigkeit des Absoluten
wären die Titel, unter denen insbesondere die philosophische Theologie des Aristoteles
im Begriff des eingentlichen Ganzseinkönnens in versteckter Weise vergegenwärtigt
wird.



Philosophieren als Sein zum Tode 5

Vor dem Hintergrund dieser Interpretation, nach der die Beweise ein
exemplarisches Durchschreiten des Grundmusters des philosophischen
Erkenntnisweges sind, kann abschließend — auch in Absetzung von
Heideggers Auslegung - gefragt werden, wie der philosophierende
Mensch nach Piaton auf den Tod zulebt.

1. Zur Diskussion um das Thema des < Phaidon >

Wenngleich der <Phaidon> stets zu Piatons Meisterdialogen gezählt
wird 6, ist die wissenschaftliche Auseinandersetzung um ihn und um
sein Thema doch merkwürdig zurückhaltend und — wo sie doch geführt
wird - sogar zwiespältig. Hintergrund dieser Zurückhaltung und dieser

Zwiespältigkeit ist offenbar ein Dilemma, das mindestens seit Paul

Natorps großem Piatonbuch die Diskussion weitgehend zu beherrschen
scheint. Dieses Dilemma drückt sich bei Natorp einerseits in der
Auffassung aus, «daß aus den Prämissen des Phaedo, auch wenn man sie alle

zugibt, eine persönliche Fortdauer gar nicht folgt»7, andererseits in der

6 Vgl. R. Hackforth, Plato's Phaedo. Translated with Introduction and Commen

tary, Cambridge 1955, 3: «That the Phaedo is a work of supreme art, perhaps the greatest
achievement in Greek prose literature, is something that needs no argument.» Dennoch
sieht auch Hackforth sich zu der Frage nach dem «fundamental purpose» genötigt (ebd.).
Er findet ihn weder in den Unsterblichkeitsbeweisen, noch in dem Denkmalcharakter,
den der Dialog für Sokrates hat, noch in der Ausarbeitung der Ideenlehre. Das Ziel des
<Phaidon> ist nach Hackforth vielmehr «the furthering of his insight into moral and

spiritual values and the application of that insight in all his conduct». Der wirklich sich

ereignende Tod des Sokrates und seine Interpretation im <Phaidon> spielen in dieser

Zielbestimmung keine ausdrückliche Rolle mehr - und so scheint auch Hackforth
angesichts des Textes zu keiner gültigen Bestimmung der Aufgabenstellung dieses Dialogs
gekommen zu sein, wenn er sagt (ebd.): «That is, for Socrates and Plato alike, the way of
philosophy, and only by following that way can man attain real well-being or happiness:
only in the philosophic life can the soul's desire be satisfied and the aim of the true self be

fullfilled.» Demgegenüber wird sich zeigen, daß der <Phaidon> ein über das durch
philosophisches Leben aus der Kraft des Philosophierenden hinausgehendes Ziel hat, das er
trotz aller faktischen Schwäche der Argumentationen auch zu erreichen vermag.

7 Piatos Ideenlehre. Eine Einführung in den Idealismus, Darmstadt 41975 (Nachdruck

von 21922), 130. Vgl. hierzu auch Eugen Fink, Metaphysik und Tod, Stuttgart 1969,
90: «Athanatizein ist eine Möglichkeit der Thnetoi, eine Möglichkeit der Sterblichen,
zeitweise den unsterblichen Göttern zu gleichen, das Seiende zu schauen in seinem
wahren Bau und seiner gültigen Verfassung, zeitweise und vorübergehend so zu sein, wie
die Götter immer sind und beständig. Das Philosophieren ist die endliche, vergängliche,
nur kurze Zeit durchhaltbare Blickweise von Göttern für die sterblichen Menschen, ein
kurzbefristetes <Göttlichsein>, ein Nektartrank in zerbrechendem Gefäß.» Zum Begriff
des àûavan'Çeiv vgl. Aristoteles, <Nikomachische Ethik) X, 1177 b 33.



6 Philosophieren als Sein zum Tode

unbezweifelbaren Tatsache, daß dennoch im Dialog eine individuelle
Fortdauer der Person «gewiß angenommen — wenigstens aber gehofft»
wird.8 Noch stärker wird dieser Zwiespalt in einer Stellungnahme von
Günther Patzig sichtbar, wenn er sagt: «Auch der letzte Beweis der
Unsterblichkeit der Seele im <Phaidon> erreicht daher sein Ziel nicht.
Daß Piaton diesen Beweis für zwingend hielt — was man unterstellen
darf -, kann man wohl nur verstehen unter der Annahme, daß er
allerdings die Auffassung stillschweigend zugrunde legte, die Seele des

Menschen sei eigentlich ein in die Erfahrungswelt bloß verbannter oder
verzauberter Einwohner des Ideenreiches, der durch entsprechende
Unterweisung und Anregung, wie der Frosch im Märchen, zu seiner

eigentlichen Existenzform wiedererweckt werden kann. Zwischen
Piatons Weltanschauung und seiner Argumentation bleibt eine schmerzliche

Lücke, ähnlich störend wie der Abstand zwischen der perfekten
Idee und jeder ihrer empirischen Realisierungen.»9

Zweifellos geht Patzig mit dieser Stellungnahme in verschiedenen
Hinsichten von falschen Voraussetzungen aus. Piatons Äußerungen zur
Geltungskraft der Beweise sind nämlich weitaus komplizierter, als Patzig

hier zu insinuieren trachtet; zudem nimmt Patzig eine Form der
Platonischen Ideenlehre an, wie sie von Piaton gar nicht vertreten,
sondern schon selbst einer Kritik unterzogen worden ist. Paul Natorp
hatte sich jedenfalls sachbezogener aus den Interpretationsschwierigkeiten

zu befreien versucht — wenngleich auch ein wenig gewaltsam —,

indem er behauptete, das «Sterben selbst und die Erwägung, was uns
nach dem Tode erwartet, der persönliche Wunsch einer wohl gar
unendlichen Fortdauer für sich als Individuum» sei «für Plato niemals
bestimmendes Interesse gewesen».

10 Wenn derart die Frage, was im
Tode aus dem Menschen werde, für Piaton gleichsam Nebensache

gewesen wäre, ließe sich mit Natorp tatsächlich festhalten, daß nicht die

"A.a.O. 131.

' Piaton, in: Klassiker des philosophischen Denkens. Bd. 1, hg. von Norbert Hoer-
ster, München 1982, 45.

10 Piatos Ideenlehre, 130; vgl. hierzu auch Hermann Gundert, Dialog und Dialektik.

Zur Struktur des platonischen Dialogs, Amsterdam 1971, 51. Bei aller Nähe zu Natorp
interpretiert Gundert die Seelenunsterblichkeit als notwendige Voraussetzung für die

Möglichkeit der philosophischen «Übung im Sterben» und hält sich insofern an den

Doppelsinn des Sterbens, der im <Phaidon> spannungsvoll vergegenwärtigt wird. Mit
Recht auch schließt er seine Überlegungen zu diesem Dialog mit der These, daß das, «was
die Beweise des Phaidon trägt... nicht das» sei, «was sie selber leisten, sondern das, was
durch sie hindurch transparent wird» (63).



Philosophieren als Sein zum Tode 7

Frage der Seelenunsterblichkeit im Zentrum des <Phaidon> stehe,
sondern der «Begriff des Philosophen» oder gar die «Idee», sofern durch
diese ein «Ewigsein in jedem Augenblick» gedacht werden könne. 11

Der Streit um das authentische Thema des <Phaidon> beruht nun
gewiß nicht auf mangelnder Eindeutigkeit seiner Aussagen, sondern auf
Zweifeln an der Beweiskraft der dort vorgetragenen Argumente für die
Unsterblichkeit der Seele.12 Der zuweilen gleichwohl auch unternommene

Versuch einer zu einem dogmatischen Resultat führenden
Rekonstruktion insbesondere des vierten Beweises hat mit Recht an Boden
verloren. So kann Heinrich Barths Versuch einer solchen positiven
Rekonstruktion letztlich sogar ausdrücklich als Eingeständnis seiner
Verfehltheit gesehen werden. Barth endigt seine Darstellung nämlich
mit der Einsicht: «Die Seele und das Eidos des Lebens, ihre Identität
mit ihm und ihre Individualität, - das ist das Problem, das sich von
neuen Voraussetzungen aus an dieser Stelle neu erhebt; es bedeutet

gleichzeitig das neu gestellte Problem ihrer Unsterblichkeit.» 13 Sofern

" A.a.O. 131 und 130; diese Deutung scheint die Aussage des <Phaidon> für christliche

Interpreten unannehmbar zu machen, indem sie derart als Ausdruck einer in der
heidnischen Religiosität wurzelnden, autarken Humanität zu verstehen wäre, die den Tod
in seiner allesvernichtenden Kraft, mit der er den Menschen bedroht, gar nicht mehr

angemessen in den Blick bekäme. Demgegenüber wird sich aus der folgenden Interpretation

die « Eignung zum Ausdruck religiöser Werte des Denkens und sittlichen Handelns,

sogar bezüglich der christlichen Religion», die Marie-Dominique Chenu dem Platonis-
mus insgesamt zugesprochen hatte, insbesondere auch für den <Phaidon> ergeben (vgl.
Die Piatonismen des XII. Jahrhunderts, in: Piatonismus in der Philosophie des Mittelalters,

hg. von Werner Beierwaltes, Darmstadt 1969, 269). Diese Unabhängigkeit von der
griechischen Religion und diese Eignung auch für die christliche Theologie besitzen die
Werke Piatons nur, insofern sie das menschliche Leben bloß aus der Kraft und der
Möglichkeit der natürlichen Vernunft zu deuten unternehmen.

12 Schon Moses Mendelssohn, Phädon oder über die Unsterblichkeit der Seele

(1767), hg. von Dominique Bourel mit einer Einleitung von Nathan Rothenstreich,
Hamburg 1979, hat dies offen ausgesprochen (vgl. 8): «In der Folge sähe ich mich
genöthiget, den Plato völlig zu verlassen. Seine Beweise für die Immaterialität der Seele

scheinen, uns wenigstens, so seichte und grillenhaft, daß sie kaum ernsthafte Widerlegung
verdienen.» Was der neuzeitliche Rationalismus von den Beweisen erwartet, dürfen sie

allerdings gar nicht leisten können, wenn der Mensch Mensch bleiben können soll; vgl.
hierzu Franz Dirlmeier im Nachwort zu seiner zweisprachigen Ausgabe des Phaidon,
München 1949, 237 : « Daß die Beweise nicht endgültig sind, ist allerdings nicht erst dem
modernen Leser klar geworden. Wie würde die Welt aussehen, wenn man seit dem
IV. vorchristlichen Jahrhundert die mathematisch abschließende Erkenntnis besäße, daß
die Seele jedes einzelnen Menschen unsterblich ist? Wenn also der <Phaidon> seine

Aufgabe erfüllt hätte und somit <erledigt> wäre? Aber Piaton selbst weiß ja in einem
unübertrefflichen Helligkeitsgrad um die furchtbare Größe des Problems.» Weitere
Hinweise zur Kritik bei Dirlmeier, 257.

13 Die Seele in der Philosophie Piatons, Tübingen 1921, 193.



8 Philosophieren als Sein zum Tode

Barths Resümee so verstanden werden darf, als schlösse der Beweisgang
des <Phaidon> mit einem Problem als einer notwendigen, aber unlösbaren

Aufgabe, ist ihm zuzustimmen. Die in einer großen Anmerkung
nachgeschobenen Rettungsbemühungen versuchen demgegenüber
gleichsam mit letzter Kraft und dennoch ohne Aussicht auf Erfolg, den

Fehler im Ansatz zu überdecken.14 Ein Teil der Interpreten, welche die

Zweifel an der Gültigkeit der Unsterblichkeitsbeweise für berechtigt
halten, nimmt nun in ähnlicher Weise wie Natorp an, daß Piaton selbst

schon solche Zweifel gehegt oder auf die Beweise gar keinen besonderen

Wert gelegt habe, und sucht aufgrund dieser Annahme das eigentliche

Ziel des Dialogs jenseits des ausdrücklich Gesagten. Ein anderer
Teil der Interpreten wendet sich der Dialogaussage entweder in
kritischer Absicht zu oder sieht dieses Werk als erbauliche Trostschrift ohne
eine ernsthafte argumentative Bedeutung. 15

In der Tat sprechen einige Passagen ganz eindeutig für die Annahme,

daß Piaton - entgegen der These Patzigs - durchaus nicht der

Meinung war, mit den vorgetragenen Beweisen schon ein abschließendes

- und erst recht nicht ein dogmatisch fixierbares - Resultat erreicht
zu haben. Am deutlichsten kommt dies gegen Ende des letzten Beweises

zum Ausdruck, wo Sokrates - trotz des Gewichtes, das er auf diesen
Beweis legt - auf einen möglicherweise nötig werdenden, völlig neuen
Beginn der Untersuchungen verweist. 16

Die für den Fall des Scheiterns der Beweise naheliegende und
oftmals auch gezogene Konsequenz wird von Piaton nicht akzeptiert:
sollten - so ist diese Stelle zu interpretieren - die Beweise, die doch mit
vollem Ernst ausgearbeitet worden sind, für die Annahme der
Seelenunsterblichkeit nicht ausreichen, dann darf dieses Thema des

philosophischen Nachdenkens dennoch nicht gleichsam fallengelassen werden;

vielmehr hält Piaton es dann für erforderlich, seine Bearbeitung
von anderen Ansätzen aus fortzuführen. Die kritische Haltung gegen-

14 Vgl. 194 Anm. ; die Identifikation von individueller Seele und Idee gelingt nicht,
und so bleibt «das Problem der Erscheinung, der kontingenten Wirklichkeit, des
sinnlichen Daseins» im letzten Beweis ungelöst. Zur Kritik Barths vgl. auch Franz Diremeier,
a.a.O. 273.

" Vgl. als Beispiel Romano Guardini, Der Tod des Sokrates. Eine Interpretation der
Platonischen Schriften Euthyphron, Apologie, Kriton und Phaidon (1943), Hamburg
1956, der das der Intention des Dialogs gewiß auch entsprechende Ziel hat, das Sterben
des Sokrates «miterleben» zu lassen, vgl. 98 ff.

16 Vgl. <Phaidon> 106 c/d.



Philosophieren als Sein zum Tode 9

über den Beweisen, sofern sie die ihnen zugrundeliegende Absicht
positiv aufgreift, ist das von Piaton selbst gewollte und im Dialog auch
schon praktizierte Verfahren. Bei aller Kritikanfälligkeit der Beweise
muß nämlich darauf geachtet werden, daß Piaton sie trotzdem innerhalb

des Gedankengangs des <Phaidon> für unverzichtbar gehalten hat.
Es muß also nach der Funktion der Beweise gefragt werden, gerade
auch sofern sie ihr vordergründig sichtbares Ziel nicht endgültig zu
erreichen vermögen. Piaton könnte die Beweise in ihrer Kraft und in
ihrer Schwäche vorgetragen haben, um damit zugleich das Wesen des

Philosophierens und den Problemcharakter der Untersuchung zur
Seelenunsterblichkeit exemplarisch zur Darstellung zu bringen. Zur
Erreichung dieses Zieles ist es dann auch unumgänglich, den Gedankengang
nicht in Form einer abstrakten Untersuchung zu entfalten, sondern die

Wirklichkeit, um die es geht, in ihrer vollen Konkretion am Tode eines

wirklichen Menschen - zudem eines wahrhaft philosophierenden - zu

vergegenwärtigen. 17

Nicht vernachlässigt werden darf schließlich noch ein Einwand

gegen die Aussage des <Phaidon>, der zweifellos auch zu der großen
Zurückhaltung in der Auseinandersetzung um diesen Dialog beigetragen

hat. Daß der Philosoph laut dem <Phaidon> nämlich zu sterben

wünsche, daß er aus eigenem Antrieb auf den Tod hin zu leben und
seine Seele so weit als möglich aus der Gemeinschaft mit dem Leibartigen

zu lösen trachte, hat der Philosophie Piatons insgesamt den
Vorwurf der «Weltflucht, Lebensfeindlichkeit und décadence» eingetragen.

18 Walter Bröcker, der den <Phaidon> so interpretiert, spitzt diesen
Vorwurf folgendermaßen zu: «Man muß bedenken, daß hier nicht nur
die Freuden des Lüstlings verurteilt werden, sondern auch die Lust an
der Gymnastik, am Sport, also die Freude an jenen leiblichen Betäti-

17 Vgl. Hans-Georg Gadamer, Die Unsterblichkeitsbeweise in Piatos <Phaidon>
(1973), jetzt in: Gesammelte Werke 6, Tübingen 1985, der zunächst mit Recht das
Mißverständnis zurückweist, daß «die sokratischen Argumente zum Beweis der Unsterblichkeit

als heidnische Präfiguration der christlichen Überwindung des Todes gelten dürf-
ten»(187). Gemäß dieser Reduktion auf das philosophische Argumentieren hält er es für
erforderlich «zu fragen, was dann die eigentliche Absicht dieser Beweisführung ist» (188).
Als Ausgangspunkt für die Beantwortung dieser Frage hält er fest (ebd.) : « Daß in diesen
Beweisen, auch wenn sie allesamt unzureichend sind, dennoch eine Art Sachordnung
besteht und sie so etwas wie eine steigende Beweiskraft verraten, scheint ebenso klar, wie
daß am Ende der Beweisanspruch aller dieser Argumentationen auf das Hypothetische
begrenzt wird. »

18 Vgl. Walter Bröcker, Piatos Gespräche, Frankfurt am Main 21982, 172.



10 Philosophieren als Sein zum Tode

gungen, die den Leib nicht ruinieren, sondern stärken und verschönen.
So ist deutlich, daß sich Plato hier gegen ein wesentliches Element des

griechischen Lebens wendet und wirklich, wie Nietzsche es nennt, ein
<Hinterweltler> ist.»19 Der Verdacht der Mangelhaftigkeit der Beweise
verbindet sich bei Bröcker mit dem Zweifel an der Erwünschtheit und

an der Annehmbarkeit des Beweisziels — und wird gleichsam zu einem
Frohlocken, daß der Mensch im Scheitern der Beweise der Erde und
dem irdischen Leben glücklich wiedergegeben sei.

In Bröckers Thesen steckt ein ganzes Nest von Fehlurteilen. Piatons

philosophische Energie hat sich nämlich ohne Zweifel auf zahlreiche
und unterschiedliche Bereiche der für das menschliche Leben relevanten

Weltwirklichkeit gerichtet, so daß ihm Weltflucht jedenfalls nicht
unterstellt werden kann. Darüber hinaus hat Piaton aber auch nicht
übersehen, daß der Tod notwendigerweise Fragen an den denkenden
Menschen stellt, zumal alle mögliche Steigerung irdischen Lebens am
Tode ihre aller Steigerungstendenz zuwiderlaufende und insofern
sinnwidrige Grenze findet, und zwar um so mehr, als es sich wahrhaft und
innerlich zu steigern vermochte. Weltflüchtige Hinterweltler sind

deswegen paradoxerweise gerade auch diejenigen, die das Thema des

Todes aus dem Bereich des philosophischen Denkens zu verdrängen
suchen, insofern die beängstigende Wirklichkeit des Todes in eine für
die ganze Wahrheit offene Gesamtsicht der weltlichen Wirklichkeit
hineingehört und in ihr sogar eine ausgezeichnete Stelle innehat.

Die im Dialog selbst vorgetragene, meist übersehene Formulierung
seines Themas macht aber nun die referierten Einwände gegen den
<Phaidon> hinfällig, indem sie einerseits das Beweisziel der individuellen

Fortdauer über den Tod hinaus hervorhebt und andererseits die
konstitutive Unsicherheit der menschlichen Lebenswirklichkeit nicht
durch ein dogmatisches Resultat der philosophischen Reflexion
auszuhöhlen trachet. Nach Piatons eigener Formulierung der Aufgabenstel-

" A.a.O. 173; für Bröcker gilt insofern die Auffassung der «Adligen Homers», wie
Franz Dirlmeier sie, a.a.O. 205, beschreibt: «Für sie war gerade der Leib das eigentliche
Selbst (aùxoç; Ilias I, 4) und das Dasein der Seele nach dem Tod nur noch ein kraftloser
Schein.» Bröcker vertritt also die These, die Dirlmeier als Ausdruck der «totalen
Verkehrung des alten Weltbildes» auch im Blick auf die Totalitarismen unseres Jahrhunderts
zurückgeweisen hatte (212): «Seele ist Schwäche, ein Residuum der Armen im Geiste,
Sokrates und Piaton haben das geschlossene und bergende Seinsgefüge der alten Zeit
zerstört, die von ihnen entdeckte Innerlichkeit hemmt die Tat und damit das Fortschreiten

zum Endglück. Seele ist zu ersetzen durch Kraft und Trieb, durch tierhafte Geschmeidigkeit

und tolles Wagen.»



Philosophieren als Sein zum Tode 11

lung des <Phaidon> soll gezeigt werden, daß ein Mensch, der sein Leben
wahrhaft im Streben nach Weisheit hingebracht hat, Mut haben könne,
wenn er im Begriff sei zu sterben, und daß er zugleich guter Hoffnung
sein dürfe, daß der Tod ihm nichts Schlechtes, sondern die größten
Güter bringen werde.20 Dennoch kann auch angesichts der Eindeutigkeit

dieser Formulierung nicht geleugnet werden, daß das Thema des

<Phaidon> in nicht leicht zu durchschauender Komplexität durchgeführt

wird. Diese Komplexität hat ihren Grund in der - vom Dialogthema

her notwendigen — Verknüpfung von wissenschaftlichen und
gleichsam existentiellen Motiven, die am Leben und Sterben des Sokra-

tes verbildlicht werden.
Die wissenschaftliche Aufgabenstellung des Dialogs hat ihr

Zentrum in den vier Beweisversuchen, in deren Mitte das philosophierende
Sein zum Tode steht, die |aeMxr| öavatou, die existentiell zum
wahrhaften Philosophieren aufruft, zum ôp0<ï>ç <piÀ.OGOcpeïv.21 Derart wird
dieAbfolge der Beweise in das existentielle Geschehen eingebunden
und als Weg des Philosophierenden sichtbar gemacht. Dieser Weg, der
einen Anfang und ein - sachlich allerdings unabgeschlossenes - Ende
hat, wird an mehreren Stellen des <Phaidon> im Bild der Schiffahrt
vergegenwärtigt. Bei der Ausgestaltung dieses Bildes spielt es eine Rolle,

daß die Schiffahrt der Anleitung eines Steuermanns bedarf, daß sie

eine Antriebskraft zur Fortbewegung nötig hat und daß sie trotz dieser

Anleitung und dieser Antriebskraft ein gefährliches Unternehmen
bleibt. Das Resultat des <Phaidon> kann dementsprechend als ein
Dokument der sachlichen Unabgeschlossenheit des philosophischen
Todesproblems gelten, insofern deutlich wird, daß der Philosophierende

nichtwissend aufden Tod zulebt und derart sein Sein, wenn er nur
wahrhaft philosophiert, als Sein zum Tode versteht. Trotz dieser
Übernahme des Todes kommt die natürliche Vernunft des Philosophierenden

nicht durch sich selbst mit dem durch den Tod gegebenen Problem
zu einem Abschluß, da der wirkliche Tod als das radikale Ende jeder
Lebensmöglichkeit unbewältigt bleibt. Im Wissen des Nichtwissens in
bezug auf das Wesen des Todes als des Endes des Weltdaseins des

Menschen liegt aber nicht allein die Selbstbescheidung des um seine

20 Vgl. <Phaidon> 63 e/ 64 a: 'AU' ùpîv 6f| xoîç SiKaoxaîç ßoOX.opai rjSri xôv Xôyov
àitoSoOvai, iàç poi (paivexai eiKÔxtoç àvfip xcp övxi èv qUoacxpip 6iaxpt'i|/aç xöv ßiov ôappeîv
géUœv à7to9aveïo0ai Kai eûeUiç eivai èxeï péyiaxa oïoecsOai àyaBà èïteiSàv xeÀei>xr|afl.

21 Vgl. <Phaidon> 80 e ff.



12 Philosophieren als Sein zum Tode

Endlichkeit wissenden Menschen, sondern auch die kritische Potenz,
Einwendungen zu entkräften, die gegen die Unsterblichkeitsthese
gerichtet sind. Vor dem Hintergrund der unabgeschlossenen positiven
Beweisversuche und der Zurückweisung der Gegner findet sich im
<Phaidon> zudem noch Mutzuspruch zum philosophischen Leben,
sofern dieses als eine schöne Gefahr, als Ktvôuvoç KaXôç,, verstanden
werden darf.22

Die biographische Seite des <Phaidon> ist so gesehen nicht nur der
Ausdruck der persönlichen Verehrung, die Piaton seinem Lehrer — wie
andere von dessen Schülern auch - entgegengebracht hat, sondern
besitzt vor allem ihre eigentümliche und unverzichtbare Funktion im
Gedankengang des Dialogs. Nur so konnte der Gedanke der individuellen

Fortdauer in angemessener Weise ins Auge gefaßt werden. Weil
Sokrates als der trefflichste, der vernünftigste und der gerechteste
Mensch gedacht wird23, sind die Untersuchungen des <Phaidon>

zugleich die Nagelprobe auf die Frage, ob und wie die Tugend als die

Würdigkeit, glücklich zu sein, verstanden werden darf, auch wenn dem

Tugendhaften hier am Beispiel des Sokrates gemäß dem ungerechten
Urteil der athenischen Bürgerschaft nicht der angemessene Lohn zuteil
wird.24

2. Zur Beweiskraft der Argumente und ihrer Funktion im Dialog

Der Weg, der in der Abfolge der Beweise zurückgelegt wird, ist der

Weg des philosophischen Denkens und Lebens, der in seinem
Wagnischarakter durch den Dialog allererst recht als Sein zum Tode ins Licht
gerückt wird. Piaton verfolgt die Absicht, von Beweis zu Beweis ein
immer höheres Niveau der Argumentation sichtbar zu machen, zugleich
aber auch die Unabgeschlossenheit des ganzen Durchgangs im letzten
Beweis vor Augen zu stellen. Sofern der Weg der Beweise in Analogie zu
der Aussage der zentralen Gleichnisse in der <Politeia> als ein Weg von
der sinnlich wahrnehmbaren Wirklichkeit hinauf zu den Ideen verstan-

22 Vgl. <Phaidon> 114 d.
23 Vgl. <Siebenter Brief> 324 e.
24 Es darf nicht einfach, mit Hermann Gundert, a.a.O. 51, gesagt werden, «der Tod

des Sokrates, das größte erlittene Unrecht», sei dennoch «Erfüllung (Eudaimonia)»
gewesen. Die philosophische « Übung im Sterben» und der Tod als Ereignis am Ende des

Lebens werden im <Phaidon> letztendlich doch klar auseinandergehalten.



Philosophieren als Sein zum Tode 13

den werden muß, fordert das Resultat im vierten Beweis zu einem
Neuanfang auf, der von den Ideen wieder hinab zur sinnlich
wahrnehmbaren Wirklichkeit zu gehen hätte.25 Auf der Grundlage dieser

vorläufigen Annahmen sollen nun die Bedeutung des Wegcharakters,
die Struktur der Abfolge und die Geltungskraft der Beweise genauer
beleuchtet werden.

a) Die Deutung des Wegcharakters im Bilde der Schiffahrt

Das den Beweisen zugrundeliegende Fragen wird im <Phaidon>
mittels des Bildes der Schiffahrt in dreifacher Weise charakterisiert,
nämlich als geleitetes Fragen, als mühsames Fragen und als gefährliches
Fragen. In dieser Charakteristik der zugrundeliegenden Fragen zeigt
sich konkret der undogmatische, der wissenschaftliche und der
metaphysische Charakter der Platonischen Philosophie.

Im Prooemium des <Phaidon> wird eine Parallele zwischen Theseus
und Sokrates nahegelegt. Gewiß nicht zufällig wird nämlich dem mit
der Tat des Theseus zusammenhängenden Ereignis, das es mit sich

brachte, daß sich die Hinrichtung des Sokrates so lange hinauszögerte,
Aufmerksamkeit gewidmet.26 Wie Theseus mit dem Schiffgefahren ist,
«um jene zweimal sieben nach Kreta zu bringen, die er rettete und sich
selbst auch» 27, so wird Sokrates als einer vorgestellt, der Rettung für

" Die hier behauptete Analogie könnte durch eine Reihe von Indizien erhärtet
werden. Zu beachten ist aber immer, daß Piaton sich auch nicht durch seine eigenen
Schemata hat knechten lassen. Für ihn gilt, was Dirlmeier in anderem Zusammenhang,
a.a.O. 263, gesagt hat: «Aber gorgianisch starr ist Piaton nirgends.» In Ansätzen zu einer
detaillierten Parallelisierung hat Hermann Gundert, a.a.O. 60, gesagt: «Das ist deutlich
ein Weg<nach oben). Aber was ist <das Hinreichende), in dem er sein Ziel erreicht? Gibt
es in Piatons Denken ein andres iicavöv als das Gute Demnach wäre mit diesem Weg
der Aufstieg zur ctpxH àvu7ûô0exoç angedeutet, den das Liniengleichnis (Rp 511b) skizziert.
Daß er hier als solcher nur angedeutet wird, hat seinen Grund, außer in der Vorsicht von
Piatons Sprache, darin, daß der Phaidon eben diesen Stufenweg zur <Befestigung im
Anfang) nicht geht; soweit sich in ihm ein Aufstieg zur jeweils höheren Hypothesis
vollzieht, geschieht es implizit.»

26 Diesem Bericht widmet auch Dirlmeier seine Aufmerksamkeit, ohne allerdings
die hier genannte Parallele zu ziehen, vgl. a.a.O. 251 : «Schon am Anfang ein Mythos. Er
rettet das irdische Leben des Sokrates für 30 Tage der Schlußmythos zeigt es gerettet für
alle Zeit.» Dennoch hat das Bild der Schiffahrt für Dirlmeier auch weiterreichende
Symbolkraft (vgl. 252): «Keine Pedanterie also, wenn Echekrates so genau wissen will,
wer um Sokrates gewesen sei. Es sind die Gefährten der letzten Menschenfahrt, die auf
dem Schiff des Logos und Mythos bestanden wird.»

27 <Phaidon) 58 a/b.



14 Philosophieren als Sein zum Tode

diejenigen mit sich bringt, die seinem Weg folgen. Durch den Vergleich
mit Theseus erscheint Sokrates als von göttlicher Weisung geleitet und

zugleich als Leitstern für andere. Dieser Leitstern ist Sokrates als wahrhaft

Philosophierender, als ein lernbegieriger, geordnet maßvoller und
tapferer Mann ((piLopa0r|ç, KÔogioç, dvôpeîoç).28 Er bleibt bis zu
seinem Tode auf der Suche nach der Wahrheit und regt bis zuletzt die

skeptischen Fragen zu dem von ihm Gesagten an 29, so daß er seine

Freunde sogar auffordert, sich wenig um Sokrates, aber desto mehr um
die Wahrheit zu kümmern.30 Als selbstkritischer Wahrheitssucher hat

er Vorbildfunktion für philosophische Menschen und wird so - in dem
durch die Dramaturgie des Dialogs grundgelegten Vergleich — zu einem
neuen Theseus. Dieser neue Theseus kann allerdings nur zum
philosophischen Leben führen, nicht zur rettenden Wahrheit selbst - und so

werden im folgenden andere Bildworte erforderlich, welche die
Mühsamkeit und die Gefährlichkeit des philosophischen Lebens verdeutlichen.

Die Mühsamkeit des Fragens verdeutlicht Sokrates in der Rede vom
ôeûtepoç nVoCç, von der zweitbesten Fahrt, mit der ein Schiff fortbewegt
werden kann, wenn kein günstiger Fahrtwind bläst und das Schiff also
mühsam durch Rudern angetrieben werden muß.31 Das Bild bezeichnet
die Aufgabe des Philosophen, der sich mühevoll der Weisheit zu nähern
sucht, im Unterschied zum Weisen, der sie besitzt (ein solcher Weiser
wird von Piaton aber als ein 0eèç èi; àv0pd)7tcov gedacht, gleichsam als

ein Gottmensch). 32 Derart hatte es schon im <Siebenten Brief) geheißen,

daß sich die Erkenntnis des Wahren über vier Stufen vollziehe,
hinauf und hinab, in dauernder Beschäftigung mit ihnen allen.3 3 Gelingen

kann Erkenntnis nur «mit Aufwand aller Mühe und vieler Zeit».34

28 <Phaidon> 83 e.

<Phaidon> 84 c ff.
50 <Phaidon> 91 b/c.
" Zum ÔBÛTEpoç tikoùç vgl. die Ausführungen von Gerold Prauss, Piaton und der

logische Eleatismus, Berlin 1966, 106 ff. Prauss stützt seine Interpretation vor allem auch
auf das Fragment 205 (241) von Menander: o SeùxEpoç ttkoùç èaxt 8f|7toD ÀEyôgEVOÇ, äv
anoxuxcSv xiç oùpiou tcrànaiç jtkéfl.

52 Vgl. <Politikos> 303 b; vgl. weiterhin <Phaidros> 278 d: To pèv ootpôv, to OaîSpe,
koàeîv ëgotye géya stvat Sokeî Kai 9eô> gova) itpéitEiv xô Sè t) (ptXoaotpov t) xotouxov xt
pàkÀôv xë âv aùxtç» Kai àpgoxxoi Kai ÈggEkEaxEptoç ë%ot. Vgl. außerdem <Philebos>
19c.

» Vgl. dort 343 e.
u 344 b.



Philosophieren als Sein zum Tode 15

Diese Mühsamkeit ist der Ausdruck des selbstkritischen wissenschaftlichen

Fragens, das sich nicht vorzeitig überredet, schon am Ziel
angekommen zu sein.

Das philosophische Fragen ist aber nicht nur geleitetes und mühevolles,

sondern auch gefährliches Fragen. Daß sich das Leben in den

Augen des Philosophen zugleich als schreckliche und als schöne Gefahr
zeigt, als KtvSuvoç ôetvoç und als Ki'vSuvoç koAoc 35, ist ein folgerichtiger
Ausfluß der Gesamtaussage des <Phaidon>. In bezug auf die Beweisaufgaben

des Dialogs wird das philosophische Reden dementsprechend als

ein gefahrvolles Durchschiffen des Lebens wie auf einem Floß
gekennzeichnet (cöOTtep £7ti o%s5taç KivSuveuovxa StanA-eOaai xèv ßtov).36
Diese vom Tode bedrohte und zum Tode führende gefährliche Reise

soll den Reisenden eben mit Hilfe der philosophischen Reden zum Ziel
bringen, wenn er «nicht sicherer und gefahrloser auf einem festeren

Fahrzeuge oder einer göttlichen Rede reisen kann» (ei pf| xtç ôûvatxo
àatpaÀéaxepov Kai cuavSuvoxepov ètct ßeßatoxepou àxripaxoç, f) Xoyou
Getou xtvöc, 8iajtopeu0fjvat).37

Der Wegcharakter der Beweise, wie er in den Bildworten aus der
Schiffahrt im <Phaidon> deutlich wird, dokumentiert also die Geleitet-
heit, die Mühsamkeit und zuletzt die Gefährlichkeit des philosophischen

Fragens. Dieses Fragen geht infolge seiner Geleitetheit über die
sinnlich erfahrbare Wirklichkeit hinaus und ist insofern metaphysisch;
sich selbst in diesem Transzendieren ständig mühevoll kritisch befragend

kehrt es immer wieder zu seinem Ausgangspunkt zurück und
unterwirft sich so den Maßstäben wissenschaftlicher Untersuchungen.
Indem der Fragende in seinem Fragen selbst existentiell in der Gefahr
steht, und auch in der zu ihrer Überwindung angestrengten
wissenschaftlichen Untersuchung wieder auf den Wagnischarakter des Lebens

zurückgeworfen wird, hat das philosophische Fragen schließlich
zugleich undogmatischen Charakter.38

35 Vgl- <Phaidon> 107 c und 114 d.
36 <Phaidon> 85 d.
37 Ebd.
38 Vgl. Friedo Ricken, Die Unsterblichkeitsgewißheit in Plantons <Phaidon>, in:

Stichwort: Tod. Eine Anfrage, hg. von der Rabanus Maurus-Akademie Fulda-Limburg-
Mainz, Frankfurt 1979, bes. 116: «Die Begründung, die diese Gewißheit einzuholen
versucht, bleibt ein schwaches Floß. Die Fahrt auf ihm ist ein Wagnis, das allein dem
menschlichen Leben letzten Ernst und letzte Würde verleiht.»



16 Philosophieren als Sein zum Tode

b) Die Struktur in der Abfolge der Beweise

Zu Beginn des ersten Beweises wird die Aufgabe für die weiteren
Überlegungen durch Einschränkung des umfassenden Beweiszieles

eingegrenzt, welches das mutige und angstbereite Zugehen des Philosophen

auf den Tod hin zum Inhalt hatte. Nach der eingeschränkten
Fassung der Aufgabe geht es in den vier Beweisen nun gezielt um den
Versuch der Begründung der These, daß der Tod, der sich als Ende des

menschlichen Weltdaseins ereignet, nicht das Ende des menschlichen
Daseins überhaupt sei, ja daß die Wirklichkeit des menschlichen Seins

auch während der Zeit seines sichtbaren Weltdaseins nicht in dessen

Grenzen eingefaßt werden könne.39 Indem diese Aufgabe das Thema
der im folgenden vorgetragenen Beweise wird, dokumentiert sich in
deren Abfolge dennoch zugleich aber auch, ohne daß es selbst noch
einmal ausdrücklich zur Sprache gebracht werden müßte, dasjenige am
Beweisziel, was durch die Beweise nicht mehr erfaßt werden kann,
nämlich das Wesen des philosophischen Lebens und das getroste Zugehen

auf das Angst bereitende Ende, in der Hoffnung, daß dieses Ende
sich als eine Art Durchgang zu einem sogar erfüllteren Sein erweisen
werde. 40

Die Argumentation des ersten Beweises aus dem doppelten Kreislauf

des Werdens beginnt mit der Betrachtung von Tieren und Pflanzen
als Beispielen für alles, «was eine Entstehung hat» (öoaTtep ë^Et

yéveatv).41 Die Interpretation des Lebendigseins und des Totseins als

eines immer wieder abwechselnd eintretenden Zustandes, wie es

Wachen und Schlafen in alltäglich zu erfahrender Weise sind, impliziert
eine inhaltlich völlig unphilosophische Deutung des Todes, der auf
diesem Wege zu einem der Sache nach gleichgültigen Ereignis würde,
an das Angst und Hoffnung zu knüpfen gänzlich sinnwidrig wäre.
Indem der Beweis sich zudem bloß auf eine gleichsam sinnlich gegebene

Tatsache stützt und sie ungeprüft in eine Analogie mit einer
sinnlich nicht erfaßbaren Wirklichkeit bringt, zeigt er sich auch in der

" Dabei ist schon aus dem Text des <Phaidon> klar, daß die Beweise nicht je für sich,
sondern in ihrer komponierten Abfolge zusammenzunehmen sind; vgl. z.B. <Phaidon>
77 c : si OéksTS ouvGstvai xoOtöv ts xöv Xôyov siç xaùxôv Kai öv jrpö xouxou
cbgokoyf|crapEV.

40 <Phaidon> 64 a.
41 <Phaidon> 70 d; vgl. hierzu die Parallele im Liniengleichnis der <Politeia>

509 e ff.



Philosophieren als Sein zum Tode 17

Form des Argumentierens als völlig unphilosophisch.42 Der Beweis hat

allerdings als einziger unter den vier Beweisen den Vorzug, daß es in
ihm um den Menschen als wahrnehmbares, einzelhaftes Wesen geht,
wenngleich er denkerisch nicht die Möglichkeit bereitzustellen vermag,
vom Schicksal des Menschen als eines konkreten Individuums zu
sprechen.

Was der Mensch sei und wie sein Daseinsvollzug als eines
erkennenden Wesens verstanden werden müsse, wird — ineins mit
zunehmender wissenschaftlicher Begründung - im zweiten Beweis schon
deutlicher. Auch dieser zweite Beweis beginnt mit sinnlich wahrnehmbarer

Wirklichkeit, sucht aber im Gefolge dieses Ansatzes ein in der

Erfahrungserkenntnis wohl vorausgesetztes, aber dennoch von ihr
unabhängiges Wissen gleichsam aus ihr herauszufiltern. Was aus diesen

Überlegungen jedenfalls resultiert, ist eine Art vorgängiger Transzendenz

des menschlichen Geistes, in der er sich als durch sein erfahrungsmäßig

gegebenes Sein unfaßbar erfaßt. Die Erfassung der Unfaßlichkeit
des Geistes wird im Dialog durch die These ausgedrückt, «daß, ehe wir
geboren wurden, unsere Seele war» (ort 7tpiv yevéoGat f]jrâç f)v fipcov f]

VU%il).43 Gleichwohl hat die àitôSet^tç auch im zweiten Anlauf ihr
TÉÀ.OÇ verfehlt44, weil nämlich auch dann, wenn die Transzendenz des

menschlichen Geistes im Sinne der Präexistenz der Seele gedeutet werden

dürfte, das auf der Frage nach der Postexistenz ruhende Interesse
unerfüllt bleibt. Die Frage nach der Postexistenz kann aber nicht mehr
im Ausgang von sinnlich erfahrbarer Wirklichkeit untersucht werden
und bedarf folglich eines neuen, wesentlich verschiedenen Ansatzes.

Das Erfordernis eines radikalen Neuansatzes ist der Grund für die
Rede von den zwei Arten des Seienden, von den 8t3o ei'Sr) töv övtcov,
also für die Einführung des Chorismos-Gedankens, die zwischen dem
zweiten und dem dritten Beweis ihren Platz hat.45 Wenngleich im
folgenden aus dem Wesen des Unzusammengesetzten, auf dessen Analyse

der dritte Beweis basiert, gedacht wird, so geschieht dies doch noch
aus der Beziehung zum sinnlich wahrgenommenen Zusammengesetzten.

Auf diesem Wege wird — in Analogie zur gleichen Länge der

42 Vgl. Friedo Ricken, a.a.O. 102f.; ebenso Hermann Gundert, a.a.O. 53.
4i <Phaidon> 77 b; Hans-Georg Gadamer, a.a.O. 192, sieht in der Wiedererinne-

rungslehre mit Recht die Ausarbeitung der «Bedeutung des Psychebegriffs».
44 <Phaidon> 77 c.
45 <Phaidon> 79 a; vgl. im Liniengleichnis der <Politeia> 509 d.



18 Philosophieren als Sein zum Tode

mittleren Strecken im Liniengleichnis46 - im <Phaidon> der Gedanke
des Syndesmos neben dem des Chorismos deutlich gemacht. Gleichwohl
wird das Denken der Idee zunächst vor allem negativ aus ihrem
Anderssein gegenüber der sinnlich wahrnehmbaren Wirklichkeit
bestimmt. Immerhin kündigt sich aber hier schon ein Problem an, das im
vierten Beweis in verschärfter Form wiederkehrt. Dieses Problem zeigt
sich in der Frage, wie es möglich ist, die Seele als ein Seiendes
auszuweisen, das unter den gefundenen allgemeinen Satz zum Wesen des

Unzusammengesetzten subsumiert werden kann.47

Jedenfalls ist es gemäß der Tendenz des Gedankenwegs der Beweise
erforderlich, den erstgenannten Mangel des dritten Beweises zu beheben.

Um zum Beweisziel gelangen zu können, darf die Idee nicht bloß
negativ als Bedingung der Möglichkeit des Gegebenen erfaßt werden.
Es stellt sich vielmehr die Aufgabe, die Idee als in sich bestehende
Wirklichkeit ins Auge zu fassen. Demgemäß soll die Wahrheit des
Seienden nicht mehr in den gegebenen Dingen, sondern rein im Den-

46 <Politeia> 509 d.
47 In der Kommentierung Franz Dirlmeiers kann die weitverbreitete Vereinfachung

konstatiert werden, die dem Text und der Sache keineswegs gerecht wird. Dirlmeier faßt
das Ergebnis folgendermaßen zusammen (232): «Die Seele also ist mit dem Nicht-
Zusammengesetzten, Unvergänglichen, der Körper mit dem Zusammengesetzten,
Verfallenden wesensgleich.» Der Text bietet, auch in der Übersetzung Dirlmeiers, keinen
Anhalt für diese Gleichsetzung; vgl. 79 b: 'Ogoiöxepov dpa \|/uxri acapaiôç èan xà> ÙEiÔeï,

xô 8è xcö ôpaxà). Wenn Platon von einer Einheit der Seele spricht, ist diese grundsätzlich
stets als gewordene Einheit zu interpretieren. Die klassische Stelle hierfür findet sich in
der <Politeia> 443 e : ëva yevöpevov èk 7toAAwv. Richtig interpretiert in diesem Sinne Jörg
Bauer, Piatos Wort zu Seele und Unsterblichkeit, in: Einsicht und Glaube. Aufsätze,

Göttingen 1978, bes. 23. Vgl. auch Andreas Graeser, Probleme der Platonischen
Seelenteilungslehre. Überlegungen zur Frage der Kontinuität im Denken Piatons, München
1969, 59: «Denn lediglich im Gegensatz zu dem Bereich des Partikularen wird der des

Seelischen als durchaus einheitlich vorgestellt.» Einen guten Forschungsbericht zur
Sachfrage gibt Thomas A. Szlezäk, Unsterblichkeit und Trichotomie im zehnten Buch
der Politeia, in Phronesis XXI, 1976, 31—58; die Stellungnahme zum dritten Beweis
deutet aber doch wohl in die falsche Richtung, weil sie unausgesprochen voraussetzt,
Piaton halte dieses Argument einfachhin für beweisend. Beweisend ist es aber nur im
Zusammenhang mit wahrhaftem Philosophieren, das die Seele gerecht macht. Es geht in
der Nähe zum Eingestaltigen nicht um faktisch-ontische Einheit, sondern um eine Einheit,

die sich die Seele durch Gerechtigkeit selbst erworben hat, indem sie die Seelenteile
zu harmonischer Zusammenstimmung brachte; vgl. <Politeia> 443 c/d. Wenn es richtig
wäre, daß der <Phaidon> «doch wohl mit der Einfachheit der menschlichen Seele»

rechnet (Szlezäk, 55), müßte dies im Text auch irgendwo deutlich zum Ausdruck kommen.

Weil dies nicht so ist, hat dieser Beweis nur im Zusammenhang mit der Praxis des

Philosophen argumentative Geltung.



Philosophieren als Sein zum Tode 19

ken betrachtet werden.48 Mittels der Voraussetzung der jeweils stärksten

Gründe soll denkend auf das Allersicherste zugegangen werden.
Dieses Allersicherste, das offenbar jede Beziehung zum Inhalt des

Beweiszieles verloren hat, wird in einer Formulierung des Prinzips vom
ausgeschlossenen Widerspruch erreicht. Das Ergebnis lautet: «Darüber
also sind wir eins geworden..., daß das Entgegengesetzte niemals sein

Entgegengesetztes sein wird.»49 Unter diesen allersichersten Satz— dies

hat Natorp mit Recht herausgestellt — läßt sich aber nicht mehr das

Beweisziel der Seelenunsterblichkeit bringen. Daß auf diesem Weg
nämlich wenigstens Gott und die Idee des Lebens sich als unsterblich
erwiesen hätten, kann - angesichts des wirklich sich ereignenden Todes
des Menschen Sokrates — als ein mit bitterer Ironie durchtränktes,
geradezu dürftig anmutendes Resultat aufgefaßt werden.50

In der so nachgezeichneten Struktur der Abfolge der Beweise spiegeln

sich — darauf wurde nebenbei hingewiesen — der Weg der Erkenntnis

und die Stufungen des Seienden, wie sie exemplarisch in den
zentralen Gleichnissen der <Politeia> verbildlicht worden sind. Der <Phai-
don> erweist sich derart gewissermaßen als ein Platonischer «Musterdialog».

51 Indem alle Beweise nun - allerdings aus unterschiedlichen
Gründen - ihr Ziel verfehlt haben, stellt sich die Frage, welche
Geltungskraft sie überhaupt besitzen. Dieser Frage soll im weiteren
nachgegangen werden.

48 <Phaidon> 100 a.
49 <Phaidon> 103 c: It)VtogoX.oyriaagEV dpa, r] 8* oç, ànÀt&ç xoOxo, ptiSeitoxe evavxi'ov

éauxâ) tô evavxi'ov ëaeaGai.
,0 Die Dürftigkeit des Resultats ist ein Dokument der Unabgeschlossenheit der

Beweisführung und damit ein positives Merkmal des Resultats, nicht eine resignative
Reduktion des Beweisziels. Eine solche Reduktion scheint Dirlmeier gleichwohl
vorzunehmen, wenn er die Unsterblichkeit der Seele auf den obersten Seelenteil einschränkt,
auf «das denkende Wesen» (220). Dieser Teil wäre für sich - als voùç xcopiaxoç - nach der
hier anklingenden Deutung des Aristoteles (vgl. I1EP1 TYXHZ T, 430 a 17 f.) zugleich
àjcaGqç und àptyfjç. «Nach der Trennung vom Leib» könnte das Gericht also gar nicht an
die Seele herantreten, wie Dirlmeier ebd. dennoch vorauszusetzen scheint, weil sie als
denkendes Wesen weder Individualität, noch Schuld und Leidensfähigkeit besitzt.

" Der Gedanke des Platonischen Musterdialogs ist von Egil A. Wyller exemplarisch

durchgeführt worden, vgl. Der späte Piaton, Tübinger Vorlesungen 1965, Hamburg
1970, indem er das Spätwerk von der «Grundvision» der zentralen Gleichnisse der
<Politeia> her deutet, vgl. insbes. 5 ff. Vgl. auch René Schaerer, La composition du
<Phédon>, in: Revue des Etudes grecques LUI, 1940, bes. 29 ff., wo eine Parallelität
zwischen dem Aufbau des <Phaidon> und dem Liniengleichnis in den Blick kommt, vgl.
29: «Si nous passons maintenant à la République, nous y trouvons la même théorie, mais
enrichie et précisée.»



20 Philosophieren als Sein zum Tode

c) Die Geltungskraft der Beweise

Obwohl Piaton an entscheidenden Stellen selbst vor der Meinung
warnt, die Beweise seien zum gewünschten Ergebnis gekommen, will er
der entgegengesetzten Meinung, «als ob an allen Reden am Ende wohl
gar nichts Tüchtiges wäre», doch ebensowenig Eingang in die Seele

gestatten.51" Um eine zutreffende Meinung über Piatons eigene
Einschätzung der Geltungskraft der Beweise zu erlangen, ist es erforderlich,
folgenden Satz, der fast gleichlautend unmittelbar vor und nach dem

Beweisgang ausgesprochen wird, angemessen zu berücksichtigen. Bevor
der erste Beweis beginnt und nachdem die Lehre von der
Seelenunsterblichkeit als naXaiôç Xôyoç eingeführt worden war 52, wird - gleichsam

zur Prophylaxe gegen drohende Kritik - gesagt: «Wenn dies aber
nicht so ist, dann bedürften wir eines anderen Grundes» (ei 5è pir| ecru
toCto, äXXov äv 5éot Àoyou).53 Genau dieses Wort - ei 8è prj, ü/Tou äv
ôéoi Xöyov — wird zum Schluß des vierten Beweises wiederholt.54

Was mit diesem Satz, der die vier Beweise gleichsam umschließt,

gesagt sein soll, kann gemäß den drei Schritten entfaltet werden, die in
der oben durchgeführten Darstellung der drei Momente des Wegcharakters

der Beweise — also der Geleitetheit, der Mühsamkeit und der
Gefährlichkeit des philosophischen Denkens — vorgeprägt sind. Gemäß
diesen drei Schritten setzt das Denken zunächst bei etwas Gegebenem
ein, geht sodann über zur kritischen Überprüfung des Gegebenen wie
auch seiner selbst und endet schließlich mit der Bereitschaft zum steten

Neubeginn der Untersuchung. Es zeigt sich so als sich verdankendes

Denken, als rational-diskursives Denken und als unbeendliches Denken.

55

313 <Phaidon> 90 d/e.
52 <Phaidon> 70 c.
53 <Phaidon> 70 d.
34 <Phaidon> 106 d.
55 Die Unbeendlichkeit des philosophischen Denkens gemäß Piaton hat vor allem

Friedrich Schlegel deutlich herausgestellt, vgl. Charakteristik des Plato (1803/04), in:
Schriften und Fragmente. Ein Gesamtbild seines Geistes, hg. von Ernst Behler, Stuttgart
1956, bes. 193: «Die ganze Form seiner philosophischen Werke beruht auf dem Prinzip
der relativen Undarstellbarkeit des Höchsten.» Allerdings kommt in Schlegels literarischer

und poetisierender Piatondeutung die theoretische Argumentation zu kurz. Vgl.
hierzu Hans Krämer, Fichte, Schlegel und der Infinitismus in der Piatondeutung, in:
Deutsche Vierteljahresschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 62 (1988)
583-621.



Philosophieren als Sein zum Tode 21

Zum erstgenannten Moment gehört, daß die Reden des Dialogs
auch als ein puBoLoyeîv dessen betrachtet werden, der sich nun in der
Tat dem Tode als dem Ende seines Weltdaseins nähert.56 Dieses

puBoLoyr.iv vollzieht sich vor dem Hintergrund des Traumes, der Sokra-
tes in seinem Leben begleitete und ihm immer wieder befahl: «O
Sokrates mach und treibe Musik». 57 Indem Sokrates der Auffassung
ist, daß «die Philosophie die vortrefflichste Musik» sei58, wird im
Gehorsam dem Traum gegenüber das Denken zum Danken, zum Sagen
des im unsagbar Geheimnisvollen liegenden Wortes. 59

Dieser Ansatz bei einer gewissermaßen unvordenklich vorgegebenen

Aufgabe verdirbt nicht von vornherein die mögliche Wissenschaftlichkeit

der Philosophie. Die Vermeidung von leerem Geschwätz60

gelingt auf doppelte Weise, einerseits durch die positiven, obgleich
unzureichenden Beweisversuche, andererseits durch die apagogischen
Argumente gegen die vorgetragenen Zweifel. Die Sokratische Art des

Philosophierens, die sich - nach dem Wort Kants - «durch den klarsten
Beweis der Unwissenheit der Gegner» auszeichnet61, findet sich -
wiewohl verdeckt — auch schon in den positiven Beweisen, deren
wahres Resultat demnach allererst aufgespürt werden muß. Eine solche

Analyse kann hier nicht in der nötigen Gründlichkeit dargeboten werden.

Dennoch sei der Entwurf des möglichen Resultats einer derartigen
Untersuchung im folgenden einmal vorgreifend in einigen knappen
Strichen skizziert.

Der erste Beweis, der sich auf den doppelten Kreislauf des Werdens

stützt, könnte die Meinung widerlegen, daß die durch den Augenschein
beglaubigte Wirklichkeit, gemäß welcher der Mensch im Tode zur
Leiche wird, auch schon innerhalb der ein wenig genauer betrachteten

augenscheinlichen Wirklichkeit keine Gültigkeit besitzt. Er vermöchte
so jedenfalls zu zeigen, daß die Annahme einer über den Bereich der

augenscheinlichen Wirklichkeit hinausgehenden Existenz nicht
unmöglich ist. Der zweite Beweis, der die Anamnesislehre zur Grundlage
hat, entfaltet die Transzendenz des menschlichen Geistes, der in allem

56 Vgl. <Phaidon> 61 e.
57 <Phaidon> 60 e.
58 <Phaidon> 61 a.
59 <Phaidon> 62 b: 'O pèv oùv év à7toppT]TOiç A^yôjievoç Ttepi aùxœv Àôyoç
60 <Phaidon> 70 b.
61 <Kritik der reinen Vernunft), B XXXI.



22 Philosophieren als Sein zum Tode

ontischen Erkennen schon immer über dessen Grenzen hinaus ist. Der
dritte Beweis, der mit der Nähe der Seele zum Eingestaltigen und
Göttlichen argumentiert, und mehr noch der vierte Beweis, der den
Tod als ein dem Wesen der Seele entgegengesetztes Prinzip betrachtet,
zeigen offenbar, daß die Seele etwas ist, das sich aufgrund seiner
immanenten Tendenz gegen das sperrt, als was sich der Tod zeigt. Obgleich
dieses Sichsperren der Seele gegen die Wirklichkeit des Todes weder ein
positives Argument ist, noch auch eindeutig sehen läßt, was die wahrhafte

Wirklichkeit des Todes ist, bringt sie doch immerhin diese immanente

Seelenwirklichkeit zum Vorschein, «das offenbar angeborene
Phänomen der Todesfremdheit», wie Dirlmeier sagt, das in der banau-
senhaften Sicht des Todes verdeckt wird.62

Dieses Resultat der positiven Beweise wird durch die apagogischen
Argumente noch unterstützt. Die drei Argumente gegen die These, die
Seele sei bloß eine Harmonie des Leibes, können als Anwendungen des

gültigen Gehaltes des zweiten, dritten und vierten Beweises auf diese

kritische These verstanden werden. Die Harmonie-These widerspricht
der Anamnesislehre, weil sie die ihr zugrundeliegende vorgängige
Transzendenz des menschlichen Geistes nicht zu erfassen vermag und
den Zugang zur Einsicht in die Möglichkeit wahrer Erkenntnis
verbaut. 63 Sie erlaubt zudem keine Einsicht in die Möglichkeit der Tugend
und der Schlechtigkeit der Seele, die im dritten Argument durch die
Nähe der Seele zum Göttlichen begründet wird, auf das sie sich

zubewegen kann.64 Schließlich ist sie im Gegensatz zu der im vierten Beweis

angezielten Seelenlehre nicht in der Lage, die vom Leiblichen
unabhängige Selbständigkeit des Seelischen zu begreifen, wie diese sich im
Widerstreit der Seele gegen Neigungen, die mit dem Leib zusammenhängen,

zu dokumentieren scheint.65

62 Vgl. Franz Dirlmeier, a.a.O. 220.
65 Vgl. <Phaidon> 92 a ff.
64 Vgl. <Phaidon> 93 a ff.
65 Vgl. <Phaidon> 94 a ff.; ähnlich in diesem Sinne Hans-Georg Gadamer, a.a.O.

194: «Ein zureichender Beweis wird also auch von Sokrates nicht versprochen. Es geht
nur um die Abwehr von Einwänden, die es eben an dem rechten Verständnis dessen, was
<Seele> für Sokrates ist, fehlen lassen. » Vgl. weiterhin 200 : « Das, scheint mir, ist der Sinn
jener Beweisführungen, daß sie Zweifel widerlegen, nicht daß sie den Glauben begründen.

Und wie soll auch das Phänomen des Todes in seiner Größe der menschlichen
Vernunft und Einsicht je begreiflich werden, und wie hört es dennoch nicht auf, die
menschliche Antwort auf seine Unbegreiflichkeit herauszufordern!»



Philosophieren als Sein zum Tode 23

In der Art, wie die vorgegebenen Aufgaben des Denkens
wissenschaftlich untersucht werden, wird darüber hinaus deutlich, daß die
wahre Wirklichkeit immer schon über die Möglichkeit wissenschaftlichen

Beweisens hinaus ist und daß es insofern auch immer die
Möglichkeit der Kritik der vorgelegten Beweise gibt. Mit der Behauptung
der Unbeendlichkeit des philosophischen Denkens entweicht es nicht
in die Unverbindlichkeit leeren Geredes; obwohl es also in der
Philosophie um wirkliches Erfassen der Wahrheit geht, gibt es allerdings bei
allen Versuchen, dem a7töppr|T0v einen Xôyoq zu verschaffen, auch das

bleibende Geheimnis (äppr|TOv). Der Philosoph strebt nach Weisheit,
ohne sie bloß aus eigener Kraft im gesuchten Sinne erlangen zu können.

In diesem, dem Menschen aufgrund seiner Natur eigentümlichen
Schwebezustand, dem gemäß das Sein des Menschen durch ein pEtalpj
bestimmt ist66, bringt der Philosophierende den Möglichkeitscharakter
seines Seins so zum Austrag, daß die peLetri Öavaxou67 im Sinne
Heideggers als «Vorlaufen in die Möglichkeit» verstanden werden kann.68

Der zu sich selbst gekommene Möglichkeitscharakter des philosophischen

Lebens im <Phaidon> wird aber von den eingangs skizzierten
Ansätzen Natorps, Patzigs und Bröckers, die gleichwohl exemplarisch
zu nennende Fehleinschätzungen repräsentieren, nicht erfaßt. In Absetzung

von diesen Versuchen ist abschließend noch einmal das im <Phai-
don> vor Augen gestellte Sein des Philosophen zum Tode zu verfolgen.

3. Zu Piatons Auslegung des Seins zum Tode im <Phaidon>

Zu Patzigs und Bröckers Ausführungen braucht vor dem Hintergrund

der gegebenen Interpretation nur kurz gesprochen zu werden.

M Vgl. hierzu <Symposion> 202 a, wo im Blick auf den philosophischen Menschen

von dem peTaÇi) aocpiaç Kai àpaOiaç und dem pcxaÇù <ppovr|a£Cûç Kai àgaSîaç die Rede ist ;

eine Ontologie des Menschen nach Piaton hätte ihr Fundament in dieser Zwischenstellung

des durch den Eros bestimmten Philosophen, der «mitten zwischen Sterblichem und
Unsterblichem» steht (202d: jrcTUeè 0vt]toC Kai dOavätoij). In diesem Zustand des
Menschen kommt es für die Philosophie auch auf das kunstvolle und literarisch gekonnte
Sprechen an (vgl. <Phaidon> 90 b und 102 d; vgl. insgesamt den <Phaidros>). Auf diese

Weise gehören der Anspruch auf Wissenschaftlichkeit und der Kunstcharakter in der
Platonischen Philosophie notwendig zueinander.

61 <Phaidon> 81 a.
68 Vgl. z.B. <Sein und Zeit>, 262.



24 Philosophieren als Sein zum Tode

Die tragenden Gedanken des <Phaidon> werden bei beiden so simplifiziert,

daß wohl ein eindeutiges Resultat herauskommt, aber keines, das

sich angesichts der Textaussage halten ließe. Natorps Überlegungen
haben demgegenüber größeres Gewicht und bieten zusätzlich auch den

Übergang zu einem kritischen Hinweis in bezug auf Heideggers
Auslegung des Seins zum Tode.

Patzig will, indem er die Seele gemäß der Lehre Piatons als verzauberten

Frosch denunziert69, den Frosch gleichsam nur Frosch sein

lassen, ohne das Geheimnis zu sehen, das sich aus der Situation und den

mit ihr verbundenen Fragen ergibt. Er vernachlässigt also die Tatsache
des offenkundigen Wagnischarakters des menschlichen Lebens, indem
er Piatons idealistischer Weltsicht eine realistische entgegensetzt und
beiderseits nur eine eindeutige faktische Wirklichkeit anzuerkennen
bereit ist. Damit verfällt er in eine Sichtweise, die mit Piaton als die des

Banausen zu charakterisieren wäre.70
Bröcker hingegen unterstellt Piaton das Ziel weltflüchtiger

Abgeschiedenheit und nimmt an, nach Piaton beginne «das wahre Leben»
erst «mit dem Tode».71 Verräterischerweise verknüpft Bröcker in der

von ihm angegriffenen Position das, was aus dem Text vielleicht abgeleitet

werden kann, zusätzlich mit Gedanken, die auf Worte aus dem
<Neuen Testament) anspielen — allerdings nicht ohne Verunstaltung
des Sinnes auch dieser Worte. Er sagt: «Die in diesem Leben schlecht

Weggekommenen hoffen auf ein anderes Leben jenseits des Grabes, in
dem die Ersten die Letzten und die Letzten die Ersten sein werden,
welches Jenseits sie eigens zum Zweck dieser imaginären Rache erfunden

haben.»72 Gerade so, wie Bröcker nicht sieht, daß das menschliche
Rechnen dem Geist des <Neuen Testamentes) zuwider ist, so nimmt er
auch nicht wahr, daß ein hedonistisches Lustkalkül in der Platonischen

Philosophie schon deswegen keinen Platz hat, weil es auf dem Grunde
des Wissens des Nichtwissens überhaupt nicht möglich ist.

Bröcker erwähnt wohl nebenbei die «Möglichkeit des Menschen, zu
Lebzeiten sich vorübergehend zum Ewigen zu erheben»73, und kommt
damit auf den Aspekt zu sprechen, der von Natorp herausgestellt wor-

M Vgl. a.a.O. 45.
70 Vgl. hierzu <Symposion> 203 a mit der Entgegensetzung von dämonischem und

banausischem Menschen.
71 A.a.O. 183.
77 A.a.O. 172.

" A.a.O. 190.



Philosophieren als Sein zum Tode 25

den war. Eine derartige Entmythologisierung, wenn sie die «Unsterblichkeit

der Seele, eine Zukunft jenseits des Grabes», aus der Lehre
Piatons entfernt, wird aber von Bröcker mit Recht für ihre Zerstörung
gehalten.74 Trotz dieser zutreffenden Ansätze verfehlt Bröcker doch

insgesamt die positive Sicht des philosophischen Lebens, sofern es

schon in seinem weltlichen Vollzug ein schönes Wagnis darstellt. Der
Vollzug eben dieses schönen Wagnisses ist das wahre Leben des

Philosophen, das Piaton als Sein zum Tode auslegt.
In diesem Sinne handelt der <Phaidon>, wie Natorp gesagt hat,

«vielmehr vom Leben als vom Sterben; vom Leben des Philosophen,
welches das Leben im Ewigen ist».75 Dieses Thema des <Phaidon>

findet Natorp in den «Darlegungen, in denen die Auffassung der Idee
sich Stufe um Stufe vertieft» und die eingebettet sind «in einen breiten
Strom mehr ins Ethische und Religiöse, ja eigentlich Erbauliche
hinübergleitender, stimmungsvoller Betrachtungen».76 Obwohl er die

Versenkung ins Erbauliche angesichts seiner Absicht für «geradezu
störend» hält, stellt er doch fest: «Nur wer für beides ungefähr gleich
empfänglich ist, dem wird dies wunderreiche Denkmal auf Sokrates

seine tiefliegenden Schönheiten erschließen; ihn wird in den feinsten
und schärfsten logischen Entwicklungen nicht das tragische Pathos des

Sterbetags des Unsterblichsten loslassen, und in der erschütterndsten

Predigt nicht die Klarheit der Besinnung — in der seine unsterblichste
Unsterblichkeit liegt.»77

Die Klarheit der Besinnung, in der also die wahrhaft — und zwar
durch menschliche Tätigkeit - erreichbare Unsterblichkeit im Sinne der

«Ursprünglichkeit und Selbsteigenheit der Einheitsfunktion des

Bewußtseins» liegt78, ermöglicht folglich jenes «Ewigsein in jedem
Augenblick», das Natorp als die Hauptaussage des <Phaidon> auffaßt.79

Die «Einheit des Persönlichen und Sachlichen» sieht Natorp dadurch
gewahrt80, daß «der Begriff uns als unser Eignes» zum Bewußtsein
kommt.81

74 A.a.O. 190 f.
75 A.a.O. 130.
76 A.a.O. 136.
77 Ebd.
78 A.a.O. 145.
" A.a.O. 130.
80 Ebd.
81 A.a.O. 146.



26 Philosophieren als Sein zum Tode

Indem Natorp die Unsterblichkeit, die im <Phaidon> gesucht wird,
in der Ursprünglichkeit und der Selbsteigenheit des Bewußtseins sieht,
wird bei ihm eine Denkfigur in entscheidenden Momenten vorgeprägt,
die in Heideggers existentialem Entwurf eines eigentlichen Seins zum
Tode eine wichtige Rolle spielt. Das Dasein hat nach Heidegger im
Vorlaufen in den Tod «die Möglichkeit, als ganzes Seinkönnen zu
existieren».82 Das Gewissen ist «die im Grunde des Daseins beschlossene

Seinsart, in der es sich selbst — das eigenste Seinkönnen bezeugend -
seine faktische Existenz ermöglicht».83 Heidegger sieht nun selbst die

Gefahr, daß die Selbstermöglichung der faktischen Existenz durch die
vorlaufende Entschlossenheit als ein Ausweg gedeutet werden könnte,
«erfunden, um den Tod zu (überwinden)».84 Eine solche Aussage hält
er aber für eine grobe Verkehrung, in der übersehen werde, daß der
Gewissensruf «dem Tod die Möglichkeit freigibt, der Existenz des

Daseins mächtig zu werden».85

Gegen diese vorbeugende Abwehr eines naheliegenden Einwandes
muß dennoch gefragt werden, ob die von Heidegger behauptete Selbst-

ermöglichung der faktischen Existenz, die das Dasein seiner Existenz

mächtig werden läßt, nicht doch zu einer sich selbst vergöttlichenden
Selbstübermächtigung des Philosophierenden führt, in der das Dasein
der Möglichkeit als Möglichkeit entweicht. Demgegenüber hatte
Heidegger selbst gefordert, daß die im Sein zum Tode charakterisierte

Möglichkeit «ungeschwächt als Möglichkeit verstanden, als Möglichkeit
ausgebildet und im Verhalten zu ihr als Möglichkeit ausgehalten werden»
müsse.86 Der wirkliche Tod gerät mit dem existentiell verwirklichbaren
Sein zum Tode in der vorlaufenden Entschlossenheit gewissermaßen
aus dem Blick. Zum Möglichkeitscharakter des Daseins gehört — soll er
nicht durch die Formalisierung einer existentialen Struktur entschärft
werden — der Rückbezug auf die konkrete Wirklichkeit. Das Sein zum
Tode ist aber eben nicht nur ein formales Konstitutivum des endlichen

82 (Sein und Zeit), 264.
8i <Sein und Zeit), 300.
84 <Sein und Zeit), 310.
85 Ebd.
86 (Sein und Zeit), 261. Vgl. hierzu auch meine Abhandlung, Menschsein als

Möglichsein. Piatons Menschenbild angesichts der Paradigmendiskussion in der Piatonforschung,

in: Theologische Quartalsschrift 170/1990, 23—41, welche die hier vorgelegte
Untersuchung weiterführt.



Philosophieren als Sein zum Tode 27

Freiheitswesens, das sein Sein auf diesem Wege selbst ermöglicht,
sondern auch eine Struktur, die auf die tatsächliche Vernichtung seines

Seinkönnens zuläuft.
Im Unterschied zu Heideggers Reduktion des Seins zum Tode auf

dessen formale Struktur, die nur betrachtet wird, sofern sie existentiell
vollzogen werden kann, hat Piaton im <Phaidon> auch die nur radikal
verneinbare Wirklichkeit des Todes - in ihrem empörenden und in
ihrem vernichtenden Charakter — herausgestellt und in die Untersuchungen

ausdrücklich einbezogen. Obwohl der Tod des Sokrates von
Piaton zugleich als die Gerechtigkeit verletzender Skandal und als

tatsächlich geschehenes, schmerzliches Ereignis dargestellt worden ist,
fühlt sich Sokrates laut diesem Bericht nicht als einer, der zu kurz

gekommen ist und sich deswegen ein imaginäres Jenseits vorgaukelt.
Vielmehr gehört nach ihm das Todesstreben in gewisser Weise
konstitutiv zum Leben des wahrhaft Philosophierenden. Ebenso hat die

philosophische Todessehnsucht bei ihm keine simple Lebensverneinung

— schon gar nicht aus Schwäche — zum Inhalt, so wenig, daß

Simmias im Dialog selbst schon — auf die Bekundung des philosophischen

Todesstrebens durch Sokrates hin - dieses banausenhafte
Mißverständnis aufgreift und laut auflachend sagt: «Beim Zeus, wiewohl
ich jetzt nicht im mindesten lachlustig bin, hast du mich doch lachen

gemacht. Ich denke nämlich, wenn die Leute so dies hörten, würden sie

glauben, dies sei ganz vortrefflich gesagt gegen die Philosophen, und
würden gewiß gewaltig beistimmen, die bei uns gar, es sei so, die

Philosophen sehnten sich wirklich zu sterben, und sie ihrerseits wüßten
auch, daß sie wohl verdienten, dies zu erlangen.»87

Die formale Struktur reicht folglich nicht aus, um das menschliche
Sein zum Tode in der sachlich gebotenen Weise herauszustellen. Jedenfalls

gehört zur meditatio mortis nach Piaton auch die Frage, was sein

87 <Phaidon> 64 a/b; es läßt sich, hiergegen G adamer, a.a.O. 190, aber nicht sagen:
«Ebenso lacht Simmias einfach, als Sokrates das <Sterben> für den Sinn aller Philosophie
erklärt». Natürlich drückt sich in diesem Lachen auch das «Ideal rationaler Vernünftigkeit»

aus (189), das sich jeder Mystifizierung durch die Situation entzieht. Das Lachen hat
aber zugleich den Sinn, die Ferne wahrhaften Philosophierens von den Auffassungen der
Menge anzuzeigen. Indem die Menge schon keinen Sinn für das philosophische Sein zum
Tode hat, wird ihre Gegnerschaft gegen die Hoffnung auf eine den Tod überdauernde
Existenz lächerlich gemacht. Zu der hier anklingenden Selbstmordfrage vgl. auch <Sein
und Zeit>, 261, wo Heidegger eine derartige Auslegung des <Seins zum Tode> in
entsprechender Weise ablehnt.



28 Philosophieren als Sein zum Tode

wird, wenn der Mensch in seinem sichtbaren Weltdasein zu Ende
gekommen ist. Dabei verfällt er nicht in den Fehler, in einem sich selbst

betrügenden Sicherheitsstreben den Tod als unbestimmte Möglichkeit
zu verdecken. Der Möglichkeitscharakter des Todes, der vom Sterbenden

hoffen und wagen erfordert, kann nicht nur durch eine falsche

Jenseitsgewißheit verdeckt werden, sondern auch durch eine den
Menschen bloß auf sich verweisende Diesseitsorientierung, die mit der
«nüchternen Angst, die vor das vereinzelte Seinkönnen bringt, die

gerüstete Freude an dieser Möglichkeit» zu verbinden vermag88, ohne
ein Wort über die unfaßbaren Schrecknisse des Todes zu verlieren. Die
Stärke der Platonischen Analyse des philosophierenden Seins zum Tode

liegt demgemäß in ihrem doppelten Sinne, sofern sie sich nämlich
einerseits auf das existierend vollziehbare Sein zum Tode richtet,
andererseits aber auch auf den wirklichen Tod, den zu ertragen für den

Philosophierenden ein mit Hoffnung verbundenes Wagnis
darstellt.89

Das Sterben ist also auch nach Piaton einerseits existentiell
vollziehbares Sein zum Tode. Entgegen der an der Oberfläche des Textes
sichtbaren Tendenz lebt der Philosoph so auf den Tod zu, daß er sich
dabei gerade dem Leben zuwendet und es möglichst vollkommen zu

gestalten versucht. Das Klagelied über die negativen Wirkungen des

Leibes, die gleichsam sterbend abgetrennt werden sollen, kann deswegen

auch positiv formuliert werden.90 Wenn die Sorgen um Nahrung
möglichst gering sind, wenn ein Mensch gesund ist und nicht von

88 <Sein und Zeit>, 310.
89 Diesen Aspekt betont René Schaerer, a.a.O. 48 f., wenigstens für die

Anfangsargumentationen des <Phaidon>: «La première joute interrogative a pour sujet l'espoir du

philosophe en la mort: il s'agit là d'une attitude morale, dictée par l'âme intermédiaire,
inspiratrice du courage et des croyances justes. »

90 Vgl. <Phaidon> 66 b—d; zu einer Interpretation der Leiblichkeit in Piatons <Phai-
don> würde auch noch die Heranziehung weiterer Stellen erforderlich sein ; zunächst 60 b
ff. im Vergleich mit 117e ff. als Ausdruck des Unzulänglichen der bloß körperlichen Lust
(vgl. dazu auch <Philebos> 44 b ff.); vgl. aber auch den spielerischen Ausdruck einer
Zärtlichkeit, die keineswegs mit Unlust verbunden ist (89 a/b) ; schließlich ist die
Bestattungsfrage zu beachten (115 c ff.); die Bestattung soll so vorgenommen werden, wie es

dem Kriton lieb sei und wie er es am meisten für schicklich halte (116a); alle Verrichtungen

in diesem Zusammenhang (vgl. auch das Bad 115a) zeugen von der Würde des

Körpers auch nach dem Tode, ganz im Gegensatz zu der Stellungnahme Plotins, der die

Frage der Bestattung für gleichgültig hält, weil der Leichnam in jedem Falle verrotten
werde, mag er nun über oder unter der Erde liegen (vgl. Enneade 14, 7, 28 f. ; vgl. auch IV
7, 31).



Philosophieren als Sein zum Tode 29

sinnlichen Neigungen in seinem Streben nach Wahrheit und Gerechtigkeit

gestört wird, wenn im Staate Friede und Gerechtigkeit
herrschen, wenn er also Muße hat für das philosophische Leben, dann sind
die weltlichen Bedingungen erfüllt, die es ihm gestatten, philosophierend

zu leben und das Wahre zu sehen, soweit es ihm im Leben möglich
ist.91

Das Sterben ist nach Piaton aber andererseits ein faktisch eintretendes

Ereignis, an das im Wagnis des philosophischen Lebens Hoffnung

geknüpft wird. Aufgrund dieser Hoffnung gibt es dann auch den

Vergleich der irdischen Existenz des Menschen mit seiner erhofften
Existenz nach dem Tode. Daß dieser Vergleich zuungunsten der
irdischen Existenz ausfällt, vermag dann nicht zu verwundern, wenn mit
Piaton angenommen wird, daß der Philosoph nach der Erkenntnis und
der Verwirklichung des Wahren und Guten strebt und dabei in diesem
Leben immer wieder auf das Wissen des Nichtwissens und das Scheitern
seiner politischen Bemühungen zurückgeworfen wird.92 Nichts anderes

zeigt sich im Ergebnis des <Phaidon>, sofern die Beweise nicht zu einem
vollends befriedigenden Ergebnis kommen können und sofern am
Ende ein Mensch hingerichtet wird, der von allen rechtlich denkenden
Menschen für gerecht gehalten worden ist. Die Hoffnung, daß es nach
dem Tode etwas Besseres für den nach Wahrheit und Gerechtigkeit
strebenden Menschen gebe, drückt sich folglich in der These aus, daß

Menschen entweder niemals zum reinen Wissen gelangen oder erst,
nachdem sie gestorben sind.93

91 Weil solch vollkommenes Leben aber nicht aus menschlicher Kraft möglich ist,
muß das Streben nach dem wahren Leben in paradoxer Gestalt als transzendente Handlung

auftreten. Vgl. hierzu folgendes Fragment von Novalis, in: Schriften Bd. 2, Das

philosophische Werk I, hg. von Richard Samuel, Darmstadt 1965, 395: «Der ächte

philosophische Act ist Selbsttödtung; dies ist der reale Anfang aller Philosophie, dahin
geht alles Bedürfniß des philosophischen Jüngers, und nur dieser Act entspricht allen
Bedingungen und Merckmalen einer transscendenten Handlung. » Vgl. weiterhin Karl
Jaspers, Philosophie II. Existenzerhellung, Berlin, Heidelberg, New York "1973,
bes. 300.

92 Vgl. hierzu insbesondere <Politeia> 496 d/e.
93 Vgl. <Phaidon> 66 e; hier kann ein Ansatz zu Kants Postulat von dem «ins

Unendliche gehenden Progressus» gefunden werden (vgl. <Kritik der praktischen
Vernunft^ A 220). Diesen Gedanken hatte auch Mendelssohn, a.a.O. 83 und 106 ff., im Sinne
der Notwendigkeit der Erhaltung des «Selbstgefühls» vorgetragen. Derart kann
N. Rothenstreich, a.a.O., S. XXVII, Mendelssohn mit Recht «ein Glied in der Kette
von Plato bis Kant» nennen.



30 Philosophieren als Sein zum Tode

Das Leben ist es also auch, das in dieser über den Tod hinausreichenden

Hoffnung gesucht wird, allerdings ein Leben, das nicht von
den Nichtigkeiten des faktischen Weltlebens betroffen ist. Wenn gesagt
wird, das gesuchte Leben sei ein Leben «gänzlich ohne Leiber»94, so

kann dies nur heißen: ohne die Vergänglichkeit und Nichtigkeit des mit
dem irdischen Leibe verbundenen Lebens. Das Todesstreben des

Philosophen ist so gesehen kein Streben nach dem Tod, sondern nach dem
Tod des Todes und also nach dem lebendigen Leben, das der Mensch
nach Piaton jedenfalls nicht aus eigener Kraft erlangen kann.95

94 <Phaidon> 114c; was die angeblich eindeutige Leibabwertung bei Piaton angeht,
muß auch gesehen werden, daß eine der wenigen Stellen, die das orphische acö|ia-ofjga
aufnehmen, dem Leib insofern sogar eine förderliche Rolle zuschreibt, «weil durch ihn
die Seele alles begreiflich macht» (vgl. <Kratylos> 400 c: Kai yàp af]pà xiveç (paoiv auxö
eivai xfjç \|/i>xfjç, cbç xe0a|i|i8vr|ç èv xco Ttapövxr Kai ôiôxi au xoûxcp ar)gaivei à äv aripaivri ri
\\f\)XA, Kai xaûxr| arjpa ôpGajç Ka^eîoOai).

9Î Dazu vgl. zunächst das Opfer, das dem Asklepios gebracht werden soll (vgl.
<Phaidon> 118a; weiterhin die Anmerkung von Dietrich Kurz in der von G. Eigler hg.
Studienausgabe, Bd. 3, 205 : « Im Heiligtum des Asklepios in Epidauros wurden Kranke in
einen Schlaf versetzt, aus dem sie geheilt erwachten»). Die Ironie dieser Stelle
beansprucht keine Autarkie des Philosophen, sie ist doppelbödig, indem sie den Wagnischarakter

des philosophischen Lebens zu überdecken scheint. Es ist aber, gegen Hackforth,
a.a.O. 190 Anm. 2, nicht müßig, den Sinn dieses Opfers genau zu erfassen, da es nach
Piaton durchaus das gibt, was Hackforth «the sickness of human life» nennt (ebd.). Vgl.
hierzu Franz Dirlmeier, a.a.O. 239: «So ist der <Phaidon> nicht nur Überwindung des

Todes, sondern auch Überwindung des Lebens, des primitiven, bösen Lebens, das die
Möglichkeit der Gemeinschaft vernichtet. » Die gesuchte Rettung kann nach Piaton aber
nicht aus eigener Kraft kommen, sondern ek xuxtiç (<Politeia> 499 b) oder ek xivoç ÔEi'aç

è7ti7tvoi'aç (499 c).


	Philosophieren als Sein zum Tode : zur Interpretation von Platons "Phaidon"

