Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 37 (1990)

Heft: 1-2

Artikel: Philosophieren als Sein zum Tode : zur Interpretation von Platons
"Phaidon"

Autor: Fischer, Norbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760837

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760837
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

NORBERT FISCHER

Philosophieren als Sein zum Tode

Zur Interpretation von Platons <Phaidon»

Platon 1a63t Sokrates im <Phaidon»> sagen, dal3 «diejenigen, die sich
auf rechte Art mit der Philosophie befassen ..., ohne daf es freilich die
anderen bemerken, nach gar nichts anderem streben als nur, zu sterben
und tot zu sein».' Die Anderen, von denen hier gesprochen wird,
wissen laut Sokrates aber weder, «wie die wahrhaften Philosophen den
Tod wiinschen, noch wie sie ihn verdienen und was fiir einen Tod». ?
Aus der Gesamtaussage des (Phaidon» liegt natiirlich auf der Hand, daf3
der Philosoph den Tod nicht als den Untergang seiner Lebensmoglich-
keit erstrebt, sofern dieser Dialog ganz offenbar gerade tiber die fiir den
einzelnen Menschen scheinbar alles vernichtende Grenze hinausfragen
soll. Vielmehr strebt der Philosoph im BewuBtsein seiner Endlichkeit
nach dem Tod der Todlichkeit des faktischen Lebens und in diesem
Sinne nach einem lebendigen Leben, so daf sein Sein schlief3lich den-
noch mit Recht — wenn auch in paradoxer Weise — als Sein zum Tode
bezeichnet werden kann.

Obwohl diese Auslegung des wahrhaften Philosophierens also
einen genuinen Gedanken von Platons <Phaidon» ausspricht, verbindet
sich mit dem gewihlten Titel in unseren Tagen doch zugleich auch eine
Anspielung auf Heideggers Existentialanalytik. Im Gegensatz zu Hei-

' 64 a: Kwduveiouot yap 6601 Tuyxavoustv opBdg GnTopevol QLA0GOQIng AEANBE v
T0LG GAAOULG, 6Tt 0VAEV dALO avTol EmTndevovoty ) anoBvioxketv te kai teBvavar (Text und
Ubersetzung von Werken Platons werden, wenn nicht anders vermerkt, nach: Platon,
Werke in acht Bianden. Griechisch und deutsch, hg. von Gunther Eigler, Darmstadt
1970-1983, zitiert).

2 64 b: AéAnBe yap avtoug  T& Bavatdot Kai 7 dELoi £iol Buvdtou kai oiov Bavdtov oi g
aAnbdg @iadoopol.



4 Philosophieren als Sein zum Tode

\

deggers Analyse spielt es im <Phaidon» aber durchaus eine groBe Rolle,
«ob <nach dem Tode»> noch ein anderes, hoheres oder niedrigeres Sein
moglich ist, ob das Dasein <fortlebt> oder gar sich <iiberdauernd», <un-
sterblich» ist». > Heideggers insofern rein diesseitige Todesinterpreta-
tion, die das Phinomen nur untersucht, «wie es als Seinsmoglichkeit des
jeweiligen Daseins 7n dieses hereinstebt» *, erscheint jedenfalls aus dem
Zusammenhang des (Phaidon» heraus als unzureichend. Zu einer sach-
gemifBen Interpretation des Seins zum Tode muf3 nach Platon die
ontologische Bedeutung des wirklichen Endes des Daseins in der Welt
hinzugenommen werden. Die Angstbereitschaft angesichts des Todes
griindet méglicherweise auch in <Sein und Zeit> unausgesprochen — und
entgegen der expliziten These Heideggers —, auf einem die Lebenszeit
iberdauernden Sinn des zu Ende gekommenen Daseins.

Inwieweit der <Phaidon»> aber eine Antwort auf die Fragen nach
einem iiber das sichtbare Weltdasein hinausreichenden Leben gibt, ist
in den einschligigen Interpretationen selbst noch unklar. Es muf3 im
folgenden also zunichst die Diskussion um das Thema des <Phaidon»
aufgegriffen werden. Nachdem auf diesem Wege die dem <Phaidon)
insgesamt zugrundeliegende Absicht geklirt ist, kann auf die Beweis-
kraft der Argumente und ihre Funktion im Dialog eingegangen werden.

* Vgl. Martin HEIDEGGER, <Sein und Zeit>, Tibingen ''1967, 247 f.; die zwiespiltige
Unentschiedenheit Heideggers in bezug auf die ontische Frage nach einem Sein des
Daseins «nach dem Tode » in «<Sein und Zeit> klirt sich — wenn tiberhaupt eindeutig — eher
im Sinne der Aussparung der Frage nach dem Tod als « Gegensatz zum <Leben>, der dem
Nicht-Gldubigen als Nichts gilt» (vgl. Werner Marx, Gibt es auf Erden ein Maf3?
Grundbestimmungen einer nichtmetaphysischen Ethik, Hamburg 1983, 35). Marx fihrt
an dieser Stelle prizisierend fort: « Auch der spitere Heidegger denkt den Tod nicht als
Verwesung des Leibes, auch faB3t er ihn nicht als das einmalige Geschehen auf, das am
Ende des Lebens eintritt, sondern vielmehr als die <Macht», die uns wihrend des Lebens
so bestimmt, dal3 wir immerfort <Sterbende> sind.»

4 ¢Sein und Zeit», 248 ; in diesem Hereinstehen des Todes in das Dasein erméglicht er
das « Existenzideal», das «in die Situation vorruft» (300). Der Tod erméglicht die «ei-
gentliche Erschlossenheity, die Heidegger « Entschlossenheit» als die «eigentliche Wahr-
heit des Daseins» nennt, nimlich «das verschwiegene, angstbereite Sichentwerfen auf das
eigenste Schuldigsein » (vgl. 296 £.).

5 Das Seiende, das den Tod als «die eigenste, unbeziigliche, gewisse und als solche unbe-
stimmte, uniiberbolbare Maglichkeit des Daseins» (Sein und Zeit, 258 f.) «in der leidenschaft-
lichen, von den [llusionen des Man gelisten, faktischen, ihrer selbst gewissen und sich dngstenden
Fretheit xum Tode » (266) selbst ibernommen hat, nimmt Attribute des Gottlichen an sich:
Selbstbesitz, autarke Vollkommenheit und unzugingliche Durchsichtigkeit des Absoluten
wiren die Titel, unter denen insbesondere die philosophische Theologie des Aristoteles
im Begriff des eingentlichen Ganzseinkénnens in versteckter Weise vergegenwirtigt
wird.



Philosophieren als Sein zum Tode 5

Vor dem Hintergrund dieser Interpretation, nach der die Beweise ein
exemplarisches Durchschreiten des Grundmusters des philosophischen
Erkenntnisweges sind, kann abschlieBend — auch in Absetzung von
Heideggers Auslegung — gefragt werden, wie der philosophierende
Mensch nach Platon auf den Tod zulebt.

1. Zur Diskussion um das Thema des <Phaidon>

Wenngleich der <Phaidon)» stets zu Platons Meisterdialogen gezihlt
wird ¢, ist die wissenschaftliche Auseinandersetzung um ihn und um
sein Thema doch merkwiirdig zuriickhaltend und — wo sie doch gefiihrt
wird — sogar zwiespiltig. Hintergrund dieser Zuriickhaltung und dieser
Zwiespiltigkeit ist offenbar ein Dilemma, das mindestens seit Paul
Natorps groBem Platonbuch die Diskussion weitgehend zu beherrschen
scheint. Dieses Dilemma driickt sich bei Natorp einerseits in der Auf-
fassung aus, «daf3 aus den Primissen des Phaedo, auch wenn man sie alle
zugibt, eine personliche Fortdauer gar nicht folgt» 7, andererseits in der

® Vgl. R. HackrorTH, Plato’s Phaedo. Translated with Introduction and Commen-
tary, Cambridge 1955, 3: « That the Phaedo is a work of supreme art, perhaps the greatest
achievement in Greek prose literature, is something that needs no argument.» Dennoch
sieht auch Hackforth sich zu der Frage nach dem «fundamental purpose » genétigt (ebd.).
Er findet thn weder in den Unsterblichkeitsbeweisen, noch in dem Denkmalcharakter,
den der Dialog fiir Sokrates hat, noch in der Ausarbeitung der Ideenlehre. Das Ziel des
<Phaidon> ist nach Hackforth vielmehr «the furthering of his insight into moral and
spiritual values and the application of that insight in all his conduct». Der wirklich sich
ereignende Tod des Sokrates und seine Interpretation im <Phaidon» spielen in dieser
Zielbestimmung keine ausdriickliche Rolle mehr — und so scheint auch Hackforth ange-
sichts des Textes zu keiner giiltigen Bestimmung der Aufgabenstellung dieses Dialogs
gekommen zu sein, wenn er sagt (ebd.): « That is, for Socrates and Plato alike, the way of
philosophy, and only by following that way can man attain real well-being or happiness:
only in the philosophic life can the soul’s desire be satisfied and the aim of the true self be
fullfilled. » Demgegeniiber wird sich zeigen, dal3 der <Phaidon» ein iiber das durch phi-
losophisches Leben aus der Kraft des Philosophierenden hinausgehendes Ziel hat, das er
trotz aller faktischen Schwiche der Argumentationen auch zu erreichen vermag.

" Platos Ideenlehre. Eine Einfiihrung in den Idealismus, Darmstadt 1975 (Nach-
druck von 21922), 130. Vgl. hierzu auch Eugen FiNk, Metaphysik und Tod, Stuttgart 1969,
90: «Athanatizein ist eine Moglichkeit der Thnetos, eine Moglichkeit der Sterblichen,
zeitweise den unsterblichen Gottern zu gleichen, das Seiende zu schauen in seinem
wahren Bau und seiner giiltigen Verfassung, zeitweise und voriibergehend so zu sein, wie
die Goétter immer sind und bestindig. Das Philosophieren ist die endliche, vergingliche,
nur kurze Zeit durchhaltbare Blickweise von Gottern fiir die sterblichen Menschen, ein
kurzbefristetes <Gottlichsein», ein Nektartrank in zerbrechendem GefiaB3.» Zum Begriff
des avavatiletv vgl. Aristoteles, <Nikomachische Ethik> X, 1177 b 33.



6 Philosophieren als Sein zum Tode

unbezweifelbaren Tatsache, dall dennoch im Dialog eine individuelle
Fortdauer der Person «gewifl angenommen — wenigstens aber gehofft»
wird. ® Noch stirker wird dieser Zwiespalt in einer Stellungnahme von
Ginther Patzig sichtbar, wenn er sagt: «Auch der letzte Beweis der
Unsterblichkeit der Seele im <Phaidon» erreicht daher sein Ziel nicht.
Dal3 Platon diesen Beweis fur zwingend hielt — was man unterstellen
darf —, kann man wohl nur verstehen unter der Annahme, daB3 er
allerdings die Auffassung stillschweigend zugrunde legte, die Seele des
Menschen sei eigentlich ein in die Erfahrungswelt bloB verbannter oder
verzauberter Einwohner des Ideenreiches, der durch entsprechende
Unterweisung und Anregung, wie der Frosch im Mirchen, zu seiner
eigentlichen Existenzform wiedererweckt werden kann. Zwischen Pla-
tons Weltanschauung und seiner Argumentation bleibt eine schmerzli-
che Licke, dhnlich stérend wie der Abstand zwischen der perfekten
Idee und jeder ihrer empirischen Realisierungen.»?

Zweifellos geht Patzig mit dieser Stellungnahme in verschiedenen
Hinsichten von falschen Voraussetzungen aus. Platons Auflerungen zur
Geltungskraft der Beweise sind nimlich weitaus komplizierter, als Pat-
zig hier zu insinuieren trachtet; zudem nimmt Patzig eine Form der
Platonischen Ideenlehre an, wie sie von Platon gar nicht vertreten,
sondern schon selbst einer Kritik unterzogen worden ist. Paul Natorp
hatte sich jedenfalls sachbezogener aus den Interpretationsschwierigkei-
ten zu befreien versucht — wenngleich auch ein wenig gewaltsam —,
indem er behauptete, das «Sterben selbst und die Erwigung, was uns
nach dem Tode erwartet, der personliche Wunsch einer wohl gar
unendlichen Fortdauer fiir sich als Individuumn» sei «fiir Plato niemals
bestimmendes Interesse gewesen». '° Wenn derart die Frage, was im
Tode aus dem Menschen werde, fiir Platon gleichsam Nebensache
gewesen wire, lief3e sich mit Natorp tatsichlich festhalten, daf nicht die

* A.a.0O. 131,

? Platon, in: Klassiker des philosophischen Denkens. Bd. 1, hg. von Norbert Hoer-
ster, Miinchen 1982, 45.

' Platos Ideenlehre, 130; vgl. hierzu auch Hermann GunperT, Dialog und Dialek-
tik. Zur Struktur des platonischen Dialogs, Amsterdam 1971, 51. Bei aller Nihe zu Natorp
interpretiert Gundert die Seelenunsterblichkeit als notwendige Voraussetzung fiir die
Moglichkeit der philosophischen « Ubung im Sterben» und hilt sich insofern an den
Doppelsinn des Sterbens, der im «Phaidon> spannungsvoll vergegenwiirtigt wird. Mit
Recht auch schliel3t er seine Uber]egungen zu diesem Dialog mit der These, daf} das, «was
die Beweise des Phaidon trigt ... nicht das» sei, «was sie selber leisten, sondern das, was
durch sie hindurch transparent wird» (63).



Philosophieren als Sein zum Tode 7

Frage der Seelenunsterblichkeit im Zentrum des <Phaidon» stehe, son-
dern der «Begriff des Philosophen» oder gar die «Idee», sofern durch
diese ein «Ewigsein in jedem Augenblick» gedacht werden koénne. '
Der Streit um das authentische Thema des <Phaidon» beruht nun
gewil3 nicht auf mangelnder Eindeutigkeit seiner Aussagen, sondern auf
Zweifeln an der Beweiskraft der dort vorgetragenen Argumente fiir die
Unsterblichkeit der Seele. '? Der zuweilen gleichwohl auch unternom-
mene Versuch einer zu einem dogmatischen Resultat filhrenden Re-
konstruktion insbesondere des vierten Beweises hat mit Recht an Boden
verloren. So kann Heinrich Barths Versuch einer solchen positiven
Rekonstruktion letztlich sogar ausdriicklich als Eingestindnis seiner
Verfehltheit gesehen werden. Barth endigt seine Darstellung namlich
mit der Einsicht: «Die Seele und das Eidos des Lebens, ihre Identitit
mit ihm und ihre /ndividualitit, — das ist das Problem, das sich von
neuen Voraussetzungen aus an dieser Stelle neu erhebt; es bedeutet
gleichzeitig das neu gestellte Problem ihrer Unsterblichkeit.» '* Sofern

' A.a.0. 131 und 130; diese Deutung scheint die Aussage des <Phaidon» fiir christ-
liche Interpreten unannehmbar zu machen, indem sie derart als Ausdruck einer in der
heidnischen Religiositit wurzelnden, autarken Humanitit zu verstehen wire, die den Tod
in seiner allesvernichtenden Kraft, mit der er den Menschen bedroht, gar nicht mehr
angemessen in den Blick bekime. Demgegeniiber wird sich aus der folgenden Interpre-
tation die « Eignung zum Ausdruck religioser Werte des Denkens und sittlichen Handelns,
sogar beziiglich der christlichen Religion», die Marie-Dominique CHENU dem Platonis-
mus insgesamt zugesprochen hatte, insbesondere auch fiir den <Phaidon» ergeben (vgl.
Die Platonismen des XII. Jahrhunderts, in: Platonismus in der Philosophie des Mittel-
alters, hg. von Werner Beierwaltes, Darmstadt 1969, 269). Diese Unabhingigkeit von der
griechischen Religion und diese Eignung auch fiir die christliche Theologie besitzen die
Werke Platons nur, insofern sie das menschliche Leben blof aus der Kraft und der
Méglichkeit der natiirlichen Vernunft zu deuten unternehmen.

"2 Schon Moses MENDELSsoHN, Phidon oder iiber die Unsterblichkeit der Seele
(1767), hg. von Dominique Bourel mit einer Einleitung von Nathan Rothenstreich,
Hamburg 1979, hat dies offen ausgesprochen (vgl. 8): «In der Folge sahe ich mich
genothiget, den Plato vollig zu verlassen. Seine Beweise fiir die Immaterialitat der Seele
scheinen, uns wenigstens, so seichte und grillenhaft, dal3 sie kaum ernsthafte Widerlegung
verdienen.» Was der neuzeitliche Rationalismus von den Beweisen erwartet, diirfen sie
allerdings gar nicht leisten kénnen, wenn der Mensch Mensch bleiben kénnen soll; vgl.
hierzu Franz DirLMEIER im Nachwort zu seiner zweisprachigen Ausgabe des Phaidon,
Miinchen 1949, 237: « DaB die Beweise nicht endgiiltig sind, ist allerdings nicht erst dem
modernen Leser klar geworden. Wie wiirde die Welt aussehen, wenn man seit dem
IV. vorchristlichen Jahrhundert die mathematisch abschlie3ende Erkenntnis besile, da3
die Seele jedes einzelnen Menschen unsterblich ist? Wenn also der <Phaidon»> seine
Aufgabe erfiillt hitte und somit <erledigt> wire? Aber Platon selbst weil} ja in einem
uniibertrefflichen Helligkeitsgrad um die furchtbare GroBe des Problems. » Weitere Hin-
weise zur Kritik bei DIRLMEIER, 257.

* Die Seele in der Philosophie Platons, Tibingen 1921, 193.



8 Philosophieren als Sein zum Tode

Barths Resiimee so verstanden werden darf, als schlosse der Beweisgang
des <Phaidon> mit einem Problem als einer notwendigen, aber unlos-
baren Aufgabe, ist ihm zuzustimmen. Die in einer grolen Anmerkung
nachgeschobenen Rettungsbemiithungen versuchen demgegeniiber
gleichsam mit letzter Kraft und dennoch ohne Aussicht auf Erfolg, den
Fehler im Ansatz zu iiberdecken. '* Ein Teil der Interpreten, welche die
Zweifel an der Giltigkeit der Unsterblichkeitsbeweise fir berechtigt
halten, nimmt nun in dhnlicher Weise wie Natorp an, daf3 Platon selbst
schon solche Zweifel gehegt oder auf die Beweise gar keinen besonde-
ren Wert gelegt habe, und sucht aufgrund dieser Annahme das eigent-
liche Ziel des Dialogs jenseits des ausdriicklich Gesagten. Ein anderer
Teil der Interpreten wendet sich der Dialogaussage entweder in kriti-
scher Absicht zu oder sieht dieses Werk als erbauliche Trostschrift ohne
eine ernsthafte argumentative Bedeutung. '’

In der Tat sprechen einige Passagen ganz eindeutig fiir die Annah-
me, dall Platon — entgegen der These Patzigs — durchaus nicht der
Meinung war, mit den vorgetragenen Beweisen schon ein abschlieBen-
des — und erst recht nicht ein dogmatisch fixierbares — Resultat erreicht
zu haben. Am deutlichsten kommt dies gegen Ende des letzten Beweises
zum Ausdruck, wo Sokrates — trotz des Gewichtes, das er auf diesen
Beweis legt — auf einen moglicherweise nétig werdenden, vollig neuen
Beginn der Untersuchungen verweist. '¢

Die fiir den Fall des Scheiterns der Beweise naheliegende und oft-
mals auch gezogene Konsequenz wird von Platon nicht akzeptiert:
sollten — so ist diese Stelle zu interpretieren — die Beweise, die doch mit
vollem Ernst ausgearbeitet worden sind, fiir die Annahme der Seelen-
unsterblichkeit nicht ausreichen, dann darf dieses Thema des philoso-
phischen Nachdenkens dennoch nicht gleichsam fallengelassen wer-
den; vielmehr hilt Platon es dann fiir erforderlich, seine Bearbeitung
von anderen Ansitzen aus fortzufiihren. Die kritische Haltung gegen-

" Vgl. 194 Anm.; die Identifikation von individueller Seele und Idee gelingt nicht,
und so bleibt «das Problem der Erscheinung, der kontingenten Wirklichkeit, des sinn-
lichen Daseins» im letzten Beweis ungelost. Zur Kritik Barths vgl. auch Franz DiRLMEIER,
a.a.0. 273.

'* Vgl. als Beispiel Romano Guarpini, Der Tod des Sokrates. Eine Interpretation der
Platonischen Schriften Euthyphron, Apologie, Kriton und Phaidon (1943), Hamburg
1956, der das der Intention des Dialogs gewil} auch entsprechende Ziel hat, das Sterben
des Sokrates «miterleben» zu lassen, vgl. 98 ff.

'* Vgl. <Phaidon» 106 ¢/d.



Philosophieren als Sein zum Tode 9

iiber den Beweisen, sofern sie die ihnen zugrundeliegende Absicht
positiv aufgreift, ist das von Platon selbst gewollte und im Dialog auch
schon praktizierte Verfahren. Bei aller Kritikanfilligkeit der Beweise
mul3 nimlich darauf geachtet werden, daf3 Platon sie trotzdem inner-
halb des Gedankengangs des <Phaidon) fiir unverzichtbar gehalten hat.
Es muf} also nach der Funktion der Beweise gefragt werden, gerade
auch sofern sie ihr vordergriindig sichtbares Ziel nicht endgiiltig zu
erreichen vermogen. Platon kénnte die Beweise in ihrer Kraft und in
ihrer Schwiche vorgetragen haben, um damit zugleich das Wesen des
Philosophierens und den Problemcharakter der Untersuchung zur See-
lenunsterblichkeit exemplarisch zur Darstellung zu bringen. Zur Errei-
chung dieses Zieles ist es dann auch unumginglich, den Gedankengang
nicht in Form einer abstrakten Untersuchung zu entfalten, sondern die
Wirklichkeit, um die es geht, in ihrer vollen Konkretion am Tode eines
wirklichen Menschen — zudem eines wahrhaft philosophierenden - zu
vergegenwirtigen. '’

Nicht vernachlissigt werden darf schlieBlich noch ein Einwand
gegen die Aussage des <Phaidon», der zweifellos auch zu der groflen
Zuriickhaltung in der Auseinandersetzung um diesen Dialog beigetra-
gen hat. Daf} der Philosoph laut dem <Phaidon> nimlich zu sterben
wiinsche, daf3 er aus eigenem Antrieb auf den Tod hin zu leben und
seine Seele so weit als moglich aus der Gemeinschaft mit dem Leibar-
tigen zu l6sen trachte, hat der Philosophie Platons insgesamt den Vor-
wurf der «Weltflucht, Lebensfeindlichkeit und décadence» eingetra-
gen. '® Walter Brocker, der den <(Phaidon)» so interpretiert, spitzt diesen
Vorwurf folgendermaflen zu: « Man mul} bedenken, daB hier nicht nur
die Freuden des Liistlings verurteilt werden, sondern auch die Lust an
der Gymnastik, am Sport, also die Freude an jenen leiblichen Betiti-

'” Vgl. Hans-Georg GapaMER, Die Unsterblichkeitsbeweise in Platos <Phaidon»
(1973), jetzt in: Gesammelte Werke 6, Tiibingen 1985, der zunichst mit Recht das MiB-
verstandnis zuriickweist, daf3 «die sokratischen Argumente zum Beweis der Unsterblich-
keit ... als heidnische Prifiguration der christlichen Uberwindung des Todes gelten diirf-
ten» (187). GemiB dieser Reduktion auf das philosophische Argumentieren hilt er es fiir
erforderlich «zu fragen, was dann die eigentliche Absicht dieser Beweisfiihrung ist» (188).
Als Ausgangspunkt fiir die Beantwortung dieser Frage hiilt er fest (ebd.): « DaB in diesen
Beweisen, auch wenn sie allesamt unzureichend sind, dennoch eine Art Sachordnung
besteht und sie so etwas wie eine steigende Beweiskraft verraten, scheint ebenso klar, wie
daBl am Ende der Beweisanspruch aller dieser Argumentationen auf das Hypothetische
begrenzt wird. »

'® Vgl. Walter BROCKER, Platos Gespriche, Frankfurt am Main 21982, 172.



10 Philosophieren als Sein zum Tode

gungen, die den Leib nicht ruinieren, sondern stirken und verschoénen.
So ist deutlich, dal3 sich Plato hier gegen ein wesentliches Element des
griechischen Lebens wendet und wirklich, wie Nietzsche es nennt, ein
<Hinterweltler» ist.»'? Der Verdacht der Mangelhaftigkeit der Beweise
verbindet sich bei Brécker mit dem Zweifel an der Erwiinschtheit und
an der Annehmbarkeit des Beweisziels — und wird gleichsam zu einem
Frohlocken, dal3 der Mensch im Scheitern der Beweise der Erde und
dem irdischen Leben glicklich wiedergegeben sei.

In Brockers Thesen steckt ein ganzes Nest von Fehlurteilen. Platons
philosophische Energie hat sich nimlich ohne Zweifel auf zahlreiche
und unterschiedliche Bereiche der fiir das menschliche Leben relevan-
ten Weltwirklichkeit gerichtet, so daf3 ihm Weltflucht jedenfalls nicht
unterstellt werden kann. Dariiber hinaus hat Platon aber auch nicht
tbersehen, dafl der Tod notwendigerweise Fragen an den denkenden
Menschen stellt, zumal alle mégliche Steigerung irdischen Lebens am
Tode ihre aller Steigerungstendenz zuwiderlaufende und insofern sinn-
widrige Grenze findet, und zwar um so mehr, als es sich wahrhaft und
innerlich zu steigern vermochte. Weltflichtige Hinterweltler sind des-
wegen paradoxerweise gerade auch diejenigen, die das Thema des
Todes aus dem Bereich des philosophischen Denkens zu verdringen
suchen, insofern die bedngstigende Wirklichkeit des Todes in eine fiir
die ganze Wahrheit offene Gesamtsicht der weltlichen Wirklichkeit
hineingehort und in ihr sogar eine ausgezeichnete Stelle innehat.

Die im Dialog selbst vorgetragene, meist iibersehene Formulierung
seines Themas macht aber nun die referierten Einwidnde gegen den
«Phaidon> hinfillig, indem sie einerseits das Beweisziel der individuel-
len Fortdauer iiber den Tod hinaus hervorhebt und andererseits die
konstitutive Unsicherheit der menschlichen Lebenswirklichkeit nicht
durch ein dogmatisches Resultat der philosophischen Reflexion auszu-
hohlen trachet. Nach Platons eigener Formulierung der Aufgabenstel-

9 A.a.0. 173; fiir Brocker gilt insofern die Auffassung der « Adligen Homers», wie
Franz DIRLMEIER sie, a.a.0. 205, beschreibt: « Fiir sie war gerade der Leib das eigentliche
Selbst (a0t6g; Ilias I, 4) und das Dasein der Seele nach dem Tod nur noch ein kraftloser
Schein.» Brocker vertritt also die These, die Dirlmeier als Ausdruck der «totalen Ver-
kehrung des alten Weltbildes» auch im Blick auf die Totalitarismen unseres Jahrhunderts
zuriickgeweisen hatte (212): «Seele ist Schwiche, ein Residuum der Armen im Geiste,
Sokrates und Platon haben das geschlossene und bergende Seinsgefiige der alten Zeit
zerstort, die von ihnen entdeckte Innerlichkeit hemmt die Tat und damit das Fortschrei-
ten zum Endgliick. Seele ist zu ersetzen durch Kraft und Trieb, durch tierhafte Geschmei-
digkeit und tolles Wagen. »



Philosophieren als Sein zum Tode 11

lung des <Phaidon» soll gezeigt werden, dafl ein Mensch, der sein Leben
wahrhaft im Streben nach Weisheit hingebracht hat, Mut haben kénne,
wenn er im Begriff sei zu sterben, und daf} er zugleich guter Hoffnung
sein diirfe, da3 der Tod ihm nichts Schlechtes, sondern die grofiten
Giiter bringen werde. ?° Dennoch kann auch angesichts der Eindeutig-
keit dieser Formulierung nicht geleugnet werden, dafl das Thema des
«Phaidon> in nicht leicht zu durchschauender Komplexitit durchge-
fihrt wird. Diese Komplexitit hat ihren Grund in der — vom Dialog-
thema her notwendigen — Verknipfung von wissenschaftlichen und
gleichsam existentiellen Motiven, die am Leben und Sterben des Sokra-
tes verbildlicht werden.

Die wissenschaftliche Aufgabenstellung des Dialogs hat ihr Zen-
trum in den vier Beweisversuchen, in deren Mitte das philosophierende
Sein zum Tode steht, die peAétn Bavatov, die existentiell zum wahr-
haften Philosophieren aufruft, zum 0pB®dg prrocogeiv. ! Derart wird
die Abfolge der Beweise in das existentielle Geschehen eingebunden
und als Weg des Philosophierenden sichtbar gemacht. Dieser Weg, der
einen Anfang und ein — sachlich allerdings unabgeschlossenes — Ende
hat, wird an mehreren Stellen des <Phaidon> im Bild der Schiffahrt
vergegenwirtigt. Bei der Ausgestaltung dieses Bildes spielt es eine Rol-
le, daB die Schiffahrt der Anleitung eines Steuermanns bedarf, daf3 sie
eine Antriebskraft zur Fortbewegung notig hat und daf3 sie trotz dieser
Anleitung und dieser Antriebskraft ein gefihrliches Unternehmen
bleibt. Das Resultat des <Phaidon> kann dementsprechend als ein
Dokument der sachlichen Unabgeschlossenheit des philosophischen
Todesproblems gelten, insofern deutlich wird, daB3 der Philosophie-
rende nichtwissend auf den Tod zulebt und derart sein Sein, wenn er nur
wahrhaft philosophiert, als Sein zum Tode versteht. Trotz dieser Uber-
nahme des Todes kommt die natiirliche Vernunft des Philosophieren-
den nicht durch sich selbst mit dem durch den Tod gegebenen Problem
zu einem Abschlul3, da der wirkliche Tod als das radikale Ende jeder
Lebensmoglichkeit unbewiltigt bleibt. Im Wissen des Nichtwissens in
bezug auf das Wesen des Todes als des Endes des Weltdaseins des
Menschen liegt aber nicht allein die Selbstbescheidung des um seine

20 Vgl. «<Phaidon» 63 e/ 64 a: ’AAL Duiv 8 toig dikaotaig fovAopar 1dn TOv Adyov
anodobvat, g pot eaivetal eikdTwg Avip 1@ SvTl &v eriocoeia Siatpiyag tov Piov Bappeiv
péAov arobaveicbat kai eveAmc elvar £kel péyota oicecbar ayoda Enedav terevtion.

2 Vgl. <Phaidon» 80 e ff.



12 Philosophieren als Sein zum Tode

Endlichkeit wissenden Menschen, sondern auch die kritische Potenz,
Einwendungen zu entkriften, die gegen die Unsterblichkeitsthese
gerichtet sind. Vor dem Hintergrund der unabgeschlossenen positiven
Beweisversuche und der Zuriickweisung der Gegner findet sich im
<Phaidon> zudem noch Mutzuspruch zum philosophischen Leben,
sofern dieses als eine schone Gefahr, als xivduvog kaAoc, verstanden
werden darf. 2

Die biographische Seite des «<Phaidon» ist so gesehen nicht nur der
Ausdruck der personlichen Verehrung, die Platon seinem Lehrer — wie
andere von dessen Schiilern auch — entgegengebracht hat, sondern
besitzt vor allem ihre eigentiimliche und unverzichtbare Funktion im
Gedankengang des Dialogs. Nur so konnte der Gedanke der individu-
ellen Fortdauer in angemessener Weise ins Auge gefalit werden. Weil
Sokrates als der trefflichste, der verniinftigste und der gerechteste
Mensch gedacht wird 2, sind die Untersuchungen des <Phaidon»
zugleich die Nagelprobe auf die Frage, ob und wie die Tugend als die
Wiirdigkeit, gliicklich zu sein, verstanden werden darf, auch wenn dem
Tugendhaften hier am Beispiel des Sokrates gemif3 dem ungerechten
Urteil der athenischen Biirgerschaft nicht der angemessene Lohn zuteil
wird. 4

2. Zur Beweiskraft der Argumente und ihrer Funktion im Dialog

Der Weg, der in der Abfolge der Beweise zuriickgelegt wird, ist der
Weg des philosophischen Denkens und Lebens, der in seinem Wagnis-
charakter durch den Dialog allererst recht als Sein zum Tode ins Licht
geriickt wird. Platon verfolgt die Absicht, von Beweis zu Beweis ein
immer héheres Niveau der Argumentation sichtbar zu machen, zugleich
aber auch die Unabgeschlossenheit des ganzen Durchgangs im letzten
Beweis vor Augen zu stellen. Sofern der Weg der Beweise in Analogie zu
der Aussage der zentralen Gleichnisse in der <Politeia» als ein Weg von
der sinnlich wahrnehmbaren Wirklichkeit hinauf zu den Ideen verstan-

22 Vgl. <Phaidon> 114 d.

23 Vgl. <Siebenter Brief> 324 e.

24 Es darf nicht einfach, mit Hermann GUNDERT, a.2.0. 51, gesagt werden, «der Tod
des Sokrates, das grofite erlittene Unrecht», sei dennoch «Erfiillung (Eudaimonia)»
gewesen. Die philosophische « Ubung im Sterben» und der Tod als Ereignis am Ende des
Lebens werden im <Phaidon» letztendlich doch klar auseinandergehalten.



Philosophieren als Sein zum Tode 13

den werden mul3, fordert das Resultat im vierten Beweis zu einem
Neuanfang auf, der von den Ideen wieder hinab zur sinnlich waht-
nehmbaren Wirklichkeit zu gehen hitte. 2> Auf der Grundlage dieser
vorliaufigen Annahmen sollen nun die Bedeutung des Wegcharakters,
die Struktur der Abfolge und die Geltungskraft der Beweise genauer
beleuchtet werden.

a) Die Deutung des Wegcharakters im Bilde der Schiffabrt

Das den Beweisen zugrundeliegende Fragen wird im <Phaidon)
mittels des Bildes der Schiffahrt in dreifacher Weise charakterisiert,
niamlich als geleitetes Fragen, als mithsames Fragen und als gefahrliches
Fragen. In dieser Charakteristik der zugrundeliegenden Fragen zeigt
sich konkret der undogmatische, der wissenschaftliche und der meta-
physische Charakter der Platonischen Philosophie.

Im Prooemium des <Phaidon> wird eine Parallele zwischen Theseus
und Sokrates nahegelegt. Gewil3 nicht zufillig wird nimlich dem mit
der Tat des Theseus zusammenhingenden Ereignis, das es mit sich
brachte, daf3 sich die Hinrichtung des Sokrates so lange hinausztgerte,
Aufmerksamkeit gewidmet. 2¢ Wie Theseus mit dem Schiff gefahren ist,
«um jene zweimal sieben nach Kreta zu bringen, die er rettete und sich
selbst auch» *7, so wird Sokrates als einer vorgestellt, der Rettung fiir

»* Die hier behauptete Analogie konnte durch eine Reihe von Indizien erhirtet
werden. Zu beachten ist aber immer, dafl Platon sich auch nicht durch seine eigenen
Schemata hat knechten lassen. Fiir ihn gilt, was DIRLMEIER in anderem Zusammenhang,
a.2.0. 263, gesagt hat: « Aber gorgianisch starr ist Platon nirgends.» In Ansitzen zu einer
detaillierten Parallelisierung hat Hermann GUNDERT, 2.2.0. 60, gesagt: « Das ist deutlich
ein Weg <nach oben». Aber was ist <das Hinreichende», in dem er sein Ziel erreicht? Gibt
es in Platons Denken ein andres ikavov als das Gute ? Demnach wire mit diesem Weg ...
der Aufstieg zur apyn avunéBetog angedeutet, den das Liniengleichnis (Rp 511 b) skizziert.
DaB er hier als solcher nur angedeutet wird, hat seinen Grund, auBer in der Vorsicht von
Platons Sprache, darin, dafl der Phaidon eben diesen Stufenweg zur <Befestigung im
Anfangy nicht geht; soweit sich in ithm ein Aufstieg zur jeweils hoheren Hypothesis
vollzieht, geschieht es implizit. »

¢ Diesem Bericht widmet auch DiRLMEIER seine Aufmerksamkeit, ohne allerdings
die hier genannte Parallele zu ziehen, vgl. 2.2.0. 251: «Schon am Anfang ein Mythos. Er
rettet das irdische Leben des Sokrates fiir 30 Tage ... der SchluBmythos zeigt es gerettet fiir
alle Zeit.» Dennoch hat das Bild der Schiffahrt fiir Dirlmeier auch weiterreichende
Symbolkraft (vgl. 252): « Keine Pedanterie also, wenn Echekrates so genau wissen will,
wer um Sokrates gewesen sei. Es sind die Gefihrten der letzten Menschenfahrt, die auf
dem Schiff des Logos und Mythos bestanden wird. »

7 ¢<Phaidon> 58 a/b.



14 Philosophieren als Sein zum Tode

diejenigen mit sich bringt, die seinem Weg folgen. Durch den Vergleich
mit Theseus erscheint Sokrates als von gottlicher Weisung geleitet und
zugleich als Leitstern fiir andere. Dieser Leitstern ist Sokrates als wahr-
haft Philosophierender, als ein lernbegieriger, geordnet maf3voller und
tapferer Mann (pulopadnig, kdopiog, avdpeiog). 2 Er bleibt bis zu sei-
nem Tode auf der Suche nach der Wahrheit und regt bis zuletzt die
skeptischen Fragen zu dem von ihm Gesagten an *°, so dal} er seine
Freunde sogar auffordert, sich wenig um Sokrates, aber desto mehr um
die Wahrheit zu kiimmern. *® Als selbstkritischer Wahrheitssucher hat
er Vorbildfunktion fiir philosophische Menschen und wird so — in dem
durch die Dramaturgie des Dialogs grundgelegten Vergleich — zu einem
neuen Theseus. Dieser #exe Theseus kann allerdings nur zum philoso-
phischen Leben fithren, nicht zur rettenden Wahrheit selbst — und so
werden im folgenden andere Bildworte erforderlich, welche die Miih-
samkeit und die Gefihrlichkeit des philosophischen Lebens verdeutli-
chen.

Die Mithsamkeit des Fragens verdeutlicht Sokrates in der Rede vom
devtEPOG MAOVG, von der zweitbesten Fahrt, mit der ein Schiff fortbewegt
werden kann, wenn kein giinstiger Fahrtwind blist und das Schiff also
miihsam durch Rudern angetrieben werden muf3. *' Das Bild bezeichnet
die Aufgabe des Philosophen, der sich miihevoll der Weisheit zu nihern
sucht, im Unterschied zum Weisen, der sie besitzt (em solcher Weiser
wird von Platon aber als ein 0€0g £ avBponwv gedacht, gleichsam als
ein Gottmensch). *? Derart hatte es schon im <Siebenten Brief> gehei-
Ben, dalB sich die Erkenntnis des Wahren iiber vier Stufen vollziehe,
hinauf und hinab, in dauernder Beschiftigung mit ihnen allen. ** Gelin-
gen kann Erkenntnis nur «mit Aufwand aller Miithe und vieler Zeit». 34

28 (Phaidon» 83 e.

2 (Phaidon» 84 c ff.

30 ¢<Phaidon> 91 b/c.

' Zum devtepog mholg vgl. die Ausfithrungen von Gerold Prauss, Platon und der
logische Eleatismus, Berlin 1966, 106 ff. Prauss stiitzt seine Interpretation vor allem auch
auf das Fragment 205 (241) von Menander: 0 devtepog mholig €611 dnmouv Aeyduevog, Gv
ATOTUYMV TIC OLPIOL KOTANG TAEY.

' Vgl. «Politikos» 303 b; vgl. weiterhin (Phaidros» 278 d: To pév 00(pov ® (I)ouﬁpe
xaAelv Eporye péya elvar Sokel kai Oed pove mpérety 10 8¢ T PIAGGOPOV T TOLOVTOV TL
MOAAOV e av avt® Kol appottol Kai Epuperectépwg Exol. Vgl auBerdem <Philebos>
19c.

3 Vgl. dort 343 e.

34 344 b.



Philosophieren als Sein zum Tode 15

Diese Miithsamkeit ist der Ausdruck des selbstkritischen wissenschaft-
lichen Fragens, das sich nicht vorzeitig iiberredet, schon am Ziel ange-
kommen zu sein.

Das philosophische Fragen ist aber nicht nur geleitetes und miihe-
volles, sondern auch gefihrliches Fragen. Dal3 sich das Leben in den
Augen des Philosophen zugleich als schreckliche und als schone Gefahr
zeigt, als kKivduvog de1vog und als kivduvog kalog **, ist ein folgerichtiger
Ausflull der Gesamtaussage des <Phaidon». In bezug auf die Beweisauf-
gaben des Dialogs wird das philosophische Reden dementsprechend als
ein gefahrvolles Durchschiffen des Lebens wie auf einem FloB3 gekenn-
zeichnet (®domep €ml oxedlog xkivduvevovta Samieboar tOv Blov). 3¢
Diese vom Tode bedrohte und zum Tode fiihrende gefihrliche Reise
soll den Reisenden eben mit Hilfe der philosophischen Reden zum Ziel
bringen, wenn er «nicht sicherer und gefahrloser auf einem festeren
Fahrzeuge oder einer gottlichen Rede reisen kann» (el pn tig dvvarto
AoQUAECTEPOV Kal aKIvOLVOTEPOV ETi Befarotépov OxNUaATOC, ) AdYouL
Belov TIvog, dramopevBijvan). 3’

Der Wegcharakter der Beweise, wie er in den Bildworten aus der
Schiffahrt im <Phaidon» deutlich wird, dokumentiert also die Geleitet-
heit, die Mihsamkeit und zuletzt die Gefihrlichkeit des philosophi-
schen Fragens. Dieses Fragen geht infolge seiner Geleitetheit tiber die
sinnlich erfahrbare Wirklichkeit hinaus und ist insofern metaphysisch;
sich selbst in diesem Transzendieren stindig miihevoll kritisch befra-
gend kehrt es immer wieder zu seinem Ausgangspunkt zuriick und
unterwirft sich so den Mal3stiben wissenschaftlicher Untersuchungen.
Indem der Fragende in seinem Fragen selbst existentiell in der Gefahr
steht, und auch in der zu ihrer Uberwindung angestrengten wissen-
schaftlichen Untersuchung wieder auf den Wagnischarakter des Lebens
zuriickgeworfen wird, hat das philosophische Fragen schliellich zu-
gleich undogmatischen Charakter. *

* Vgl. <Phaidon» 107 c und 114 d.

% (Phaidon» 85 d.

37 Ebd.

** Vgl. Friedo Ricken, Die UnsterblichkeitsgewiBheit in Plantons <Phaidon, in:
Stichwort: Tod. Eine Anfrage, hg. von der Rabanus Maurus-Akademie Fulda-Limburg-
Mainz, Frankfurt 1979, bes. 116: «Die Begriindung, die diese Gewil3heit einzuholen
versucht, bleibt ein schwaches Flo3. Die Fahrt auf ihm ist ein Wagnis, das allein dem
menschlichen Leben letzten Ernst und letzte Wiirde verleiht.»



16 Philosophieren als Sein zum Tode

b) Die Struktur in der Abfolge der Beweise

Zu Beginn des ersten Beweises wird die Aufgabe fiir die weiteren
Uberlegungen durch Einschrinkung des umfassenden Beweiszieles ein-
gegrenzt, welches das mutige und angstbereite Zugehen des Philoso-
phen auf den Tod hin zum Inhalt hatte. Nach der eingeschrinkten
Fassung der Aufgabe geht es in den vier Beweisen nun gezielt um den
Versuch der Begriindung der These, daf3 der Tod, der sich als Ende des
menschlichen Weltdaseins ereignet, nicht das Ende des menschlichen
Daseins iiberhaupt sei, ja daf3 die Wirklichkeit des menschlichen Seins
auch wihrend der Zeit seines sichtbaren Weltdaseins nicht in dessen
Grenzen eingefal3t werden konne. ** Indem diese Aufgabe das Thema
der im folgenden vorgetragenen Beweise wird, dokumentiert sich in
deren Abfolge dennoch zugleich aber auch, ohne dalB3 es selbst noch
einmal ausdriicklich zur Sprache gebracht werden miif3te, dasjenige am
Beweisziel, was durch die Beweise nicht mehr erfallit werden kann,
nimlich das Wesen des philosophischen Lebens und das getroste Zuge-
hen auf das Angst bereitende Ende, in der Hoffnung, daf3 dieses Ende
sich als eine Art Durchgang zu einem sogar erfillteren Sein erweisen
werde. *°

Die Argumentation des ersten Beweises aus dem doppelten Kreis-
lauf des Werdens beginnt mit der Betrachtung von Tieren und Pflanzen
als Beispielen fiir alles, «was eine Entstehung hat» (dcanep £xet
véveow). ! Die Interpretation des Lebendigseins und des Totseins als
eines immer wieder abwechselnd eintretenden Zustandes, wie es
Wachen und Schlafen in alltiglich zu erfahrender Weise sind, impliziert
eine inhaltlich vollig unphilosophische Deutung des Todes, der auf
diesem Wege zu einem der Sache nach gleichgiiltigen Ereignis wiirde,
an das Angst und Hoffnung zu kniipfen ginzlich sinnwidrig wire.
Indem der Beweis sich zudem bloB3 auf eine gleichsam sinnlich gege-
bene Tatsache stitzt und sie ungepriift in eine Analogie mit einer
sinnlich nicht erfalbaren Wirklichkeit bringt, zeigt er sich auch in der

* Dabei ist schon aus dem Text des <Phaidon» klar, daB die Beweise nicht je fiir sich,
sondern in ihrer komponierten Abfolge zusammenzunehmen sind; vgl. z. B. <Phaidon»>
77c: & Béhete ouvBelvar tOUTOV T& TOV Adyov eig tavtdv kxai OV 7mpd TOUTOUL
MOUOLOYT|OAUEY.

4 (Phaidon» 64 a.

“ «Phaidon> 70 d; vgl. hierzu die Parallele im Liniengleichnis der <Politeia
509 e ft.



Philosophieren als Sein zum Tode 17

Form des Argumentierens als v6llig unphilosophisch. 42 Der Beweis hat
allerdings als einziger unter den vier Beweisen den Vorzug, daB es in
ithm um den Menschen als wahrnehmbares, einzelhaftes Wesen geht,
wenngleich er denkerisch nicht die Méglichkeit bereitzustellen vermag,
vom Schicksal des Menschen als eines konkreten Individuums zu spre-
chen.

Was der Mensch sei und wie sein Daseinsvollzug als eines erken-
nenden Wesens verstanden werden miisse, wird — ineins mit zuneh-
mender wissenschaftlicher Begriindung — im zweiten Beweis schon
deutlicher. Auch dieser zweite Beweis beginnt mit sinnlich wahrnehm-
barer Wirklichkeit, sucht aber im Gefolge dieses Ansatzes ein in der
Erfahrungserkenntnis wohl vorausgesetztes, aber dennoch von ihr
unabhingiges Wissen gleichsam aus ihr herauszufiltern. Was aus diesen
Uberlegungen jedenfalls resultiert, ist eine Art vorgingiger Transzen-
denz des menschlichen Geistes, in der er sich als durch sein erfahrungs-
miBig gegebenes Sein unfaB3bar erfaBt. Die Erfassung der UnfaBlichkeit
des Geistes wird im Dialog durch die These ausgedriickt, «daB, ehe wir
geboren wurden, unsere Seele war» (8Tt Tpiv yevécOar Mudc fv HuUdV 1
yuxn). * Gleichwohl hat die anddei&ilg auch im zweiten Anlauf ihr
téAog verfehlt 44, weil namlich auch dann, wenn die Transzendenz des
menschlichen Geistes im Sinne der Priexistenz der Seele gedeutet wer-
den diirfte, das auf der Frage nach der Postexistenz ruhende Interesse
unerfillt bleibt. Die Frage nach der Postexistenz kann aber nicht mehr
im Ausgang von sinnlich erfahrbarer Wirklichkeit untersucht werden
und bedarf folglich eines neuen, wesentlich verschiedenen Ansatzes.

Das Erfordernis eines radikalen Neuansatzes ist der Grund fir die
Rede von den zwei Arten des Seienden, von den 8o &idn 1@V dviwv,
also fiir die Einfiihrung des Chorismos-Gedankens, die zwischen dem
zweiten und dem dritten Beweis ihren Platz hat. ** Wenngleich im
folgenden aus dem Wesen des Unzusammengesetzten, auf dessen Ana-
lyse der dritte Beweis basiert, gedacht wird, so geschieht dies doch noch
aus der Beziehung zum sinnlich wahrgenommenen Zusammengesetz-
ten. Auf diesem Wege wird — in Analogie zur gleichen Linge der

*? Vgl. Friedo RickEN, a.a.0. 102f.; ebenso Hermann GUNDERT, a.a2.0. 53.

43 (Phaidon» 77 b; Hans—Georg (GADAMER, 2.2.0. 192, sieht in der Wiedererinne-
rungslehre mit Recht die Ausarbeitung der « Bedeutung des Psychebegriffs».

44 (Phaidon> 77 c.

** (Phaidon> 79 a; vgl. im Liniengleichnis der «Politeia> 509 d.



18 Philosophieren als Sein zum Tode

mittleren Strecken im Liniengleichnis *° — im «Phaidon» der Gedanke
des Syndesmos neben dem des Chorismos deutlich gemacht. Gleichwohl
wird das Denken der Idee zunichst vor allem negativ aus ihrem
Anderssein gegeniiber der sinnlich wahrnehmbaren Wirklichkeit be-
stimmt. Immerhin kiindigt sich aber hier schon ein Problem an, das im
vierten Bewelis in verschirfter Form wiederkehrt. Dieses Problem zeigt
sich in der Frage, wie es moglich ist, die Seele als ein Seiendes auszu-
weisen, das unter den gefundenen allgemeinen Satz zum Wesen des
Unzusammengesetzten subsumiert werden kann. ¥’

Jedenfalls ist es gemil3 der Tendenz des Gedankenwegs der Beweise
erforderlich, den erstgenannten Mangel des dritten Beweises zu behe-
ben. Um zum Beweisziel gelangen zu kénnen, darf die Idee nicht bloB3
negativ als Bedingung der Moglichkeit des Gegebenen erfalit werden.
Es stellt sich vielmehr die Aufgabe, die Idee als in sich bestehende
Wirklichkeit ins Auge zu fassen. Demgemil3 soll die Wahrheit des
Seienden nicht mehr in den gegebenen Dingen, sondern rein im Den-

4 (Politeia> 509 d.

47 In der Kommentierung Franz Dirlmeiers kann die weitverbreitete Vereinfachung
konstatiert werden, die dem Text und der Sache keineswegs gerecht wird. Dirlmeier fal3t
das Ergebnis folgendermafBen zusammen (232): «Die Seele also ist mit dem Nicht-
Zusammengesetzten, Unverginglichen, der Kérper mit dem Zusammengesetzten, Ver-
fallenden wesensgleich.» Der Text bietet, auch in der Ubersetzung Dirlmeiers, keinen
Anbhalt fiir diese Gleichsetzung; vgl. 79 b: ‘Opowdtepov dpa yuyn cOpaTog 0TI TA AELDET,
10 8¢ 1® 0pat®. Wenn Platon von einer Einheit der Seele spricht, ist diese grundsitzlich
stets als gewordene Einheit zu interpretieren. Die klassische Stelle hierfiir findet sich in
der «Politeia» 443 e: Eva yevopevov €k noAA@v. Richtig interpretiert in diesem Sinne Jorg
BAUER, Platos Wort zu Seele und Unsterblichkeit, in: Einsicht und Glaube. Aufsitze,
Gottingen 1978, bes. 23. Vgl. auch Andreas GRAESER, Probleme der Platonischen See-
lenteilungslehre. Uberlegungen zur Frage der Kontinuitit im Denken Platons, Miinchen
1969, 59: « Denn lediglich im Gegensatz zu dem Bereich des Partikularen wird der des
Seelischen als durchaus einheitlich vorgestellt.» Einen guten Forschungsbericht zur
Sachfrage gibt Thomas A. SzLEzAk, Unsterblichkeit und Trichotomie im zehnten Buch
der Politeia, in Phronesis XXI, 1976, 31-58; die Stellungnahme zum dritten Beweis
deutet aber doch wohl in die falsche Richtung, weil sie unausgesprochen voraussetzt,
Platon halte dieses Argument einfachhin fiir beweisend. Beweisend ist es aber nur im
Zusammenhang mit wahrhaftem Philosophieren, das die Seele gerecht macht. Es geht in
der Nihe zum Eingestaltigen nicht um faktisch-ontische Einheit, sondern um eine Ein-
heit, die sich die Seele durch Gerechtigkeit selbst erworben hat, indem sie die Seelenteile
zu harmonischer Zusammenstimmung brachte ; vgl. <Politeia> 443 ¢/d. Wenn es richtig
wire, daB der <Phaidon> «doch wohl mit der Einfachheit der menschlichen Seele»
rechnet (Szlezdk, 55), miBte dies im Text auch irgendwo deutlich zum Ausdruck kom-
men. Weil dies nicht so ist, hat dieser Beweis nur im Zusammenhang mit der Praxis des
Philosophen argumentative Geltung.



Philosophieren als Sein zum Tode 19

ken betrachtet werden. *® Mittels der Voraussetzung der jeweils stirk-
sten Griinde soll denkend auf das Allersicherste zugegangen werden.
Dieses Allersicherste, das offenbar jede Beziehung zum Inhalt des
Beweiszieles verloren hat, wird in einer Formulierung des Prinzips vom
ausgeschlossenen Widerspruch erreicht. Das Ergebnis lautet: « Dariiber
also sind wir eins geworden..., daf3 das Entgegengesetzte niemals sein
Entgegengesetztes sein wird.» *° Unter diesen allersichersten Satz — dies
hat Natorp mit Recht herausgestellt — i3t sich aber nicht mehr das
Beweisziel der Seelenunsterblichkeit bringen. Dal3 auf diesem Weg
nimlich wenigstens Gott und die Idee des Lebens sich als unsterblich
erwiesen hitten, kann — angesichts des wirklich sich ereignenden Todes
des Menschen Sokrates — als ein mit bitterer Ironie durchtrinktes,
geradezu dirftig anmutendes Resultat aufgefalit werden. *°

In der so nachgezeichneten Struktur der Abfolge der Beweise spie-
geln sich — darauf wurde nebenbei hingewiesen — der Weg der Erkennt-
nis und die Stufungen des Seienden, wie sie exemplarisch in den zen-
tralen Gleichnissen der <Politeia> verbildlicht worden sind. Der <Phai-
don» erweist sich derart gewissermallen als ein Platonischer «Muster-
dialog». >' Indem alle Beweise nun — allerdings aus unterschiedlichen
Griinden — ihr Ziel verfehlt haben, stellt sich die Frage, welche Gel-
tungskraft sie iiberhaupt besitzen. Dieser Frage soll im weiteren nach-
gegangen werden.

4% (Phaidon»> 100 a.

# (Phaidon» 103 ¢: Zuveporoyoapey apa, ) 8 6g, arAdg T0UTO, pNdENOTE Evavtiov
Eautd 10 Evaviiov £oecbat.

** Die Dirftigkeit des Resultats ist ein Dokument der Unabgeschlossenheit der
Beweisfithrung und damit ein positives Merkmal des Resultats, nicht eine resignative
Reduktion des Beweisziels. Eine solche Reduktion scheint Dirlmeier gleichwohl vorzu-
nehmen, wenn er die Unsterblichkeit der Seele auf den obersten Seelenteil einschrinkt,
auf «das denkende Wesen» (220). Dieser Teil wire fiir sich — als voig ywpiotog — nach der
hier anklingenden Deutung des Aristoteles (vgl. [TEPI WYXHZ I, 430 a 17 £.) zugleich
aradng und apync. « Nach der Trennung vom Leib» kénnte das Gericht also gar nicht an
die Seele herantreten, wie Dirlmeier ebd. dennoch vorauszusetzen scheint, weil sie als
denkendes Wesen weder Individualitit, noch Schuld und Leidensfihigkeit besitzt.

*' Der Gedanke des Platonischen Musterdialogs ist von Egil A. WyLLER exempla-
risch durchgefiihrt worden, vgl. Der spite Platon, Tiibinger Vorlesungen 1965, Hamburg
1970, indem er das Spatwerk von der «Grundvision» der zentralen Gleichnisse der
<Politeia> her deutet, vgl. insbes. 5 ff. Vgl. auch René ScHAERER, La composition du
<Phédon», in: Revue des Etudes grecques LIII, 1940, bes. 29 ff., wo eine Parallelitit
zwischen dem Aufbau des <Phaidon» und dem Liniengleichnis in den Blick kommt, vgl.
29: «Si nous passons maintenant a la République, nous y trouvons la méme théorie, mais
enrichie et précisée.»



20 Philosophieren als Sein zum Tode

¢) Die Geltungskraft der Beweise

Obwohl Platon an entscheidenden Stellen selbst vor der Meinung
warnt, die Beweise seien zum gewtinschten Ergebnis gekommen, will er
der entgegengesetzten Meinung, «als ob an allen Reden am Ende wohl
gar nichts Tuchtiges wire», doch ebensowenig Eingang in die Seele
gestatten. *'* Um eine zutreffende Meinung iiber Platons eigene Ein-
schitzung der Geltungskraft der Beweise zu erlangen, ist es erforderlich,
folgenden Satz, der fast gleichlautend unmittelbar vor und nach dem
Beweisgang ausgesprochen wird, angemessen zu berticksichtigen. Bevor
der erste Beweis beginnt und nachdem die Lehre von der Seelenun-
sterblichkeit als maia10g Adyog eingefiihrt worden war *?, wird — gleich-
sam zur Prophylaxe gegen drohende Kritik — gesagt: « Wenn dies aber
nicht so ist, dann bediirften wir eines anderen Grundes» (g1 8& u1 €011
T0UTO, GAAOL AV d€01 AdYoL). ** Genau dieses Wort — €l 6& un, dAlov av
deot Adyov — wird zum Schlul3 des vierten Beweises wiederholt. **

Was mit diesem Satz, der die vier Beweise gleichsam umschlief3t,
gesagt sein soll, kann gemil3 den drei Schritten entfaltet werden, die in
der oben durchgefiithrten Darstellung der drei Momente des Wegcha-
rakters der Beweise — also der Geleitetheit, der Miihsamkeit und der
Gefihrlichkeit des philosophischen Denkens — vorgeprigt sind. Gemal3
diesen drei Schritten setzt das Denken zunichst bei etwas Gegebenem
ein, geht sodann tiber zur kritischen Uberpriifung des Gegebenen wie
auch seiner selbst und endet schlie8lich mit der Bereitschaft zum steten
Neubeginn der Untersuchung. Es zeigt sich so als sich verdankendes
Denken, als rational-diskursives Denken und als unbeendliches Den-
ken. *’

512 ¢Phaidon» 90 d/e.

*2 ¢(Phaidon> 70 c.

*3 ¢(Phaidon> 70 d.

*4 «(Phaidon» 106 d.

** Die Unbeendlichkeit des philosophischen Denkens gemil3 Platon hat vor allem
Friedrich ScHLEGEL deutlich herausgestellt, vgl. Charakteristik des Plato (1803,/04), in:
Schriften und Fragmente. Ein Gesamtbild seines Geistes, hg. von Ernst Behler, Stuttgart
1956, bes. 193: «Die ganze Form seiner philosophischen Werke beruht auf dem Prinzip
der relativen Undarstellbarkeit des Hochsten.» Allerdings kommt in Schlegels literari-
scher und poetisierender Platondeutung die theoretische Argumentation zu kurz. Vgl.
hierzu Hans KrRAMER, Fichte, Schlegel und der Infinitismus in der Platondeutung, in:
Deutsche Vierteljahresschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 62 (1988)
583-621.



Philosophieren als Sein zum Tode 21

Zum erstgenannten Moment gehort, dal3 die Reden des Dialogs
auch als ein puboAoyelv dessen betrachtet werden, der sich nun in der
Tat dem Tode als dem Ende seines Weltdaseins nahert.’¢ Dieses
nvboloyeiv vollzieht sich vor dem Hintergrund des Traumes, der Sokra-
tes in seinem Leben begleitete und ihm immer wieder befahl: «O
Sokrates ... mach und treibe Musik». *” Indem Sokrates der Auffassung
ist, dal3 «die Philosophie die vortrefflichste Musik» sei’®, wird im
Gehorsam dem Traum gegeniiber das Denken zum Danken, zum Sagen
des im unsagbar Geheimnisvollen liegenden Wortes. >

Dieser Ansatz bei einer gewissermallen unvordenklich vorgegebe-
nen Aufgabe verdirbt nicht von vornherein die mogliche Wissenschaft-
lichkeit der Philosophie. Die Vermeidung von leerem Geschwitz ¢
gelingt auf doppelte Weise, einerseits durch die positiven, obgleich
unzureichenden Beweisversuche, andererseits durch die apagogischen
Argumente gegen die vorgetragenen Zweifel. Die Sokratische Art des
Philosophierens, die sich — nach dem Wort Kants — «durch den klirsten
Beweis der Unwissenheit der Gegner» auszeichnet ®', findet sich —
wiewohl verdeckt — auch schon in den positiven Beweisen, deren
wahres Resultat demnach allererst aufgespiirt werden muB3. Eine solche
Analyse kann hier nicht in der nétigen Griindlichkeit dargeboten wer-
den. Dennoch sei der Entwurf des moglichen Resultats einer derartigen
Untersuchung im folgenden einmal vorgreifend in einigen knappen
Strichen skizziert.

Der erste Beweis, der sich auf den doppelten Kreislauf des Werdens
stiitzt, konnte die Meinung widerlegen, dal3 die durch den Augenschein
beglaubigte Wirklichkeit, gemiB3 welcher der Mensch im Tode zur
Leiche wird, auch schon innerhalb der ein wenig genauer betrachteten
augenscheinlichen Wirklichkeit keine Giiltigkeit besitzt. Er vermochte
so jedenfalls zu zeigen, dal3 die Annahme einer iiber den Bereich der
augenscheinlichen Wirklichkeit hinausgehenden Existenz nicht un-
moglich ist. Der zweite Beweis, der die Anamnesislehre zur Grundlage
hat, entfaltet die Transzendenz des menschlichen Geistes, der in allem

¢ Vgl. <Phaidon» 61 e.

57 (Phaidon» 60 e.

*% (Phaidon> 61 a.

** (Phaidon> 62 b: ‘O pév odv év amoppritoig AeYOHEVOS EPl avTdY AOYOS ...
0 (Phaidon» 70 b.

¢t (Kritik der reinen Vernunft>, B XXXI.



22 Philosophieren als Sein zum Tode

ontischen Erkennen schon immer tiber dessen Grenzen hinaus ist. Der
dritte Beweis, der mit der Nihe der Seele zum Eingestaltigen und
Gottlichen argumentiert, und mehr noch der vierte Beweis, der den
Tod als ein dem Wesen der Seele entgegengesetztes Prinzip betrachtet,
zeigen offenbar, dal3 die Seele etwas ist, das sich aufgrund seiner imma-
nenten Tendenz gegen das sperrt, als was sich der Tod zeigt. Obgleich
dieses Sichsperren der Seele gegen die Wirklichkeit des Todes weder ein
positives Argument ist, noch auch eindeutig sehen li3t, was die wahr-
hafte Wirklichkeit des Todes ist, bringt sie doch immerhin diese imma-
nente Seelenwirklichkeit zum Vorschein, «das offenbar angeborene
Phinomen der Todesfremdheit», wie Dirlmeier sagt, das in der banau-
senhaften Sicht des Todes verdeckt wird. ¢

Dieses Resultat der positiven Beweise wird durch die apagogischen
Argumente noch unterstiitzt. Die dre1 Argumente gegen die These, die
Seele sei bloB eine Harmonie des Leibes, kénnen als Anwendungen des
giiltigen Gehaltes des zweiten, dritten und vierten Beweises auf diese
kritische These verstanden werden. Die Harmonie-These widerspricht
der Anamnesislehre, weil sie die ihr zugrundeliegende vorgingige
Transzendenz des menschlichen Geistes nicht zu erfassen vermag und
den Zugang zur Einsicht in die Moglichkeit wahrer Erkenntnis ver-
baut. ¢* Sie erlaubt zudem keine Einsicht in die Moglichkeit der Tugend
und der Schlechtigkeit der Seele, die im dritten Argument durch die
Nihe der Seele zum Géttlichen begriindet wird, auf das sie sich zube-
wegen kann. * Schlieflich ist sie im Gegensatz zu der im vierten Beweis
angezielten Seelenlehre nicht in der Lage, die vom Leiblichen unab-
hingige Selbstindigkeit des Seelischen zu begreifen, wie diese sich im
Widerstreit der Seele gegen Neigungen, die mit dem Leib zusammen-
hingen, zu dokumentieren scheint.®’

2 Vgl. Franz DIRLMEIER, a.2.0. 220.

¢ Vgl. <Phaidon» 92 a ff.

4 Vgl. <Phaidon» 93 a ff.

© Vgl. <Phaidon» 94 a ff.; dhnlich in diesem Sinne Hans-Georg GADAMER, a.a.0.
194: «Ein zureichender Beweis wird also auch von Sokrates nicht versprochen. Es geht
nur um die Abwehr von Einwinden, die es eben an dem rechten Verstindnis dessen, was
«Seele» fiir Sokrates ist, fehlen lassen.» Vgl. weiterhin 200: « Das, scheint mir, ist der Sinn
jener Beweisfiihrungen, daB3 sie Zweifel widerlegen, nicht dal3 sie den Glauben begriin-
den. Und wie soll auch das Phinomen des Todes in seiner Grolle der menschlichen
Vernunft und Einsicht je begreiflich werden, und wie hort es dennoch nicht auf, die
menschliche Antwort auf seine Unbegreiflichkeit herauszufordern!»



Philosophieren als Sein zum Tode 23

In der Art, wie die vorgegebenen Aufgaben des Denkens wissen-
schaftlich untersucht werden, wird dariiber hinaus deutlich, daf} die
wahre Wirklichkeit immer schon tber die Moglichkeit wissenschaftli-
chen Beweisens hinaus ist und dal3 es insofern auch immer die Mog-
lichkeit der Kritik der vorgelegten Beweise gibt. Mit der Behauptung
der Unbeendlichkeit des philosophischen Denkens entweicht es nicht
in die Unverbindlichkeit leeren Geredes; obwohl es also in der Philo-
sophie um wirkliches Erfassen der Wahrheit geht, gibt es allerdings bei
allen Versuchen, dem amdéppntov einen Adyo¢ zu verschaffen, auch das
bleibende Geheimnis (dppntov). Der Philosoph strebt nach Weisheit,
ohne sie blof3 aus eigener Kraft im gesuchten Sinne erlangen zu koén-
nen.

In diesem, dem Menschen aufgrund seiner Natur eigentiimlichen
Schwebezustand, dem gemil3 das Sein des Menschen durch ein petagd
bestimmt ist ¢, bringt der Philosophierende den Moglichkeitscharakter
seines Seins so zum Austrag, daf} die peAétn Bavdtov®’ im Sinne Hei-
deggers als « Vorlaufen in die Moglichkeit» verstanden werden kann. ¢
Der zu sich selbst gekommene Moglichkeitscharakter des philosophi-
schen Lebens im <Phaidon» wird aber von den eingangs skizzierten
Ansitzen Natorps, Patzigs und Brockers, die gleichwohl exemplarisch
zu nennende Fehleinschitzungen reprisentieren, nicht erfa3t. In Abset-
zung von diesen Versuchen ist abschliefend noch einmal das im <Phai-
don» vor Augen gestellte Sein des Philosophen zum Tode zu verfol-
gen.

3. Zu Platons Auslegung des Seins zum Tode im <Phaidon>

Zu Patzigs und Brockers Ausfithrungen braucht vor dem Hinter-
grund der gegebenen Interpretation nur kurz gesprochen zu werden.

 Vgl. hierzu «Symposion> 202 a, wo im Blick auf den philosophischen Menschen
von dem petagd cogiag kai apabiag und dem petakd poviicewg kai apadiog die Rede ist;
eine Ontologie des Menschen nach Platon hiitte ihr Fundament in dieser Zwischenstel-
lung des durch den Eros bestimmten Philosophen, der « mitten zwischen Sterblichem und
Unsterblichem» steht (202d: peta&d Ovntod xai abavdtov). In diesem Zustand des Men-
schen kommt es fiir die Philosophie auch auf das kunstvolle und literarisch gekonnte
Sprechen an (vgl. <Phaidon> 90 b und 102 d; vgl. insgesamt den <Phaidros»). Auf diese
Weise gehren der Anspruch auf Wissenschaftlichkeit und der Kunstcharakter in der
Platonischen Philosophie notwendig zueinander.

7 «Phaidon»> 81 a.

°* Vgl. z.B. «Sein und Zeit>, 262.



24 Philosophieren als Sein zum Tode

Die tragenden Gedanken des <Phaidon» werden bei beiden so simpli-
fiziert, dal3 wohl ein eindeutiges Resultat herauskommt, aber keines, das
sich angesichts der Textaussage halten lieBe. Natorps Uberlegungen
haben demgegeniiber grofieres Gewicht und bieten zusitzlich auch den
Ubergang zu einem kritischen Hinweis in bezug auf Heideggers Aus-
legung des Seins zum Tode.

Patzig will, indem er die Seele gemil3 der Lehre Platons als verzau-
berten Frosch denunziert®, den Frosch gleichsam nur Frosch sein las-
sen, ohne das Geheimnis zu sehen, das sich aus der Situation und den
mit ihr verbundenen Fragen ergibt. Er vernachlissigt also die Tatsache
des offenkundigen Wagnischarakters des menschlichen Lebens, indem
er Platons idealistischer Weltsicht eine realistische entgegensetzt und
beiderseits nur eine eindeutige faktische Wirklichkeit anzuerkennen
bereit ist. Damit verfillt er in eine Sichtweise, die mit Platon als die des
Banausen zu charakterisieren wire. 7

Brocker hingegen unterstellt Platon das Ziel weltflichtiger Abge-
schiedenheit und nimmt an, nach Platon beginne «das wahre Leben»
erst «mit dem Tode».”" Verriterischerweise verkniipft Brocker in der
von ihm angegriffenen Position das, was aus dem Text vielleicht abge-
leitet werden kann, zusitzlich mit Gedanken, die auf Worte aus dem
<Neuen Testament> anspielen — allerdings nicht ohne Verunstaltung
des Sinnes auch dieser Worte. Er sagt: «Die in diesem Leben schlecht
Weggekommenen hoffen auf ein anderes Leben jenseits des Grabes, in
dem die Ersten die Letzten und die Letzten die Ersten sein werden,
welches Jenseits sie eigens zum Zweck dieser imaginiren Rache erfun-
den haben.»’? Gerade so, wie Brocker nicht sieht, dal3 das menschliche
Rechnen dem Geist des <Neuen Testamentes) zuwider ist, so nimmt er
auch nicht wahr, dal3 ein hedonistisches Lustkalkiil in der Platonischen
Philosophie schon deswegen keinen Platz hat, weil es auf dem Grunde
des Wissens des Nichtwissens tiberhaupt nicht méglich ist.

Brocker erwihnt wohl nebenbei die « Méglichkeit des Menschen, zu
Lebzeiten sich voriibergehend zum Ewigen zu erheben»’?, und kommt
damit auf den Aspekt zu sprechen, der von Natorp herausgestellt wor-

© Vgl. a.a.0. 45.

7 Vgl. hierzu <Symposion> 203 a mit der Entgegensetzung von dimonischem und
banausischem Menschen.

1 Aa.O. 183.

72 Aa.O. 172.

7+ Aa.0O. 190.



Philosophieren als Sein zum Tode 25

den war. Eine derartige Entmythologisierung, wenn sie die « Unsterb-
lichkeit der Seele, eine Zukunft jenseits des Grabes», aus der Lehre
Platons entfernt, wird aber von Brocker mit Recht fiir ihre Zerstérung
gehalten.™ Trotz dieser zutreffenden Ansitze verfehlt Brocker doch
insgesamt die positive Sicht des philosophischen Lebens, sofern es
schon in seinem weltlichen Vollzug ein schones Wagnis darstellt. Der
Vollzug eben dieses schonen Wagnisses ist das wahre Leben des Phi-
losophen, das Platon als Sein zum Tode auslegt.

In diesem Sinne handelt der <Phaidon>, wie Natorp gesagt hat,
«vielmehr vom Leben als vom Sterben; vom Leben des Philosophen,
welches das Leben im Ewigen ist».”> Dieses Thema des <Phaidon»
findet Natorp in den «Darlegungen, in denen die Auffassung der Idee
sich Stufe um Stufe vertieft» und die eingebettet sind «in einen breiten
Strom mehr ins Ethische und Religiose, ja eigentlich Erbauliche hin-
ibergleitender, stimmungsvoller Betrachtungen».’® Obwohl er die
Versenkung ins Erbauliche angesichts seiner Absicht fiir «geradezu
storend» hilt, stellt er doch fest: « Nur wer fiir beides ungefihr gleich
empfinglich ist, dem wird dies wunderreiche Denkmal auf Sokrates
seine tiefliegenden Schonheiten erschlieBen; ihn wird in den feinsten
und schirfsten logischen Entwicklungen nicht das tragische Pathos des
Sterbetags des Unsterblichsten loslassen, und in der erschiitterndsten
Predigt nicht die Klarheit der Besinnung — in der seine unsterblichste
Unsterblichkeit liegt.» "’

Die Klarheit der Besinnung, in der also die wahrhaft — und zwar
durch menschliche Titigkeit— erreichbare Unsterblichkeit im Sinne der
«Urspriinglichkeit und Selbsteigenheit der Einheitsfunktion des Be-
wulltseins» liegt’®, ermoglicht folglich jenes «Ewigsein in jedem
Augenblick», das Natorp als die Hauptaussage des (Phaidon» auffaf3t.””
Die «Einheit des Personlichen und Sachlichen» sieht Natorp dadurch
gewahrt®’, daB3 «der Begriff uns ... als unser Eignes» zum Bewultsein
kommt. 8!

" A.a.0. 190 f.
™ Aa.0: 130,
7 A.a.O. 136.
77 Ebd.

78 Aa.O. 145.
¥ Aal 130
8¢ Ebd.

81 A.a.O. 146.



26 Philosophieren als Sein zum Tode

Indem Natorp die Unsterblichkeit, die im <Phaidon» gesucht wird,
in der Urspriinglichkert und der Selbsteigenheit des BewulBtseins sieht,
wird bei ihm eine Denkfigur in entscheidenden Momenten vorgeprigt,
die in Heideggers existentialem Entwurf eines eigentlichen Seins zum
Tode eine wichtige Rolle spielt. Das Dasein hat nach Heidegger im
Vorlaufen in den Tod «die Moglichkeit, als ganzes Seinkinnen zu exi-
stieren».®? Das Gewissen ist «die im Grunde des Daseins beschlossene
Seinsart, in der es sich selbst — das eigenste Seinkénnen bezeugend —
seine faktische Existenz ermoglicht».®* Heidegger sieht nun selbst die
Gefahr, daB3 die Selbstermoglichung der faktischen Existenz durch die
vorlaufende Entschlossenheit als ein Ausweg gedeutet werden kénnte,
«erfunden, um den Tod zu <iiberwinden»».®* Eine solche Aussage hilt
er aber fiir eine grobe Verkehrung, in der iibersehen werde, dal} der
Gewissensruf «dem Tod die Moglichkeit freigibt, der Existenz des
Daseins mdchtig zu werden».®’

Gegen diese vorbeugende Abwehr eines naheliegenden Einwandes
muf} dennoch gefragt werden, ob die von Heidegger behauptete Selbst-
ermoglichung der faktischen Existenz, die das Dasein seiner Existenz
michtig werden 143t, nicht doch zu einer sich selbst vergottlichenden
Selbstiibermichtigung des Philosophierenden fiihrt, in der das Dasein
der Moglichkeit als Méglichkeit entweicht. Demgegeniiber hatte Hei-
degger selbst gefordert, daf3 die im Sein zum Tode charakterisierte
Moglichkeit «ungeschwicht als Moglichkeit verstanden, als Miglichkeit
ausgebildet und im Verhalten zu ihr als Miglichkeit ansgebalten werden»
musse. 8¢ Der wirkliche Tod gerit mit dem existentiell verwirklichbaren
Sein zum Tode in der vorlaufenden Entschlossenheit gewissermal3en
aus dem Blick. Zum Moglichkeitscharakter des Daseins gehort — soll er
nicht durch die Formalisierung einer existentialen Struktur entscharft
werden — der Riickbezug auf die konkrete Wirklichkeit. Das Sein zum
Tode ist aber eben nicht nur ein formales Konstitutivum des endlichen

82 (Sein und Zeit>, 264.

#3 (Sein und Zeit», 300.

84 (Sein und Zeit», 310.

#* Ebd.

86 (Sein und Zeit>, 261. Vgl. hierzu auch meine Abhandlung, Menschsein als Mog-
lichsein. Platons Menschenbild angesichts der Paradigmendiskussion in der Platonfor-
schung, in: Theologische Quartalsschrift 170,/1990, 23-41, welche die hier vorgelegte
Untersuchung weiterfiihrt.



Philosophieren als Sein zum Tode 27

Freiheitswesens, das sein Sein auf diesem Wege selbst erméglicht, son-
dern auch eine Struktur, die auf die tatsichliche Vernichtung seines
Seinkénnens zulduft.

Im Unterschied zu Heideggers Reduktion des Seins zum Tode auf
dessen formale Struktur, die nur betrachtet wird, sofern sie existentiell
vollzogen werden kann, hat Platon im <Phaidon» auch die nur radikal
verneinbare Wirklichkeit des Todes — in ithrem empoérenden und in
ithrem vernichtenden Charakter — herausgestellt und in die Untersu-
chungen ausdriicklich einbezogen. Obwohl der Tod des Sokrates von
Platon zugleich als die Gerechtigkeit verletzender Skandal und als tat-
sichlich geschehenes, schmerzliches Ereignis dargestellt worden ist,
fithlt sich Sokrates laut diesem Bericht nicht als einer, der zu kurz
gekommen ist und sich deswegen ein imaginires Jenseits vorgaukelt.
Vielmehr gehort nach ithm das Todesstreben in gewisser Weise kon-
stitutiv zum Leben des wahrhaft Philosophierenden. Ebenso hat die
philosophische Todessehnsucht bei ihm keine simple Lebensvernei-
nung — schon gar nicht aus Schwiche — zum Inhalt, so wenig, daf3
Simmias im Dialog selbst schon — auf die Bekundung des philosophi-
schen Todesstrebens durch Sokrates hin — dieses banausenhafte Mil3-
verstindnis aufgreift und laut auflachend sagt: « Beim Zeus, wiewohl
ich jetzt nicht im mindesten lachlustig bin, hast du mich doch lachen
gemacht. Ich denke nimlich, wenn die Leute so dies hérten, wiirden sie
glauben, dies sei ganz vortrefflich gesagt gegen die Philosophen, und
wiirden gewil3 gewaltig beistimmen, die bei uns gar, es sei so, die
Philosophen sehnten sich wirklich zu sterben, und sie ihrerseits wiiliten
auch, daf3 sie wohl verdienten, dies zu erlangen.»®’

Die formale Struktur reicht folglich nicht aus, um das menschliche
Sein zum Tode in der sachlich gebotenen Weise herauszustellen. Jeden-
falls gehort zur meditatio mortis nach Platon auch die Frage, was sein

87 «Phaidon» 64 a/b; es 146t sich, hier gegen GADAMER, 2.a.0. 190, aber nicht sagen:
« Ebenso lacht Simmias einfach, als Sokrates das Sterben)> fiir den Sinn aller Philosophie
erklire». Natiirlich driicke sich in diesem Lachen auch das «Ideal rationaler Verniinftig-
keit» aus (189), das sich jeder Mystifizierung durch die Situation entzieht. Das Lachen hat
aber zugleich den Sinn, die Ferne wahrhaften Philosophierens von den Auffassungen der
Menge anzuzeigen. Indem die Menge schon keinen Sinn fiir das philosophische Sein zum
Tode hat, wird ihre Gegnerschaft gegen die Hoffnung auf eine den Tod tiberdauernde
Existenz licherlich gemacht. Zu der hier anklingenden Selbstmordfrage vgl. auch «Sein
und Zeit>, 261, wo Heidegger eine derartige Auslegung des <Seins zum Tode> in ent-
sprechender Weise ablehnt.



28 Philosophieren als Sein zum Tode

wird, wenn der Mensch in seinem sichtbaren Weltdasein zu Ende
gekommen ist. Dabei verfillt er nicht in den Fehler, in einem sich selbst
betriigenden Sicherheitsstreben den Tod als unbestimmte Méglichkeit
zu verdecken. Der Moglichkeitscharakter des Todes, der vom Sterben-
den hoffen und wagen erfordert, kann nicht nur durch eine falsche
JenseitsgewiBBheit verdeckt werden, sondern auch durch eine den Men-
schen blof3 auf sich verweisende Diesseitsorientierung, die mit der
«niichternen Angst, die vor das vereinzelte Seinkénnen bringt, ... die
geriistete Freude an dieser Moglichkeit» zu verbinden vermag?®®, ohne
ein Wort tiber die unfallbaren Schrecknisse des Todes zu verlieren. Die
Stirke der Platonischen Analyse des philosophierenden Seins zum Tode
liegt demgemil} in ihrem doppelten Sinne, sofern sie sich nimlich
einerseits auf das existierend vollziehbare Sein zum Tode richtet, ande-
rerseits aber auch auf den wirklichen Tod, den zu ertragen fiir den
Philosophierenden ein mit Hoffnung verbundenes Wagnis dar-
stellt. ®?

Das Sterben ist also auch nach Platon einerseits existentiell voll-
ziehbares Sein zum Tode. Entgegen der an der Oberfliche des Textes
sichtbaren Tendenz lebt der Philosoph so auf den Tod zu, daf3 er sich
dabei gerade dem Leben zuwendet und es moglichst vollkommen zu
gestalten versucht. Das Klagelied iiber die negativen Wirkungen des
Leibes, die gleichsam sterbend abgetrennt werden sollen, kann deswe-
gen auch positiv formuliert werden.?® Wenn die Sorgen um Nahrung
moglichst gering sind, wenn ein Mensch gesund ist und nicht von

88 ¢Sein und Zeit», 310.

8 Diesen Aspekt betont René SCHAERER, a.2.0. 48 f., wenigstens fiir die Anfangsar-
gumentationen des <Phaidon>: « La premiére joute interrogative a pour sujet I'espoir du
philosophe en la mort: il s’agit 1a d’une attitude morale, dictée par I'ame intermédiaire,
inspiratrice du courage et des croyances justes.»

%0 Vgl. <Phaidon» 66 b—d; zu einer Interpretation der Leiblichkeit in Platons <Phai-
don> wiirde auch noch die Heranziehung weiterer Stellen erforderlich sein; zunichst 60 b
ff. im Vergleich mit 117 e ff. als Ausdruck des Unzulinglichen der bloB korperlichen Lust
(vgl. dazu auch <Philebos> 44 b ff.); vgl. aber auch den spielerischen Ausdruck einer
Zirtlichkeit, die keineswegs mit Unlust verbunden ist (89 a/b); schlieBlich ist die Bestat-
tungsfrage zu beachten (115 c ff.); die Bestattung soll so vorgenommen werden, wie es
dem Kriton lieb sei und wie er es am meisten fiir schicklich halte (116a); alle Verrich-
tungen in diesem Zusammenhang (vgl. auch das Bad 115 a ) zeugen von der Wiirde des
Korpers auch nach dem Tode, ganz im Gegensatz zu der Stellungnahme Plotins, der die
Frage der Bestattung fiir gleichgiiltig hilt, weil der Leichnam in jedem Falle verrotten
werde, mag er nun tiber oder unter der Erde liegen (vgl. Enneade 14, 7, 28f.; vgl. auch IV
7. 3%



Philosophieren als Sein zum Tode 29

sinnlichen Neigungen in seinem Streben nach Wahrheit und Gerech-
tigkeit gestort wird, wenn im Staate Friede und Gerechtigkeit herr-
schen, wenn er also MuB3e hat fiir das philosophische Leben, dann sind
die weltlichen Bedingungen erfiillt, die es ihm gestatten, philosophie-
rend zu leben und das Wahre zu sehen, soweit es ihm im Leben méglich
ist, !

Das Sterben ist nach Platon aber andererseits ein faktisch eintre-
tendes Ereignis, an das im Wagnis des philosophischen Lebens Hoff-
nung gekniipft wird. Aufgrund dieser Hoffnung gibt es dann auch den
Vergleich der irdischen Existenz des Menschen mit seiner erhofften
Existenz nach dem Tode. Dal3 dieser Vergleich zuungunsten der irdi-
schen Existenz ausfillt, vermag dann nicht zu verwundern, wenn mit
Platon angenommen wird, da3 der Philosoph nach der Erkenntnis und
der Verwirklichung des Wahren und Guten strebt und dabei in diesem
Leben immer wieder auf das Wissen des Nichtwissens und das Scheitern
seiner politischen Bemithungen zuriickgeworfen wird. 2 Nichts anderes
zeigt sich im Ergebnis des <Phaidon», sofern die Beweise nicht zu einem
vollends befriedigenden Ergebnis kommen koénnen und sofern am
Ende ein Mensch hingerichtet wird, der von allen rechtlich denkenden
Menschen fiir gerecht gehalten worden ist. Die Hoffnung, dal3 es nach
dem Tode etwas Besseres fiir den nach Wahrheit und Gerechtigkeit
strebenden Menschen gebe, driickt sich folglich in der These aus, dal3
Menschen entweder niemals zum reinen Wissen gelangen oder erst,
nachdem sie gestorben sind.?’?

?" Weil solch vollkommenes Leben aber nicht aus menschlicher Kraft moglich ist,
mul} das Streben nach dem wahren Leben in paradoxer Gestalt als transzendente Hand-
lung auftreten. Vgl. hierzu folgendes Fragment von NovaLis, in: Schriften Bd. 2, Das
philosophische Werk I, hg. von Richard Samuel, Darmstadt 1965, 395: «Der ichte
philosophische Act ist Selbsttédtung; dies ist der reale Anfang aller Philosophie, dahin
geht alles BediirfniBl des philosophischen Jingers, und nur dieser Act entspricht allen
Bedingungen und Merckmalen einer transscendenten Handlung. » Vgl. weiterhin Karl
Jaspers, Philosophie II. Existenzerhellung, Berlin, Heidelberg, New York 41973,
bes. 300.

2 Vgl. hierzu insbesondere <Politeia> 496 d/e.

> Vgl. «Phaidon> 66 e; hier kann ein Ansatz zu Kants Postulat von dem «ins
Unendliche gehenden Progressus» gefunden werden (vgl. «Kritik der praktischen Ver-
nunft», A 220). Diesen Gedanken hatte auch Mendelssohn, a.a.0. 83 und 106 ff., im Sinne
der Notwendigkeit der Erhaltung des «Selbstgefithls» vorgetragen. Derart kann
N. RoTHENSTREICH, 2.2.0., S. XX VII, Mendelssohn mit Recht «ein Glied in der Kette
von Plato bis Kant» nennen.



30 Philosophieren als Sein zum Tode

Das Leben ist es also auch, das in dieser iiber den Tod hinausrei-
chenden Hoffnung gesucht wird, allerdings ein Leben, das nicht von
den Nichtigkeiten des faktischen Weltlebens betroffen ist. Wenn gesagt
wird, das gesuchte Leben sei ein Leben «ginzlich ohne Leiber»®, so
kann dies nur heillen: ohne die Verginglichkeit und Nichtigkeit des mit
dem irdischen Leibe verbundenen Lebens. Das Todesstreben des Phi-
losophen ist so gesehen kein Streben nach dem Tod, sondern nach dem
Tod des Todes und also nach dem lebendigen Leben, das der Mensch
nach Platon jedenfalls nicht aus eigener Kraft erlangen kann.”’

4 ¢<Phaidon» 114 c; was die angeblich eindeutige Leibabwertung bei Platon angeht,
mul3 auch gesehen werden, daf} eine der wenigen Stellen, die das orphische cOpa-cfjpa
aufnehmen, dem Leib insofern sogar eine forderliche Rolle zuschreibt, « weil durch ihn
die Seele alles begreiflich macht» (vgl. <Kratylos» 400 c: Kai yap ofjpd 1ivég gaoty avtd
elvar Tiig Wuyfic, ®¢ TeBappuévng v 1@ mapdvtt kai 51671 ab TouTe onuaivet & dv onuaivy
yuxT, Kai tauty ofjpa opbdg kaieicHar).

> Dazu vgl. zunichst das Opfer, das dem Asklepios gebracht werden soll (vgl.
<Phaidon» 118 a; weiterhin die Anmerkung von Dietrich Kurz in der von G. Eigler hg.
Studienausgabe, Bd. 3, 205: «Im Heiligtum des Asklepios in Epidauros wurden Kranke in
einen Schlaf versetzt, aus dem sie geheilt erwachten»). Die Ironie dieser Stelle bean-
sprucht keine Autarkie des Philosophen, sie ist doppelbédig, indem sie den Wagnischa-
rakter des philosophischen Lebens zu iberdecken scheint. Es ist aber, gegen HAckFORTH,
a.2.0. 190 Anm. 2, nicht miilig, den Sinn dieses Opfers genau zu erfassen, da es nach
Platon durchaus das gibt, was Hackforth «the sickness of human life» nennt (ebd.). Vgl.
hierzu Franz DIRLMEIER, a.2.0. 239: «So ist der <Phaidon> nicht nur Uberwindung des
Todes, sondern auch Uberwindung des Lebens, des primitiven, bésen Lebens, das die
Maoglichkeit der Gemeinschaft vernichtet. » Die gesuchte Rettung kann nach Platon aber
nicht aus eigener Kraft kommen, sondern £k tyng («Politeia> 499 b) oder £k T1vog Belag
gmnvoiag (499 c).



	Philosophieren als Sein zum Tode : zur Interpretation von Platons "Phaidon"

