Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 36 (1989)
Heft: 3
Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN — REZENSIONEN — COMPTES RENDUS

Edouard-Henri Weber: Le Christ selon saint Thomas d’Aquin. - Paris:
Desclée 1989. 336 pp. (Jésus et Jésus-Christ 35).

La méritante collection «]Jésus et Jésus-Christ», dirigée par Joseph Doré, ne
comptait pas jusqu’ici d’ouvrage consacré a la christologie de saint Thomas. En
voici un qui se propose de combler cette lacune.

Ce livre se divise en cinq grandes parties. La premiere («Le Christ, ¢mer-
veille trés admirable>») se compose de deux chapitres, dont le premier souligne
la prédilection de Thomas pour le qualificatif «admirable» qu’il emprunte 2
Isaie pour parler du Christ; mais ’essentiel en est constitué par le chapitre I qui
reproduit intégralement en une nouvelle traduction les chapitres 53-55 du IV®
livre du Contra Gentiles.

La deuxiéme partie (« Le Verbe, terme du chemin») prend les choses de tres
haut. «Dans le mystére de 'incarnation, dit saint Thomas, c’est la descente de la
plénitude divine en la nature humaine qu’il faut étudier avant tout, plus encore
que la progression vers Dieu chez la nature humaine considérée par notre raison
comme préexistante (au mouvement divin de descente)» (3a, q. 34, a. 1 ad 1).
Cette christologie «descendante» n’exclut pas, I’auteur le souligne fort bien, la
présence trés réelle chez Thomas d’une christologie d’en-bas, mais ’auteur, y
voit une invitation a rappeler en son premier chapitre la génération intellective
du Verbe, dans le deuxiéme son role dans la création, et, dans le troisiéme, sa
mission temporelle.

La troisieme partie («Moi, en tant qu’homme») comporte deux chapitres
qui mettent en place 'anthropologie que Thomas met en ceuvre: essentielle-
ment nature de ’homme et ’homme comme personne. Il y est fort peu question
du Christ, mais on y reconnait bien les théses que Weber a développées dans ses
ouvrages précédents.

Dans la quatrieéme partie (« Union sublime et ineffable»), on ne parle pas
seulement de I'union hypostatique, comme le laisserait croire son titre, mais
aussi de I’activité volitive et intellective du Christ, ainsi que de I'unité de son
étre.

La cinqui¢me et derniére partie («L’ceuvre du Christ») comprend deux
chapitres: le premier décrit le «Don de la vie dont Dieu vit» (résurrection,
génération dans ’Esprit Saint, adoption filiale, nouvelle création); le deuxie¢me
traite de I’acte rédempteur (essentiellement de la mort du Christ et du don qu’il
nous fait de lui-méme dans ’eucharistie).



490 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

De trés nombreuses notes (le plus souvent simples références sans déve-
loppements ni citations) accompagnent I’exposé. Plusieurs appendices comple-
tent le corps du travail; parmi eux, en plus de la bibliographie et des index
habituels, il faut citer un glossaire des termes doctrinaux qui permet de retrouver
rapidement les endroits principaux ou I'auteur a traité le sujet, un index des
textes traduits (ce qui est aussi fort utile), et une chronologie qui situe saint
Thomas parmi ses contemporains et les événements de son temps.

Les publications antérieures de I’auteur et son curriculum vitae (« Domini-
cain, longtemps chercheur au CNRS et spécialiste des grands auteurs des XIII¢
et XIVe siecles») suffisent a laisser entendre la haute tenue qu’on est en droit
d’espérer de ce livre. De fait, il y témoigne d’une vaste connaissance des textes et
il utilise avec dextérité les commentaires scripturaires ou les opuscules si fré-
quemment méconnus. Il est aussi 4 I'aise dans les abstractions les plus redou-
tables et sait déceler des influences subtiles qui passent souvent inapercues. Mais
ceci a son revers et il faut avertir le lecteur que Weber se fait une haute idée des
capacités intellectuelles de ses destinataires. Ses premiers chapitres, en particu-
lier ceux qui mettent en place I’anthropologie sous-jacente a I'explication de
I'ontologie du Christ et de 'union hypostatique, sont d’une technicité assez
poussée. Plus que de christologie, il s’agit en fait des options philosophiques qui
sous-tendent lointainement cette christologie et 'on a méme ’'impression — que
’auteur nous pardonne — que la personne du Christ sert parfois de prétexte pour
redire les theses majeures qu’il a défendues dans ses travaux précédents. Pour
retrouver la pensée génuine de Thomas il faut parfois la décaper du vernis des
interprétations académiques (a I’égard desquelles Weber ne dissimule guére un
solide ressentiment personnel), on le comprend fort bien; mais on regrette 2
certains moments de perdre un peu de vue la vivante réalité du Christ que toutes
ces analyses sont censées servir.

Parmi les mérites de I'auteur il faut mentionner en premier lieu le recours
trés ample aux textes mémes de Thomas qu’il nous propose dans une traduction
personnelle. Il a pris le parti de serrer Poriginal au plus prés et cela donne
souvent 2 ses traductions une saveur originale qui permet parfois de les mieux
goiter, mais ne facilite pas toujours la compréhension. Sans le texte latin, une
traduction trop serrée n’est pas toujours intelligible 2 premiere lecture et I’on se
demande par moments si 'on n’aurait pas gagné a adopter une traduction
légerement paraphrasée. Mais c’est un genre de probléme dont on peut discuter
a linfini...

D’une fagon générale, et 4 trés juste titre, 'auteur s’est attaché 4 montrer la
cohérence des positions de saint Thomas. Pour prendre 'exemple de son opé-
ration intellective, Weber dit avec bonheur que la connaissance immédiate de
Dieu est «la version dynamique de I'union hypostatique» (p. 220). On peut
dissentir avec Thomas sur ce point, mais c’est aller trop vite en besogne que de
I’'accuser d’incohérence — Weber le montre fort bien. Mais n’est-il pas lui-méme



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 491

un peu trop expéditif en déclarant 4 I’avance «futile» toute «objection d’ordre
simplement empirique» qui serait faite a cette théorie?... Il est dommage qu’il
n’ait pas essayé de considérer I'une ou I’autre de ces objections. Par contre, dans
sa fagcon de présenter le savoir infus, il montre bien que Thomas «ne songe
nullement» 2 faire du Christ «un Pic de la Mirandole encyclopédiquen.
«Comme le contexte immédiat 'indique, il s’agit avant tout, pour le Christ
révélateur de Dieu..., de la connaissance des <cceurs», c’est-a-dire des personnes
créées en leur option concernant le salut» (p. 224). Certains auteurs, qui tien-
nent par ailleurs la vision béatifique chez Jésus, croient pouvoir renoncer a son
savoir infus. C’est une inconséquence que saint Thomas n’autorise pas; a sa
suite, Weber souligne «la pertinence d’un don noétique plus adapté, celui du
savoir infus qui est, lui, proportionné au statut discursif de ’dme rationnelle»
(ibid. ).

Parmi bien d’autres remarques qu’appellerait une discussion compléte de ce
livre, mais dont ce n’est pas ici le lieu, signalons une mention des «multiples
<Moi> du Christ» (p. 144) qui nous laisse perplexe ; méme si I’auteur évoque cela
a compter de certaines expressions de I’Ecriture, cette facon de parler est
heureusement démentie par tout le reste du livre qui insiste avec force sur
Punicité du moi de Jésus. — Autre remarque au passage: n’accorde-t-il pas trop
d’importance aux textes de deux sed contra des Sentences qui parlent de la grice
d’union comme une réalité créée et ne confond-il pas en cette méme page la
relation d’union et la grice d’union (p. 150 et n. 18-19, p. 242)? L’union est
certes une réalité créée (cf. 3a, q. 2, a. 7), mais la grice d’union, étant identique
au don que la personne du Verbe fait d’elle-méme 2 la nature humaine qu’elle
assume (3a, q. 6, a. 6), ne peut étre qu’incréée. S’il en est ainsi, cela suffit 2
rendre problématiques bien des développements dans les pages suivantes. —
Dans les comparaisons qui visent 4 rendre un peu moins inaccessible le mystere
de I'union hypostatique, 'auteur évoque a juste titre I’'union de I’dme et du corps
(illustrée par un trés beau texte du De rationibus fidei, p. 169-173), mais aussi
celle du contact de ’homme avec l'intellect unique selon Averroes (p. 173—
175). La générosité avec laquelle est traitée cette hypothése que Thomas ne
touche qu’en passant nous laisse hésitant. D’autant plus que Thomas parle
beaucoup plus amplement d’autres analogies, elles aussi utiles, qui ne sont pas ici
mentionnées (par ex. accident-sujet; partie intégrale-tout substantiel). — Il faut
encore relever une petite erreur d’interprétation possible concernant les posi-
tions christologiques de J.-H. Nicolas (p. 234 et n. 235, p. 250-251): cet auteur
parle bien, il est vrai, de «dépersonnalisation» ou de «nature désappropriée»,
mais il n’hésite pas non plus a souligner la dimension humaine du Christ en
parlant de manié¢re cumulative et non pas alternative de son unique personne 2
la fois divine et humaine (cf. Synzhése dogmatique, p. 340-341).

Outre ces remarques de détail, il nous reste 4 formuler une réserve plus
générale. Ainsi que chacun sait, il y a, dans la christologie que Thomas propose



492 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

dans la Somme, deux grandes parties: les qq. 1-26 qui traitent des grands pro-
blemes ontologiques posés par I'incarnation en elle-méme, et les qq. 27-59 qui
exposent ce que les Modernes ont appelé «la vie de Jésus». Dans cette deuxiéme
partie, Thomas parle successivement, selon leur ordre historique, des principaux
événements qui ont jalonné la vie terrestre du Christ: de sa conception et de sa
naissance 4 sa résurrection et & son ascension, en passant par le baptéme, la vie
publique — y compris les tentations —, la passion et la mort. Le traitement réservé
4 cette partie est toujours révélateur de 'importance que les auteurs accordent a
I'histoire dans I’exposé de la christologie thomiste. Dans la préface a sa cin-
quie¢me et derniere partie, Weber attire lui-méme Dattention sur l'intérét de
cette considération par laquelle Thomas passe en revue toutes les activités
exercées par le Christ et tous les événements qu’il a subis, mais d’une facon assez
malheureuse il réduit «’acte rédempteur» aux derniers événements de sa vie:
«L’ceuvre salvatrice du Verbe fait chair comporte deux étapes principales: la
résurrection corporelle donc 'abolition de la mort, qui est réservée pour I'es-
chatologie d’une part, et de I'autre, I’activité actuellement en cours de la régé-
nération spirituelle par la grice» (p. 256). Saint Thomas a un point de vue
beaucoup plus large: « Omnes actiones et passiones Christi instrumentaliter operantur
in virtute divinitatis ad salutem bumanam» (3a q. 48, a. 6, entre autres). En
réduisant ’acte salvateur a la passion-résurrection, on va d’emblée au sommet
incomparable ol son amour pour les hommes a conduit le Christ, mais on laisse
par le fait méme sous-entendre que la vie toute entiére du Christ n’aurait guére
eu valeur que de prolégomene 2 cet acte final. L’absence de cette perspective
historique en finale d’un livre ot 'on a si souvent eu 'impression que la réalité
vivante du Christ ne venait qu’au second plan, est profondément regrettable et
bien des lecteurs risqueront d’en retirer la conclusion que le Christ de Thomas
est un personnage an-historique.

Il y a tout juste deux ans paraissait dans une collection voisine un autre livre
sur le méme sujet au titre presque semblable (J. RUELLO, La christologie de Thomas
d’Aquin, « Théologie historique 76»). Si le titre est voisin et le propos semblable,
il est exécuté fort différemment, puisque Ruello reproduit d’une fagon assez
schématique le vaste exposé de Thomas dans les Senzences qu’il se contente de
compléter par une évocation beaucoup plus breve du Contra Gentiles et de la
Somme. Autant Weber est passionné et touffu dans sa richesse, autant Ruello est
objectif et linéaire dans une sécheresse certaine. Si je mentionne ce livre en
terminant, ce n’est pas pour souligner une lacune dans la bibliographie (mani-
festement, elle ne se voulait pas exhaustive), mais pour dire que dans la simi-
larité de leur propos et la dissemblance de leur exécution, non seulement ni ’'un
ni 'autre n’ont épuisé le sujet (personne, a commencer par eux, ne saurait s’en
étonner), mais surtout ni l’'un ni 'autre n’ont réussi a laisser pressentir le mystere
que Thomas voulait saisir. A notre sens, il y aurait encore matiere pour un beau
livre qui s’efforcerait de rendre plus aimable et plus vivant le Christ de Thomas



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 493

d’Aquin, cette personne réelle dont il s’était épris d’amour au point de lui
consacrer toute sa vie.
JeaN-PiErRRE TorreLL O.P.

Otto Hermann Pesch: Thomas von Aquin. Grenze und Gréfe mittelalter-
licher Theologie. Eine Einfithrung., — Mainz: Matthias-Griinewald-Verlag
1988. 452 8.

Pour donner 4 un lecteur francophone une idée rapide et pas trop inexacte
de ce livre, on peut dire qu’il poursuit un triple objectif. Qu’on imagine d’abord
une introduction 2 saint Thomas, un peu a la manié¢re dont I’a fait jadis M.-D.
Chenu, présentant ’ensemble de I’ceuvre, le genre et les dates des différents
livres, s’étendant parfois jusqu’au point de vue de la technique de construction
d’un article ou d’une question disputée, et, bien siir, de la Somme elle-méme,
signalant aussi les traductions disponibles et proposant méme un plan de lecture.
A cela s’ajoute la volonté de présenter une vue de synthése, non pas tout 2 fait
dans le genre du Zhomisme de Gilson, mais qui y fait penser plus d’une fois par le
souci de mettre en valeur les grandes options de Thomas et leur cohérence.
Enfin, a 'arriere-plan de ces deux premiéres intentions, il y a partout présente la
perspective d une Kontroverstheologie — qui est celle de I’enseignement de Pesch a
Hambourg. De fait, ce dernier accent est celui qui prédomine; car la volonté de
rendre compte de I'option thomasienne face a Luther et a la théologie protes-
tante moderne est seule 4 pouvoir expliquer le choix des thémes traités et leur
méthode d’approche.

Pour donner maintenant une idée du contenu de ce livre et simultanément
de son style, il suffira de traduire les titres de ses quinze chapitres en y ajoutant
éventuellement un mot pour préciser. 1. «Introduction au sujet ou: pourquoi
précisément Thomas d’Aquin?» Il s’agit de retourner 2 Thomas par-dela le
thomisme. 2. «Sagesse ou salut ou: qui était Thomas?» Le titre est assez clair: ce
chapitre offre une espece de portrait spirituel de Thomas. 3. « L’homme des bois
ou: le monde de Thomas d’Aquin.» Ce monde est campé de fagon allégre, mais
avec des raccourcis qui ne vont pas sans omettre bien des nuances. 4. «L’amour
de Dieu le plus excellent ou: la vie de Thomas d’Aquin.» 5. «<Je ne vois pas
comment le commentaire des enseignements du Philosophe aurait quelque
chose a voir avec la doctrine de la foi» ou: les ceuvres de Thomas.» 6. «L’in-
telligence de la foi ou: foi et raison.» 7. «Prédestination ou: la tiche de la
théologie.» 8. «La justification du pécheur ou: 'image de Dieu.» 9. «La résur-
rection de la chair ou: I'image de ’homme. » Excursus: « L’homme manqué ou:
les suites inévitables du vent du sud. La femme dans la théologie de Thomas
d’Aquin. » Le <vent du sud> est une allusion aux théories médicales de I’époque



494 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

selon lesquelles les influences climatiques au moment de la conception étaient
déterminantes pour le sexe de 'enfant a naitre. Un excarsus seulement car la
femme n’était tout simplement pas une question pour Thomas. 10. « Thomas 2
propos du sommeil et du bain ou: la charité et les vertus.» 11. «Le mariage au
paradis ou: la théologie du péché.» 12. «Loi et grace ou: la théologie de
I'histoire.» 13. «La <raison» de la croix ou: christologie et sotériologie.» 14.
«L’art divin ou: Sacrement et Parole — et I’Eglise. » 15. « L’homme comme icéne
du Dieu trine ou: le plan de la Somme de théologie comme introduction a la
théologie de Thomas.» Pour compléter cette énumération qui ressemble 4 un
inventaire a la Prévert, il faut dire encore que ces quinze chapitres sont accom-
pagnés de deux appendices, dont 'un présente les éditions et les traductions des
ceuvres de Thomas, et ’autre un plan de lecture pour les débutants, qui est plein
d’excellents conseils. Dans les derniéres pages, on trouve une assez abondante
bibliographie et un bon index des matiéres.

La méthode, allusivement signifiée par le triple objectif rappelé ci-dessus et
quelque peu pressentie a la lecture de ces titres provocateurs, est énoncée
clairement en temps utile (pp. 39—40). Au lieu de donner une simple vue
d’ensemble, complete mais forcément supetficielle, 'auteur se propose d’étu-
dier plus a fond quelques thémes choisis parmi ceux qui sont vraiment centraux.
Chacun d’eux est approché suivant un procédé qui met en relief un double
dépaysement ou une double étrangeté (Verfremdung). D’une part, il faut partir
de nos questions actuelles (entendez celles de ’auteur) non seulement dans le
choix des thémes en eux-mémes mais encore plus dans la fagcon d’interroger
Thomas. Comme il ne s’est pas posé nos questions, il ne faut pas s’étonner qu’il
n’y réponde qu’a moitié, mais I’auteur pense pouvoir souligner ainsi la diffé-
rence et la continuité entre lui et nous. Ce procédé ne le dispense pas pour autant
de situer aussi exactement que possible la question chez Thomas lui-méme. Il y
réussit d’ailleurs généralement bien — sinon toujours sans artifice. Le second
dépaysement est que le theéme choisi lui-méme n’est pas abordé directement 2
’endroit o Thomas le traite; Pesch préfere le surprendre ailleurs, 4 ’endroit ou
il exerce son influence de manieére caractéristique (ainsi la conception de la
théologie a propos de la doctrine de la prédestination; son enseignement sur la
vertu 4 partir de sa psychologie de la tristesse; sa vue de Ihistoire dans son
exégese de ’Ancien Testament, ezc.). L’avantage de cette méthode serait de
familiariser avec la construction et le mouvement fondamental de la pensée de
Thomas tout en découvrant concrétement le contenu doctrinal de son ensei-
gnement. Ce double dépaysement étant partout présupposé, chaque chapitre se
développe en trois sections différentes: d’abord I’énoncé du théme choisi 4 la
lumiére de la question actuelle retenue comme point de départ; ensuite le retour
4 Thomas lui-méme; enfin la comparaison avec notre maniére de 'interroger de
fagon a aboutir 4 un jugement quant a la distance et 4 la proximité dans lesquelles
nous sommes par rapport a lui.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 495

Si grande soit la sympathie méthodologique avec laquelle on aborde ce livre,
on ne peut s’empécher d’étre un peu surpris par cette approche. Elle n’est certes
pas inintelligente! Elle déploie méme beaucoup de subtilité, pour ne pas dire
d’ingéniosité. Elle donne parfois d’assez bons résultats (le chapitre sur la vertu
par exemple est remarquable, et ’exposé sur ce qu’est un babitus est excellent de
clarté et de pédagogie). Sans aucun doute Pesch connait et aime saint Thomas, et
il veut le faire aimer; il réussit méme souvent a en donner un exposé satisfaisant.
Mais apres I'avoir vigoureusement mis en question («2 la question»?), le réta-
blissement qu’il est obligé d’effectuer pour préciser sa doctrine dans le contexte
qui est le sien, prend parfois volens nolens des allures apologétiques. Le lecteur se
prend tres vite a penser qu'une méthode moins «acrobatique» et conduit 4 des
résultats tout aussi bons et avec moins de peine. Surtout nous nous demandons si
dans ce bousculement volontaire de ’ordre adopté par Thomas sa pensée pro-
fonde est toujours respectée.

Prenons ’exemple de la christologie. La question actuelle dont part I'auteur
est la sotériologie; cela le conduit 4 considérer la satisfaction comme une
catégorie majeure de la pensée de Thomas. Cette facon de faire ne va pas sans
périls. On le sait, Thomas étudie d’abord I'ontologie du Christ et ses consé-
quences (QQ. 1-26); il en vient ensuite 4 la vie concrete du Jésus terrestre, de sa
conception 4 sa mort et a sa résurrection (QQ. 27-59). L’exposé sur la rédemp-
tion ne trouve son équilibre que dans cet ensemble. Un signe de cela est que, loin
d’isoler la satisfaction comme ’acte majeur que dit Pesch, Thomas la traite sur le
méme plan que les trois autres catégories (mérite, sacrifice, rachat) qui concou-
rent dans la médiation «ascendante» du Christ, et qu’il réserve pour la fin de la
question — comme étant cette fois la catégorie majeure — I’efficience dans 'ordre
de la médiation «descendante» (au passage, mais pour n’y plus revenir, il est
assez curieux d’évoquer le mérite sous un titre qui annonce l'instrumentalité,
pp. 327-328). Si I'auteur insiste sur le fait que tous les acta et passa Christ
opérent notre salut, il est étrange qu’il se croie autorisé 4 parler de la résurrection
comme il le fait, disant que Thomas n’y accorde guére d’importance (p. 330),
alors qu’il ne lui consacre pas moins de quatre questions. Apparemment, la
doctrine de l'efficacité des mysteres de la vie du Christ ne 'a guere effleuré;
Thomas met pourtant une insistance significative a rappeler non seulement
Iefficience salvifique dont ils étaient porteurs, mais encore la signification de
leur causalité exemplaire (cf. G. Lonaus, Die Gebeimnisse des Lebens [esu in der
Summa Theologiae des bl. Thomas von Aquin, 1985). En approchant la christologie
par le biais de la sotériologie, Pesch a sans doute été cohérent avec son option de
base, mais je crains qu’il n’ait cédé malgré lui 4 'optique luthérienne pour qui
seule compte la folie de la croix. Le fait qu’il ait d’abord renversé 'ordre suivi
par Thomas I’oblige par la suite a consacrer trois pages (330-332) a expliquer
pourquoi Thomas a placé la considération de I'ontologie du Christ avant celle de



496 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

son agir sauveur. Il le fait d’ailleurs fort bien, mais ce plan eit paru beaucoup
plus «naturel» s’il avait accepté d’en respecter la démarche.

Il n’entre pas dans mon intention de discuter en détail les petits problemes
de ce genre qui affectent a peu pres tous les chapitres. Ce n’est pas impunément
qu’on peut se permettre de toucher au plan suivi par un penseur aussi rigoureux
que Thomas. Il n’est certes pas interdit de lui poser nos questions, mais il semble
que les régles d’'une bonne herméneutique demandent aussi qu’on entre dans la
logique de I'auteur étudié. Pesch le sait fort bien et ne se fait pas faute de le
rappeler, mais nous nous demandons s’il était besoin de procéder d’'une maniere
aussi artificielle pour montrer la nécessité interne du développement de Tho-
mas. Est-ce trop présumer si 'on pense que quelqu’un qui souhaite vraiment
s’initier 4 sa pensée ne reculerait pas nécessairement devant le dépaysement qui
s’impose? Aprés tout, le probléeme est analogue pour saint Augustin ou n’im-
porte quel autre grand penseur — fit-il de notre temps. Le double dépaysement
que nous demande Pesch lui-méme est 2 mon sens beaucoup plus grand que
celui requis par une approche plus simplement historique.

Apreés ces remarques générales, j'aimerais proposer quelques remarques
faites au fil de la lecture. — L’auteur est vraiment un peu court sur les travaux de
la Léonine (pp. 30, 61 n. 24, 404); s’il a su s’y référer de temps a autre, laissant
entendre ainsi qu’il ne les a pas tout a fait ignorés, il est clair qu’il ne les a pas
couramment utilisés; c’est un manque 2 gagner certain tant pour le texte que
pour les introductions. — Thomas n’aurait jamais préché devant le peuple
(p. 62); cette assertion fait peu de cas des prédications sur le Pater, le Credo et le
Décalogue, dont nous savons par les témoins au procés de canonisation qu’elles
ont été tenues en langue vulgaire; ce n’était certainement pas seulement pour
des étudiants en théologie (p. 105). — La collaboration de Thomas avec Guil-
laume de Moerbeke est loin d’étre aussi assurée que le pense Pesch (p. 63 n. 29).
— §’il fallait absolument nommer quelque chercheur concernant la réception
d’Aristote en Occident (7bid.), il eit beaucoup mieux valu que ce soit R.-
A. Gauthier — qui n’est jamais cité et qui est totalement absent de la bibliogra-
phie! — La partie proprement bio-bibliographique dépend massivement de
Weisheipl; elle est donc relativement au point — y compris quelques points
d’interrogation ; mais il faut regretter que I'auteur ignore I’édition de 1983 qui
comporte pourtant 23 pages d’addenda et de corrigenda dont certains remplacent
des pages entieres de I’édition originale. On remarquera toutefois que Weisheipl
propose de placer 4 Cologne, durant les années ou Thomas était prés d’Albert
(1248-1252), le commentaire sur Isaie, ce que Pesch ne fait pas (pp. 85-87). —
Quant au commentaire sur Matthieu, il faut le dater plus probablement de 1263
(cf. les travaux de J.-P. RENARD, R7AM, 1983, et de M. ARGES, Med. Studies,
1987). — Sur I'unité de base de la question disputée (article ou question ?), et sur
la fréquence de ces disputes (pp. 88-91), la documentation de I’auteur est un peu
vieillie, il aurait di connaitre les recherches d’A. DONDAINE (Secrétaires de saint



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 497

Thomas, 1956) et celles de L.E. BoyLE («The Quodlibets of St. Thomas and
Pastoral Caren, The Thomist, 1974), et il aurait pu encore utiliser celles de
C. BAZAN (Les questions disputées, Turnhout, 1985), qui apportent sur ces sujets
des éléments décisifs. — Le De fallaciis (pp. 100—101) n’est plus compté parmi les
ceuvres authentiques. — A propos du Contra Gentiles (pp. 102—103), il est dom-
mage que 'introduction magistrale de R.-A. GAUTHIER 2 la traduction francgaise
du Contra Gentiles ainsi que I’essai récent de PATFoorT («La Somme contre les
Gentils», dans Saint Thomas d’Aquin, 1983) soient ignorés. — L’auteur est bien
optimiste dans 'appréciation de I'authenticité des prieres attribuées 4 S. Thomas
(p. 105). — A propos de «la stupéfiante sécheresse» (ou «la bouleversante froi-
deur») avec laquelle est traitée «la question la plus torturante de la théologie
chrétienne» (= la prédestination), nous parlerions plutét de la sobriété de
Thomas, qui est évidemment aux antipodes de notre moderne pathos. — La
notion de sacra doctrina est traitée en deux pages (pp. 160-161); c’est peu et c’est
forcément trop sommaire si ’'on compare aux gros articles connus des spécia-
listes qui ont essayé de clarifier les termes utilisés par Thomas. Deux petites
mises au point seulement: une simple consultation de '/ndex thomisticus ett
montré que les termes zheologia et theologus sont plus fréquents qu’on ne le dit
habituellement, et pas employés uniquement pour désigner la philosophie pre-
miere; d’autre part 4 propos de I’équivalence sacra doctrina/sacra scriptura/reve-
latio, auteur s’est-il rendu compte de I’énormité qu’il met sur le compte de
Thomas en disant qu’il considere les 6000 articles de la Somme comme ’ensei-
gnement de Dieu lui-méme? («Doch ist und bleibt zu beachten, daB3 die ganzen
nachfolgenden 6000 Artikel der STh in den Augen des Thomas das Sprechen
Gottes selber sind ...», p. 160). — Corriger p. 167 la date des Sentences du Lom-
bard: «um 1150». — A propos de I'excursus sur la femme, il n’elt pas été inutile de
mentionner R. PERNOUD (La fermme an Moyen-Age), ou C. CAPELLE, (Saint Tho-
mas féministe?). — La maniere dont le plan de la Tertia Pars est indiqué (p. 322)
est trés insatisfaisante; il est tout 4 fait inexact entre autres de parler de «ma-
riologie» 4 propos des questions 27-34. — Contre la relative dépréciation de la
liturgie que Pesch croit pouvoir déceler chez Thomas (pp. 346347 et 372), on
peut évoquer les fréquents emplois de dicitur ou de cantatur dans son ceuvre, qui
renvoient précisément a I'office liturgique et qui montrent comment Thomas en
acte de réflexion théologique ne craint pas de s’appuyer sur son expérience de la
priere chorale. — A propos des réflexions sur I’Eglise (pp. 376-378), plutét que
d’un concept «multiple» (vielschichtig) je préfererais parler d’un concept double.
— Pesch assure que la discussion sur le plan de la Sozme touche a sa fin (p. 388);
cette affirmation serait plus convaincante s’il avait tenu compte du récent
échange entre Patfoort et Leroy (R7 1984, 298-303), en comparaison duquel la
maniere dont il répartit le mouvement exitus/reditus selon les diverses parties de
la Somme apparait un peu simplificatrice. — Il parle trés bien de la création dans
ses derniéres pages, mais on est un peu étonné de ne pas le voir mentionner le



498 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Saint-Esprit dans ce contexte (il suffit de lire la p. 398 pour s’en apercevoir, mais
le Saint-Esprit n’est méme pas mentionné a Uindex rerum); pour Thomas
pourtant, le concept chrétien de création ne saurait faire ’économie de I'inter-
vention des personnes divines (deux textes parmi bien d’autres: I Senz., dist. 14,
q. 2, a. 2, et Sum. Theol. 1a 45, 6); 4 'oublier, on risque de favoriser un concept
déiste de la création. — La «Lettre au frére Jean» est assurément trés belle
(p. 401), mais elle a fort peu de chances d’étre authentique. — Quant aux
indications concernant les éditions et les traductions de Thomas, je reconnais
volontiers les mérites de ’édition Marietti, mais je ne comprends pas tres bien
tous les éloges qui lui sont adressés et qui contrastent étrangement avec la
sécheresse réservée a la Léonine (p. 404). — Si en effet il est souhaitable que la
prédication de Thomas soit éditée critiquement en entier, on nous permettra de
rappeler qu'une partie au moins I’a été: outre les travaux de L.-]. BATAILLON
mentionnés par Pesch, citons seulement a titre illustratif le sermon Eece Rex tuus
édité par J. LECLERCQ (R7 1946), les sermons Exiit qui seminat, Beati qui
habitant, Hosanna Filio David, par Th. KAEPPELI (« Una raccolta ...», dans A rchi-
vum Fratrum Praedicatorum, 1943), et par ].-P. TorreLL («Les collationes in
decem preceptis», RSP7 1985; cf. «La Pratique pastorale d’un théologien du
XIII® sieclen, R7 1982). — On peut encore regretter la trop facile ironie avec
laquelle Iauteur parle de 'Zndex thomisticus (p. 409); cet instrument de travail
est complexe et difficile d’utilisation, mais il vaut la peine de se familiariser avec
lui.

Cette liste, déja fort longue, n’est sans doute pas exhaustive. On aurait tort de
s’en étonner; 'ampleur et la diversité de entreprise rendait inévitable qu’elle
eut quelques points faibles. En les relevant, nous avons pensé faire ceuvre utile
pour une éventuelle nouvelle édition de ce livre complexe et difficile, mais de
lecture enrichissante.

JEAN-PIERRE ToRRELL O.P.

Wolfgang Thonissen: Das Geschenk der Freiheit. Untersuchungen zum
Verhiltnis von Dogmatik und Ethik. — Mainz: Matthias-Griinewald-Verlag
1988. 341 S. (Tiibinger Theologische Studien 30).

Der von Thoénissen unternommene Versuch einer Bestimmung des Ver-
hiltnisses von Dogmatik und Ethik geht von der kritischen Diagnose aus, dal3
die moderne Verselbstindigung der Moraltheologie weder wissenschaftstheo-
retisch noch methodologisch zureichend reflektiert ist (11). Notwendig gewor-
den durch die neuzeitliche Auflésung einer geschlossenen und teleologisch
gestuften Weltordnung, die zur Autonomie verschiedener, voneinander unab-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 499

hingiger Wirklichkeitsbereiche gefiihrt hat (16), scheint diese Ausdifferenzie-
rung den Zusammenhang von Gnade und Natur und damit auch von Dogmatik
und Ethik zu zerreiBBen. Im ersten Teil der Arbeit zeichnet der Verfasser in
einem historischen Uberblick zuerst die Entwicklung der theologischen Ethik
seit der Reformation und dem Tridentinum im Bereich der protestantischen
(19-36) und der katholischen (37-76) Theologie nach, um dann systematisch
auf die gegenwirtige Diskussion des Verhiltnisses von christlichem Glauben
und Ethik in beiden Konfessionen einzugehen (76-121).

Die innerhalb der zeitgenéssischen katholischen Moraltheologie aporetisch
verlaufene Diskussion um den zuerst von A. Auer vorgelegten Ansatz der
«Autonomen Moral in christlichem Kontext» versteht Thonissen als Hinweis
auf die eigentlich anstehende Problematik von Natur und Gnade, die er unter
Riickgriff auf die neuzeitliche Freiheitsthematik zu 16sen versucht (121). Dazu
bietet sich ihm die Autonomie-Konzeption Kants an, die er «als mindestens
offen, wenn nicht sogar kompatibel mit einem Ansatz, der vom christlichen
Glauben her die tibernatiirliche Bestimmung des Menschen als Grund seiner
Personwiirde versteht», auffaBBt (124; zur Begriindung dieser These vgl. den
ganzen zweiten Teil, 131-164).

Mit Kant wird der Wille zur Freiheit als grundlegender ethischer Anspruch
der Neuzeit statuiert. Dieser Herausforderung hat sich die Theologie zu stellen
(dritter Teil). Die paradigmatische Auseinandersetzung mit dem modernen
Freiheitsanspruch sieht Thonissen in der Erklirung zur Religionsfreiheit des
Zweiten Vatikanums gegeben (165-206). Statt nun die Anerkennung der Reli-
gionsfreiheit theologisch-deduktiv aus dem dogmatischen Traktat iiber die
Gnade zu begriinden, dringt sich fiir Thonissen eine «reflexiv-reduktive»
Methode auf, die vom neuzeitlichen Faktum der «relativen» (sic!, 315) Auto-
nomie der irdischen Wirklichkeit ausgeht, um diese dann, unter Verwendung
personaler Kategorien bei der Bestimmung des Verhiltnisses von Natur und
Gnade, dialogisch-heilsgeschichtlich zu interpretieren. Dazu kniipft der Ver-
fasser an die Diskussion des klassischen Axioms « Gratia supponit naturam» bei
E. Przywara, H. de Lubac, K. Rahner und H. U. von Balthasar an (225-274).
Der durch diese Autoren neu ins Blickfeld geriickte Grundsatz « Gratia supponit
personam» erlaubt es dem Verfasser dann, die katholische Naturrechtslehre im
Sinne eines «modernen» Menschenrechtsdenkens zu erneuern. Charakteri-
stisch fiir seine Interpretation des modernen Selbstverstindnisses, bestimmt
Thonissen aber die menschliche Personalitit nicht etwa vom Autonomie-
Gedanken her, sondern christologisch: «Ist die gnadenhafte Berufung des
Menschen zur Gemeinschaft mit Gott das Sinnziel vollkommenen
Menschseins, dann erweist sich die mit seinem Sein als Person geschenkte
iibernatiirliche Bestimmung des Menschen zugleich als unbedingtes Bean-
spruchtsein zum verantwortlichen Handeln in den Grundrelationen seines
Daseins in der Welt» (318; vgl. dazu auch 275-309).



500 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Nach der Lektiire dringen sich dem Rezensenten hauptsichlich drei kriti-
sche Fragen zu der von Thénissen vorgenommenen Verhiltnisbestimmung von
Dogmatik und Ethik auf: 1. Laft sich mit einer christologisch-heilsgeschicht-
lichen Anthropologie tatsichlich das Selbstverstindnis des Menschen im Hori-
zont der (geistigen und gesellschaftlichen) Moderne treffen? Zweifel an der
offentlichen, auBertheologischen «Anschlufifihigkeit» des vorgelegten Kon-
zeptes erscheinen angebracht. Eine Kongruenz von theologischer Anthropolo-
gie und allgemeinem neuzeitlichem Selbstverstindnis wire aber zur Giiltigkeit
der angestrebten Vermittlung, die mehr sein soll als eine bloe Vereinnahmung
der Moderne durch die theologische Gnadenlehre, auf jeden Fall notwendig.
2. Ist das hier vorgestellte Axiom «Gratia supponit personam» auch mit einer
protestantischen theologischen Ethik zu vereinbaren? Vor dem Hintergrund
des tiberkonfessionell angelegten ersten Teiles erstaunt, dal Thonissen im
weiteren Verlauf der Arbeit dieser Frage keine Beachtung schenkt. 3. Wird mit
der vom Verfasser postulierten «analogia libertatis» von Gnade und Person
(vgl. bes. 2711f.) ein Weg gewiesen aus der aporetisch gebliebenen katholischen
Diskussion um das Proprium einer christlichen Moral? Die Lektiire des Bandes
ergibt, daf ein solches Proprium nach Thénissen nur in der theologischen
Legitimierung des neuzeitlichen Freiheitswillens zu sehen ist; dessen theologi-
sche Integrierung aber als «ethisch-praktische Auslegung des betont heilsge-
schichtlich formulierten Axioms <Gratia supponit personam)>» (318 u.d.)
kénnte leicht zu einer neuen Form des theologischen Integralismus fiihren, den
der Verfasser doch iberwunden glaubt (vgl. 122).

CHRiISTIAN KISSLING

Gerhard Héver: Sittlich handeln im Medium der Zeit. Ansitze zur hand-

lungstheoretischen Neuorientierung der Moraltheologie. — Wiirzburg: Echter
1988. 361 S. |

Die im folgenden anzuzeigende Untersuchung verfolgt das Ziel, die gegen-
iiber der normtheoretischen in der neueren moraltheologischen Diskussion
weitgehend vernachlissigte handlungstheoretische Dimension der Sittlichkeit
systematisch zu rekonstruieren, Dabei ist es das Interesse des Autors, die Pro-
bleme der aktuellen Kontroverse iiber die «k Handlung mit Doppeleffekt» einer
Lésung niherzubringen, indem er das traditionelle Verstindnis des «zureichen-
den Grundes» angemessener zu interpretieren versucht. Um es gleich vorweg-
zunehmen: Dal3 das Thema der Bewertung von Handlungen mit ambivalenten
Folgen nicht nur von rein akademischem Interesse ist, braucht angesichts der



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 501

heutigen meist sehr komplexen Handlungssituationen nicht eigens betont zu
werden; die Durchfithrung der Untersuchung 14t aber wohl doch einige Fra-
gen offen.

Der Verfasser geht von der (bereits durch K. Rahner konstatierten) fakti-
schen Diskrepanz zwischen «theoretischer» und «realer» Moral im Leben der
Christen aus (4ff.). Statt nun diese Diskrepanz lediglich auf das Problem der
Anwendung universaler Prinzipien im Sinne von Kants « Urteilskraft» (oder gar
auf moralischen Laxismus der Christen) zu reduzieren, wird ihre grundsitzliche
ethische Relevanz betont, die auf den geschichtlichen Charakter der Sittlichkeit
selbst hinweist. Hover betont, «dal Geschichtlichkeit nicht eo ipso jegliche
Verbindlichkeit ausschliet oder relativiert» (25). Im Riickgriff auf K. Dem-
mers transzendentalphilosophischen Ansatz wird Geschichte vielmehr verstan-
den als «deutende Auseinandersetzung mit dem Rohmaterial der Zeit» (36ff.,
hier 39). Vor diesem Hintergrund expliziert nun Héver seine Grundthese, dal3
sich die Frage nach dem Verstindnis von Sittlichkeit nur in einer eingehenden
handlungstheoretischen Reflexion behandeln 14B8t. Der Gedankengang 148t sich
ausgehend von zwei Primissen entfalten: Zum einen wird dargelegt, da3 sich
eine Handlung aus der reinen Beobachterperspektive nicht angemessen verste-
hen liaBt; die menschliche Handlung unterscheidet sich von einem bloBen
Vorgang darin, daf3 sie mit einem subjektiven Sinn verbunden ist (83). Zum
anderen fihrt Hover aus, dal Handlungen — und damit ihr Sinn — nur «im
Horizont der Sittlichkeit» richtig erfa3t werden kénnen (62, 96ff. u.8.). Daraus
ergibt sich die These, daB Sittlichkeit vom Subjekt her verstanden werden
mul.

DaB menschliches Handeln nur als sinnhaftes zu begreifen ist, wissen frei-
lich die Sozialwissenschaften zumindest seit Max Webers Entwurf einer «vet-
stehenden Soziologie» — ohne dafl Héver hier ankniipfen wiirde. Das Thema
der Verbindung von Handlungstheorie und Ethik ist aber bekanntlich auch in
den neueren diskursethischen Theoriebildungen bereits aufgenommen worden.
Hover grenzt sich von diesen Versuchen zur Entwicklung einer kognitivisti-
schen Ethik jedoch dadurch ab, daB er ihnen eine unzulissige « Uberschreitung»
der Handlungstheorie hin zu einer Ethik der (normativen) Kommunikations-
gemeinschaft vorwirft. Dagegen postuliert er selbst ein bloBes «Zuordnungs-
verhiltnis von Handlungstheorie und Ethik» (87f.) unter Berufung auf R.
Bubner und O. Hoffe (96-116). Vor dem Hintergrund seines individualisti-
schen Verstindnisses des sittlichen Subjekts vermag Héver denn auch J. Ha-
bermas’ Theorie des kommunikativen Handelns nur noch als Hinweis auf die
immer schon sittliche Grundstruktur des (sozialen) Handelns zu verstehen (119,
122, 124, 128). Die den nachfolgenden handlungstheoretischen Erérterungen
zugrundeliegende implizite Ablehnung des « Apriori der idealen Kommunika-
tionsgemeinschaft» (K.-O. Apel) bliebe aber durch Héver plausibler zu begriin-
den, wie noch gezeigt wird.



502 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Ein fiir sein Projekt der Revision des «Satzes vom zureichenden Grund»
tauglicheres Fundament als die transzendentalpragmatische Handlungstheorie
sieht der Verfasser in der Rekonstruktion der transzendentalen Handlungslogik
Kants gelegt, wie sie in erster Linie durch F. Kaulbach unternommen wurde
(140-273). Handlung ist danach zu begreifen unter dem Aspekt des Zeitver-
hiltnisses zwischen dem Subjekt und der kausalen Wirkung der Handlung
(149£f.). Damit fithrt m. E. aber die Begriindung der Sittlichkeit in eine Aporie;
wenn sie nicht handlungstheoretisch zu «deduzieren» ist, mul} die sittliche
Beanspruchtheit eben als bloBes « Faktum der Vernunft» postuliert werden, wie
das Kant in der «Kritik der praktischen Vernunft» getan hat (167). (Es ist
interessant zu beobachten, daf3 gerade die von Apel vertretene Diskursethik den
Anspruch erhebt, Kants «Faktum der Vernunft» als a priori notwendiges
Anerkannthaben der normativen Bedingungen der Argumentation «dechiffrie-
ren» zu kénnen. Leider fehlt eine Auseinandersetzung Hovers mit dieser Inter-
pretation.)

In einem letzten Schritt versucht der Autor wie bereits angetént, die «actio
cum duplici effectu» im Lichte von Kants transzendentaler Handlungslogik
darzustellen (275-331). Eine Ubersicht iiber die neuere moraltheologische
Diskussion zur Problematik fiihrt ihn zum SchluB3, daB3 insbesondere der darin
ausgetragene fruchtlose Streit um die teleologische Normbegriindung (B. Schiil-
ler) auf das ungeklirte Verhiltnis von Handlungstheorie und normativer Ethik
zuriickzufiihren ist (307). Denn aufgrund der Vermischung beider Theoriebe-
reiche, die der Autor auch bei Schiiller moniert (311), lif3t sich die eine Bedin-
gung fiir die moralische Dignitit einer Handlung mit Doppelwirkung, daf3
nimlich deren gute und schlechte Folgen gleichurspriinglich aus der Handlung
hervorgehen miissen, nicht recht verstehen (288ff.). Dagegen wird hier ver-
sucht, durch die neue Interpretation der Bedingung, daf3 ein entsprechend
schwerwiegender Grund vorliegen mul}, um die schlechte Folge in Kauf zu
nehmen, die festgefahrene Diskussionssituation zu tiberwinden (315-331).

DaB die angestrengte «handlungstheoretische Neuorientierung der Moral-
theologie» den Rezensenten nicht ganz zu iiberzeugen vermag, liegt vor allem in
Hovers individualistisch enggefithrtem Begriff von Handlung begriindet. Ein
Blick auf die eingangs angesprochenen, fiir moderne Industriegesellschaften
typischen hochkomplexen Handlungssituationen vermag ohne weiteres zu zei-
gen, daf3 der Normalfall der Handlung mit Doppelwirkung eben nicht mehr im
bloB zwischenmenschlichen «Intimbereich» zu suchen ist, sondern in erster
Linie im Bereich gesellschaftlich relevanten und gleichzeitig institutionell ver-
mittelten Handelns. Damit ergibt sich aber eine tiefgreifende Verinderung der
Handlungsstruktur und folglich auch der ethischen Argumentationsform.
Wenn etwa das klassische Problem, dafl das Leben einer Schwangeren nur
mittels Tétung des Embryos gerettet werden kann, durch ein adiquates Ver-
stindnis der «Bedingung vom zureichenden Grund» allenfalls einer verant-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 503

wortlichen Losung zugefiithrt werden kann, so geniigt eine analoge Uberlegung
z. B. bei der Frage, ob ein bestimmtes Mal3 an Umweltbelastung zur Produktion
eines Gutes in Kauf genommen werden darf, aus prinzipiellen Griinden nicht
mehr. Hier kann weder die Evaluation des «zureichenden Grundes» einem
einzelnen Entscheidungstriger zugemutet werden, noch ist es einleuchtend, die
von den Nebenfolgen der Umweltbelastung Betroffenen vom Proze3 der Ent-
scheidungsfindung auszuschlieBen. Weiter bleibt die immer auch institutionelle
Bedingtheit gesellschaftlich relevanten Handelns handlungstheoretisch zu re-
flektieren. Und letztlich wird — angesichts der Zahl der méglicherweise Betrof-
fenen und der Schwere der Auswirkungen — der Unterschied zwischen Hand-
lungsziel und nichtintendierten Nebenfolgen obsolet.

Die ethischen Theorieansitze von Apel und Habermas laufen nun genau
auf die Idee hinaus, da3 nur der Konsens in einer Kommunikationsgemein-
schaft aller von einer Norm oder Handlung Betroffenen iiber deren ethische
Legitimitit entscheiden kann. Damit scheinen sie sich fiir die Entscheidungs-
findung bei makroethisch relevanten Problemen anzubieten. Gleichzeitig
behaupten sie aber auch, die Differenz von deontologischen und teleologischen
(bzw. utilitaristischen) Normbegriindungsprogrammen iiberschreiten und da-
durch aufheben zu kénnen, daf3 die Folgenabwigung durch alle Betroffenen
gleichberechtigt zu geschehen hat. Angesichts solcher Anspriiche erscheint
Hévers Ablehnung der transzendentalpragmatischen Handlungstheorie und
damit der Diskursethik insgesamt als etwas voreilig und der weiteren Begriin-
dung bediirftig, welche in einer eingehenderen inhaltlichen Auseinanderset-
zung zu erfolgen hitte. Anzusetzen wire hier etwa bei der Frage, wie sich der
KonsensfindungsprozeB in der idealen Kommunikationsgemeinschaft zum
weitgehend institutionell vermittelten Handeln in der Realitit verhilt. Aber
auch abgesehen von «theoriestrategischen» Erwigungen iiber den Nutzen dis-
kursethischer Ansitze liegt es auf der Hand, daB3 das Problem der Handlung mit
Doppelwirkung unter Bedingungen der modernen Industriegesellschaft noch
nicht hinreichend gelost ist.

CHr1sTIAN KISSLING

Wolfgang Nethofel: Moraltheologie nach dem Konzil. Personen, Pro-
gramme, Positionen. — Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1987. 251 S.

Was in andern theologischen Disziplinen, insbesondere in der Exegese,
schon seit lingerem gang und gibe ist, nimlich der 6kumenische Dialog, wird
erfreulicherweise zunehmend auch im Bereich der theologischen Ethik ge-
pflegt. Bisher herausragendstes Dokument dieses Dialogs ist wohl das dreibin-



504 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

dige «Handbuch christlicher Ehtik» '. Wolfgang Nethofel, ein protestantischer
Theologe, fiihrt diesen Dialog in seiner Kieler Habilitationsschrift im Sinne
einer «versshnten Verschiedenheit» (vgl. 22 und 77) weiter und vertieft ihn.
Die Besonderheit seines Werks « Moraltheologie nach dem Konzil» liegt darin,
dal3 es zwei Interessen verfolgt: ein theologiegeschichtliches einerseits und ein
systematisch-6kumenisches andererseits. Theologiegeschichtlich geht es ihm
um die Rekonstruktion von Entwicklungen innerhalb der katholischen Moral-
theologie nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil. Dabei hilt er sich an vier
ausgewihlte Autoren. Nethofel 1i63t es aber nicht bei der historischen Darstel-
lung bewenden, sondern dialogisiert selber mit den dargestellten Positionen
iber Fragen der theologischen Ethik, wie sie sich in beiden Konfessionen unter
den Bedingungen der Moderne stellen. '

Als Ausgangspunkt seiner Untersuchung dient Nethofel der wegweisende
Konzilstext in « Optatam totius» Nr. 16 iiber die Moraltheologie: «Besondere
Sorge verwende man auf die Vervollkommnung der Moraltheologie, die reicher
genihrt aus der Lehre der Schrift, in wissenschaftlicher Darlegung die Erha-
benheit der Berufung der Gliubigen in Christus und ihre Verpflichtung in der
Liebe Frucht zu tragen fiir das Leben der Welt, erhellen soll.» Die Anforde-
rungen des Konzils an die Moraltheologie (wissenschaftliche Darstellung,
Schriftbezug, Christozentrik, Weltzugewandtheit) dienen auch Nethofel als
Raster fiir die abschlieBende Beurteilung der dargestellten moraltheologischen
Konzepte.

Als entscheidenden AnstoB fiir die neueren fundamentalethischen Uber-
legungen innerhalb der katholischen Moraltheologie sieht Nethofel nicht ganz
zu Unrecht das Erscheinen der Enzyklika « Humanae vitae» im Jahre 1968.
Allerdings darf man die Zisur von « Humanae vitae» auch nicht tiberbetonen.
Insbesondere A. Auer hat, wie ein eingehendes Studium seiner Friihschriften
zeigt, sein Konzept einer autonomen Moral im christlichen Kontext schon Ende
der Funfziger- anfangs der Sechzigerjahre in den wesentlichen Elementen ent-
wickelt 2. Es scheint mir deshalb iibertrieben, wenn nicht sogar falsch, im
Erscheinen der Enzyklika eine « Wendemarke» in Auers moraltheologischem
Denken zu sehen (vgl. 87). Nethofel selber gesteht am Rande zu, daf} sich
wichtige Themen, Motive und Thesen des spiteren Programms schon in frii-
heren Werken entdecken und in ihrer Entwicklung verfolgen lassen (vgl. 81).
Dies scheint mir die adiquatere Einschitzung zu sein.

Wie erwihnt wihlt Nethofel vier Exponenten der nachkonziliiren katho-
lischen Moraltheologie fiir seine Darstellung aus. Es sind dies die Altmeister
Bernhard Hiring, Alfons Auer, Franz Bockle und als Vertreter einer jiingeren

' Handbuch der christlichen Ethik, hg. von A. Hertz, W. Korff, T. Rendtorff,
H. Ringeling, Bd. 1 u. 2: Freiburg i.Br. 1979; Bd. 3: 1982.

? Neben verschiedenen Aufsitzen vgl. v.a. «Weltoffener Christ», Diisseldorf
1960.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 505

Generation der Auer-Schiiler Dietmar Mieth. Alle sind sie deutschsprachige
Theologen. Mit gutem Grund, meint Nethoéfel, hilt er doch die deutschspra-
chige Moraltheologie fiir reprisentativ fiir die nachvatikanische gesamtkatho-
lische Moraltheologie (vgl. 21 und 27). Ohne die fithrende Rolle der deutsch-
sprachigen Moraltheologie grundsitzlich bestreiten zu wollen, wird man doch
auch interessante Arbeiten aus dem amerikanischen Raum (z. B. von Ch. Curran
und R.A. McCormick) und neuerdings aus Lateinamerika (E. Dussel) nicht
vernachlissigen diirfen. Nicht ohne Einschrinkung als reprisentativ fir die
neueren Entwicklungen innerhalb der deutschsprachigen Moraltheologie wird
man die vier ausgewihlten Autoren betrachten diirfen. So wird eine sehr
bedeutungsvolle, von B. Schiiller initiierte Strémung, die sich stirker an angel-
sichsischen Konzepten der analytischen Philosophie orientiert, nur beildufig
erwihnt. Von den eigenstindigen Ansitzen der beiden in Rom lehrenden
Moraltheologen J. Fuchs und K. Demmer erfihrt man kaum etwas 3. Wie auch
immer: Was vorliegt ist schon imposant genug! Besonders niitzlich fiir eine
angemessene Beurteilung der Bestrebungen der vier Autoren ist die Behand-
lung ihrer frithen Schriften.

Im folgenden will ich kurz auf einige Erwigungen Nethofels eingehen,
wobei ich mich auf die Auseinandersetzung mit Auer konzentriere. Das Thema,
um das Nethéfels Uberlegungen immer wieder kreisen, ist die Frage nach einer
christlichen Identitit unter neuzeitlichen Bedingungen. Hier sieht er eine Auf-
gabe, die nur 6kumenisch bewiltigt werden kann. So sucht er denn auch bei
allen behandelten Autoren nach Ankniipfungspunkten fiir ein Skumenisches
Gesprich. Dieses Streben nach dem innertheologischen Dialog geht bei Net-
hofel bisweilen so weit, dal3 er Gefahr lduft, den Dialog mit der Welt — oder
priziser — den Dialog mit der zeitgenéssischen Moralphilosophie zu vernach-
lassigen. Nebst der theologischen Stringenz (Schriftbezug, Christozentrik) liegt
aber hier ein zentrales, allerdings m. E. noch immer nicht geniigend eingeléstes
Anliegen der neueren katholischen Moraltheologie (Wissenschaftlichkeit,
Weltbezug). Gewil tibersieht Nethofel diese Komponente nicht. M. E. mif3t er
aber die Konzeptionen der behandelten Autoren zu wenig rigoros an ihrem
eigenen Anspruch, eine Moraltheorie auf dem Niveau der Zeit zu formulieren.
Dies gilt vor allem fiir die drei Altmeister. Andernfalls hitte beispielsweise die
Beurteilung von Auers Autonomie-Begriff doch kritischer ausfallen miissen.
Denn wie Nethofel richtig feststellt (vgl. 82, 90), ist Auers Ansatzso kantianisch
nicht, wie seine Terminologie insinuiert. Auers Autonomie-Begriff bewegt sich
eindeutig im Rahmen des aristotelisch-thomasischen Finalititsgedankens. Ge-

3 Vgl. z. B. K. Demmer, Deuten und Handeln. Grundlagen und Grundfragen der
Fundamentalmoral (Studien zur theologischen Ethik Bd. 15), Freiburg i. Ue. — Freiburg
i. Br. 1985; J. Fuchs, Fiir eine menschliche Moral. Grundfragen der theologischen Ethik,
Bd. 1: Normative Grundlegung (Studien zur theologischen Ethik Bd. 25), Freiburg i. Ue.
— Freiburg i. Br. 1988.



506 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

rade die Idee einer theoretisch erkennbaren Schopfungstheologie ist es aber, die
in der Neuzeit in Frage gestellt worden ist. Betrachtet man Auers Konzept
konsequent in dieser Perspektive, so kann man wohl auch nicht mehr von
einem Bruch in seinem Programm reden (vgl. 120). Vielmehr bildet die heils-
geschichtliche Dynamik von Schépfung, Erlésung und Vollendung den inte-
grierenden Rahmen fiir sein moraltheologisches Konzept. Im Grunde kommen
bei Auer metaphysisch-theologische Primissen nicht erst beim Sinnhorizont ins
Spiel, sondern sie sind von Anfang an in Form des aristotelisch-thomasischen
Finalititsgedankens prisent. Diese Primissen werden in der «autonomen
Moral» nur diskret iiberdeckt durch den Einbezug der Human- und Sozialwis-
senschaften sowie des «anthropologischen Konsenses» als deren integrierende
Instanz. Nethofel scheint sich in seinen kritischen Anfragen an Auer vor allem
auf den gewil3 etwas unvermittelt eingefiihrten christlichen Sinnhorizont zu
konzentrieren. M. E. miifite man schon bei Auers Autonomiebegriff ansetzen.
Schon dieser ist, verglichen damit, wie der Begriff in der Regel in der neuzeit-
lichen Philosophie verwendet wird, zu wenig radikal gefal3t. Es handelt sich um
einen theologisch gebindigten Autonomiebegriff. Ob dieser Autonomiebegriff
eine geeignete Grundlage zur Formulierung unter neuzeitlichen Bedingungen
kommunikabler Begriindungen ethischer Normen darstellt, ist zweifelhaft.
Diese kritische Einschitzung will freilich nicht besagen, dal3 dieser gebin-
digte Autonomiebegriff im Vergleich zu einem kirchlichen Moralpositivismus
alter oder neuer Prigung keinen Fortschritt darstellt oder daB auf dem von Auer
vorbereiteten Terrain nicht weitergedacht werden kann. Dal3 dem nicht so ist,
beweist nicht zuletzt die Arbeit von Nethéfel selber. Der skumenische Dialog
zwischen katholischen und protestantischen Ethikern trigt gewi3 manches zur
gegenseitigen Erhellung der je eigenen Position bei. Sollen aber die Bestrebun-
gen von Theologen, fiir heutige Menschen kommunikable ethische Normen zu
formulieren und zu begriinden, wirklich Friichte tragen, gehoren als dritte im
Bunde die zeitgendssischen (Moral-)Philosophen mit an den Gesprichstisch.
Denn die Tatsache, daf3 die Ethik heute mit Fragen konfrontiert ist, die nur in
einer weltweiten gemeinsamen Anstrengung gelést werden kénnen, und das
Zerbrockeln konfessioneller und kirchlicher Plausibilititen erfordern eine
Ethik, die ihre Argumente nicht (blo8) im Rahmen einer regionalen oder
sektoriellen Kultur formuliert.
Hans HirscHI



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 507

Martin L. Pine: Pietro Pomponazzi: Radical Philosopher of the Renaissance.
— Padova: Editrice Antenore 1986, VIII-382 p. (Saggi e testi 21).

Paul Oskar Kristeller hat in seinem Aufsatz « E1 Mito del Ateismo Rena-
centista y la Tradicién Francesa del Librepensamiento» ! die Kontinuitit des
Denkens zwischen Renaissance und Aufklirung als Mythos vom Renaissance-
atheismus denunziert. Pietro Pomponazzis Diskussion der Unsterblichkeits-
frage dient dabei als Fallstudie. Kristeller macht den Historikern in der Tradi-
tion der franzésischen Aufklirung den Vorwurf, sie hitten die Texte entweder
tiberhaupt nicht oder nicht unvoreingenommen studiert. Abschlieend be-
kennt er: «I am convinced that in the case of Pomponazzi the original record
suggests, or at least permits, that we dismiss the traditional charge of secret
atheism or free thought, and rather attribute to him a position of compromise
that was trying to preserve, if not a harmony, at least a coexistence of faith and
reason. » ?

Martin L. Pine, ein Schiiler Kristellers, hat mit seiner umfassenden Studie
Pietro Pomponazzi: Radical Philosopher of the Renaissance, der er mit seiner Dis-
sertation 3 und mehreren Artikeln in Zeitschriften und Lexika # vorgearbeitet
hat, eine Interpretation Pomponazzis vorgelegt, die sich, wie er selbst ausdriick-
lich im Vorwort bemerkt, scharf von der seines Lehrers unterscheidet. Pine
zeichnet Pomponazzi als konsequenten Rationalisten, der mit seinen Werken
eine radikale Religionskritik intendiert.

In der «Introductory and Biographical» iiberschriebenen Einfiithrung gibt
Pine einen Uberblick iiber die Forschungsgeschichte von Ernest Renan und
Francesco Fiorentino bis hin zu Bruno Nardi und Antonino Poppi. Die viel-
filtigen Wandlungen des Pomponazzi-Bildes werden dabei sehr anschaulich
geschildert. Der von namhaften Gelehrten — Paul Oskar Kristeller, Etienne
Gilson, Eugenio Garin — vertretenen Auffassung, Pomponazzi sei ein ortho-
doxer Denker gewesen und habe beispielsweise in der Unsterblichkeitsfrage
nichts anderes gelehrt als Scotus und Cajetan, stellt Pine die von Walter Bet-

' In: Notas y Estudios de Filosofia, ed. Prof. Juan Adolfo VAzqQuEz, IV,13 (Tucumin,
Argentinien) 1953, 1-14. In leicht revidierter Form wurde dieser Aufsatz 15 Jahre spiter
veroffentlicht als « The Myth of Renaissance Atheism and the French Tradition of Free
Thoughty», in: Journal of the History of Philosaphy 6 (1968) 233-243.

2 Ebd. 238.

* Pietro Pomponazzi and the Immortality Controversy: 1516-1524. - New York:
Columbia University, 1965, 340 S,

* «Pietro Pomponazzi and the Problem of <Double Truthy», in: Journal of the History
of Ideas 29 (1968); « Double Truth», in: Dictionary of the History of Ideas, 11, New York
1973; « Pietro Pomponazzi and the Scholastic Doctrine of Free Will», in: Rivista critica di
storia della filosofia 28 (1973); «Pietro Pomponazzi», in: Dictionary of Scientific Biography,
XI, New York 1975; «Pietro Pomponazzi and the Medieval Tradition of God’s Fore-
knowledge», in: Edward P. Manoney (Hg.): Philosophy and Humanism. Renaissance Essays
in Honor of Paul Oskar Kristeller, Leiden 1976.



508 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

zendorfer, Giuseppe Saitta und Giovanni Di Napoli vertretene Behauptung
gegeniiber, eine Gesamtinterpretation, die seine Werke iiber die Unsterblich-
keit der Seele, iiber Wunder und iiber Willensfreiheit und Pridestination als
Einheit betrachte, erweise Pomponazzi als heterodoxen Denker. Pine, der diese
Ansicht teilt, erbringt den Nachweis, dall Pomponazzi wie David Hume mit
seinen Werken eine strategy of limited offensives verfolgt: er greift jeweils nur
einen Teilaspekt der christlichen Doktrin an — nicht ohne stets, oft mit deutlich
ironischem Unterton, seine Rechtgldubigkeit zu beteuern. In ihrer Gesamtheit
ergibt sich daraus eine vernichtende Kritik des Christentums.

Die ersten beiden Kapitel — « The Nature of the Soul» und «The Battle for
the Soul: the Immortality Controversy» — behandeln Pomponazzis Diskussion
der Unsterblichkeitsfrage. Als Papst Leo X. auf dem 5. Laterankonzil am
19. Oktober 1513 in seiner Bulle Apostolici Regiminis die philosophische Lehre
von der Sterblichkeit der Seele verurteilte, schrieb Pomponazzi als Erwiderung
seine Abhandlung Von der Unsterblichkeit der Seele (De immortalitate animae), in
der er die Frage nach der Unsterblichkeit untersucht «unter Ausschluf3 von
Offenbarung und Wundern» und die Sterblichkeit der Seele behauptet . Als
dieses Buch 1516 erschien, brach ein Sturm los. Das Buch wurde sofort 6ffent-
lich verbrannt, sein Verkauf verboten. Gasparo Contarini, Hieronymus Forna-
rius, Bartolomeo de Spina, Hieronymus Lucensis, Agostino Nifo, Luca Prassi-
cius, Marcantonio Zimara, Ambrosius Flandinus und Battista Fiera verfal3ten
Streitschriften gegen ihn. Der Bischof von Mantua, Ambrosius Flandinus, ging
gegen ihn vor; schlieBlich warnte ihn der Papst am 13. Juni 1518, seine Lehre in
Ubereinstimmung mit der Lehre der Kirche zu bringen. Der Inquisitor, Gio-
vanni de Torfinnis, verlangte einen 6ffentlichen Widerruf. Pomponazzi entging
dem Tod auf dem Scheiterhaufen nur, weil Pietro Bembo, Sekretir des Papstes
und ein guter Freund, seine schiitzende Hand iiber ihn hielt. Nachdem eine
erste Verteidigungsschrift, die Apologia, nicht zur Zufriedenheit der Inquisition
ausgefallen war, sah sich Pomponazzi genétigt, als Preis fiir die Versffentli-
chung einer zweiten Verteidigungsschrift, des Defensorium, einen Anhang mit
orthodoxen Beweisen fiir die Unsterblichkeit der Seele zu akzeptieren, die der
Dominikaner Crisostomo Javelli verfaBBte. Die Kontroverse um die Unsterb-
lichkeit der Seele dauerte bis zu Pomponazzis Tod im Jahre 1525 und veranlaBte
ihn, seine weiteren Hauptwerke De incantationibus und De fato nicht zu versf-
fentlichen; sie erschienen erst posthum in Basel 1556 und 1567.

In De immortalitate animae hat Pomponazzi gezeigt, dal3 die Zheorie der
Sterblichkeit der Seele im Lichte der natiirlichen Vernunft die einzig konsi-
stente ist; sie bewdhrt sich auch in der Praxis, denn wihrend die Christen das
Gute tun aus Hoffnung auf Belohnungen oder aus Furcht vor Strafe, so handelt
der Philosoph aus Liebe zur Tugend, weil er erkannt hat, daB die wesentliche

* Bartolomeo de Spina hat deshalb in seiner Zwtela veritatis zu Recht bemerkt,
Pomponazzis Buch solle zutreffender den Titel De mortalitate animae tragen.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 509

Belohnung fiir die Tugend die Tugend selbst ist: sie macht den Menschen
gliicklich. La Mettrie, der Verfasser der Histoire naturelle de ’dme (1745) — eine
Satire, die scholastische Begriffe benutzt, um zu Schliissen zu kommen, die den
Absichten der Scholastiker zuwiderlaufen — und des beriihmten L ’homme
machine (1748), hat sich spiter ausdriicklich auf Pomponazzis De immortalitate
animae berufen ©.

Das dritte Kapitel — « The Workings of Nature» — behandelt Pomponazzis
religionsphilosophische Schrift De naturalium effectunm causis sive De incantatio-
nibus, ein Buch, das viele Ergebnisse von Humes Dialogues concerning natural
religion — die dieser gleichfalls nicht zu seinen Lebzeiten zu verdffentlichen
wagte und die erst 1779 erscheinen konnten — und der Nazural history of religion
von 1757 im Grundsatz vorwegnimmt. Pomponazzi analysiert hier das Chri-
stentum als ein historisches Phinomen, als eine Religion neben anderen, deren
Ursprung und Entwicklung, deren Glaubenssitze und Riten auf rein natiirliche
Weise erklirt werden kénnen. Die Wunder, auf die sich das Christentum so
gerne beruft, haben rein natiirliche Ursachen: «nulla sunt miracula». Selbst die
berichteten Auferweckungen von den Toten, die bereits im Alten Testament
und auch fiir andere Religionen bezeugt sind, haben entweder natiirliche Ursa-
chen, oder die iiberlieferten Zeugnisse — und damit alle Religionen, die sich auf
diese Wunder berufen — sind unglaubwiirdig: «wenn die Seele sterblich ist, wie
Aristoteles lehrt, dann werden wir niemals auferstehen».

Das vierte Kapitel — « Man and Freedom: God, Nature, and the Human
Will» — ist Pomponazzis Diskussion des Problems der Willensfreiheit in De fato,
de libero arbitrio et de praedestinatione gewidmet. Hier vertritt Pomponazzi einen
radikalen Determinismus. Der menschliche Wille ist vllig abhingig von duBle-
ren Einflissen, allein der menschliche Intellekt vermag zur Wahrheit der
Erkenntnis vorzudringen: « Unser Wille wiinscht, daf3 wir nicht sterben, aber
der Intellekt glaubt das nicht... Wir verlangen nimlich nach der Ewigkeit, aber
wir stimmen nicht zu, daB3 wir ewig sein werden.» Die einzige Freiheit, die der
Mensch besitzt, ist die Freiheit von Furcht vor dem Unvermeidlichen: «Si non
potest evitari, oportet habere patientiam; veniet etiam mors. Vegni, che piu
fatuum est timere quod non potest evitari.»

In einem finften Kapitel — «Conclusion» — faBt Pine schlieBlich die
Ergebnisse seiner Untersuchung kurz zusammen.

Uberzeugend kann Pine in seiner Studie nachweisen, daB Pomponazzis
wiederholte Bekenntnisse zur Wahrheit der christlichen Lehre lediglich die
Funktion haben, ihn vor den Nachstellungen der Inquisition zu schiitzen. Pine

¢ «Tout le monde, dit plaisamment Pomponace, (de immort. anim.) souhaite I'im-

mortalité, comme un mulet desire la génération qu’il n’obtient pas.» (Abrégé des systémes
pour faciliter Uintelligence du traité de I'ame, in: (Euvres philosophiques, Bd. 1, Berlin 1796,
265). Vgl. Pietro PompoNAzzi, De immortalitate animae, c. 10;ed. Gentile, Messina—Roma
1925, 68f.; ed. Morra, Bologna 1954, 146.



510 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

beruft sich insbesondere auf Pomponazzis Physik-Vorlesung von 1514, wo
dieser im AnschluB3 an Averroes’ Vorwort zum dritten Buch der Physik des
Aristoteles — eine Stelle, auf die Pomponazzi spiter im 14. Buch von De immor-
talitate animae ausdriicklich verweist — die christliche Lehre mit Fabeln auf eine
Stufe stellt: « Fabeln sind weder wahr noch falsch. Wir nennen sie Fabeln, weil
sie unter dem Vorwand, die Wahrheit zu berichten, etwas Gutes zu lehren
beabsichtigen. ... Das Ziel der Philosophie ist es, das Wahre zu lehren ; Wahrheit
ist das Ziel der Philosophie. Das Ziel eines Religionsgriinders ist weder Wahr-
heit noch Falschheit, sondern die Menschen gut und sittsam zu machen.»
«Philosophen sind keine Christen», heifit es dann weiter, «deshalb werden sie
gehal3t.» Bereits in der Antike wurden die Philosophen ihrer Anschauungen
wegen verfolgt: «Sokrates trank Gift, Zenon wurde zu Tode gefoltert, Aristo-
teles ging ins Exil.» Der Philosoph, will er nicht zum Mirtyrer werden, darf
seine Lehrmeinung nicht offen aussprechen, sondern nur «sub velamento»
vortragen.

Kritisch zu sehen ist Pines Behauptung, Pomponazzis Philosophie stelle
einen «tremendous break with tradition» (144) dar: «It was not simply that
Pomponazzi repeated the doubts of medieval thinkers about immortality, mirac-
les and free will. His philosophy rather proved the mortality of the soul, denied
miracles by finding their causes within nature itself and finally eliminated free
will through the development of a strict determinism. This was a philosophy
which stated clearly and positively what the medievals had only asserted with
hesitation and qualification.» (356)

Pine verweist an mehreren Stellen auf Pomponazzis «deep acquaintance
with the medieval tradition» (312, vgl. 272), ist aber — insbesondere im Hinblick
auf Pomponazzis Diskussion der Unsterblichkeitsfrage — der Auffassung, Pom-
ponazzis radikale Ansichten gingen entscheidend iiber die Kritik mittelalterli-
cher und zeitgendssischer Autoren hinaus: «It was his proof of mortality which
differentiated Pomponazzi from the medievals and even some of his contem-
poraries who doubted the sufficiency of Aristotelian demonstrations of immor-
tality.» (362) Die «Kritiker der Unsterblichkeitsdoktrin in Mittelalter und
Renaissance» sind zwar noch wenig erforscht; ein philosophischer Beweis fiir
die Sterblichkeit der Seele findet sich aber bereits im 12. Jahrhundert. Alain von
Lille dokumentiert in seiner Streitschrift De fide catholica contra haereticos ein
Argument fiir die Gleichheit des Lebensgeistes (spiritus) beim Menschen und
beim Tier; wenn es nun derselbe Lebensgeist ist, «qua ratione perit cum corpore
et non spiritus hominis?» Die Auffassung der religiosen Lehren als Fabeln,
denen lediglich ein moralischer Wert zukommt, findet sich bereits in einigen
der 1277 verurteilten Thesen: «Die Reden des Theologen sind in Fabeln
begriindet» (152: Quod sermones theologi fundati sunt in fabulis), « Fabeln und
Falschheiten gibt es im Christentum wie in den anderen Religionen» (174:



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 511

Quod fabulae et falsa sunt in lege christiana, sicut in aliis) 7. Pomponazzis
Ungldubigkeit schlieBlich ist nicht, wie Pine unterstellt, eine Ausnahmeerschei-
nung (exceptional case) in Mittelalter und Renaissance - auch nicht eine
Ausnahmeerscheinung unter den Gelehrten dieser Zeit; bereits im 12. Jahr-
hundert berichtet Gundissalinus in seiner Abhandlung De anima: «Fuerunt
enim z#/ti qui dicerent animam non remanere post corpus», und Martin Luther
bestitigt 1532, daB3 «viel fur eitel fabeln und geticht hallten, was man vom himel
und der helle sagt».

Eine umfangreiche Bibliographie, der man annihernd Vollstindigkeit
bescheinigen kann, sowie ein Namensindex runden das Buch ab. Einige iltere
deutschsprachige Arbeiten zu Pomponazzi sind Pine entgangen und sollen hier
nachgetragen werden:

— EckHARD, Johann Friedrich: Einige Nachricht von dem Pomponatius und dessen
Tractat de immortalitate animae, Eisenach 1793,

— MUGGENTHALER, Ludwig: Unsterblichkeitslehre des Petrus Pomponatius, Philos.
Diss., Miinchen 1868.

— Sricker, Gideon: Leben und Lebre des Petrus Pomponatius, aus einer von der
philosophischen Facultit der Hochschule zu Miinchen im Jahre 1867 gekron-
ten Preisschrift, Philos. Diss., Miinchen 1868.

— WeriL, Erich: Des Pietro Pomponazzi Lebre von dem Menschen und der Welt,
Philos. Diss., Hamburg 1928.

— DERS.: Die Philosophie des Pietro Pomponazzi, in: Archiv fiir Geschichte der
Philosophie 41 (1932) 127-176.

Ferner ist zu nennen die fiir die Rezeption Pomponazzis durch die Philo-
sophie der deutschen Aufklirung mafBgebende Studie:
— OLEAR1US, Johann Gottlieb: Dissertatio de Pomponatio, Jena o.]. (1709). Erneut
gedruckt in: Biographia selecta sive Memoriae aliguot virorum doctissimorum cum
commentationibus quibusdam aliis ad historiam litterariam spectantibus, hg. von

Samuel Mursinna, Bd. 1, Halle-Magdeburg 1782, 169-196.

An neuerer Literatur ist noch zu beriicksichtigen:
— CEARD, Jean: Matérialisme et théorie de ’ame dans la pensée padouane: le
«Traité de 'immortalité de ’ame» de Pomponazzi, in: Revue philosophique de
la France et de I’Etranger 171 (1981) 25-48.
— MoysiscH, Burkhard: Zum Disput iiber die Unsterblichkeit der Seele in Mit-
telalter und Renaissance, in: Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie
29 (1982) 341-3509.

7 Eine kommentierte lateinisch-deutsche Ausgabe der verurteilten Thesen von 1277
wird von Kurt Flasch vorbereitet: Aufklirung im Mittelalter? Die Verurteilung von 1277.
Das Dokument des Bischofs von Paris eingeleitet, tibersetzt und erklirt von Kurt FLasch.
— Mainz: Dieterich, 1989 (Excerpta classica V1),



512 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

AbschlieBend soll noch darauf hingewiesen werden, dal Burkhard Mojsisch
(Bochum) fiir die Philosophische Bibliothek des Felix Meiner Verlages, Hamburg,
eine zweisprachige (lateinisch-deutsche) Ausgabe von Pomponazzis De immor-
talitate animae vorbereitet. Damit wird endlich ein Werk leicht zuginglich
werden, von dem Johann Gottlieb Buhle in seiner Geschichte der neuern Philo-
sophie seit der Epoche der Wiederberstellung der Wissenschaften (Bd. 2, Géttingen
1800, 547) schrieb: «Ich halte die Untersuchung des P. fiir die unbefangenste
und wahrhaft philosophischste in ihrer Art, die iiber diesen Punkt existiert.»

OLAF PLuTa

Charles H. Lohr: Latin Aristotle Commentaries. Vol. II: Renaissance Aut-
hors (= Corpus Philosophorum Medii Aevii. Subsidia VI). — Firenze: Leo
S. Olschki 1988, XXVI-518 p.

Aristoteles hat die abendlindische Wissenschaft und selbst die Entstehung
der Universititen entscheidend geprigt. Wie kein anderer Philosoph wurde
Aristoteles seit dem 13. Jahrhundert kommentiert. Die Bedeutung des Aristo-
telismus im 13., 14. und 15. Jahrhundert ist bekannt, obwohl seine Erforschung
noch bei weitem nicht erschépft ist. Der Aristotelismus der Renaissance bis
Galilei hingegen ist weitgehend unerforscht. Erst muBiten Altmeister der
Renaissance-Forschung in den letzten Jahrzehnten auf dieses Gebiet aufmerk-
sam machen und alte Vorurteile beseitigen, um den Weg fiir die Erforschung
dieser wichtigen Tradition zu eréffnen.

Charles Lohr, bekannt auch als Autor eines wertvollen Verzeichnisses der
lateinischen Kommentare des Mittelalters, hat sich der wichtigen Aufgabe
gewidmet, die verschiedenen Kommentare zum Corpus Aristotelicum zu katalo-
gisieren.

Der Vf. hat in den Jahren 1974 bis 1982 zuerst in Studies in the Renaissance
(1974), seit 1975 in jihrlicher Folge in Renaissance Quarterly schon ein Ver-
zeichnis der Renaissance Latin Aristotle Commentaries vorgelegt. Das vorliegende
Werk ist eine iiberarbeitete Fassung. Das Konzept blieb das gleiche.

Das Verzeichnis der lateinischen Aristoteles-Kommentare von Renaissan-
ce-Autoren umfafit — wie der Titel besagt — 1. nur die lateinischen Kommentare.
Volkssprachliche Ubersetzungen und Kommentare, die in dieser Zeit vermehrt
geschrieben wurden, sind nicht aufgefiihrt. 2. Zu jedem Autor gibt Lohr bio-
graphische und bibliographische Angaben (mit Quellenverweisen) und ver-
merkt die aktuelle Sekundirliteratur. Zusammen mit seinem ersten Reperto-
rium dient dieses Werk auch als maBgebendes bibliographisches Nachschlage-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 513

werk. 3. Bei alten Drucken fiigt Lohr Besitzernachweise an. Wenn auch diese
Nachweise nicht Vollstindigkeit beanspruchen, sind sie fiir ein gezieltes Stu-
dium unerldBlich. 4. Das Verzeichnis umfaf3t diejenigen Kommentare (Manu-
skripte, Editionen und Testimonia), die in der Zeit zwischen 1500 bis 1650
entstanden sind. 5. Ferner sind in diesem Werk auch nicht Glossen zu den
Ubersetzungen erfaBt und es fehlen 6. alle anonymen Werke, die in der
genannten Zeit geschrieben wurden.

Der V{. stellt in seinem Vorwort fest, dal in der Renaissance mehr Kom-
mentare zu Aristoteles geschrieben wurden als in der Zeit von Boethius bis 1500
(S. XIII). In Zahlen ausgedriickt heil3t das, daB3 Lohr um 3800 Titel anfiihrt.

Die Renaissance-Autoren scheinen jedoch eine begrenzte Zahl von Werken
des Aristoteles besonders geschitzt zu haben: Aristoteles wurde in erster Linie
als Logiker und Naturphilosoph betrachtet. Wiederum in Zahlen gesprochen:
Lohr fithrt 710 Kommentare zu /z philosophiam naturalem (vor allem zur Physica)
und 1089 Kommentare zum Organon an, 550 Schriften davon sind Einfithrungs-
schriften, die mehrere Biicher der Aristotelischen Logik behandeln. Neben
diesen logischen Einfithrungen wurden noch zahlreiche Kommentare zu den
einzelnen Werken (oder einzelnen Biichern) des Organons verfaBt:

— Isagoge: 124 Kommentare

— Praedicamenta: 86 Kommentare

— Peribermeneias: 75 Kommentare

— In Analytica priora: 57 Kommentare

— In Analytica posteriora: 129 Kommentare
— 7Topica: 43 Kommentare

— Elenchi sophistici: 25 Kommentare

Zahlreich sind aber auch die Kommentare zu:

— De anima: 322 Kommentare

— Metaphysica: 286 Kommentare

— De generatione et corruptione: 225 Kommentare

— De caelo et mundo: 204 Kommentare

— Ethica Nicomachea: 200 Kommentare

— Meteorologica: 183 Kommentare

— Parva naturalia: 72 Kommentare (Parva naturalia allgemein 24; De sensu et
sensato 12; De insomnis 4 De divinatione 5; De memoria 11; De somno et vigilia T
De longa vita 6; De motu animalium 5; De iuventute 1; De respiratione 1, De morte
et vita 1)

— Politica: 72 Kommentare

— Rbhetorica: 66 Kommentare

— Yeonomica: 36 Kommentare

— Poetica: 21 Kommentare



514 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Auffallend sind z B. die vielen Kommentare zu De generatione et corruptione,
De caelo und zur Meteorologica. Auch das Interesse an der Rhetorica und der Poetica
hat in der Renaissance zugenommen, wenn auch in dieser Zeit die Kommentare
im Vergleich zu der Gesamtzahl der Kommentare sich immer noch bescheiden
ausnimmt. Gering war jedoch das Interesse an den biologischen Schriften Ari-
stoteles’:
— De partibus animalibus: 12 Kommentare
— De generatione animalium: 5 Kommentare
— De bistoria animalium: 2 Kommentare

Ebenfalls gering war die Rezeption der pseudo-aristotelischen Schriften.
Das Secretum Secretorum, das zwar in enorm vielen Handschriften zirkulierte,
wurde — wie im Mittelalter — von der akademischen Welt weitgehend ignoriert.
Einzig Franciscus Maria Storella hat nach Lohr 1555 einen Kommentar zu
diesem Werk publiziert (Rom, Bibl. Corsiniana). Zum ebenfalls pseudo-aristo-
telischen Werk De plantis, das im Mittelalter z. B. in Paris zum Lehrprogramm
gehorte und deshalb eine breitere Rezeption besal3, wurden in der Renaissance
nur 2 Kommentare geschrieben. Der Liber de causis, das im 13. und 14. Jaht-
hundert an den Ordensschulen und an den Universitidten eine wichtige Rolle
spielte, ist in der Renaissance nur durch 3 Kommentare vertreten. Schon die
genaue statische Auswertungder Daten dieses Werkes vermag einige Vorurteile
der Renaissance-Forschung zu widerlegen.

In der Renaissance ist auch eine ganze Reihe von Politik-Kommentaren
geschrieben worden. Lohr erwihnt in seinem Verzeichnis 59 tiberlieferte Kom-
mentare.

Ich habe in Rom in der Vatikanischen Bibliothek (Vbv), Biblioteca Ange-
lica (Rba), Bibl. Vallicelliana (Rbv), Bibl. Corsiniana (Rbco) und der Bibl.
Casanatense (Rbca) nach Politik-Kommentaren gesucht, die Angaben von Lohr
iberpriift und die vorhandenen Ausgaben in Klammern angefiihrt. Erginzun-
gen werden fett gedruckt:

1. ALDOBRANDINUS, Th., Notae in Aristotelis Politicam (XVI), Ms.

2. Avt, Cl., Philosophia civilis sive in Aristotelis Politicam libri [11. (XVII),
Ms.

3. ANGELIUS, J., Epitome Politicae (XV1), Ms.; Annotationes ex Politica (XVI),
Ms.

4. ArnNisaeus, H., Doctrina politica (1605), 16 Eds.: Frankfurt 1605, 1600,
Frankfurt 1607, Leipzig 1618, 1622 (Rba), Leipzig 1623, Leipzig 1633,
Leiden 1643 (Rbco), Amsterdam 1643 (Rbca); Strassburg 1648, Frank-
furt 1648, 1651 (Rbn), Amsterdam 1657, 1663, Amsterdam 1685.

5. Bircovius, S., In libros Politicorum (1612), Ms.



10.

11.

12.
13.

14.

5
16.

17.
18.
19.
20.
21,
22,
23.
24.
25,
26.
27.
28.

29,

Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 515

BorruAUS, M., In Politicorum libros VIII annotationes (1545), Ed.: 1545
(Rbv?).

BURGERSDICIUS, F., /dea oeconomiae et politicae doctrinae (XVII), 5 Eds.: 1644,
1649, 1654, 1657, Leiden 1658 (Rbco: Idea Politica cum annotationi-
bus Gregorii Hornij)

Caxstus, B., Commentarii in libros Politicorum (XVII), Ms.

CALVINUS, ]., In libros priores Politicos notae (1595), Ed.: 1595 (Vbv); Pro-
paideia practica, Frankfurt 1595.

CAMERARIUS., J. Politicorum et Oeconomicorum interpretationes et explicationes
(XVI), Ed.: 1581 (Rba)

ConriNGius, H., Praefatio in Politicam (1637), 2 Eds.: 1637, 1730 (Rba);
Annotationes ad praefationem ad libros Politicorum (XVII), Ed.: 1730 (Rba);
Introductio in Politica (1656), 2 Eds.: 1656, 1730 (Rba); Emendationes in
Politica (1656), 2 Eds: 1656, 1730 (Rba).

CRASSOTIUS, ]., Elementa politicae peripateticae (1616), Ed.

DESPERIERS, |., [n philosophiam moralem, oeconomicam et politicam (1648),
3 Mss.

Eck, S. K., In VIII libros Politicorum (1580), Ms.

EvveBop1vus, N., Parapbrasis libri I Politicorum (XVI), 2 Mss.

FABER STAPULENSIS, J., /n Politica introductio (1508), 9 Eds.: 1508, 1511,
1512 (Rbco), 1513, 1515, 1516, 1517, 1535, (Vbv), 1542; Commentarii in
VIII politicorum (1506), 7 Eds.: 1506, 1511 (Rbeo), 1515, 1515, 1515, 1526,
1543,

Favckius, M., Prolegomena in Politicam (XVII), Ms.

FerrAR1US, O., Lectiones in libros I-11 Politicorum (XVI), Ms.

GreuANUS, O., Commentarii in Politicorum opus (XVlex./ XVlIlinc.), 2 Eds.:
1608 (Vbv, Rbca, Rba, Rbco), 1775.

Gouws, Th., Epitome doctrine politicae (XVI), 4 Eds.: 1606 (Vbv), 1614,
1617, 1622; Ms.

HaxkvuyT, R., Analysis seu resolutio perpetua in VIII libros Politicorum (1583),
Ms.

Hancest, H. de (?), Dictata in libros Politicorum (XVI), Ms.

HEIDER, W., Philosophiae politicae systema (XVII), Ed.,

HEeinstus, D., Paraphrasis in omnes libros Politicorum (1621), 3 Eds.: 1621
(Vbv, Vbc), 1656, 1660.

HiLpEN, G., Commentarius in Politica et Oeconomica (1583), Ed.
IINGHIRANUS, ]., Expositio super libros Politicorum (1618), Ms.

Javewrwy, Ch., Epitome in VIII libros Politicorum (1535), 2 Eds.: 1568 (Rbca),
1580.

KECKERMANN, B., Systema disciplinae politicae (1606), 2 Eds.: 1607, 1608,
1616 (Rba)

MacNi, P., In Aristotelis politica tractatus I (XVI), Ms.



516
30.
&l
32,
33,
34.
55,
36.
57.
38.
39.
40.
41.
42,
43,

44,
45,

46.

47,

48.

49.

50.

51,

52.
55

Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

MAvLFANTIUS, G, 12 libris Politicorum (1587), Ed.

Marcivrivs, Th., In Politicam (1600), Ms.

Marianus, Ch., In Politica (I-17) (1587/8), Ms.

MEeLANCHTON, Ph., Commentarii in aliquot (I-111) politicos libros Aristotelis
(1530), 7 Eds.

MoNTECATINUS, A., In Politica, hoc est in civiles libros (I-I1T) progymnasmata
(1587), 3 Eds.: 1587 (Rba, Rbv, Rbca); 1594 (Rbv), 1597 (Rbv).

Nores, J. de, In VIII Politicorum (XVI), Ms., Eds.: 1584, 1597.
PERIONIUS, ]., [ De republica qui Politicorum dicuntur libros VIII observationes
(1543), 5 Eds.: 1543 (Rbca), 1544 (Vbv, Rbv), 1549 (Rba: 2x), 1556,
1557.

Piccartus, M., In Politicos libros commentarius (1616), 2 Eds.: 1615 (Rbca,
Vbv), 1659.

Pureanus, E., Politicorum libri III primi ad perpetunos reducti aphorismos
(1627), 3 Eds.

Ramus, P., Politica exposita et illustrata (XVI), Ed.

ReINER1US, F., In IV libros Politicorum (1595), Ms.

RESNER, Commentarius in IV libros Politicorum (1595), Ms.

RiccoBonNus, A., Notae in Aristotelis Politica (XVI), Ms.

RoBERTELLUS, F., In libros Politicos disputatio (1550), 4 Eds.: 1552, 1564,
1572, 1578 (Rba).

Rovipius, C. (?), In Politica (XVI), Ms.

ScaiNus, A., In VIII libros De republica questiones (1577), 2 Ed.: 1577 (Rbn),
1587 (Vbv).

ScuERBIUS, Ph., Discursus politici in De republica libros (XV1/XVII), 2 Eds.:
1610 (Rba), 1630.

SEPULVEDA, J. G., Ennaratio in Aristotelis De republica (1548), 3 Eds.: 1548
(Rbv), 1601 (Vbv = 2x, Rbca, Rbco), 1775.

SturMIUS, ]., Commentarius in librus I Politicorum qui est Oeconomicus (1551),
Ed.

TAUReLLUS, A., De civili doctrina in Aristotelis Politicorum libros VIII
(XVI/XVII), Ms.

VicoMmercATuS, F., Adnotata in libros De politica (XVI), Ms.

Vicrorius, P., Commentarii in VIII libros De optimo statu civitatis (1576),
3 Eds.: 1576 (Vbv = 2x, Rbv, Rbca, Rba, Rbco), 1582 (Rba), 1584; siehe
auch Zwingerus.

WELLENDORFER, V., Polilogium ex Politicorum libris (1513), Ed.
ZWINGERUS, T., Politicorum libri VIII, scholiis et tabulis illustrati, BEd.: 1582
(Vbv); Praelectiones in libros Politicorum (1582), Ms.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 517

Neben diesen Politik-Kommentaren kann Lohr noch 13 weitere bezeugte

Politik-Kommentare anfiihren.

10.
1.

12,

13.

. Bruno, J., Dissertationes de usu doctrinae civilis Aristotelicae (1644), 2 Eds.:

1644, 1645, (= S 2704) (Diesen Kommentar fiithrt Lohr nicht als Testimo-
nium an).

CASELIUS, J., Programma in libros Aristotelis De optimo statu reipublicae (1587),
Ed. (bei Lohr nicht als Testimonium).

CorpuBA, A. de, In Politicorum, (XVI).

CrosNievicius, B., In VIII libros Politicos introductio (1603), Ed. (= S
2697).

Favckius, M., Collegium politicum in libros VIII Aristotelis.

GIANNERINUS, P. P., Super libros Politicorum.

GiLkeNtus, P., In Politicorum libros VIII commentaria (1605), Ed. (= L 958)
(bei Lohr nicht als Testimonium).

HAWENREUTER ]. L., Analysis libri 11T Politicorum (1589), Ed. (=S 2693) (bei
Lohr nicht als Testimonium). _

MARTINI, ., Politica (1630), Ed. (erwihnt in H. Dreitzel, Protestantischer
Aristotelismus und Absoluter Staat. Die Politica des Henning Arnisaeus (ca.
1575-1636) (= Veroffentlichungen des Instituts fir Europiische Ge-
schichte Mainz 55), Wiesbaden 1970. Dieses Werk enthilt sehr viele Hin-
weise zum politischen Aristotelismus, die Lohr nicht ausgeschopft hat.)
RecAvLcaTi, B., De rebus Politics commentaria (XVI).

SERENUS, A., Questiones in Politica (1577), Ed. (= L 1211) (bei Lohr nicht als
Testimonium).

Sovpus, J., In Politica introductio, adiecto commentario (1516), Ed. (= S
2678).

VERNULAEUS, N., Commentarius et quaestiones in libros Politicorum.

Zu diesen von Lohr erfaBten Politik-Kommentaren kénnen jedoch einige

Erginzungen gemacht werden:

1.

FrelG, J. Th., (1543-1583), Questiones oeconomicae et politicae, Basel 1576
(Vbv = 2x, Rbv, Rba).

VELs1us, Justus (Welsens, Jost), Annotationes in secundum librum Politicorum
Aristotelis (1547), Ms.: Tibingen UB, Mc 222, f. 2r-12v).

ANDERLACH, Johann Giinther von, /n Politica Aristotelis (4. Nov. 1549),
Ms.: Tibingen UB, Mc 223, f. 2-11v. (Nachtrag aus der Vorlesung vom
26. Febr. 1550, ibid., f.1.v.).

STURMIUS, J., Notate in Politica Aristotelis (X V1), Ms.: Tiibingen UB, Mc 223,
f. 11v=12v.

FELDEN, ., Analysis librorum politicorum Aristotelis, Amsterdam 1653.



518 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Die Rezeption der Politica hat also (allein aus der Sicht der Quantitit der
verschiedenen Kommentare) im Vergleich zum Mittelalter zugenommen. In
der Zeit von 1270 bis ca. 1500 konnte ich im Jahre 1987 29 lateinische Politik-
Kommentare ausfindig machen, die einem bestimmten Autor zugeschrieben
werden kénnen.

Meine durchaus nicht systematische Suche nach weiteren Politik-Kom-
mentaren in der Zeit von 1500 bis 1650 zeigte, da3 das Repertorium von Lohr
noch erginzt werden kann und einige diskutable Klassierungen (z. B. Zestimo-
nia) aufweist. Ferner fehlen leider, wie schon gesagt, die anonymen Kommen-
tare. Dal} die Kommentare in den Volkssprachen nicht erfal3t sind, darf als
kluge Beschrinkung dieses ohnehin schon fast uferlosen Themas angesehen
werden. Dal} aber die anonymen Kommentare fehlen, mul} als wesentlicher
Mangel betrachtet werden. Ein Vergleich von bisher anonymen Kommentaren
mit Kommentaren, die einem bestimmten Autor zugeschrieben werden kén-
nen, wiirde es weiteren Forschern erméglichen, bei den ersten die Autorschaft
zu klidren. Nicht zu erwihnen ist natiirlich, daf3 die unbekannte Autorschaft kein
Argument gegen den Wert eines Kommentars ist und deshalb diese Kommen-
tare als ein wesentlicher Bestandteil der lateinischen Kommentare betrachtet
werden missen.

Ferner betrachtet Lohr zahlreiche Kommentare als nachgewiesen, die bes-
ser als bezeugte, aber nicht nachgewiesene Kommentare oder Editionen
erwihnt werden sollten, um nicht unnétige Irrtiimer zu verbreiten oder wei-
terzutragen.

AuBerdem wird nicht klar, welche Manuskripte oder Editionen Lohr selbst
gesehen hat und welche nur dlteren (z. T. fehlerhaften Bibliographien) entnom-
men wurden.

SchlieBlich entsteht in der Renaissance eine aristotelische Literatur, bei der
nicht immer leicht zu beurteilen ist, ob es sich um einen Kommentar oder um
ein Werk handelt, das zwar als aristotelisch, aber nicht als Kommentar bezeich-
net werden kann. So wird z. B. Arnisaeus Doctrina Politica erwihnt, nicht aber
die Werke von H.]. Scheuerl, J. Bornitius, G. Schénborner, Ch. Besold usw.
Die Auswahl wird dadurch etwas zufillig.

Wiinschenswert wire es, wenn zu diesem Band mdglichst bald ein Regi-
sterband erschiene und nicht gewartet werden muf, bis der erste Band zu den
mittelalterlichen lateinischen Kommentaren erscheint, zumal jener Band mog-
licherweise noch einige Zeit in Anspruch nehmen wird, wenn er die von
verschiedener Seite in Angriff genommene Erforschung des mittelalterlichen
Aristotelismus berticksichtigen will.

Zweifelsohne hat Lohr mit diesem Werk MaQstibe gesetzt und Perspekti-
ven geoffnet, die die Renaissance-Forschung bestimmen werden. Allein die
Tatsache, dal nur ein Teil der Autoren bisher bekannt war und Lohr bei
zahlreichen Autoren die ersten biographischen und bibliographischen Angaben



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 519

liefert, bezeugen dies. Und selbst bei bekannten Philosophen der Renaissance
weist Lohr auf Liicken hin, die die spitere Forschung noch zu schlieB3en hat. So
hat z B. Pomponazzi insgesamt 41 Aristoteles-Kommentare geschrieben, die
nur in Handschriften und nicht in alten Drucken iiberliefert sind. Erst ein
kleiner Teil davon wurde in neuerer Zeit ediert. Von wichtigen Kommentaren
bestehen nur Teileditionen, die einen Vorgeschmack des gesamten Werkes zu
geben vermégen; andere Werke Pomponazzis sind bis heute noch nie studiert
worden.

Cesar Cremonius hat 55 Kommentare geschrieben (wenn man die Kom-
mentare hinzufiigt, bei denen die Autorschaft fraglich ist, kommt man sogar auf
64). Nur 4 (vier!) Kommentare wurden bisher ediert. Die Zahlen sprechen fiir
sich.

CHRISTOPH FLUELER

Gerhard Podskalsky: Griechische Theologie in der Zeit der Tiirkenhert-
schaft (1453-1821). Die Orthodoxie im Spannungsfeld der nachreformatori-
schen Konfessionen des Westens. — Miinchen: C.H. Beck’sche Verlagsbuch-
handlung 1988. XIV-439 S.

Gerhard Podskalsky beschlieB8t den vorliegenden Band mit der Feststellung,
daB3 die Epoche der Turkokratie «die griechische Volksseele vielleicht mehr
geprigt (hat) als alle Jahrhunderte zuvor» (391). Die 400jihrige Fremdherr-
schaft gilt allgemein als eine undurchsichtige Zeit, iiber die man sich lieber
ausschweigt. Podskalsky gibt nun im Vorwort zu seiner Studie dem Wunsch
Ausdruck, dall das Werk dazu beitragen moge, «die Erforschung einer <dunk-
len> Epoche weiter voranzutreiben» und «bisherige Sichtweisen der oft schwer
zu entwirrenden Probleme klirend zu vertiefen» (X).

Die vorliegende Studie, die Einblick in die griechische Theologie in der
Zeit der Tiirkenherrschaft gibt, ist zugleich Gesamtdarstellung, Handbuch und
Nachschlagewerk; sie ist eine Fundgrube fiir Kenner und sich Informierende.
Das Buch zeichnet sich durch mehrere Schichten aus, die je nach Bedarf tiefer
oder weniger eingehend ausgeschépft werden kénnen. Vom «technischen»
Standpunkt her bietet die Studie neben dem eigentlichen Textkorpus und einem
ausfithrlichen Apparat, der besonders iiber die Fiille verarbeiteter Literatur
Aufschlul3 gibt — obwohl Podskalsky darauf hinweist, da3 die bibliographischen
Hilfsmittel fiir diese Epoche vorliufig noch mangelhaft sind (78) —im 2. Exkurs
chronologische Tabellen iiber die Patriarchen von Konstantinopel, Alexandreia
und Jerusalem sowie iiber die Metropoliten von Philadelphia (Sitz Venedig) und
eine Liste der Pipste von Rom (bis 1821). Es folgen drei Verzeichnisse: iiber die
zitierten Handschriften, iiber die Autoren, Titel, Personen und Sachen und iiber



520 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

die Autoren der Sekundirliteratur. Anhand der Vielschichtigkeit dieser Studie
wird dem Leser einerseits ein Abrif3 durch die Kirchengeschichte prisentiert,
andererseits wird er mit allen bedeutenden Theologen jener Epoche konfron-
tiert und erhilt durch deren theologisches Schaffen Einblick in die theologische
Problematik jener Zeit; schlieBlich lernt er auch die theologischen Zentren
Europas mit ihren Schulen, Akademien und Druckereien kennen.

Mit Blick auf den Inhalt kénnen wir festhalten, daf3 der Autor in seinem
Werk zwei Schwerpunkte setzt: die geschichtlichen Vorbedingungen und die
historische Entwicklung der griechischen Theologie wihrend der Fremdherr-
schaft. Bei den geschichtlichen Vorbedingungen untersucht er zunichst die
Situation der orthodoxen Kirche und der Griechen unter der Tirkenherrschaft
auf dem Festland, den Inseln und in der Diaspora. Er stellt fest, daB wegen der
Abneigung der Ménche gegen jegliches Bildungswesen eine Grund- und Wei-
terbildung des Volkes unumginglich war (19). Dazu wurden Schulen benétigt
und auch gegriindet. Die Auseinandersetzung mit dem Islam fithrte dazu, daf3
die orthodoxen Gliubigen nach Konvergenzelementen bei den iibrigen Chri-
sten suchten, um Unterstiitzung und Riickhalt in ihrem Glauben zu erhalten.
Das ist der Grund, weshalb einzelne Theologen und Kirchenfiihrer sich auf
einen Dialog mit den westlichen Christen einlieBen — sei es mit den Luthera-
nern oder Reformierten, sei es mit den Katholiken oder Anglikanern —und zum
Teil auch Unionsverhandlungen fiithrten.

Der zweite, eigentliche Hauptteil des Buches iiber die historische Entwick-
lung unterteilt die Epoche der Fremdherrschaft in vier Abschnitte. Der erste
(1453-1581) ist iiberschrieben mit « Wahrung der Tradition». Hierhin geh6ren
in erster Linie Theologen, die gleichsam Triger der Tradition waren und in
zwei Epochen — d.h. vor und wihrend der Turkokratie — in fithrenden Posi-
tionen titig waren und Einfluf3 hatten. Es fallen Namen wie Georgios Scho-
larios (81ff.), Johannes Plusiadenos (84f.), Kardinal Bessarion (85), Maksim
Grek (891t.). Hier sei daran erinnert, dal3 das jiingst erfolgte Unionskonzil von
Ferrara-Florenz (1438-1445) im Osten auf Grund der nachtriglich abgelehnten
Beschliisse eine Abneigung gegen die rémische Kirche hervorgerufen hatte,
m.a.W. suchte man nach einem neuen Dialogpartner im Westen. Der Brief-
wechsel zwischen dem Okumenischen Patriarchen Jeremias II. und den Tiibin-
ger Theologen — bei denen vor allem der Name Martin Crusius fillt (102ff)) —
war vom theologiegeschichtlichen Standpunkt aus epochemachend. Er 16ste im
Abendland eine interkonfessionelle Polemik aus (114) und legte die Inhalte der
Theologie fiir das kommende Jahrhundert fest, nimlich die Suche nach der
«consensio ecclesiarum» (117).

Im Unterschied zum ersten Abschnitt, bei dem die sog. « Ubergangstheolo-
gen» teils Verfechter der Tradition waren, teils aber auf die sich abzeichnende
Offnung einstiegen, bringt der zweite Abschnitt (1581-1629) alle Anzeichen
eines Neuanfangs (117£.). Generell wechseln Studien- und Wirkungsorte: wer



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 521

eine serise Ausbildung genieBen will, geht in den Westen, besonders nach
Venedig, Padua oder Rom. Humanistische Interessen philosophisch-philologi-
scher Art sowie eine scholastisch geprigte Theologie prigen international erst-
rangige Theologen, die um die « Union» zwischen Ost und West bemiiht sind.
Zu erwihnen sind etwa Gabriel Severos (118ff.), Robert Bellarmin (124 ff.),
Meletios Pegas (1281f.) und Maximos Margunios (135ff.). Hohepunkt dieses
Zeitabschnittes ist der Kontakt, den Patriarch Kyrillos Lukaris (162ff.) —
zusammen mit Metrophanes Kritopoulos (219£f.) und Theophilos Korydaleus
(194 ff.) — zur «Reinigung» der Orthodoxie (165) mit den Kalvinisten aufnahm;
seine «Confessio fidei» wurde gleichsam zu einem «europiischen Ereignis»
(169). Trotz einer gewissen Kurzsichtigkeit, schreibt Podskalsky, liegt «das
Besondere und Bleibende in einem vorauseilenden Anstol3, Klerus und Volk zu
einer dem Westen vergleichbaren Selbstachtung und Selbstindigkeit in der
angestammten, aber reformbediirftigen Religion zu fiihren» (180).

Das Bestreben von Kyrillos Lukaris, die Orthodoxie den reformatorischen
Kirchen anzunihern, wurde lingst nicht von all seinen Glaubensgenossen
begriiit — wie iiberdies sein jahes Ende zum Ausdruck bringt. Als Gegenreak-
tion wurde bei manchen eine Entfremdung von der Reformation spiirbar, was
dann wiederum zugunsten der rémischen Kirche ausfiel. Damit kommen wir
bereits zum dritten und lingsten Abschnitt (1629-1723,/27), der die Orthodoxie
im Spannungsfeld der abendlindischen Konfessionen und unter dem Einfluf3
der Scholastik darstellt. Das Wort «Spannungsfeld» weist darauf hin, daf3 ein
Klima der Auseinandersetzung, der Polemik und der innerorthodoxen und
interkonfessionellen Kontroversen vorherrschte. Die terminologischen und
systematischen Anleihen bei der Scholastik, stellt Podskalsky fest, l6sten emo-
tionale und intellektuelle Verdringungsprozesse aus, so da3 wir von einer
einzigen «kakophonen Symphonie» sprechen kénnen (181). Vielleicht waren
aber gerade diese schwierigen Umstinde mitveranlassend, daB3 dieser Zeitab-
schnitt so viele namhafte Theologen hervorbrachte.

Mit Meletios Syrigos (207ff.) wird die Frage des Eucharistieverstindnisses
aufgewotfen, das in Auseinandersetzung mit den christlichen Konfessionen des
Westens der orthodoxen Theologie eine Ausrichtung gibt, «die das folgende
Jahrhundert prigen wird» (213). Einige Theologen iibernehmen Briickenfunk-
tion zwischen dem Osten und dem Westen, so Athanasios Rhetor (191ff.) und
Leon Allatios (213ff.) — dem Podskalsky iiberdies das vorliegende Werk wid-
met. Zu erwihnen ist ferner Petrus Mogilas (229 ff.), der sich ganz besonders fiir
Schulreform und Anhebung des Bildungsniveaus des Klerus in RuBland ein-
gesetzt hatte. Seine « Confessio orthodoxa», mit der er jeglichen Hiresievorwurf
gegen die Orthodoxie ausriumen wollte, blieb «das bedeutendste Werk der
Gesamtorthodoxie im 17. Jahrhundert» (232). Die langjihrigen orthodoxen
Auseinandersetzungen um das Glaubensbekenntnis des Kyrillos Lukaris fanden
schlieBlich in der « Confessio Dosithei» (1672) ihren Hshepunkt und AbschluB.



522 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Sein Verfasser, Patriarch Dositheos von Jerusalem (282ff.) schrieb auch mit
seiner « Geschichte der Patriarchen von Jerusalem» ein geschichtliches Stan-
dardwerk, welches «bis in unsere Tage zum festen Bestand vieler orthodoxen
Bibliotheken gehorte» (293f.).

Der Ubergang vom 17. zum 18, Jahrhundert bringt eine «ruhigere Gangart»
mit sich. «Die Aufgeschlossenheit fiir neue Methoden» — besonders der histo-
risch-kritischen — «und (fiir) Erkenntnisse gewinnt die Oberhand iiber die Reste
polemischer Beharrung und Abgrenzung» (298). Der christliche Humanismus
flackert nochmals kurz auf mit Vertretern der Familie Maurokordatos (Alex-
ander [295ff.]; Nikolaos [297ff.]). Ansonsten sind uns besonders auf Grund
bedeutender Werke bekannt: Adam Zoernikov (303ff.), Anastasios Gordios
(305ff.), Stefan Javorskij (309ff.) und sein Antagonist Feofan Prokopovi&
(324 1f.) sowie Patriarch Chrysanthos von Jerusalem (317ff.). In diese Zeit fallen
ebenfalls die Unionsverhandlungen des Okumenischen Patriarchats (unter
Jeremias III.) — dessen Wortfiihrer der Patriarch von Jerusalem war — mit den
Anglikanern, unterstiitzt vom regen Interesse Peters des GroBen. Nachdem
auch dieser Unionsentwurf scheiterte, kann festgehalten werden, dal3 die Patri-
archen Dositheos und Chrysanthos von Jerusalem «den SchluBpunkt jener
Diskussion setzten, die fast ein Jahrhundert zuvor durch die <Confessio> des
Lukaris ausgel6st worden war» (329).

Der vierte und letzte Abschnitt ist mit dem Jahr 1727 gekennzeichnet, dem
definitiven Abschluf3 aller interkonfessionellen «Dialoge». Die Aufklirung
steht als neue Herausforderung an das Christentum da. Die 6stlichen Theologen
ziehen sich auf ihre eigenen Quellen zuriick und verschlieBen sich in einer
antiwestlichen Haltung (329f.). Das bildungsfeindliche Ménchtum gewinnt
erneut die Oberhand und alle alten Streitpunkte tauchen wieder auf, so z.B. der
Streit um die Wiedertaufe und die Tauftheologie allgemein, die fiinf Kontro-
verspunkte zwischen der rémischen und der orthodoxen Kirche sowie die Frage
des Papsttums. Eine «immer steriler werdende Auseinandersetzung mit iiber-
holten Fragestellungen» (371) bringt wenig bedeutende Theologen hervor. Ein
wirklich schépferischer Neuansatz gibt es lediglich bei monastischen Pers6n-
lichkeiten, die «entweder westliche Erneuerungsversuche nach ostlicher <Ein-
firbung> in die orthodoxe Spiritualitit ibernehmen oder aber den radikalen
Weg der asketisch-patristischen Renaissance einschlagen» (372). So sind zu
nennen Kosmas von Atolien (343ff.), Eugenios Voulgaris (344 ff.) und seine
Schiiler Athanasios Parios (358 ff.) und Nikephoros Theotokes (366 ff.), Maka-
rios von Korinth (372ff.) sowie Nikodemos Hagioreites (377ff.). Die letzten
drei waren besondere Vorkiampfer fiir eine patristisch orientierte Reformbewe-
gung, die den chrgang zur nichsten Epoche anzeigen, eine Epoche, in der
Bemiihungen um Kirchenreform zusammen mit Tendenzen alter Kontrovers-
theologie einhergehen werden.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 523

Nach dieser kurzen inhaltlichen Skizzierung der wichtigsten Linien, die in
der griechischen Theologie wihrend der 400 Jahre Turkokratie zu verzeichnen
sind, kénnen wir aus der iiberaus anspruchsvollen Forschungsarbeit zusammen
mit Gerhard Podskalsky folgende abschlieBende Punkte zitieren:

All die zahlreichen Theologen mit ihrer Eigenstindigkeit und Eigenart
haben sich in ihrem theologischen Schaffen meistens auf einzelne — aktuelle —
Punkte festgelegt. Damit waren einerseits ein Ausschweifen und willkiirliche
Debatten verhindert, andererseits aber eine «formalistische Engfithrung der
Theologie» gegeben. Die Suche nach Eintracht und Verstindnis mit den iibri-
gen Christen (Quellenstudien, Anniherung im Glaubensbekenntnis, Unions-
pline, teilweise praktizierte «communicatio in sacris») und das Bemiihen um
ein besseres gegenseitiges Kennenlernen (Errichten von Schulen, Akademien,
Druckereien; «Studentenaustausch», Einfiihrung des Lateinischen z.B. in Kiev)
zeigen die positiven Seiten dieser Epoche. Als Schwichepunkte sieht Pods-
kalsky das Methodenproblem, das nicht gelést war und zu Polemik fiihrte
(Haupthindernis war die radikale Trennung von Theologie und Philosophie
und zu traditionsgebundener Palamismus) sowie das ungeklirte Verhiltnis von
Theologie und Wissenschaft, oder m.a.W. die Ablehnung des Gedankens, daf3
Glaube und Wissen aufeinander hingeordnet sind und einander bediirfen.

Es liegt uns fern, an dieser Studie von Gerhard Podskalsky irgendwelche
Kritik anzubringen. Unsere Wiirdigung mége sich indessen auf diejenigen
Punkte beziehen, die fiir uns heute im 6kumenischen Dialog richtungweisend
sein kénnen. So stellt Podskalsky z.B. fest, «dal3 die griechisch-orthodoxe
Theologie zur Zeit der Tiirkenherrschaft... entscheidend von der dogmatischen
Auseinandersetzung mit den christlichen Konfessionen des Westens... geprigt
(war)» (67) und die Orthodoxie gestirkt aus der Auseinandersetzung mit den
Reformierten hervorging (28). Da diese jedoch auf der Suche nach eigener
Identitit und im Ringen um Eigenstindigkeit oder Anlehnung an fremde
bewunderte Vorbilder stand, war sie nicht in der Lage, eine «wirklich eigen-
stindige Theologie» aufzubauen (61). Podskalsky betont hingegen ausdriick-
lich, daf3 «in mancher Beziehung das geistige Europa damals... eine greifbarere
Einheit als in der folgenden Epoche der Nationalstaaten» (67) oder sogar heute
(388f.) bildete. Dieses Eingestindnis hindert Podskalsky jedoch nicht, darauf
hinzuweisen, daf sich erneut der apophatische 6stliche Glaube und das juri-
stisch-begriffliche Denken der westlichen Theologie als unvereinbar erwiesen
haben (30). Als Griinde kénnen gelten, dal} einerseits das Verhiltnis von
Glaube und Wissen — oder anders gesagt: von Theologie und Philosophie —
letztlich nicht geklirt ist, was zu einer Gegeniiberstellung von Dogmatik (W)
und Spiritualitit (E) und von Theologie (W) und Moral (E) fiihrte (390).
Andererseits ist die Methodenfrage nicht geklirt, so dal die groBen Gegensiitze
zwischen Ost (E) und West (W) nicht miteinander ins Gesprich kommen
konnten (Sola-Scriptura-Prinzip [W] und Traditionsverstindnis [E]; Scholastik



524 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

[W] und « Mystik» [E]; eine einzige letztgiiltige Wahrheit [W] und eine doppelte
Wahrheit [E] bez. Natur und Ubernatur) (389).

Beide angesprochenen Punkte sind nach Gerhard Podskalsky Griinde,
weshalb der gegenseitige Dialog heute nicht weiter vorankommt. Nachdem
primidre Fragen, die unser Verschiedensein — im Denken und Leben — zum
Ausdruck bringen, nicht in einer fundamentalen Weise durchdrungen werden,
kénnen letztlich Ost und West gar nicht miteinander ins Gesprich kommen; sie
reden aneinander vorbei. Solange die unterschiedlichen Denkansitze nicht
nach Hintergriinden befragt werden, kénnen sie nie véllig erfaBBt und tber-
wunden werden, d.h. hermeneutische Kernfragen werden gar nicht eruiert; die
Chancen werden nicht genutzt; das Konkurrenzdenken bleibt bestehen und
verhindert den Fortschritt (388).

Nach diesen abschlieBenden « Einsichten» und « Aussichten» von Gerhard
Podskalsky moge sich jeder in der Okumene engagierte Leser fragen, wieweit
diese letzten Gedanken, die die Quintessenz der Studie von Podskalsky bilden,
aus der erfahrenen Geschichte tatsichlich wegweisend in die heutige Situation
sprechen.

MariA Brun



	Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

