
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 36 (1989)

Heft: 3

Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Edouard-Henri Weber: Le Christ selon saint Thomas d'Aquin. - Paris:
Desclée 1989. 336 pp. (Jésus et Jésus-Christ 35).

La méritante collection «Jésus et Jésus-Christ», dirigée parJoseph Doré, ne

comptait pas jusqu'ici d'ouvrage consacré à la christologie de saint Thomas. En
voici un qui se propose de combler cette lacune.

Ce livre se divise en cinq grandes parties. La première («Le Christ, <mer-
veille très admirable >») se compose de deux chapitres, dont le premier souligne
la prédilection de Thomas pour le qualificatif «admirable» qu'il emprunte à

Isaïe pour parler du Christ; mais l'essentiel en est constitué par le chapitre II qui
reproduit intégralement en une nouvelle traduction les chapitres 53—55 du IVe
livre du Contra Gentiles.

La deuxième partie («Le Verbe, terme du chemin») prend les choses de très
haut. «Dans le mystère de l'incarnation, dit saint Thomas, c'est la descente de la

plénitude divine en la nature humaine qu'il faut étudier avant tout, plus encore

que la progression vers Dieu chez la nature humaine considérée par notre raison

comme préexistante (au mouvement divin de descente)» (3a, q. 34, a. 1 ad 1).
Cette christologie «descendante» n'exclut pas, l'auteur le souligne fort bien, la

présence très réelle chez Thomas d'une christologie d'en-bas, mais l'auteur, y
voit une invitation à rappeler en son premier chapitre la génération intellective
du Verbe, dans le deuxième son rôle dans la création, et, dans le troisième, sa

mission temporelle.
La troisième partie («Moi, en tant qu'homme») comporte deux chapitres

qui mettent en place l'anthropologie que Thomas met en œuvre: essentiellement

nature de l'homme et l'homme comme personne. Il y est fort peu question
du Christ, mais on y reconnaît bien les thèses que Weber a développées dans ses

ouvrages précédents.
Dans la quatrième partie («Union sublime et ineffable»), on ne parle pas

seulement de l'union hypostatique, comme le laisserait croire son titre, mais
aussi de l'activité volitive et intellective du Christ, ainsi que de l'unité de son
être.

La cinquième et dernière partie («L'œuvre du Christ») comprend deux

chapitres: le premier décrit le «Don de la vie dont Dieu vit» (résurrection,
génération dans l'Esprit Saint, adoption filiale, nouvelle création) ; le deuxième
traite de l'acte rédempteur (essentiellement de la mort du Christ et du don qu'il
nous fait de lui-même dans l'eucharistie).



490 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

De très nombreuses notes (le plus souvent simples références sans

développements ni citations) accompagnent l'exposé. Plusieurs appendices complètent

le corps du travail; parmi eux, en plus de la bibliographie et des index
habituels, il faut citer un glossaire des termes doctrinaux qui permet de retrouver
rapidement les endroits principaux où l'auteur a traité le sujet, un index des

textes traduits (ce qui est aussi fort utile), et une chronologie qui situe saint
Thomas parmi ses contemporains et les événements de son temps.

Les publications antérieures de l'auteur et son curriculum vitae («Dominicain,

longtemps chercheur au CNRS et spécialiste des grands auteurs des XIIIe
et XIVe siècles ») suffisent à laisser entendre la haute tenue qu'on est en droit
d'espérer de ce livre. De fait, il y témoigne d'une vaste connaissance des textes et

il utilise avec dextérité les commentaires scripturaires ou les opuscules si

fréquemment méconnus. Il est aussi à l'aise dans les abstractions les plus redoutables

et sait déceler des influences subtiles qui passent souvent inaperçues. Mais
ceci a son revers et il faut avertir le lecteur que Weber se fait une haute idée des

capacités intellectuelles de ses destinataires. Ses premiers chapitres, en particulier

ceux qui mettent en place l'anthropologie sous-jacente à l'explication de

l'ontologie du Christ et de l'union hypostatique, sont d'une technicité assez

poussée. Plus que de christologie, il s'agit en fait des options philosophiques qui
sous-tendent lointainement cette christologie et l'on a même l'impression - que
l'auteur nous pardonne - que la personne du Christ sert parfois de prétexte pour
redire les thèses majeures qu'il a défendues dans ses travaux précédents. Pour

retrouver la pensée génuine de Thomas il faut parfois la décaper du vernis des

interprétations académiques (à l'égard desquelles Weber ne dissimule guère un
solide ressentiment personnel), on le comprend fort bien; mais on regrette à

certains moments de perdre un peu de vue la vivante réalité du Christ que toutes
ces analyses sont censées servir.

Parmi les mérites de l'auteur il faut mentionner en premier lieu le recours
très ample aux textes mêmes de Thomas qu'il nous propose dans une traduction
personnelle. Il a pris le parti de serrer l'original au plus près et cela donne

souvent à ses traductions une saveur originale qui permet parfois de les mieux

goûter, mais ne facilite pas toujours la compréhension. Sans le texte latin, une
traduction trop serrée n'est pas toujours intelligible à première lecture et l'on se

demande par moments si l'on n'aurait pas gagné à adopter une traduction

légèrement paraphrasée. Mais c'est un genre de problème dont on peut discuter
à l'infini...

D'une façon générale, et à très juste titre, l'auteur s'est attaché à montrer la

cohérence des positions de saint Thomas. Pour prendre l'exemple de son
opération intellective, Weber dit avec bonheur que la connaissance immédiate de

Dieu est «la version dynamique de l'union hypostatique» (p. 220). On peut
dissentir avec Thomas sur ce point, mais c'est aller trop vite en besogne que de

l'accuser d'incohérence — Weber le montre fort bien. Mais n'est-il pas lui-même



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 491

un peu trop expéditif en déclarant à l'avance «futile» toute «objection d'ordre

simplement empirique» qui serait faite à cette théorie?... Il est dommage qu'il
n'ait pas essayé de considérer l'une ou l'autre de ces objections. Par contre, dans

sa façon de présenter le savoir infus, il montre bien que Thomas «ne songe
nullement» à faire du Christ «un Pic de la Mirandole encyclopédique».
«Comme le contexte immédiat l'indique, il s'agit avant tout, pour le Christ
révélateur de Dieu..., de la connaissance des <cœurs>, c'est-à-dire des personnes
créées en leur option concernant le salut» (p. 224). Certains auteurs, qui tiennent

par ailleurs la vision béatifique chez Jésus, croient pouvoir renoncer à son
savoir infus. C'est une inconséquence que saint Thomas n'autorise pas; à sa

suite, Weber souligne «la pertinence d'un don noétique plus adapté, celui du
savoir infus qui est, lui, proportionné au statut discursif de l'âme rationnelle»
(ibid.).

Parmi bien d'autres remarques qu'appellerait une discussion complète de ce

livre, mais dont ce n'est pas ici le lieu, signalons une mention des «multiples
<Moi> du Christ» (p. 144) qui nous laisse perplexe; même si l'auteur évoque cela

à compter de certaines expressions de l'Ecriture, cette façon de parler est

heureusement démentie par tout le reste du livre qui insiste avec force sur
l'unicité du moi de Jésus. — Autre remarque au passage : n'accorde-t-il pas trop
d'importance aux textes de deux sed contra des Sentences qui parlent de la grâce
d'union comme une réalité créée et ne confond-il pas en cette même page la
relation d'union et la grâce d'union (p. 150 et n. 18-19, p. 242)? L'union est

certes une réalité créée (cf. 3a, q. 2, a. 7), mais la grâce d'union, étant identique
au don que la personne du Verbe fait d'elle-même à la nature humaine qu'elle
assume (3a, q. 6, a. 6), ne peut être qu'incréée. S'il en est ainsi, cela suffit à

rendre problématiques bien des développements dans les pages suivantes. —

Dans les comparaisons qui visent à rendre un peu moins inaccessible le mystère
de l'union hypostatique, l'auteur évoque à juste titre l'union de l'âme et du corps
(illustrée par un très beau texte du De rationibusfîdei, p. 169—173), mais aussi

celle du contact de l'homme avec l'intellect unique selon Averroès (p. 173—

175). La générosité avec laquelle est traitée cette hypothèse que Thomas ne
touche qu'en passant nous laisse hésitant. D'autant plus que Thomas parle
beaucoup plus amplement d'autres analogies, elles aussi utiles, qui ne sont pas ici
mentionnées (par ex. accident-sujet; partie intégrale-tout substantiel). — Il faut

encore relever une petite erreur d'interprétation possible concernant les
positions christologiques de J.-H. Nicolas (p. 234 et n. 235, p. 250—251): cet auteur
parle bien, il est vrai, de «dépersonnalisation» ou de «nature désappropriée»,
mais il n'hésite pas non plus à souligner la dimension humaine du Christ en

parlant de manière cumulative et non pas alternative de son unique personne à

la fois divine et humaine (cf. Synthèse dogmatique, p. 340—341).

Outre ces remarques de détail, il nous reste à formuler une réserve plus
générale. Ainsi que chacun sait, il y a, dans la christologie que Thomas propose



492 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

dans la Somme, deux grandes parties: les qq. 1-26 qui traitent des grands
problèmes ontologiques posés par l'incarnation en elle-même, et les qq. 27-59 qui
exposent ce que les Modernes ont appelé «la vie de Jésus». Dans cette deuxième

partie, Thomas parle successivement, selon leur ordre historique, des principaux
événements qui ont jalonné la vie terrestre du Christ : de sa conception et de sa

naissance à sa résurrection et à son ascension, en passant par le baptême, la vie
publique - y compris les tentations —, la passion et la mort. Le traitement réservé
à cette partie est toujours révélateur de l'importance que les auteurs accordent à

l'histoire dans l'exposé de la christologie thomiste. Dans la préface à sa

cinquième et dernière partie, Weber attire lui-même l'attention sur l'intérêt de

cette considération par laquelle Thomas passe en revue toutes les activités
exercées par le Christ et tous les événements qu'il a subis, mais d'une façon assez

malheureuse il réduit «l'acte rédempteur» aux derniers événements de sa vie:
«L'œuvre salvatrice du Verbe fait chair comporte deux étapes principales: la

résurrection corporelle donc l'abolition de la mort, qui est réservée pour
l'eschatologie d'une part, et de l'autre, l'activité actuellement en cours de la
régénération spirituelle par la grâce» (p. 256). Saint Thomas a un point de vue
beaucoup plus large : « Omnes actiones etpassiones Christi instrumentaliter operantur
in virtute divinitatis ad salutem humanam» (3a q. 48, a. 6, entre autres). En
réduisant l'acte salvateur à la passion-résurrection, on va d'emblée au sommet
incomparable où son amour pour les hommes a conduit le Christ, mais on laisse

par le fait même sous-entendre que la vie toute entière du Christ n'aurait guère
eu valeur que de prolégomène à cet acte final. L'absence de cette perspective
historique en finale d'un livre où l'on a si souvent eu l'impression que la réalité
vivante du Christ ne venait qu'au second plan, est profondément regrettable et

bien des lecteurs risqueront d'en retirer la conclusion que le Christ de Thomas

est un personnage an-historique.
Il y a tout juste deux ans paraissait dans une collection voisine un autre livre

sur le même sujet au titre presque semblable (J. Ruello, La christologie de Thomas

d'Aquin, « Théologie historique 76 »). Si le titre est voisin et le propos semblable,
il est exécuté fort différemment, puisque Ruello reproduit d'une façon assez

schématique le vaste exposé de Thomas dans les Sentences qu'il se contente de

compléter par une évocation beaucoup plus brève du Contra Gentiles et de la
Somme. Autant Weber est passionné et touffu dans sa richesse, autant Ruello est

objectif et linéaire dans une sécheresse certaine. Si je mentionne ce livre en
terminant, ce n'est pas pour souligner une lacune dans la bibliographie
(manifestement, elle ne se voulait pas exhaustive), mais pour dire que dans la
similarité de leur propos et la dissemblance de leur exécution, non seulement ni l'un
ni l'autre n'ont épuisé le sujet (personne, à commencer par eux, ne saurait s'en

étonner), mais surtout ni l'un ni l'autre n'ont réussi à laisser pressentir le mystère

que Thomas voulait saisir. A notre sens, il y aurait encore matière pour un beau

livre qui s'efforcerait de rendre plus aimable et plus vivant le Christ de Thomas



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 493

d'Aquin, cette personne réelle dont il s'était épris d'amour au point de lui
consacrer toute sa vie.

Jean-Pierre Torrell O.P.

Otto Hermann Pesch : Thomas von Aquin. Grenze und Größe mittelalterlicher

Theologie. Eine Einführung. — Mainz: Matthias-Grünewald-Verlag
1988. 452 S.

Pour donner à un lecteur francophone une idée rapide et pas trop inexacte
de ce livre, on peut dire qu'il poursuit un triple objectif. Qu'on imagine d'abord

une introduction à saint Thomas, un peu à la manière dont l'a fait jadis M.-D.
Chenu, présentant l'ensemble de l'œuvre, le genre et les dates des différents
livres, s'étendant parfois jusqu'au point de vue de la technique de construction
d'un article ou d'une question disputée, et, bien sûr, de la Somme elle-même,
signalant aussi les traductions disponibles et proposant même un plan de lecture.
A cela s'ajoute la volonté de présenter une vue de synthèse, non pas tout à fait
dans le genre du Thomisme de Gilson, mais qui y fait penser plus d'une fois par le

souci de mettre en valeur les grandes options de Thomas et leur cohérence.

Enfin, à l'arrière-plan de ces deux premières intentions, il y a partout présente la

perspective d'une Kontroverstheologie - qui est celle de l'enseignement de Pesch à

Hambourg. De fait, ce dernier accent est celui qui prédomine; car la volonté de

rendre compte de l'option thomasienne face à Luther et à la théologie protestante

moderne est seule à pouvoir expliquer le choix des thèmes traités et leur
méthode d'approche.

Pour donner maintenant une idée du contenu de ce livre et simultanément
de son style, il suffira de traduire les titres de ses quinze chapitres en y ajoutant
éventuellement un mot pour préciser. 1. «Introduction au sujet ou: pourquoi
précisément Thomas d'Aquin?» Il s'agit de retourner à Thomas par-delà le

thomisme. 2. « Sagesse ou salut ou : qui était Thomas » Le titre est assez clair : ce

chapitre offre une espèce de portrait spirituel de Thomas. 3. «L'homme des bois

ou: le monde de Thomas d'Aquin. » Ce monde est campé de façon allègre, mais

avec des raccourcis qui ne vont pas sans omettre bien des nuances. 4. «L'amour
de Dieu le plus excellent ou: la vie de Thomas d'Aquin.» 5. «<Je ne vois pas
comment le commentaire des enseignements du Philosophe aurait quelque
chose à voir avec la doctrine de la foi> ou: les œuvres de Thomas.» 6.

«L'intelligence de la foi ou: foi et raison.» 7. «Prédestination ou: la tâche de la

théologie.» 8. «La justification du pécheur ou: l'image de Dieu.» 9. «La
résurrection de la chair ou : l'image de l'homme. » Excursus : « L'homme manqué ou :

les suites inévitables du vent du sud. La femme dans la théologie de Thomas

d'Aquin. » Le <vent du sud> est une allusion aux théories médicales de l'époque



494 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

selon lesquelles les influences climatiques au moment de la conception étaient
déterminantes pour le sexe de l'enfant à naître. Un excursus seulement car la

femme n'était tout simplement pas une question pour Thomas. 10. «Thomas à

propos du sommeil et du bain ou: la charité et les vertus.» 11. «Le mariage au

paradis ou: la théologie du péché.» 12. «Loi et grâce ou: la théologie de

l'histoire.» 13. «La <raison> de la croix ou: christologie et sotériologie.» 14.

« L'art divin ou : Sacrement et Parole — et l'Eglise. » 15. « L'homme comme icône
du Dieu trine ou: le plan de la Somme de théologie comme introduction à la

théologie de Thomas. » Pour compléter cette énumération qui ressemble à un
inventaire à la Prévert, il faut dire encore que ces quinze chapitres sont accompagnés

de deux appendices, dont l'un présente les éditions et les traductions des

œuvres de Thomas, et l'autre un plan de lecture pour les débutants, qui est plein
d'excellents conseils. Dans les dernières pages, on trouve une assez abondante

bibliographie et un bon index des matières.

La méthode, allusivement signifiée par le triple objectif rappelé ci-dessus et

quelque peu pressentie à la lecture de ces titres provocateurs, est énoncée
clairement en temps utile (pp. 39—40). Au lieu de donner une simple vue
d'ensemble, complète mais forcément superficielle, l'auteur se propose d'étudier

plus à fond quelques thèmes choisis parmi ceux qui sont vraiment centraux.
Chacun d'eux est approché suivant un procédé qui met en relief un double

dépaysement ou une double étrangeté (Verfremdung). D'une part, il faut partir
de nos questions actuelles (entendez celles de l'auteur) non seulement dans le

choix des thèmes en eux-mêmes mais encore plus dans la façon d'interroger
Thomas. Comme il ne s'est pas posé nos questions, il ne faut pas s'étonner qu'il
n'y réponde qu'à moitié, mais l'auteur pense pouvoir souligner ainsi la

différence et la continuité entre lui et nous. Ce procédé ne le dispense pas pour autant
de situer aussi exactement que possible la question chez Thomas lui-même. Il y
réussit d'ailleurs généralement bien — sinon toujours sans artifice. Le second

dépaysement est que le thème choisi lui-même n'est pas abordé directement à

l'endroit où Thomas le traite ; Pesch préfère le surprendre ailleurs, à l'endroit où
il exerce son influence de manière caractéristique (ainsi la conception de la

théologie à propos de la doctrine de la prédestination ; son enseignement sur la

vertu à partir de sa psychologie de la tristesse; sa vue de l'histoire dans son

exégèse de l'Ancien Testament, etc.). L'avantage de cette méthode serait de

familiariser avec la construction et le mouvement fondamental de la pensée de

Thomas tout en découvrant concrètement le contenu doctrinal de son

enseignement. Ce double dépaysement étant partout présupposé, chaque chapitre se

développe en trois sections différentes : d'abord l'énoncé du thème choisi à la
lumière de la question actuelle retenue comme point de départ ; ensuite le retour
à Thomas lui-même ; enfin la comparaison avec notre manière de l'interroger de

façon à aboutir à un jugement quant à la distance et à la proximité dans lesquelles
nous sommes par rapport à lui.



Besprechungen — Re2ensionen — Comptes rendus 495

Si grande soit la sympathie méthodologique avec laquelle on aborde ce livre,
on ne peut s'empêcher d'être un peu surpris par cette approche. Elle n'est certes

pas inintelligente Elle déploie même beaucoup de subtilité, pour ne pas dire
d'ingéniosité. Elle donne parfois d'assez bons résultats (le chapitre sur la vertu

par exemple est remarquable, et l'exposé sur ce qu'est un habitus est excellent de

clarté et de pédagogie). Sans aucun doute Pesch connaît et aime saint Thomas, et
il veut le faire aimer ; il réussit même souvent à en donner un exposé satisfaisant.

Mais après l'avoir vigoureusement mis en question («à la question»?), le
rétablissement qu'il est obligé d'effectuer pour préciser sa doctrine dans le contexte
qui est le sien, prend parfois volens nolens des allures apologétiques. Le lecteur se

prend très vite à penser qu'une méthode moins «acrobatique» eût conduit à des

résultats tout aussi bons et avec moins de peine. Surtout nous nous demandons si

dans ce bousculement volontaire de l'ordre adopté par Thomas sa pensée
profonde est toujours respectée.

Prenons l'exemple de la christologie. La question actuelle dont part l'auteur
est la sotériologie ; cela le conduit à considérer la satisfaction comme une
catégorie majeure de la pensée de Thomas. Cette façon de faire ne va pas sans

périls. On le sait, Thomas étudie d'abord l'ontologie du Christ et ses

conséquences (QQ. 1-26) ; il en vient ensuite à la vie concrète du Jésus terrestre, de sa

conception à sa mort et à sa résurrection (QQ. 27—59). L'exposé sur la rédemption

ne trouve son équilibre que dans cet ensemble. Un signe de cela est que, loin
d'isoler la satisfaction comme l'acte majeur que dit Pesch, Thomas la traite sur le

même plan que les trois autres catégories (mérite, sacrifice, rachat) qui concourent

dans la médiation «ascendante» du Christ, et qu'il réserve pour la fin de la

question — comme étant cette fois la catégorie majeure - l'efficience dans l'ordre
de la médiation «descendante» (au passage, mais pour n'y plus revenir, il est

assez curieux d'évoquer le mérite sous un titre qui annonce l'instrumentalité,
pp. 327—328). Si l'auteur insiste sur le fait que tous les acta et passa Christi

opèrent notre salut, il est étrange qu'il se croie autorisé à parler de la résurrection
comme il le fait, disant que Thomas n'y accorde guère d'importance (p. 330),
alors qu'il ne lui consacre pas moins de quatre questions. Apparemment, la

doctrine de l'efficacité des mystères de la vie du Christ ne l'a guère effleuré;
Thomas met pourtant une insistance significative à rappeler non seulement
l'efficience salvifique dont ils étaient porteurs, mais encore la signification de

leur causalité exemplaire (cf. G. Lohaus, Die Geheimnisse des LebensJesu in der
Summa Theologiae des hl. Thomas von Aquin, 1985). En approchant la christologie
par le biais de la sotériologie, Pesch a sans doute été cohérent avec son option de

base, mais je crains qu'il n'ait cédé malgré lui à l'optique luthérienne pour qui
seule compte la folie de la croix. Le fait qu'il ait d'abord renversé l'ordre suivi

par Thomas l'oblige par la suite à consacrer trois pages (330-332) à expliquer
pourquoi Thomas a placé la considération de l'ontologie du Christ avant celle de



496 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

son agir sauveur. Il le fait d'ailleurs fort bien, mais ce plan eût paru beaucoup
plus «naturel» s'il avait accepté d'en respecter la démarche.

Il n'entre pas dans mon intention de discuter en détail les petits problèmes
de ce genre qui affectent à peu près tous les chapitres. Ce n'est pas impunément
qu'on peut se permettre de toucher au plan suivi par un penseur aussi rigoureux
que Thomas. Il n'est certes pas interdit de lui poser nos questions, mais il semble

que les règles d'une bonne herméneutique demandent aussi qu'on entre dans la

logique de l'auteur étudié. Pesch le sait fort bien et ne se fait pas faute de le

rappeler, mais nous nous demandons s'il était besoin de procéder d'une manière
aussi artificielle pour montrer la nécessité interne du développement de Thomas.

Est-ce trop présumer si l'on pense que quelqu'un qui souhaite vraiment
s'initier à sa pensée ne reculerait pas nécessairement devant le dépaysement qui
s'impose? Après tout, le problème est analogue pour saint Augustin ou
n'importe quel autre grand penseur - fût-il de notre temps. Le double dépaysement

que nous demande Pesch lui-même est à mon sens beaucoup plus grand que
celui requis par une approche plus simplement historique.

Après ces remarques générales, j'aimerais proposer quelques remarques
faites au fil de la lecture. — L'auteur est vraiment un peu court sur les travaux de

la Léonine (pp. 30, 61 n. 24, 404); s'il a su s'y référer de temps à autre, laissant
entendre ainsi qu'il ne les a pas tout à fait ignorés, il est clair qu'il ne les a pas
couramment utilisés ; c'est un manque à gagner certain tant pour le texte que
pour les introductions. — Thomas n'aurait jamais prêché devant le peuple
(p. 62) ; cette assertion fait peu de cas des prédications sur le Pater, le Credo et le

Décalogue, dont nous savons par les témoins au procès de canonisation qu'elles
ont été tenues en langue vulgaire; ce n'était certainement pas seulement pour
des étudiants en théologie (p. 105). - La collaboration de Thomas avec
Guillaume de Moerbeke est loin d'être aussi assurée que le pense Pesch (p. 63 n. 29).

- S'il fallait absolument nommer quelque chercheur concernant la réception
d'Aristote en Occident (ibid.), il eût beaucoup mieux valu que ce soit R.-

A. Gauthier — qui n'est jamais cité et qui est totalement absent de la bibliographie!

— La partie proprement bio-bibliographique dépend massivement de

Weisheipl; elle est donc relativement au point — y compris quelques points
d'interrogation; mais il faut regretter que l'auteur ignore l'édition de 1983 qui
comporte pourtant 23 pages d'addenda et de corrigenda dont certains remplacent
des pages entières de l'édition originale. On remarquera toutefois que Weisheipl
propose de placer à Cologne, durant les années où Thomas était près d'Albert
(1248-1252), le commentaire sur Isaïe, ce que Pesch ne fait pas (pp. 85-87). —

Quant au commentaire sur Matthieu, il faut le dater plus probablement de 1263

(cf. les travaux de J.-P. Renard, RTAM, 1983, et de M. Arges, Med. Studies,

1987). — Sur l'unité de base de la question disputée (article ou question et sur
la fréquence de ces disputes (pp. 88-91), la documentation de l'auteur est un peu
vieillie, il aurait dû connaître les recherches d'A. Dondaine (Secrétaires de saint



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 497

Thomas, 1956) et celles de L.E. Boyle («The Quodlibets of St. Thomas and
Pastoral Care», The Thomist, 1974), et il aurait pu encore utiliser celles de

C. Bazân (Les questions disputées, Turnhout, 1985), qui apportent sur ces sujets
des éléments décisifs. - Le Defallaciis (pp. 100-101) n'est plus compté parmi les

œuvres authentiques. — A propos du Contra Gentiles (pp. 102—103), il est

dommage que l'introduction magistrale de R.-A. Gauthier à la traduction française
du Contra Gentiles ainsi que l'essai récent de Patfoort («La Somme contre les

Gentils», dans Saint Thomas d'Aquin, 1983) soient ignorés. — L'auteur est bien
optimiste dans l'appréciation de l'authenticité des prières attribuées à S. Thomas

(p. 105). - A propos de «la stupéfiante sécheresse» (ou «la bouleversante
froideur») avec laquelle est traitée «la question la plus torturante de la théologie
chrétienne» la prédestination), nous parlerions plutôt de la sobriété de

Thomas, qui est évidemment aux antipodes de notre moderne pathos. - La
notion de sacra doctrina est traitée en deux pages (pp. 160—161); c'est peu et c'est
forcément trop sommaire si l'on compare aux gros articles connus des spécialistes

qui ont essayé de clarifier les termes utilisés par Thomas. Deux petites
mises au point seulement: une simple consultation de VIndex thomisticus eût
montré que les termes theologia et theologus sont plus fréquents qu'on ne le dit
habituellement, et pas employés uniquement pour désigner la philosophie
première; d'autre part à propos de l'équivalence sacra doctrina/sacra scriptura/reve-
latio, l'auteur s'est-il rendu compte de l'énormité qu'il met sur le compte de

Thomas en disant qu'il considère les 6000 articles de la Somme comme
l'enseignement de Dieu lui-même (« Doch ist und bleibt zu beachten, daß die ganzen
nachfolgenden 6000 Artikel der STh in den Augen des Thomas das Sprechen
Gottes selber sind ...», p. 160). - Corriger p. 167 la date des Sentences du Lombard

: « um 1150 ». - A propos de Yexcursus sur la femme, il n'eût pas été inutile de

mentionner R. Pernoud (Lafemme au Moyen-Age), où C. Capelle, (Saint Thomas

féministe — La manière dont le plan de la Tertia Pars est indiqué (p. 322)
est très insatisfaisante; il est tout à fait inexact entre autres de parler de «ma-
riologie» à propos des questions 27-34. — Contre la relative dépréciation de la

liturgie que Pesch croit pouvoir déceler chez Thomas (pp. 346—347 et 372), on

peut évoquer les fréquents emplois de dicitur ou de cantatur dans son œuvre, qui
renvoient précisément à l'office liturgique et qui montrent comment Thomas en
acte de réflexion théologique ne craint pas de s'appuyer sur son expérience de la

prière chorale. — A propos des réflexions sur l'Eglise (pp. 376—378), plutôt que
d'un concept «multiple» (vielschichtig) je préférerais parler d'un concept double.

— Pesch assure que la discussion sur le plan de la Somme touche à sa fin (p. 388) ;

cette affirmation serait plus convaincante s'il avait tenu compte du récent

échange entre Patfoort et Leroy (RT1984, 298—303), en comparaison duquel la

manière dont il répartit le mouvement exitus/reditus selon les diverses parties de

la Somme apparaît un peu simplificatrice. — Il parle très bien de la création dans

ses dernières pages, mais on est un peu étonné de ne pas le voir mentionner le



498 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Saint-Esprit dans ce contexte (il suffit de lire la p. 398 pour s'en apercevoir, mais
le Saint-Esprit n'est même pas mentionné à l'index rerum); pour Thomas

pourtant, le concept chrétien de création ne saurait faire l'économie de
l'intervention des personnes divines (deux textes parmi bien d'autres : I Sent., dist. 14,

q. 2, a. 2, et Sum. Theol. la 45, 6); à l'oublier, on risque de favoriser un concept
déiste de la création. — La «Lettre au frère Jean» est assurément très belle

(p. 401), mais elle a fort peu de chances d'être authentique. — Quant aux
indications concernant les éditions et les traductions de Thomas, je reconnais

volontiers les mérites de l'édition Marietti, mais je ne comprends pas très bien

tous les éloges qui lui sont adressés et qui contrastent étrangement avec la

sécheresse réservée à la Léonine (p. 404). — Si en effet il est souhaitable que la

prédication de Thomas soit éditée critiquement en entier, on nous permettra de

rappeler qu'une partie au moins l'a été: outre les travaux de L.-J. Bataillon
mentionnés par Pesch, citons seulement à titre illustratif le sermon Ecce Rex tuus
édité par J. Leclercq (RT 1946), les sermons Exiit qui seminat, Beati qui
habitant, Hosanna Filio David, par Th. Kaeppeli («Una raccolta », dans Archi-
vum Fratrum Praedicatorum, 1943), et par J.-P. Torrell («Les collationes in
decern preceptis», RSPT 1985; cf. «La Pratique pastorale d'un théologien du

XIIIe siècle», RT 1982). — On peut encore regretter la trop facile ironie avec

laquelle l'auteur parle de l'Index thomisticus (p. 409) ; cet instrument de travail
est complexe et difficile d'utilisation, mais il vaut la peine de se familiariser avec
lui.

Cette liste, déjà fort longue, n'est sans doute pas exhaustive. On aurait tort de

s'en étonner; l'ampleur et la diversité de l'entreprise rendait inévitable qu'elle
eût quelques points faibles. En les relevant, nous avons pensé faire œuvre utile

pour une éventuelle nouvelle édition de ce livre complexe et difficile, mais de

lecture enrichissante.

Jean-Pierre Torrell O.P.

Wolfgang Thönissen: Das Geschenk der Freiheit. Untersuchungen zum
Verhältnis von Dogmatik und Ethik. — Mainz: Matthias-Grünewald-Verlag
1988. 341 S. (Tübinger Theologische Studien 30).

Der von Thönissen unternommene Versuch einer Bestimmung des

Verhältnisses von Dogmatik und Ethik geht von der kritischen Diagnose aus, daß

die moderne Verselbständigung der Moraltheologie weder wissenschaftstheoretisch

noch methodologisch zureichend reflektiert ist (11). Notwendig geworden

durch die neuzeitliche Auflösung einer geschlossenen und teleologisch
gestuften Weltordnung, die zur Autonomie verschiedener, voneinander unab-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 499

hängiger Wirklichkeitsbereiche geführt hat (16), scheint diese Ausdifferenzierung

den Zusammenhang von Gnade und Natur und damit auch von Dogmatik
und Ethik zu zerreißen. Im ersten Teil der Arbeit zeichnet der Verfasser in
einem historischen Uberblick zuerst die Entwicklung der theologischen Ethik
seit der Reformation und dem Tridentinum im Bereich der protestantischen
(19—36) und der katholischen (37—76) Theologie nach, um dann systematisch
auf die gegenwärtige Diskussion des Verhältnisses von christlichem Glauben
und Ethik in beiden Konfessionen einzugehen (76—121).

Die innerhalb der zeitgenössischen katholischen Moraltheologie aporetisch
verlaufene Diskussion um den zuerst von A. Auer vorgelegten Ansatz der
«Autonomen Moral in christlichem Kontext» versteht Thönissen als Hinweis
auf die eigentlich anstehende Problematik von Natur und Gnade, die er unter
Rückgriff auf die neuzeitliche Freiheitsthematik zu lösen versucht (121). Dazu
bietet sich ihm die Autonomie-Konzeption Kants an, die er «als mindestens

offen, wenn nicht sogar kompatibel mit einem Ansatz, der vom christlichen
Glauben her die übernatürliche Bestimmung des Menschen als Grund seiner
Personwürde versteht», auffaßt (124; zur Begründung dieser These vgl. den

ganzen zweiten Teil, 131—164).

Mit Kant wird der Wille zur Freiheit als grundlegender ethischer Anspruch
der Neuzeit statuiert. Dieser Herausforderung hat sich die Theologie zu stellen

(dritter Teil). Die paradigmatische Auseinandersetzung mit dem modernen

Freiheitsanspruch sieht Thönissen in der Erklärung zur Religionsfreiheit des

Zweiten Vatikanums gegeben (165-206). Statt nun die Anerkennung der

Religionsfreiheit theologisch-deduktiv aus dem dogmatischen Traktat über die
Gnade zu begründen, drängt sich für Thönissen eine «reflexiv-reduktive»
Methode auf, die vom neuzeitlichen Faktum der «relativen» (sie!, 315)
Autonomie der irdischen Wirklichkeit ausgeht, um diese dann, unter Verwendung
personaler Kategorien bei der Bestimmung des Verhältnisses von Natur und
Gnade, dialogisch-heilsgeschichtlich zu interpretieren. Dazu knüpft der
Verfasser an die Diskussion des klassischen Axioms «Gratia supponit naturam» bei
E. Przywara, H. de Lubac, K. Rahner und H. U. von Balthasar an (225—274).
Der durch diese Autoren neu ins Blickfeld gerückte Grundsatz «Gratia supponit
personam» erlaubt es dem Verfasser dann, die katholische Naturrechtslehre im
Sinne eines «modernen» Menschenrechtsdenkens zu erneuern. Charakteristisch

für seine Interpretation des modernen Selbstverständnisses, bestimmt
Thönissen aber die menschliche Personalität nicht etwa vom Autonomie-
Gedanken her, sondern christologisch: «Ist die gnadenhafte Berufung des

Menschen zur Gemeinschaft mit Gott das Sinnziel vollkommenen
Menschseins, dann erweist sich die mit seinem Sein als Person geschenkte
übernatürliche Bestimmung des Menschen zugleich als unbedingtes
Beanspruchtsein zum verantwortlichen Handeln in den Grundrelationen seines

Daseins in der Welt» (318; vgl. dazu auch 275—309).



500 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Nach der Lektüre drängen sich dem Rezensenten hauptsächlich drei kritische

Fragen zu der von Thönissen vorgenommenen Verhältnisbestimmung von
Dogmatik und Ethik auf: 1. Läßt sich mit einer christologisch-heilsgeschicht-
lichen Anthropologie tatsächlich das Selbstverständnis des Menschen im Horizont

der (geistigen und gesellschaftlichen) Moderne treffen? Zweifel an der

öffentlichen, außertheologischen «Anschlußfähigkeit» des vorgelegten
Konzeptes erscheinen angebracht. Eine Kongruenz von theologischer Anthropologie

und allgemeinem neuzeitlichem Selbstverständnis wäre aber zur Gültigkeit
der angestrebten Vermittlung, die mehr sein soll als eine bloße Vereinnahmung
der Moderne durch die theologische Gnadenlehre, auf jeden Fall notwendig.
2. Ist das hier vorgestellte Axiom «Gratia supponit personam» auch mit einer
protestantischen theologischen Ethik zu vereinbaren? Vor dem Hintergrund
des überkonfessionell angelegten ersten Teiles erstaunt, daß Thönissen im
weiteren Verlauf der Arbeit dieser Frage keine Beachtung schenkt. 3. Wird mit
der vom Verfasser postulierten «analogia libertatis» von Gnade und Person

(vgl. bes. 271 ff.) ein Weg gewiesen aus der aporetisch gebliebenen katholischen
Diskussion um das Proprium einer christlichen Moral? Die Lektüre des Bandes

ergibt, daß ein solches Proprium nach Thönissen nur in der theologischen
Legitimierung des neuzeitlichen Freiheitswillens zu sehen ist; dessen theologische

Integrierung aber als «ethisch-praktische Auslegung des betont
heilsgeschichtlich formulierten Axioms <Gratia supponit personam>» (318 u. ö.)
könnte leicht zu einer neuen Form des theologischen Integralismus führen, den

der Verfasser doch überwunden glaubt (vgl. 122).

Christian Kissling

Gerhard Höver: Sittlich handeln im Medium der Zeit. Ansätze zur
handlungstheoretischen Neuorientierung der Moraltheologie. — Würzburg: Echter
1988. 361 S.

Die im folgenden anzuzeigende Untersuchung verfolgt das Ziel, die gegenüber

der normtheoretischen in der neueren moraltheologischen Diskussion

weitgehend vernachlässigte handlungstheoretische Dimension der Sittlichkeit
systematisch zu rekonstruieren. Dabei ist es das Interesse des Autors, die
Probleme der aktuellen Kontroverse über die «Handlung mit Doppeleffekt» einer

Lösung näherzubringen, indem er das traditionelle Verständnis des «zureichenden

Grundes» angemessener zu interpretieren versucht. Um es gleich
vorwegzunehmen : Daß das Thema der Bewertung von Handlungen mit ambivalenten

Folgen nicht nur von rein akademischem Interesse ist, braucht angesichts der



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 501

heutigen meist sehr komplexen Handlungssituationen nicht eigens betont zu

werden; die Durchführung der Untersuchung läßt aber wohl doch einige Fragen

offen.
Der Verfasser geht von der (bereits durch K. Rahner konstatierten)

faktischen Diskrepanz zwischen «theoretischer» und «realer» Moral im Leben der
Christen aus (4ff.). Statt nun diese Diskrepanz lediglich auf das Problem der

Anwendung universaler Prinzipien im Sinne von Kants « Urteilskraft » (oder gar
auf moralischen Laxismus der Christen) zu reduzieren, wird ihre grundsätzliche
ethische Relevanz betont, die auf den geschichtlichen Charakter der Sittlichkeit
selbst hinweist. Höver betont, «daß Geschichtlichkeit nicht eo ipso jegliche
Verbindlichkeit ausschließt oder relativiert» (25). Im Rückgriff auf K. Dem-
mers transzendentalphilosophischen Ansatz wird Geschichte vielmehr verstanden

als «deutende Auseinandersetzung mit dem Rohmaterial der Zeit» (36ff,
hier 39). Vor diesem Hintergrund expliziert nun Höver seine Grundthese, daß

sich die Frage nach dem Verständnis von Sittlichkeit nur in einer eingehenden
handlungstheoretischen Reflexion behandeln läßt. Der Gedankengang läßt sich

ausgehend von zwei Prämissen entfalten : Zum einen wird dargelegt, daß sich
eine Handlung aus der reinen Beobachterperspektive nicht angemessen verstehen

läßt; die menschliche Handlung unterscheidet sich von einem bloßen

Vorgang darin, daß sie mit einem subjektiven Sinn verbunden ist (83). Zum
anderen führt Höver aus, daß Handlungen — und damit ihr Sinn — nur «im
Horizont der Sittlichkeit » richtig erfaßt werden können (62, 96 ff. u. ö.). Daraus

ergibt sich die These, daß Sittlichkeit vom Subjekt her verstanden werden
muß.

Daß menschliches Handeln nur als sinnhaftes zu begreifen ist, wissen freilich

die Sozialwissenschaften zumindest seit Max Webers Entwurf einer
«verstehenden Soziologie» - ohne daß Höver hier anknüpfen würde. Das Thema
der Verbindung von Handlungstheorie und Ethik ist aber bekanntlich auch in
den neueren diskursethischen Theoriebildungen bereits aufgenommen worden.
Höver grenzt sich von diesen Versuchen zur Entwicklung einer kognitivisti-
schen Ethik jedoch dadurch ab, daß er ihnen eine unzulässige «Überschreitung»
der Handlungstheorie hin zu einer Ethik der (normativen) Kommunikationsgemeinschaft

vorwirft. Dagegen postuliert er selbst ein bloßes «Zuordnungsverhältnis

von Handlungstheorie und Ethik» (87f.) unter Berufung auf R.

Bubner und O. Höffe (96—116). Vor dem Hintergrund seines individualistischen

Verständnisses des sittlichen Subjekts vermag Höver denn auch J.
Habermas' Theorie des kommunikativen Handelns nur noch als Hinweis auf die
immer schon sittliche Grundstruktur des (sozialen) Handelns zu verstehen (119,
122, 124, 128). Die den nachfolgenden handlungstheoretischen Erörterungen
zugrundeliegende implizite Ablehnung des « Apriori der idealen
Kommunikationsgemeinschaft» (K.-O. Apel) bliebe aber durch Höver plausibler zu begründen,

wie noch gezeigt wird.



502 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Ein für sein Projekt der Revision des «Satzes vom zureichenden Grund»

tauglicheres Fundament als die transzendentalpragmatische Handlungstheorie
sieht der Verfasser in der Rekonstruktion der transzendentalen Handlungslogik
Kants gelegt, wie sie in erster Linie durch F. Kaulbach unternommen wurde
(140—273). Handlung ist danach zu begreifen unter dem Aspekt des

Zeitverhältnisses zwischen dem Subjekt und der kausalen Wirkung der Handlung
(149 ff.). Damit führt m. E. aber die Begründung der Sittlichkeit in eine Aporie;
wenn sie nicht handlungstheoretisch zu «deduzieren» ist, muß die sittliche

Beanspruchtheit eben als bloßes «Faktum der Vernunft» postuliert werden, wie
das Kant in der «Kritik der praktischen Vernunft» getan hat (167). (Es ist

interessant zu beobachten, daß gerade die von Apel vertretene Diskursethik den

Anspruch erhebt, Kants «Faktum der Vernunft» als a priori notwendiges
Anerkannthaben der normativen Bedingungen der Argumentation «dechiffrieren»

zu können. Leider fehlt eine Auseinandersetzung Hövers mit dieser

Interpretation.)

In einem letzten Schritt versucht der Autor wie bereits angetönt, die « actio

cum duplici effectu» im Lichte von Kants transzendentaler Handlungslogik
darzustellen (275—331). Eine Übersicht über die neuere moraltheologische
Diskussion zur Problematik führt ihn zum Schluß, daß insbesondere der darin

ausgetragene fruchtlose Streit um die teleologische Normbegründung (B. Schüller)

auf das ungeklärte Verhältnis von Handlungstheorie und normativer Ethik
zurückzuführen ist (307). Denn aufgrund der Vermischung beider Theoriebereiche,

die der Autor auch bei Schüller moniert (311), läßt sich die eine Bedingung

für die moralische Dignität einer Handlung mit Doppelwirkung, daß

nämlich deren gute und schlechte Folgen gleichursprünglich aus der Handlung
hervorgehen müssen, nicht recht verstehen (288 ff.). Dagegen wird hier
versucht, durch die neue Interpretation der Bedingung, daß ein entsprechend
schwerwiegender Grund vorliegen muß, um die schlechte Folge in Kauf zu

nehmen, die festgefahrene Diskussionssituation zu überwinden (315—331).

Daß die angestrengte «handlungstheoretische Neuorientierung der
Moraltheologie» den Rezensenten nicht ganz zu überzeugen vermag, liegt vor allem in
Hövers individualistisch enggeführtem Begriff von Handlung begründet. Ein
Blick auf die eingangs angesprochenen, für moderne Industriegesellschaften
typischen hochkomplexen Handlungssituationen vermag ohne weiteres zu

zeigen, daß der Normalfall der Handlung mit Doppelwirkung eben nicht mehr im
bloß zwischenmenschlichen «Intimbereich» zu suchen ist, sondern in erster
Linie im Bereich gesellschaftlich relevanten und gleichzeitig institutionell
vermittelten Handelns. Damit ergibt sich aber eine tiefgreifende Veränderung der

Handlungsstruktur und folglich auch der ethischen Argumentationsform.
Wenn etwa das klassische Problem, daß das Leben einer Schwangeren nur
mittels Tötung des Embryos gerettet werden kann, durch ein adäquates
Verständnis der «Bedingung vom zureichenden Grund» allenfalls einer verant-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 503

wortlichen Lösung zugeführt werden kann, so genügt eine analoge Überlegung
z. B. bei der Frage, ob ein bestimmtes Maß an Umweltbelastung zur Produktion
eines Gutes in Kauf genommen werden darf, aus prinzipiellen Gründen nicht
mehr. Hier kann weder die Evaluation des «zureichenden Grundes» einem
einzelnen Entscheidungsträger zugemutet werden, noch ist es einleuchtend, die

von den Nebenfolgen der Umweltbelastung Betroffenen vom Prozeß der

Entscheidungsfindung auszuschließen. Weiter bleibt die immer auch institutionelle
Bedingtheit gesellschaftlich relevanten Handelns handlungstheoretisch zu

reflektieren. Und letztlich wird - angesichts der Zahl der möglicherweise Betroffenen

und der Schwere der Auswirkungen — der Unterschied zwischen
Handlungsziel und nichtintendierten Nebenfolgen obsolet.

Die ethischen Theorieansätze von Apel und Habermas laufen nun genau
auf die Idee hinaus, daß nur der Konsens in einer Kommunikationsgemeinschaft

aller von einer Norm oder Handlung Betroffenen über deren ethische

Legitimität entscheiden kann. Damit scheinen sie sich für die Entscheidungsfindung

bei makroethisch relevanten Problemen anzubieten. Gleichzeitig
behaupten sie aber auch, die Differenz von deontologischen und teleologischen
(bzw. utilitaristischen) Normbegründungsprogrammen überschreiten und
dadurch aufheben zu können, daß die Folgenabwägung durch alle Betroffenen

gleichberechtigt zu geschehen hat. Angesichts solcher Ansprüche erscheint
Hövers Ablehnung der transzendentalpragmatischen Handlungstheorie und
damit der Diskursethik insgesamt als etwas voreilig und der weiteren Begründung

bedürftig, welche in einer eingehenderen inhaltlichen Auseinandersetzung

zu erfolgen hätte. Anzusetzen wäre hier etwa bei der Frage, wie sich der

Konsensfindungsprozeß in der idealen Kommunikationsgemeinschaft zum

weitgehend institutionell vermittelten Handeln in der Realität verhält. Aber
auch abgesehen von «theoriestrategischen» Erwägungen über den Nutzen
diskursethischer Ansätze liegt es auf der Hand, daß das Problem der Handlung mit
Doppelwirkung unter Bedingungen der modernen Industriegesellschaft noch
nicht hinreichend gelöst ist.

Christian Kissling

Wolfgang Nethöfel: Moraltheologie nach dem Konzil. Personen,

Programme, Positionen. — Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1987. 251 S.

Was in andern theologischen Disziplinen, insbesondere in der Exegese,
schon seit längerem gang und gäbe ist, nämlich der ökumenische Dialog, wird
erfreulicherweise zunehmend auch im Bereich der theologischen Ethik
gepflegt. Bisher herausragendstes Dokument dieses Dialogs ist wohl das dreibän-



504 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

dige «Handbuch christlicher Ehtik» Wolfgang Nethöfel, ein protestantischer
Theologe, führt diesen Dialog in seiner Kieler Habilitationsschrift im Sinne

einer «versöhnten Verschiedenheit» (vgl. 22 und 77) weiter und vertieft ihn.
Die Besonderheit seines Werks «Moraltheologie nach dem Konzil» liegt darin,
daß es zwei Interessen verfolgt: ein theologiegeschichtliches einerseits und ein

systematisch-ökumenisches andererseits. Theologiegeschichtlich geht es ihm
um die Rekonstruktion von Entwicklungen innerhalb der katholischen
Moraltheologie nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil. Dabei hält er sich an vier
ausgewählte Autoren. Nethöfel läßt es aber nicht bei der historischen Darstellung

bewenden, sondern dialogisiert selber mit den dargestellten Positionen
über Fragen der theologischen Ethik, wie sie sich in beiden Konfessionen unter
den Bedingungen der Moderne stellen.

Als Ausgangspunkt seiner Untersuchung dient Nethöfel der wegweisende
Konzilstext in «Optatam totius» Nr. 16 über die Moraltheologie: «Besondere

Sorge verwende man aufdie Vervollkommnung der Moraltheologie, die reicher

genährt aus der Lehre der Schrift, in wissenschaftlicher Darlegung die
Erhabenheit der Berufung der Gläubigen in Christus und ihre Verpflichtung in der
Liebe Frucht zu tragen für das Leben der Welt, erhellen soll.» Die Anforderungen

des Konzils an die Moraltheologie (wissenschaftliche Darstellung,
Schriftbezug, Christozentrik, Weltzugewandtheit) dienen auch Nethöfel als

Raster für die abschließende Beurteilung der dargestellten moraltheologischen
Konzepte.

Als entscheidenden Anstoß für die neueren fundamentalethischen
Überlegungen innerhalb der katholischen Moraltheologie sieht Nethöfel nicht ganz
zu Unrecht das Erscheinen der Enzyklika «Humanae vitae» im Jahre 1968.

Allerdings darf man die Zäsur von «Humanae vitae» auch nicht überbetonen.
Insbesondere A. Auer hat, wie ein eingehendes Studium seiner Frühschriften
zeigt, sein Konzept einer autonomen Moral im christlichen Kontext schon Ende
der Fünfziger- anfangs der Sechzigerjahre in den wesentlichen Elementen
entwickelt 2. Es scheint mir deshalb übertrieben, wenn nicht sogar falsch, im
Erscheinen der Enzyklika eine «Wendemarke» in Auers moraltheologischem
Denken zu sehen (vgl. 87). Nethöfel selber gesteht am Rande zu, daß sich

wichtige Themen, Motive und Thesen des späteren Programms schon in
früheren Werken entdecken und in ihrer Entwicklung verfolgen lassen (vgl. 81).
Dies scheint mir die adäquatere Einschätzung zu sein.

Wie erwähnt wählt Nethöfel vier Exponenten der nachkonziliären
katholischen Moraltheologie für seine Darstellung aus. Es sind dies die Altmeister
Bernhard Häring, Alfons Auer, Franz Böckle und als Vertreter einer jüngeren

' Handbuch der christlichen Ethik, hg. von A. Hertz, W. Korff, T. Rendtorff,
H. Ringeling, Bd. 1 u. 2: Freiburg i. Br. 1979; Bd. 3: 1982.

2 Neben verschiedenen Aufsätzen vgl. v. a. «Weltoffener Christ», Düsseldorf
1960.



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 505

Generation der Auer-Schüler Dietmar Mieth. Alle sind sie deutschsprachige

Theologen. Mit gutem Grund, meint Nethöfel, hält er doch die deutschsprachige

Moraltheologie für repräsentativ für die nachvatikanische gesamtkatholische

Moraltheologie (vgl. 21 und 27). Ohne die führende Rolle der
deutschsprachigen Moraltheologie grundsätzlich bestreiten zu wollen, wird man doch
auch interessante Arbeiten aus dem amerikanischen Raum (z. B. von Ch. Curran
und R. A. McCormick) und neuerdings aus Lateinamerika (E. Dussel) nicht
vernachlässigen dürfen. Nicht ohne Einschränkung als repräsentativ für die

neueren Entwicklungen innerhalb der deutschsprachigen Moraltheologie wird
man die vier ausgewählten Autoren betrachten dürfen. So wird eine sehr

bedeutungsvolle, von B. Schüller initiierte Strömung, die sich stärker an
angelsächsischen Konzepten der analytischen Philosophie orientiert, nur beiläufig
erwähnt. Von den eigenständigen Ansätzen der beiden in Rom lehrenden

Moraltheologen J. Fuchs und K. Demmer erfährt man kaum etwas 3. Wie auch

immer: Was vorliegt ist schon imposant genug! Besonders nützlich für eine

angemessene Beurteilung der Bestrebungen der vier Autoren ist die Behandlung

ihrer frühen Schriften.
Im folgenden will ich kurz auf einige Erwägungen Nethöfels eingehen,

wobei ich mich auf die Auseinandersetzung mit Auer konzentriere. Das Thema,
um das Nethöfels Überlegungen immer wieder kreisen, ist die Frage nach einer
christlichen Identität unter neuzeitlichen Bedingungen. Hier sieht er eine
Aufgabe, die nur ökumenisch bewältigt werden kann. So sucht er denn auch bei
allen behandelten Autoren nach Anknüpfungspunkten für ein ökumenisches

Gespräch. Dieses Streben nach dem innertheologischen Dialog geht bei
Nethöfel bisweilen so weit, daß er Gefahr läuft, den Dialog mit der Welt - oder

präziser — den Dialog mit der zeitgenössischen Moralphilosophie zu vernachlässigen.

Nebst der theologischen Stringenz (Schriftbezug, Christozentrik) liegt
aber hier ein zentrales, allerdings m. E. noch immer nicht genügend eingelöstes

Anliegen der neueren katholischen Moraltheologie (Wissenschaftlichkeit,
Weltbezug). Gewiß übersieht Nethöfel diese Komponente nicht. M.E. mißt er
aber die Konzeptionen der behandelten Autoren zu wenig rigoros an ihrem
eigenen Anspruch, eine Moraltheorie auf dem Niveau der Zeit zu formulieren.
Dies gilt vor allem für die drei Altmeister. Andernfalls hätte beispielsweise die

Beurteilung von Auers Autonomie-Begriff doch kritischer ausfallen müssen.

Denn wie Nethöfel richtig feststellt (vgl. 82,90), ist Auers Ansatz so kantianisch
nicht, wie seine Terminologie insinuiert. Auers Autonomie-Begriffbewegt sich

eindeutig im Rahmen des aristotelisch-thomasischen Finalitätsgedankens. Ge-

1 Vgl. z.B. K. Demmer, Deuten und Handeln. Grundlagen und Grundfragen der
Fundamentalmoral (Studien zur theologischen Ethik Bd. 15), Freiburg i. Ue. - Freiburg
i. Br. 1985 ; J. Fuchs, Für eine menschliche Moral. Grundfragen der theologischen Ethik,
Bd. 1 : Normative Grundlegung (Studien zur theologischen Ethik Bd. 25), Freiburg i. Ue.

— Freiburg i. Br. 1988.



506 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

rade die Idee einer theoretisch erkennbaren Schöpfungstheologie ist es aber, die
in der Neuzeit in Frage gestellt worden ist. Betrachtet man Auers Konzept
konsequent in dieser Perspektive, so kann man wohl auch nicht mehr von
einem Bruch in seinem Programm reden (vgl. 120). Vielmehr bildet die
heilsgeschichtliche Dynamik von Schöpfung, Erlösung und Vollendung den

integrierenden Rahmen für sein moraltheologisches Konzept. Im Grunde kommen
bei Auer metaphysisch-theologische Prämissen nicht erst beim Sinnhorizont ins

Spiel, sondern sie sind von Anfang an in Form des aristotelisch-thomasischen

Finalitätsgedankens präsent. Diese Prämissen werden in der «autonomen
Moral » nur diskret überdeckt durch den Einbezug der Human- und
Sozialwissenschaften sowie des «anthropologischen Konsenses» als deren integrierende
Instanz. Nethöfel scheint sich in seinen kritischen Anfragen an Auer vor allem
auf den gewiß etwas unvermittelt eingeführten christlichen Sinnhorizont zu

konzentrieren. M. E. müßte man schon bei Auers Autonomiebegriff ansetzen.
Schon dieser ist, verglichen damit, wie der Begriff in der Regel in der neuzeitlichen

Philosophie verwendet wird, zu wenig radikal gefaßt. Es handelt sich um
einen theologisch gebändigten Autonomiebegriff. Ob dieser Autonomiebegriff
eine geeignete Grundlage zur Formulierung unter neuzeitlichen Bedingungen
kommunikabler Begründungen ethischer Normen darstellt, ist zweifelhaft.

Diese kritische Einschätzung will freilich nicht besagen, daß dieser gebändigte

Autonomiebegriff im Vergleich zu einem kirchlichen Moralpositivismus
alter oder neuer Prägung keinen Fortschritt darstellt oder daß aufdem von Auer
vorbereiteten Terrain nicht weitergedacht werden kann. Daß dem nicht so ist,
beweist nicht zuletzt die Arbeit von Nethöfel selber. Der ökumenische Dialog
zwischen katholischen und protestantischen Ethikern trägt gewiß manches zur
gegenseitigen Erhellung der je eigenen Position bei. Sollen aber die Bestrebungen

von Theologen, für heutige Menschen kommunikable ethische Normen zu

formulieren und zu begründen, wirklich Früchte tragen, gehören als dritte im
Bunde die zeitgenössischen (Moral-)Philosophen mit an den Gesprächstisch.
Denn die Tatsache, daß die Ethik heute mit Fragen konfrontiert ist, die nur in
einer weltweiten gemeinsamen Anstrengung gelöst werden können, und das

Zerbröckeln konfessioneller und kirchlicher Plausibilitäten erfordern eine

Ethik, die ihre Argumente nicht (bloß) im Rahmen einer regionalen oder
sektoriellen Kultur formuliert.

Hans Hirschi



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 507

Martin L. Pine : Pietro Pomponazzi : Radical Philosopher of the Renaissance.

— Padova: Editrice Antenore 1986, VIII—382 p. (Saggi e testi 21).

Paul Oskar Kristeller hat in seinem Aufsatz «El Mito del Ateismo Rena-

centista y la Tradiciön Francesa del Librepensamiento» 1 die Kontinuität des

Denkens zwischen Renaissance und Aufklärung als Mythos vom Renaissanceatheismus

denunziert. Pietro Pomponazzis Diskussion der Unsterblichkeitsfrage

dient dabei als Fallstudie. Kristeller macht den Historikern in der Tradition

der französischen Aufklärung den Vorwurf, sie hätten die Texte entweder

überhaupt nicht oder nicht unvoreingenommen studiert. Abschließend
bekennt er: «I am convinced that in the case of Pomponazzi the original record

suggests, or at least permits, that we dismiss the traditional charge of secret
atheism or free thought, and rather attribute to him a position of compromise
that was trying to preserve, if not a harmony, at least a coexistence of faith and

reason. » 2

Martin L. Pine, ein Schüler Kristellers, hat mit seiner umfassenden Studie
Pietro Pomponazzi Radical Philosopher of the Renaissance, der er mit seiner
Dissertation 3 und mehreren Artikeln in Zeitschriften und Lexika 4 vorgearbeitet
hat, eine Interpretation Pomponazzis vorgelegt, die sich, wie er selbst ausdrücklich

im Vorwort bemerkt, scharf von der seines Lehrers unterscheidet. Pine
zeichnet Pomponazzi als konsequenten Rationalisten, der mit seinen Werken
eine radikale Religionskritik intendiert.

In der « Introductory and Biographical » überschriebenen Einführung gibt
Pine einen Uberblick über die Forschungsgeschichte von Ernest Renan und
Francesco Fiorentino bis hin zu Bruno Nardi und Antonino Poppi. Die
vielfältigen Wandlungen des Pomponazzi-Bildes werden dabei sehr anschaulich

geschildert. Der von namhaften Gelehrten — Paul Oskar Kristeller, Etienne
Gilson, Eugenio Garin — vertretenen Auffassung, Pomponazzi sei ein orthodoxer

Denker gewesen und habe beispielsweise in der Unsterblichkeitsfrage
nichts anderes gelehrt als Scotus und Cajetan, stellt Pine die von Walter Bet-

1 In: Notasy Estudios de Filosofia, ed. Prof. Juan Adolfo Vazquez, IV, 13 (Tucumân,
Argentinien) 1953, 1-14. In leicht revidierter Form wurde dieser Aufsatz 15 Jahre später
veröffentlicht als «The Myth of Renaissance Atheism and the French Tradition of Free
Thought», in: Journal of the History ofPhilosophy 6 (1968) 233—243.

2 Ebd. 238.
3 Pietro Pomponazzi and the Immortality Controversy: 1516-1524. - New York:

Columbia University, 1965, 340 S.
4 «Pietro Pomponazzi and the Problem of < Double Truth>», in:Journalofthe History

of Ideas 29 (1968); «Double Truth», in: Dictionary of the History of Ideas, II, New York
1973 ; « Pietro Pomponazzi and the Scholastic Doctrine of Free Will », in : Rivista critica di
storia delta filosofia 28 (1973); «Pietro Pomponazzi», in: Dictionary ofScientific Biography,
XI, New York 1975; «Pietro Pomponazzi and the Medieval Tradition of God's
Foreknowledge», in : Edward P. Mahoney (Hg.) : Philosophy and Humanism. Renaissance Essays
in Honor of Paul Oskar Kristeller, Leiden 1976.



508 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

zendörfer, Giuseppe Saitta und Giovanni Di Napoli vertretene Behauptung
gegenüber, eine Gesamtinterpretation, die seine Werke über die Unsterblichkeit

der Seele, über Wunder und über Willensfreiheit und Prädestination als

Einheit betrachte, erweise Pomponazzi als heterodoxen Denker. Pine, der diese

Ansicht teilt, erbringt den Nachweis, daß Pomponazzi wie David Hume mit
seinen Werken eine strategy of limited offensives verfolgt: er greift jeweils nur
einen Teilaspekt der christlichen Doktrin an - nicht ohne stets, oft mit deutlich
ironischem Unterton, seine Rechtgläubigkeit zu beteuern. In ihrer Gesamtheit

ergibt sich daraus eine vernichtende Kritik des Christentums.
Die ersten beiden Kapitel — «The Nature of the Soul» und «The Battle for

the Soul: the Immortality Controversy» — behandeln Pomponazzis Diskussion
der Unsterblichkeitsfrage. Als Papst Leo X. auf dem 5. Laterankonzil am
19. Oktober 1513 in seiner Bulle Apostolici Regiminis die philosophische Lehre

von der Sterblichkeit der Seele verurteilte, schrieb Pomponazzi als Erwiderung
seine Abhandlung Von der Unsterblichkeit der Seele (De immortalitate animae), in
der er die Frage nach der Unsterblichkeit untersucht «unter Ausschluß von
Offenbarung und Wundern» und die Sterblichkeit der Seele behauptet5. Als
dieses Buch 1516 erschien, brach ein Sturm los. Das Buch wurde sofort öffentlich

verbrannt, sein Verkauf verboten. Gasparo Contarini, Hieronymus Forna-
rius, Bartolomeo de Spina, Hieronymus Lucensis, Agostino Nifo, Luca Prassi-

cius, Marcantonio Zimara, Ambrosius Flandinus und Battista Fiera verfaßten
Streitschriften gegen ihn. Der Bischof von Mantua, Ambrosius Flandinus, ging
gegen ihn vor ; schließlich warnte ihn der Papst am 13. Juni 1518, seine Lehre in
Übereinstimmung mit der Lehre der Kirche zu bringen. Der Inquisitor,
Giovanni de Torfinnis, verlangte einen öffentlichen Widerruf. Pomponazzi entging
dem Tod auf dem Scheiterhaufen nur, weil Pietro Bembo, Sekretär des Papstes
und ein guter Freund, seine schützende Hand über ihn hielt. Nachdem eine

erste Verteidigungsschrift, die Apologia, nicht zur Zufriedenheit der Inquisition
ausgefallen war, sah sich Pomponazzi genötigt, als Preis für die Veröffentlichung

einer zweiten Verteidigungsschrift, des Defensorium, einen Anhang mit
orthodoxen Beweisen für die Unsterblichkeit der Seele zu akzeptieren, die der
Dominikaner Crisostomo Javelli verfaßte. Die Kontroverse um die Unsterblichkeit

der Seele dauerte bis zu Pomponazzis Tod imJahre 1525 und veranlaßte
ihn, seine weiteren Hauptwerke De incantationibus und De fato nicht zu
veröffentlichen; sie erschienen erst posthum in Basel 1556 und 1567.

In De immortalitate animae hat Pomponazzi gezeigt, daß die Theorie der
Sterblichkeit der Seele im Lichte der natürlichen Vernunft die einzig konsistente

ist ; sie bewährt sich auch in der Praxis, denn während die Christen das

Gute tun aus Hoffnung auf Belohnungen oder aus Furcht vor Strafe, so handelt
der Philosoph aus Liebe zur Tugend, weil er erkannt hat, daß die wesentliche

5 Bartolomeo de Spina hat deshalb in seiner Tutela veritatis zu Recht bemerkt,
Pomponazzis Buch solle zutreffender den Titel De mortalitate animae tragen.



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 509

Belohnung für die Tugend die Tugend selbst ist: sie macht den Menschen

glücklich. La Mettrie, der Verfasser der Histoire naturelle de l'âme (1745) - eine

Satire, die scholastische Begriffe benutzt, um zu Schlüssen zu kommen, die den

Absichten der Scholastiker zuwiderlaufen — und des berühmten L'homme

machine (1748), hat sich später ausdrücklich auf Pomponazzis De immortalitate
animae berufen 6.

Das dritte Kapitel - «The Workings of Nature» — behandelt Pomponazzis

religionsphilosophische Schrift De naturalium effectuum causis sive De incantatio-
nibus, ein Buch, das viele Ergebnisse von Humes Dialogues concerning natural

religion - die dieser gleichfalls nicht zu seinen Lebzeiten zu veröffentlichen

wagte und die erst 1779 erscheinen konnten — und der Natural history of religion

von 1757 im Grundsatz vorwegnimmt. Pomponazzi analysiert hier das

Christentum als ein historisches Phänomen, als eine Religion neben anderen, deren

Ursprung und Entwicklung, deren Glaubenssätze und Riten auf rein natürliche
Weise erklärt werden können. Die Wunder, auf die sich das Christentum so

gerne beruft, haben rein natürliche Ursachen: «nulla sunt miracula». Selbst die
berichteten Auferweckungen von den Toten, die bereits im Alten Testament
und auch für andere Religionen bezeugt sind, haben entweder natürliche
Ursachen, oder die überlieferten Zeugnisse — und damit alle Religionen, die sich auf
diese Wunder berufen — sind unglaubwürdig: «wenn die Seele sterblich ist, wie
Aristoteles lehrt, dann werden wir niemals auferstehen».

Das vierte Kapitel — «Man and Freedom: God, Nature, and the Human
Will » — ist Pomponazzis Diskussion des Problems der Willensfreiheit in Defato,
de libero arbitrio et de praedestinatione gewidmet. Hier vertritt Pomponazzi einen
radikalen Determinismus. Der menschliche Wille ist völlig abhängig von äußeren

Einflüssen, allein der menschliche Intellekt vermag zur Wahrheit der
Erkenntnis vorzudringen: «Unser Wille wünscht, daß wir nicht sterben, aber

der Intellekt glaubt das nicht... Wir verlangen nämlich nach der Ewigkeit, aber

wir stimmen nicht zu, daß wir ewig sein werden. » Die einzige Freiheit, die der
Mensch besitzt, ist die Freiheit von Furcht vor dem Unvermeidlichen: «Si non
potest evitari, oportet habere patientiam; veniet etiam mors. Vegni, che piü
fatuum est timere quod non potest evitari.»

In einem fünften Kapitel — «Conclusion» - faßt Pine schließlich die

Ergebnisse seiner Untersuchung kurz zusammen.
Uberzeugend kann Pine in seiner Studie nachweisen, daß Pomponazzis

wiederholte Bekenntnisse zur Wahrheit der christlichen Lehre lediglich die
Funktion haben, ihn vor den Nachstellungen der Inquisition zu schützen. Pine

6 «Tout le monde, dit plaisamment Pomponace, (de immort, anim.) souhaite
l'immortalité, comme un mulet desire la génération qu'il n'obtient pas. » (Abrégé des systèmes

pourfaciliter l'intelligence du traité de l'ame, in : Œuvres philosophiques, Bd. 1, Berlin 1796,
265). Vgl. Pietro Pomponazzi, De immortalitate animae, c. 10 ; ed. Gentile, Messina-Roma
1925, 68f.; ed. Morra, Bologna 1954, 146.



510 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

beruft sich insbesondere auf Pomponazzis Physik-Vorlesung von 1514, wo
dieser im Anschluß an Averroes' Vorwort zum dritten Buch der Physik des

Aristoteles - eine Stelle, auf die Pomponazzi später im 14. Buch von De immor-

talitate animae ausdrücklich verweist — die christliche Lehre mit Fabeln auf eine
Stufe stellt: «Fabeln sind weder wahr noch falsch. Wir nennen sie Fabeln, weil
sie unter dem Vorwand, die Wahrheit zu berichten, etwas Gutes zu lehren

beabsichtigen.... Das Ziel der Philosophie ist es, das Wahre zu lehren ; Wahrheit
ist das Ziel der Philosophie. Das Ziel eines Religionsgründers ist weder Wahrheit

noch Falschheit, sondern die Menschen gut und sittsam zu machen.»

«Philosophen sind keine Christen», heißt es dann weiter, «deshalb werden sie

gehaßt.» Bereits in der Antike wurden die Philosophen ihrer Anschauungen

wegen verfolgt: «Sokrates trank Gift, Zenon wurde zu Tode gefoltert, Aristoteles

ging ins Exil. » Der Philosoph, will er nicht zum Märtyrer werden, darf
seine Lehrmeinung nicht offen aussprechen, sondern nur «sub velamento»

vortragen.
Kritisch zu sehen ist Pines Behauptung, Pomponazzis Philosophie stelle

einen «tremendous break with tradition» (144) dar: «It was not simply that
Pomponazzi repeated the doubts of medieval thinkers about immortality, miracles

and free will. His philosophy rather proved the mortality of the soul, denied
miracles by finding their causes within nature itself and finally eliminated free

will through the development of a strict determinism. This was a philosophy
which stated clearly and positively what the medievals had only asserted with
hesitation and qualification.» (356)

Pine verweist an mehreren Stellen auf Pomponazzis «deep acquaintance
with the medieval tradition» (312, vgl. 272), ist aber - insbesondere im Hinblick
auf Pomponazzis Diskussion der Unsterblichkeitsfrage - der Auffassung,
Pomponazzis radikale Ansichten gingen entscheidend über die Kritik mittelalterlicher

und zeitgenössischer Autoren hinaus : « It was his proof of mortality which
differentiated Pomponazzi from the medievals and even some of his contemporaries

who doubted the sufficiency of Aristotelian demonstrations of immortality.»

(362) Die «Kritiker der Unsterblichkeitsdoktrin in Mittelalter und
Renaissance » sind zwar noch wenig erforscht ; ein philosophischer Beweis für
die Sterblichkeit der Seele findet sich aber bereits im 12. Jahrhundert. Alain von
Lille dokumentiert in seiner Streitschrift De fide catholica contra haereticos ein

Argument für die Gleichheit des Lebensgeistes (spiritus) beim Menschen und
beim Tier; wenn es nun derselbe Lebensgeist ist, «qua ratione perit cum corpore
et non spiritus hominis?» Die Auffassung der religiösen Lehren als Fabeln,
denen lediglich ein moralischer Wert zukommt, findet sich bereits in einigen
der 1277 verurteilten Thesen: «Die Reden des Theologen sind in Fabeln

begründet» (152: Quod sermones theologi fundati sunt in fabulis), «Fabeln und
Falschheiten gibt es im Christentum wie in den anderen Religionen» (174:



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 511

Quod fabulae et falsa sunt in lege Christiana, sicut in aliis)7. Pomponazzis

Ungläubigkeit schließlich ist nicht, wie Pine unterstellt, eine Ausnahmeerscheinung

(exceptional case) in Mittelalter und Renaissance — auch nicht eine

Ausnahmeerscheinung unter den Gelehrten dieser Zeit; bereits im 12.

Jahrhundert berichtet Gundissalinus in seiner Abhandlung De anima: «Fuerunt
enim multiqui dicerent animam non remanere post corpus», und Martin Luther
bestätigt 1532, daß «viel fur eitelfabeln und geticht hallten, was man vom himel
und der helle sagt».

Eine umfangreiche Bibliographie, der man annähernd Vollständigkeit
bescheinigen kann, sowie ein Namensindex runden das Buch ab. Einige ältere

deutschsprachige Arbeiten zu Pomponazzi sind Pine entgangen und sollen hier
nachgetragen werden:

— Eckhard, Johann Friedrich: Einige Nachricht von dem Pomponatius und dessen

Tractat de immortalitate animae, Eisenach 1793.

— Muggenthaler, Ludwig: Unsterblichkeitslehre des Petrus Pomponatius, Philos.

Diss., München 1868.

— Spicker, Gideon : Leben und Lehre des Petrus Pomponatius, aus einer von der

philosophischen Facultät der Hochschule zu München im Jahre 1867 gekrönten

Preisschrift, Philos. Diss., München 1868.

— Weil, Erich: Des Pietro Pomponazzi Lehre von dem Menschen und der Welt,
Philos. Diss., Hamburg 1928.

— Oers.: Die Philosophie des Pietro Pomponazzi, in: Archiv für Geschichte der

Philosophie 41 (1932) 127-176.

Ferner ist zu nennen die für die Rezeption Pomponazzis durch die
Philosophie der deutschen Aufklärung maßgebende Studie:
— Olearius, Johann Gottlieb : Dissertatio de Pomponatio, Jena o.J. (1709). Erneut

gedruckt in : Biographia selecta sive Memoriae aliquot virorum doctissimorum cum

commentationibus quibusdam aliis ad historiam litterariam spectantibus, hg. von
Samuel Mursinna, Bd. 1, Halle-Magdeburg 1782, 169—196.

An neuerer Literatur ist noch zu berücksichtigen:
— Céard, Jean: Matérialisme et théorie de l'âme dans la pensée padouane: le

«Traité de l'immortalité de l'âme» de Pomponazzi, in: Revue philosophique de

la France et de l'Etranger 171 (1981) 25—48.

— Mojsisch, Burkhard: Zum Disput über die Unsterblichkeit der Seele in
Mittelalter und Renaissance, in: Freiburger Zeitschriftfür Philosophie und Theologie

29 (1982) 341-359.

7 Eine kommentierte lateinisch-deutsche Ausgabe der verurteilten Thesen von 1277
wird von Kurt Flasch vorbereitet : Aufklärung im Mittelalterl Die Verurteilung von 1277.
Das Dokument des Bischofs von Paris eingeleitet, übersetzt und erklärt von Kurt Flasch.
— Mainz: Dieterich, 1989 (Excerpta classica VI).



512 Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus

Abschließend soll noch daraufhingewiesen werden, daß Burkhard Mojsisch
(Bochum) für die Philosophische Bibliothek des Felix Meiner Verlages, Hamburg,
eine zweisprachige (lateinisch-deutsche) Ausgabe von Pomponazzis De immor-
talitate animae vorbereitet. Damit wird endlich ein Werk leicht zugänglich
werden, von dem Johann Gottlieb Buhle in seiner Geschichte der neuern Philosophie

seit der Epoche der Wiederherstellung der Wissenschaften (Bd. 2, Göttingen
1800, 547) schrieb: «Ich halte die Untersuchung des P. für die unbefangenste
und wahrhaft philosophischste in ihrer Art, die über diesen Punkt existiert.»

Olaf Pluta

Charles H. Lohr: Latin Aristotle Commentaries. Vol. II: Renaissance Authors

Corpus Philosophorum Medii Aevii. Subsidia VI). — Firenze: Leo
S. Olschki 1988, XXVI-518 p.

Aristoteles hat die abendländische Wissenschaft und selbst die Entstehung
der Universitäten entscheidend geprägt. Wie kein anderer Philosoph wurde
Aristoteles seit dem 13. Jahrhundert kommentiert. Die Bedeutung des Aristo-
telismus im 13., 14. und 15. Jahrhundert ist bekannt, obwohl seine Erforschung
noch bei weitem nicht erschöpft ist. Der Aristotelismus der Renaissance bis

Galilei hingegen ist weitgehend unerforscht. Erst mußten Altmeister der

Renaissance-Forschung in den letzten Jahrzehnten auf dieses Gebiet aufmerksam

machen und alte Vorurteile beseitigen, um den Weg für die Erforschung
dieser wichtigen Tradition zu eröffnen.

Charles Lohr, bekannt auch als Autor eines wertvollen Verzeichnisses der
lateinischen Kommentare des Mittelalters, hat sich der wichtigen Aufgabe
gewidmet, die verschiedenen Kommentare zum Corpus Aristotelicum zu
katalogisieren.

Der Vf. hat in den Jahren 1974 bis 1982 zuerst in Studies in the Renaissance

(1974), seit 1975 in jährlicher Folge in Renaissance Quarterly schon ein
Verzeichnis der Renaissance Latin Aristotle Commentaries vorgelegt. Das vorliegende
Werk ist eine überarbeitete Fassung. Das Konzept blieb das gleiche.

Das Verzeichnis der lateinischen Aristoteles-Kommentare von
Renaissance-Autoren umfaßt- wie der Titel besagt - 1. nur die lateinischen Kommentare.
Volkssprachliche Übersetzungen und Kommentare, die in dieser Zeit vermehrt
geschrieben wurden, sind nicht aufgeführt. 2. Zu jedem Autor gibt Lohr
biographische und bibliographische Angaben (mit Quellenverweisen) und
vermerkt die aktuelle Sekundärliteratur. Zusammen mit seinem ersten Reperto-
rium dient dieses Werk auch als maßgebendes bibliographisches Nachschlage-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 513

werk. 3. Bei alten Drucken fügt Lohr Besitzernachweise an. Wenn auch diese

Nachweise nicht Vollständigkeit beanspruchen, sind sie für ein gezieltes
Studium unerläßlich. 4. Das Verzeichnis umfaßt diejenigen Kommentare (Manuskripte,

Editionen und Testimonia), die in der Zeit zwischen 1500 bis 1650

entstanden sind. 5. Ferner sind in diesem Werk auch nicht Glossen zu den

Ubersetzungen erfaßt und es fehlen 6. alle anonymen Werke, die in der

genannten Zeit geschrieben wurden.
Der Vf. stellt in seinem Vorwort fest, daß in der Renaissance mehr

Kommentare zu Aristoteles geschrieben wurden als in der Zeit von Boethius bis 1500

(S. XIII). In Zahlen ausgedrückt heißt das, daß Lohr um 3800 Titel anführt.
Die Renaissance-Autoren scheinen jedoch eine begrenzte Zahl von Werken

des Aristoteles besonders geschätzt zu haben : Aristoteles wurde in erster Linie
als Logiker und Naturphilosoph betrachtet. Wiederum in Zahlen gesprochen:
Lohr führt 710 Kommentare zu Inphilosophiam naturalem (vor allem zur Physica)
und 1089 Kommentare zum Organon an, 550 Schriften davon sind Einführungsschriften,

die mehrere Bücher der Aristotelischen Logik behandeln. Neben
diesen logischen Einführungen wurden noch zahlreiche Kommentare zu den
einzelnen Werken (oder einzelnen Büchern) des Organons verfaßt:
— Isagoge: 124 Kommentare
— Praedicamenta : 86 Kommentare
— Perihermeneias : 75 Kommentare
— In Analytica priora: 57 Kommentare
— In Analytica posteriora: 129 Kommentare
— Topica: 43 Kommentare
— Elenchi sophistici: 25 Kommentare

Zahlreich sind aber auch die Kommentare zu:
— De anima: 322 Kommentare
— Metaphysica: 286 Kommentare
— De generatione et corruptione : 225 Kommentare
— De caelo et mundo: 204 Kommentare
— Ethica Nicomachea : 200 Kommentare
— Meteorologica: 183 Kommentare
— Parva naturalia: 72 Kommentare (Parva naturalia allgemein 24; De sensu et

sensato 12 \ De insomnis 4 ; De divinatione 5 ; De memoria 11 \ De somno et vigilia 7 ;

De longa vita 6 ; De motu animalium 5 ; De iuventute 1 ; De respiratione 1 ; De morte

et vita 1)

— Politica: 72 Kommentare
— Rhetorica: 66 Kommentare
— Yconomica: 36 Kommentare
— Poetica: 21 Kommentare



514 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Auffallend sind z. B. die vielen Kommentare zu De generatione et corruptione,
De caelo und zur Meteorologica. Auch das Interesse an der Rhetorica und der Poetica

hat in der Renaissance zugenommen, wenn auch in dieser Zeit die Kommentare
im Vergleich zu der Gesamtzahl der Kommentare sich immer noch bescheiden
ausnimmt. Gering war jedoch das Interesse an den biologischen Schriften
Aristoteles' :

— De partibus animalibus : 12 Kommentare
— De generatione animalium : 5 Kommentare
— De historia animalium: 2 Kommentare

Ebenfalls gering war die Rezeption der pseudo-aristotelischen Schriften.
Das Secretum Secretorum, das zwar in enorm vielen Handschriften zirkulierte,
wurde - wie im Mittelalter - von der akademischen Welt weitgehend ignoriert.
Einzig Franciscus Maria Storeila hat nach Lohr 1555 einen Kommentar zu

diesem Werk publiziert (Rom, Bibl. Corsiniana). Zum ebenfalls pseudo-aristotelischen

WerkZJfplantis, das im Mittelalter z.B. in Paris zum Lehrprogramm
gehörte und deshalb eine breitere Rezeption besaß, wurden in der Renaissance

nur 2 Kommentare geschrieben. Der Liber de causis, das im 13. und 14.

Jahrhundert an den Ordensschulen und an den Universitäten eine wichtige Rolle
spielte, ist in der Renaissance nur durch 3 Kommentare vertreten. Schon die

genaue statische Auswertung der Daten dieses Werkes vermag einige Vorurteile
der Renaissance-Forschung zu widerlegen.

In der Renaissance ist auch eine ganze Reihe von Politik-Kommentaren
geschrieben worden. Lohr erwähnt in seinem Verzeichnis 59 überlieferte
Kommentare.

Ich habe in Rom in der Vatikanischen Bibliothek (Vbv), Biblioteca Angelica

(Rba), Bibl. Vallicelliana (Rbv), Bibl. Corsiniana (Rbco) und der Bibl.
Casanatense (Rbca) nach Politik-Kommentaren gesucht, die Angaben von Lohr
überprüft und die vorhandenen Ausgaben in Klammern angeführt. Ergänzungen

werden fett gedruckt:

1. Aldobrandinus, Th., Notae in Aristotelis Politicam (XVI), Ms.

2. Alt, Cl., Philosophia civilis sive in Aristotelis Politicam libri III. (XVII),
Ms.

3. Angelius, J., Epitome Politicae (XVI), Ms. ; Annotationes ex Politica (XVI),
Ms.

4. Arnisaeus, H., Doctrina politica (1605), 16 Eds.: Frankfurt 1605, 1606,

Frankfurt 1607, Leipzig 1618, 1622 (Rba), Leipzig 1623, Leipzig 1633,

Leiden 1643 (Rbco), Amsterdam 1643 (Rbca); Strassburg 1648, Frankfurt

1648, 1651 (Rbn), Amsterdam 1657, 1663, Amsterdam 1685.

5. Bircovius, S., In libros Politicorum (1612), Ms.



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 515

6. Borrhaus, M., In Politicorum libros VIII annotationes (1545), Ed.: 1545

(RbvP).
7. Burgersdicius, F,,Idea oeconomiae etpoliticae doctrinae (XVII), 5 Eds. : 1644,

1649, 1654, 1657, Leiden 1658 (Rbco: Idea Politica cum annotationi-
bus Gregorii Hornij)

8. Caesius, B., Commentarü in libros Politicorum (XVII), Ms.
9. Calvinus, J., In libros priores Politicos notae (1595), Ed. : 1595 (Vbv) ; Pro-

paideia practica, Frankfurt 1595.

10. Camerarius., J. Politicorum et Oeconomicorum interpretationes et explicationes

(XVI), Ed.: 1581 (Rba)
11. Conringius, H., Praefatio in Politicam (1637), 2 Eds.: 1637, 1730 (Rba);

Annotationes adpraefationem ad libros Politicorum (XVII), Ed.: 1730 (Rba);
Introductio in Politica (1656), 2 Eds.: 1656, 1730 (Rba); Emendationes in
Politica (1656), 2 Eds: 1656, 1730 (Rba).

12. Crassotius, J., Elementa politicae peripateticae (1616), Ed.
13. Despériers, J., In philosophiam moralem, oeconomicam et politicam (1648),

3 Mss.
14. Eck, S. K., In VIII libros Politicorum (1580), Ms.
15. Ellebodius, N., Paraphrasis libri I Politicorum (XVI), 2 Mss.

16. Faber Stapulensis, J., In Politica introductio (1508), 9 Eds.: 1508, 1511,
1512 (Rbco), 1513, 1515, 1516, 1517, 1535, (Vbv), 1542; Commentarii in

VIIIpoliticorum (1506), 7 Eds. : 1506, 1511 (Rbco), 1515, 1515, 1515, 1526,
1543.

17. Falckius, M., Prolegomena in Politicam (XVII), Ms.
18. Ferrarius, O., Lectiones in libros I-II Politicorum (XVI), Ms.
19. Giphanius, O., Commentarii in Politicorum opus (XVIex./ XVIIinc.), 2 Eds. :

1608 (Vbv, Rbca, Rba, Rbco), 1775.

20. Golius, Th., Epitome doctrine politicae (XVI), 4 Eds.: 1606 (Vbv), 1614,

1617, 1622; Ms.
21. Hakluyt, R., Analysis seu resolutioperpétua in VIII libros Politicorum (1583),

Ms.

22. Hangest, H. de Dictata in libros Politicorum (XVI), Ms.

23. Heider, W., Philosophiaepoliticae systema (XVII), Ed.,
24. Heinsius, D., Paraphrasis in omnes libros Politicorum (1621), 3 Eds.: 1621

(Vbv, Vbc), 1656, 1660.

25. Hilden, G., Commentarius in Politica et Oeconomica (1583), Ed.
26. Iinghiranus, J., Expositio super libros Politicorum (1618), Ms.

27. Javelli, Ca., Epitome in VIIIlibros Politicorum (1535), 2 Eds. : 1568 (Rbca),
1580.

28. Keckermann, B., Systema disciplinaepoliticae (1606), 2 Eds.: 1607, 1608,
1616 (Rba)

29. Magni, P., In Aristotelis politica tractatus II (XVI), Ms.



516 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

30. Malfantius, G., In libris Politicorum (1587), Ed.
31. Marcilius, Th., In Politicam (1600), Ms.
32. Marianus, Ch., In Politico. (I-II) (1587/8), Ms.
33. Melanchton, Ph., Commentarii in aliquot (I-III) politicos libros Aristotelis

(1530), 7 Eds.

34. Montecatinus, A., In Politico, hoc est in civiles libros (I-III) progymnasmata
(1587), 3 Eds.: 1587 (Rba, Rbv, Rbca); 1594 (Rbv), 1597 (Rbv).

35. Nores, J. de, In VIII Politicorum (XVI), Ms., Eds.: 1584, 1597.
36. Perionius, J., In De republica qui Politicorum dicuntur libros VIII observationes

(1543), 5 Eds.: 1543 (Rbca), 1544 (Vbv, Rbv), 1549 (Rba: 2x), 1556,
1557.

37. Piccartus, M., In Politicos libros commentarius (1616), 2 Eds.: 1615 (Rbca,

Vbv), 1659.

38. Puteanus, E., Politicorum libri III primi ad perpetuos reducti aphorismos

(1627), 3 Eds.
39. Ramus, P., Politico exposita et illustrata (XVI), Ed.
40. Reinerius, F., In IV libros Politicorum (1595), Ms.
41. Resner, Commentarius in IV libros Politicorum (1595), Ms.
42. Riccobonus, A., Notae in Aristotelis Politico (XVI), Ms.
43. Robertellus, F., In libros Politicos disputatio (1550), 4 Eds.: 1552, 1564,

1572, 1578 (Rba).
44. Rovidius, C. In Politico (XVI), Ms.
45. Scainus, A., In VIIIlibros De republica questiones (1577), 2 Ed. : 1577 (Rbn),

1587 (Vbv).
46. Scherbius, Ph., Discursuspolitici in De republica libros (XVI/XVII), 2 Eds. :

1610 (Rba), 1630.

47. Sepulveda, J. G., Ennaratio in Aristotelis De republica (1548), 3 Eds. : 1548

(Rbv), 1601 (Vbv 2x, Rbca, Rbco), 1775.

48. Sturmius, J., Commentarius in librus IPoliticorum qui est Oeconomicus (1551),
Ed.

49. Taurellus, A., De civili doctrina in Aristotelis Politicorum libros VIII
(XVI/XVII), Ms.

50. Vicomercatus, F., Adnotata in libros De politico (XVI), Ms.

51. Victorius, P., Commentarii in VIII libros De optimo statu civitatis (1576),
3 Eds.: 1576 (Vbv 2x, Rbv, Rbca, Rba, Rbco), 1582 (Rba), 1584; siehe

auch Zwingerus.
52. Wellendorfer, V., Polilogium ex Politicorum libris (1513), Ed.
53. Zwingerus, T., Politicorum libri VIII, scholiis et tabulis illustrati, Ed.: 1582

(Vbv); Praelectiones in libros Politicorum (1582), Ms.



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 517

Neben diesen Politik-Kommentaren kann Lohr noch 13 weitere bezeugte

Politik-Kommentare anführen.

1. Bruno, J., Dissertationes de usu doctrinae civilis Aristotelicae (1644), 2 Eds.:

1644, 1645, S 2704) (Diesen Kommentar führt Lohr nicht als Testimonium

an).
2. Caselius, J., Programma in libros Aristotelis De optimo statu reipublicae (1587),

Ed. (bei Lohr nicht als Testimonium).
3. Corduba, A. de, In Politicorum, (XVI).
4. Crosnievicius, B., In VIII libros Politicos introductio (1603), Ed. S

2697).
5. Falckius, M., Collegium politicum in libros VIII Aristotelis.
6. Giannerinus, P. P., Super libros Politicorum.
1. Gilkenius, P., In Politicorum libros VIIIcommentaria (1605), Ed. L 958)

(bei Lohr nicht als Testimonium).
8. Hawenreuter J. L., Analysis libri IIIPoliticorum (1589), Ed. S 2693) (bei

Lohr nicht als Testimonium).
9. Martini, J., Politica (1630), Ed. (erwähnt in H. Dreitzel, Protestantischer

Aristotelismus und Absoluter Staat. Die Politica des Henning Arnisaeus (ca.

1575—1636) Veröffentlichungen des Instituts für Europäische
Geschichte Mainz 55), Wiesbaden 1970. Dieses Werk enthält sehr viele
Hinweise zum politischen Aristotelismus, die Lohr nicht ausgeschöpft hat.)

10. Recalcati, B., De rebus Politics commentaria (XVI).
11. Serenus, A., Questioner in Politica (1577), Ed. L 1211) (bei Lohr nicht als

Testimonium).
12. Solidus, J., In Politica introductio, adiecto commentario (1516), Ed. S

2678).
13. Vernulaeus, N., Commentarius et quaestiones in libros Politicorum.

Zu diesen von Lohr erfaßten Politik-Kommentaren können jedoch einige
Ergänzungen gemacht werden:

1. Freig, J. Th., (1543—1583), Questiones oeconomicae et politicae, Basel 1576

(Vbv 2x, Rbv, Rba).
2. Velsius, Justus (Welsens, Jost), Annotationes in secundum librum Politicorum

Aristotelis (1547), Ms.: Tübingen UB, Mc 222, f. 2r—12v).
3. Anderlach, Johann Günther von, In Politica Aristotelis (4. Nov. 1549),

Ms.: Tübingen UB, Mc 223, f. 2—llv. (Nachtrag aus der Vorlesung vom
26. Febr. 1550, ibid., f.l.v.).

4. Sturmius,J., Notate in Politica Aristotelis (XVI), Ms. : Tübingen UB, Mc 223,
f. llv-12v.

5. Felden, J., Analysis librorumpoliticorum Aristotelis, Amsterdam 1653.



518 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Die Rezeption der Politico, hat also (allein aus der Sicht der Quantität der

verschiedenen Kommentare) im Vergleich zum Mittelalter zugenommen. In
der Zeit von 1270 bis ca. 1500 konnte ich im Jahre 1987 29 lateinische Politik-
Kommentare ausfindig machen, die einem bestimmten Autor zugeschrieben
werden können.

Meine durchaus nicht systematische Suche nach weiteren Politik-Kommentaren

in der Zeit von 1500 bis 1650 zeigte, daß das Repertorium von Lohr
noch ergänzt werden kann und einige diskutable Klassierungen (z. B. Testimo-

nia) aufweist. Ferner fehlen leider, wie schon gesagt, die anonymen Kommentare.

Daß die Kommentare in den Volkssprachen nicht erfaßt sind, darf als

kluge Beschränkung dieses ohnehin schon fast uferlosen Themas angesehen
werden. Daß aber die anonymen Kommentare fehlen, muß als wesentlicher

Mangel betrachtet werden. Ein Vergleich von bisher anonymen Kommentaren
mit Kommentaren, die einem bestimmten Autor zugeschrieben werden können,

würde es weiteren Forschern ermöglichen, bei den ersten die Autorschaft
zu klären. Nicht zu erwähnen ist natürlich, daß die unbekannte Autorschaft kein

Argument gegen den Wert eines Kommentars ist und deshalb diese Kommentare

als ein wesentlicher Bestandteil der lateinischen Kommentare betrachtet
werden müssen.

Ferner betrachtet Lohr zahlreiche Kommentare als nachgewiesen, die besser

als bezeugte, aber nicht nachgewiesene Kommentare oder Editionen
erwähnt werden sollten, um nicht unnötige Irrtümer zu verbreiten oder

weiterzutragen.

Außerdem wird nicht klar, welche Manuskripte oder Editionen Lohr selbst

gesehen hat und welche nur älteren (z. T. fehlerhaften Bibliographien) entnommen

wurden.
Schließlich entsteht in der Renaissance eine aristotelische Literatur, bei der

nicht immer leicht zu beurteilen ist, ob es sich um einen Kommentar oder um
ein Werk handelt, das zwar als aristotelisch, aber nicht als Kommentar bezeichnet

werden kann. So wird z. B. Arnisaeus Doctrina Politico erwähnt, nicht aber
die Werke von H.J. Scheuerl, J. Bornitius, G. Schönborner, Ch. Besold usw.
Die Auswahl wird dadurch etwas zufällig.

Wünschenswert wäre es, wenn zu diesem Band möglichst bald ein
Registerband erschiene und nicht gewartet werden muß, bis der erste Band zu den

mittelalterlichen lateinischen Kommentaren erscheint, zumal jener Band
möglicherweise noch einige Zeit in Anspruch nehmen wird, wenn er die von
verschiedener Seite in Angriff genommene Erforschung des mittelalterlichen
Aristotelismus berücksichtigen will.

Zweifelsohne hat Lohr mit diesem Werk Maßstäbe gesetzt und Perspektiven

geöffnet, die die Renaissance-Forschung bestimmen werden. Allein die

Tatsache, daß nur ein Teil der Autoren bisher bekannt war und Lohr bei

zahlreichen Autoren die ersten biographischen und bibliographischen Angaben



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 519

liefert, bezeugen dies. Und selbst bei bekannten Philosophen der Renaissance

weist Lohr auf Lücken hin, die die spätere Forschung noch zu schließen hat. So

hat z.B. Pomponazzi insgesamt 41 Aristoteles-Kommentare geschrieben, die

nur in Handschriften und nicht in alten Drucken überliefert sind. Erst ein

kleiner Teil davon wurde in neuerer Zeit ediert. Von wichtigen Kommentaren
bestehen nur Teileditionen, die einen Vorgeschmack des gesamten Werkes zu

geben vermögen; andere Werke Pomponazzis sind bis heute noch nie studiert
worden.

Cesar Cremonius hat 55 Kommentare geschrieben (wenn man die
Kommentare hinzufügt, bei denen die Autorschaft fraglich ist, kommt man sogar auf

64). Nur 4 (vier!) Kommentare wurden bisher ediert. Die Zahlen sprechen für
sich.

Christoph Flüeler

Gerhard Podskalsky : Griechische Theologie in der Zeit der Türkenherrschaft

(1453-1821). Die Orthodoxie im Spannungsfeld der nachreformatori-
schen Konfessionen des Westens. — München: C.H. Beck'sche Verlagsbuchhandlung

1988. XIV-439 S.

Gerhard Podskalsky beschließt den vorliegenden Band mit der Feststellung,
daß die Epoche der Turkokratie «die griechische Volksseele vielleicht mehr

geprägt (hat) als alle Jahrhunderte zuvor» (391). Die 400jährige Fremdherrschaft

gilt allgemein als eine undurchsichtige Zeit, über die man sich lieber

ausschweigt. Podskalsky gibt nun im Vorwort zu seiner Studie dem Wunsch
Ausdruck, daß das Werk dazu beitragen möge, «die Erforschung einer <dunk-
len> Epoche weiter voranzutreiben» und «bisherige Sichtweisen der oft schwer

zu entwirrenden Probleme klärend zu vertiefen» (X).
Die vorliegende Studie, die Einblick in die griechische Theologie in der

Zeit der Türkenherrschaft gibt, ist zugleich Gesamtdarstellung, Handbuch und

Nachschlagewerk; sie ist eine Fundgrube für Kenner und sich Informierende.
Das Buch zeichnet sich durch mehrere Schichten aus, die je nach Bedarf tiefer
oder weniger eingehend ausgeschöpft werden können. Vom «technischen»
Standpunkt her bietet die Studie neben dem eigentlichen Textkorpus und einem
ausführlichen Apparat, der besonders über die Fülle verarbeiteter Literatur
Aufschluß gibt — obwohl Podskalsky darauf hinweist, daß die bibliographischen
Hilfsmittel für diese Epoche vorläufig noch mangelhaft sind (78) — im 2. Exkurs

chronologische Tabellen über die Patriarchen von Konstantinopel, Alexandreia
undJerusalem sowie über die Metropoliten von Philadelphia (Sitz Venedig) und
eine Liste der Päpste von Rom (bis 1821). Es folgen drei Verzeichnisse: über die
zitierten Handschriften, über die Autoren, Titel, Personen und Sachen und über



520 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

die Autoren der Sekundärliteratur. Anhand der Vielschichtigkeit dieser Studie
wird dem Leser einerseits ein Abriß durch die Kirchengeschichte präsentiert,
andererseits wird er mit allen bedeutenden Theologen jener Epoche konfrontiert

und erhält durch deren theologisches Schaffen Einblick in die theologische
Problematik jener Zeit; schließlich lernt er auch die theologischen Zentren
Europas mit ihren Schulen, Akademien und Druckereien kennen.

Mit Blick auf den Inhalt können wir festhalten, daß der Autor in seinem
Werk zwei Schwerpunkte setzt: die geschichtlichen Vorbedingungen und die
historische Entwicklung der griechischen Theologie während der Fremdherrschaft.

Bei den geschichtlichen Vorbedingungen untersucht er zunächst die
Situation der orthodoxen Kirche und der Griechen unter der Türkenherrschaft
auf dem Festland, den Inseln und in der Diaspora. Er stellt fest, daß wegen der

Abneigung der Mönche gegen jegliches Bildungswesen eine Grund- und

Weiterbildung des Volkes unumgänglich war (19). Dazu wurden Schulen benötigt
und auch gegründet. Die Auseinandersetzung mit dem Islam führte dazu, daß

die orthodoxen Gläubigen nach Konvergenzelementen bei den übrigen Christen

suchten, um Unterstützung und Rückhalt in ihrem Glauben zu erhalten.
Das ist der Grund, weshalb einzelne Theologen und Kirchenführer sich auf
einen Dialog mit den westlichen Christen einließen — sei es mit den Lutheranern

oder Reformierten, sei es mit den Katholiken oder Anglikanern — und zum
Teil auch Unionsverhandlungen führten.

Der zweite, eigentliche Hauptteil des Buches über die historische Entwicklung

unterteilt die Epoche der Fremdherrschaft in vier Abschnitte. Der erste

(1453—1581) ist überschrieben mit «Wahrung der Tradition». Hierhin gehören
in erster Linie Theologen, die gleichsam Träger der Tradition waren und in
zwei Epochen — d.h. vor und während der Turkokratie — in führenden
Positionen tätig waren und Einfluß hatten. Es fallen Namen wie Georgios Scho-

larios (81 ff.), Johannes Plusiadenos (84f.), Kardinal Bessarion (85), Maksim
Grek (89ff.). Hier sei daran erinnert, daß das jüngst erfolgte Unionskonzil von
Ferrara-Florenz (1438-1445) im Osten auf Grund der nachträglich abgelehnten
Beschlüsse eine Abneigung gegen die römische Kirche hervorgerufen hatte,
m.a.W. suchte man nach einem neuen Dialogpartner im Westen. Der
Briefwechsel zwischen dem Ökumenischen Patriarchen Jeremias II. und den Tübinger

Theologen — bei denen vor allem der Name Martin Crusius fällt (102ff.) —

war vom theologiegeschichtlichen Standpunkt aus epochemachend. Er löste im
Abendland eine interkonfessionelle Polemik aus (114) und legte die Inhalte der

Theologie für das kommende Jahrhundert fest, nämlich die Suche nach der
«consensio ecclesiarum» (117).

Im Unterschied zum ersten Abschnitt, bei dem die sog. «Übergangstheologen»

teils Verfechter der Tradition waren, teils aber auf die sich abzeichnende

Öffnung einstiegen, bringt der zweite Abschnitt (1581—1629) alle Anzeichen
eines Neuanfangs (117f.). Generell wechseln Studien- und Wirkungsorte: wer



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 521

eine seriöse Ausbildung genießen will, geht in den Westen, besonders nach

Venedig, Padua oder Rom. Humanistische Interessen philosophisch-philologischer

Art sowie eine scholastisch geprägte Theologie prägen international
erstrangige Theologen, die um die «Union» zwischen Ost und West bemüht sind.

Zu erwähnen sind etwa Gabriel Severos (118 ff.), Robert Bellarmin (124ff.),
Meletios Pegas (128ff.) und Maximos Margunios (135ff.). Höhepunkt dieses

Zeitabschnittes ist der Kontakt, den Patriarch Kyrillos Lukaris (162ff.) —

zusammen mit Metrophanes Kritopoulos (219ff.) und Theophilos Korydaleus
(194ff.) - zur «Reinigung» der Orthodoxie (165) mit den Kalvinisten aufnahm;
seine «Confessio fidei» wurde gleichsam zu einem «europäischen Ereignis»
(169). Trotz einer gewissen Kurzsichtigkeit, schreibt Podskalsky, liegt «das

Besondere und Bleibende in einem vorauseilenden Anstoß, Klerus und Volk zu

einer dem Westen vergleichbaren Selbstachtung und Selbständigkeit in der

angestammten, aber reformbedürftigen Religion zu führen» (180).
Das Bestreben von Kyrillos Lukaris, die Orthodoxie den reformatorischen

Kirchen anzunähern, wurde längst nicht von all seinen Glaubensgenossen

begrüßt — wie überdies sein jähes Ende zum Ausdruck bringt. Als Gegenreaktion

wurde bei manchen eine Entfremdung von der Reformation spürbar, was
dann wiederum zugunsten der römischen Kirche ausfiel. Damit kommen wir
bereits zum dritten und längsten Abschnitt (1629—1723/27), der die Orthodoxie
im Spannungsfeld der abendländischen Konfessionen und unter dem Einfluß
der Scholastik darstellt. Das Wort «Spannungsfeld» weist daraufhin, daß ein

Klima der Auseinandersetzung, der Polemik und der innerorthodoxen und
interkonfessionellen Kontroversen vorherrschte. Die terminologischen und

systematischen Anleihen bei der Scholastik, stellt Podskalsky fest, lösten
emotionale und intellektuelle Verdrängungsprozesse aus, so daß wir von einer

einzigen «kakophonen Symphonie» sprechen können (181). Vielleicht waren
aber gerade diese schwierigen Umstände mitveranlassend, daß dieser Zeitabschnitt

so viele namhafte Theologen hervorbrachte.
Mit Meletios Syrigos (207ff.) wird die Frage des Eucharistieverständnisses

aufgeworfen, das in Auseinandersetzung mit den christlichen Konfessionen des

Westens der orthodoxen Theologie eine Ausrichtung gibt, «die das folgende
Jahrhundert prägen wird» (213). Einige Theologen übernehmen Brückenfunktion

zwischen dem Osten und dem Westen, so Athanasios Rhetor (191 ff.) und
Leon Allatios (213 ff.) — dem Podskalsky überdies das vorliegende Werk widmet.

Zu erwähnen ist ferner Petrus Mogilas (229 ff.), der sich ganz besonders für
Schulreform und Anhebung des Bildungsniveaus des Klerus in Rußland

eingesetzt hatte. Seine «Confessio orthodoxa», mit der er jeglichen Häresievorwurf

gegen die Orthodoxie ausräumen wollte, blieb «das bedeutendste Werk der
Gesamtorthodoxie im 17. Jahrhundert» (232). Die langjährigen orthodoxen

Auseinandersetzungen um das Glaubensbekenntnis des Kyrillos Lukaris fanden
schließlich in der « Confessio Dosithei» (1672) ihren Höhepunkt und Abschluß.



522 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Sein Verfasser, Patriarch Dositheos von Jerusalem (282 ff.) schrieb auch mit
seiner «Geschichte der Patriarchen von Jerusalem» ein geschichtliches
Standardwerk, welches «bis in unsere Tage zum festen Bestand vieler orthodoxen
Bibliotheken gehörte» (293f.).

Der Übergang vom 17. zum 18. Jahrhundert bringt eine « ruhigere Gangart »

mit sich. «Die Aufgeschlossenheit für neue Methoden» — besonders der
historisch-kritischen - « und (für) Erkenntnisse gewinnt die Oberhand über die Reste

polemischer Beharrung und Abgrenzung» (298). Der christliche Humanismus
flackert nochmals kurz auf mit Vertretern der Familie Maurokordatos (Alexander

[295ff.]; Nikolaos [297ff.]). Ansonsten sind uns besonders auf Grund
bedeutender Werke bekannt: Adam Zoernikov (303ff.), Anastasios Gordios
(305 ff.), Stefan Javorskij (309 ff.) und sein Antagonist Feofan Prokopovic
(324 ff.) sowie Patriarch Chrysanthos vonJerusalem (317 ff.). In diese Zeit fallen
ebenfalls die Unionsverhandlungen des Ökumenischen Patriarchats (unter
Jeremias III.) — dessen Wortführer der Patriarch von Jerusalem war — mit den

Anglikanern, unterstützt vom regen Interesse Peters des Großen. Nachdem
auch dieser Unionsentwurf scheiterte, kann festgehalten werden, daß die
Patriarchen Dositheos und Chrysanthos von Jerusalem «den Schlußpunkt jener
Diskussion setzten, die fast ein Jahrhundert zuvor durch die <Confessio> des

Lukaris ausgelöst worden war» (329).
Der vierte und letzte Abschnitt ist mit dem Jahr 1727 gekennzeichnet, dem

definitiven Abschluß aller interkonfessionellen «Dialoge». Die Aufklärung
steht als neue Herausforderung an das Christentum da. Die östlichen Theologen
ziehen sich auf ihre eigenen Quellen zurück und verschließen sich in einer
antiwestlichen Haltung (329 f.). Das bildungsfeindliche Mönchtum gewinnt
erneut die Oberhand und alle alten Streitpunkte tauchen wieder auf, so z.B. der
Streit um die Wiedertaufe und die Tauftheologie allgemein, die fünf
Kontroverspunkte zwischen der römischen und der orthodoxen Kirche sowie die Frage
des Papsttums. Eine «immer steriler werdende Auseinandersetzung mit
überholten Fragestellungen» (371) bringt wenig bedeutende Theologen hervor. Ein
wirklich schöpferischer Neuansatz gibt es lediglich bei monastischen
Persönlichkeiten, die «entweder westliche Erneuerungsversuche nach östlicher <Ein-
färbung> in die orthodoxe Spiritualität übernehmen oder aber den radikalen

Weg der asketisch-patristischen Renaissance einschlagen» (372). So sind zu

nennen Kosmas von Ätolien (343 ff.), Eugenios Voulgaris (344 ff.) und seine

Schüler Athanasios Parios (358 ff.) und Nikephoros Theotokes (366 ff.), Maka-
rios von Korinth (372ff.) sowie Nikodemos Hagioreites (377ff.). Die letzten
drei waren besondere Vorkämpfer für eine patristisch orientierte Reformbewegung,

die den Übergang zur nächsten Epoche anzeigen, eine Epoche, in der

Bemühungen um Kirchenreform zusammen mit Tendenzen alter Kontroverstheologie

einhergehen werden.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 523

Nach dieser kurzen inhaltlichen Skizzierung der wichtigsten Linien, die in
der griechischen Theologie während der 400 Jahre Turkokratie zu verzeichnen
sind, können wir aus der überaus anspruchsvollen Forschungsarbeit zusammen
mit Gerhard Podskalsky folgende abschließende Punkte zitieren:

All die zahlreichen Theologen mit ihrer Eigenständigkeit und Eigenart
haben sich in ihrem theologischen Schaffen meistens auf einzelne — aktuelle —

Punkte festgelegt. Damit waren einerseits ein Ausschweifen und willkürliche
Debatten verhindert, andererseits aber eine «formalistische Engführung der

Theologie» gegeben. Die Suche nach Eintracht und Verständnis mit den übrigen

Christen (Quellenstudien, Annäherung im Glaubensbekenntnis, Unionspläne,

teilweise praktizierte «communicatio in sacris») und das Bemühen um
ein besseres gegenseitiges Kennenlernen (Errichten von Schulen, Akademien,
Druckereien ; «Studentenaustausch», Einführung des Lateinischen z.B. in Kiev)
zeigen die positiven Seiten dieser Epoche. Als Schwächepunkte sieht
Podskalsky das Methodenproblem, das nicht gelöst war und zu Polemik führte
(Haupthindernis war die radikale Trennung von Theologie und Philosophie
und zu traditionsgebundener Palamismus) sowie das ungeklärte Verhältnis von
Theologie und Wissenschaft, oder m.a.W. die Ablehnung des Gedankens, daß

Glaube und Wissen aufeinander hingeordnet sind und einander bedürfen.
Es liegt uns fern, an dieser Studie von Gerhard Podskalsky irgendwelche

Kritik anzubringen. Unsere Würdigung möge sich indessen auf diejenigen
Punkte beziehen, die für uns heute im ökumenischen Dialog richtungweisend
sein können. So stellt Podskalsky z.B. fest, «daß die griechisch-orthodoxe
Theologie zur Zeit der Türkenherrschaft... entscheidend von der dogmatischen
Auseinandersetzung mit den christlichen Konfessionen des Westens... geprägt
(war)» (67) und die Orthodoxie gestärkt aus der Auseinandersetzung mit den

Reformierten hervorging (28). Da diese jedoch auf der Suche nach eigener
Identität und im Ringen um Eigenständigkeit oder Anlehnung an fremde
bewunderte Vorbilder stand, war sie nicht in der Lage, eine «wirklich
eigenständige Theologie» aufzubauen (61). Podskalsky betont hingegen ausdrücklich,

daß «in mancher Beziehung das geistige Europa damals... eine greifbarere
Einheit als in der folgenden Epoche der Nationalstaaten» (67) oder sogar heute

(388 f.) bildete. Dieses Eingeständnis hindert Podskalsky jedoch nicht, darauf
hinzuweisen, daß sich erneut der apophatische östliche Glaube und das

juristisch-begriffliche Denken der westlichen Theologie als unvereinbar erwiesen
haben (30). Als Gründe können gelten, daß einerseits das Verhältnis von
Glaube und Wissen — oder anders gesagt: von Theologie und Philosophie —

letztlich nicht geklärt ist, was zu einer Gegenüberstellung von Dogmatik (W)
und Spiritualität (E) und von Theologie (W) und Moral (E) führte (390).
Andererseits ist die Methodenfrage nicht geklärt, so daß die großen Gegensätze
zwischen Ost (E) und West (W) nicht miteinander ins Gespräch kommen
konnten (Sola-Scriptura-Prinzip [W] und Traditionsverständnis [E] ; Scholastik



524 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

[W] und « Mystik » [E] ; eine einzige letztgültige Wahrheit [W] und eine doppelte
Wahrheit [E] bez. Natur und Übernatur) (389).

Beide angesprochenen Punkte sind nach Gerhard Podskalsky Gründe,
weshalb der gegenseitige Dialog heute nicht weiter vorankommt. Nachdem

primäre Fragen, die unser Verschiedensein — im Denken und Leben — zum
Ausdruck bringen, nicht in einer fundamentalen Weise durchdrungen werden,
können letztlich Ost und West gar nicht miteinander ins Gespräch kommen ; sie

reden aneinander vorbei. Solange die unterschiedlichen Denkansätze nicht
nach Hintergründen befragt werden, können sie nie völlig erfaßt und
überwunden werden, d.h. hermeneutische Kernfragen werden gar nicht eruiert; die

Chancen werden nicht genutzt; das Konkurrenzdenken bleibt bestehen und
verhindert den Fortschritt (388).

Nach diesen abschließenden «Einsichten» und «Aussichten» von Gerhard

Podskalsky möge sich jeder in der Ökumene engagierte Leser fragen, wieweit
diese letzten Gedanken, die die Quintessenz der Studie von Podskalsky bilden,
aus der erfahrenen Geschichte tatsächlich wegweisend in die heutige Situation
sprechen.

Maria Brun


	Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

