Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 36 (1989)

Heft: 3

Artikel: Philosophie et politique, un cas d'ambiguité : "L'affaire Heidegger"
Autor: Schouwey, Jacques

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761151

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761151
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JACQUEs ScHOUWEY

Philosophie et politique,
un cas d’ambiguité:
«L’affaire Heidegger»

Depuis la publication en 1987 de 'ouvrage de Victor Farias (Heidegger et le
nagisme), une certaine intelligentsia francaise se complait dans 1’élaboration
d’arguments tendant a prouver que Heidegger a adhéré au nazisme en pleine
connaissance de cause et méme que sa pensée ne pouvait que le conduire vers
cette idéologie, ou, au contraire, que son adhésion n’a été qu’un accident de
parcours dont le recteur de Fribourg n’a pas eu pleine conscience. Cette derniére
thése a subi quelques modifications 4 la suite de la publication, par Farias, de
certains «documents» inédits.

Ce que nous appellerons le proces de Heidegger — 4 'instar des proces des
criminels de guerre — a commencé ou plutét recommencé aujourd’hui en
France: articles de journaux, revues, livres, débats télévisés font de cette réelle
question du rapport entre Heidegger et le nazisme un thé¢me d’une brilante
actualité intellectuelle et méme un théme pour grand public. On veut déterrer
ce mort trop vivant pour lui faire payer son di 2 la société. On cherche, d'un
autre cOté, i le laisser paisiblement reposer dans sa pensée, minimisant son
engagement politique.

Les proces post mortem, comme les procés d’intention, raniment une polé-
mique dans un climat qui n’est pas toujours serein. Etudier les arguments des
différents camps en présence serait entrer dans le débat, se faire I’avocat de I'une
ou 'autre partie. Il nous semble absurde aujourd’hui de compter les points dans
un combat oir ’arbitre — celui qui pourrait dire ce qu’il en a été — est absent. Un
jour, peut-étre, tous les documents concernant cette époque seront collectés et
pourront faire I'objet d’une étude scientifique.

Sans intention polémique, nous voudrions simplement suggérer ici 'une ou
autre réflexion en nous référant 2 quelques positions adoptées par les penseurs
actuels.



480 Philosophie et politique, un cas d’ambiguité: «L’affaire Heidegger»
1. Le contexte de l'actuel « procés de Heidegger»

Le livre de Farias, 4 I'origine du débat, a été publié en frangais, et non en
allemand comme on aurait pu logiquement s’y attendre de la part d’un univer-
sitaire allemand. Pourquoi le milieu francophone est-il plus concerné par la
problématique du nazisme de Heidegger que le milieu allemand? Pourquoi
aujourd’hui? Nous pourrions et devrions également demander quelle stratégie a
suivie Farias, mais ce serait peut-étre lui imputer des intentions qui ne sont pas
nécessairement les siennes. Seuls donc les contextes philosophiques et histori-
ques peuvent entrer en ligne de compte pour ticher de comprendre le pourquoi
d’un nouveau proces de Heidegger.

A. En contexte allemand, le livre de Farias a surpris parce qu’il semblait
énoncer des vérités dissimulées jusqu’ici, alors qu’elles étaient de notoriété
publique depuis belle lurette. Ce qui a surtout surpris, c’est le tollé qu’a soulevé
en France cet ouvrage; Gadamer se demande méme: «Y saurait-on si peu de
chose (sic) sur le ITII* Reich?»' Montrant un milieu politique et historique
archibureaucratisé ou I'endoctrinement et le conformisme étaient de regle,
Gadamer ne cherche pas 2 justifier Heidegger; il refuse méme que I’admiration
pour le grand penseur puisse servir de défense. Il dit le désarroi dans lequel ont
été nombre de philosophes allemands face 4 I’attitude politique de Heidegger.
Mais, en méme temps, il affirme que ’engagement politique de Heidegger ne
relevait pas d’un opportunisme primaire; Heidegger n’avait pas grand-chose a
voir avec la réalité politique. Ce qui guidait Heidegger était autre chose: le souci
d’une «religion populaire»?, avec pour corrélats la destruction de 'influence de
I’Eglise et la fin du mandarinat académique. Ce sont, pour Gadamer, les moyens
utilisés par Heidegger qui ont indigné les penseurs — lui le premier qui, depuis
cinquante ans, ne cesse de méditer cet engagement politique.

B. Si les faits énoncés par Farias sont bien connus en Allemagne, il est une
deuxieéme raison qui justifie le peu d’intérét pour I’actuel proces. Dans le monde
philosophique (universitaire) allemand contemporain, Heidegger est présent
sans étre 'acteur principal. Ce qu’il a dit reste une parole adressée, sans qu’elle
doive étre prise en charge a titre de vérité. Heidegger a effectué une avancée
radicale de la pensée, montrant dans sa réflexion sur les Grecs, Hegel ou
Nietzsche comment la pensée occidentale devait refuser de se contenter de son
propre dit; il a indiqué des chemins, ouvert des bréches; il n’a jamais délimité de

' Hans-Georg GADAMER: Comme Platon a Syracuse, dans Le Nouvel Observateur, Paris,
1211 (22-28 janvier 1988) p. 79.

Pour une analyse de I’affaire en contexte allemand, on se reportera notamment aux
ouvrages suivants: Hugo Orr: Heidegger. Unterwegs zu einer Biographie, Frankfurt 1988;
Jurg Avtwec: Die Heidegger Kontroverse, Frankfurt 1988.

2 Ibid.



Philosophie et politique, un cas d’ambiguité: «L’affaire Heidegger» 481

tracés, ni imposé de voies. Selon une idée qui lui était chére, il n’y a jamais eu de
philosophie heideggérienne. Nous pouvons en conclure qu’il ne saurait y avoir
de philosophes heideggériens.

Le contexte allemand I’a bien compris, qui n’en a pas fait une téte de file; ce
qu’a dit Heidegger appartient au monde de la «monstration», non 4 celui du
«diktaty.

C. 1l nous semble aussi que le contexte allemand actuel, souffrant des
atrocités du nazisme et ne faisant pas fi de son passé, cherche 2 assumer I’avenir
avec sérénité. Si le passé ne peut ni ne doit étre renié (le révisionnisme appar-
tient aux faussaires), il ne faut pas non plus se crisper sur ce qui a été fait, mais
accepter d’en souffrir pour construire I’avenir.

En ce sens, reconnaitre I’appartenance de Heidegger au nazisme — méme
jusqu’en 1945 — n’équivaut pas a en faire un proces continu. Cela signifie que
faute il y a eu, mais que cette faute n’est ni le premier ni le dernier mot de la
pensée de Heidegger.

D. Regardant les choses du point de vue francophone, il est possible de
discerner quelques raisons majeures qui justifient I'intérét actuel porté a ’en-
gagement nazi de Heidegger.

1. Dans un pays qui a reconstruit sa démocratie aprés la guerre, les souvenirs du
totalitarisme imposé et les conséquences gravées dans la chair d’innombra-
bles étres humains ne sauraient appartenir 2 un passé trépassé. Les liquida-
tions sommaires, les déportations gratuites, les atrocités («crimes contre
I’humanité» comme on appelle ces événements en fait innombrables), tout
cela reste scellé dans la vie d’'un peuple qui a souffert. Le souvenir, la
mémoire ne peuvent étre ramenés au rang de rappel historique; ils sont
I’écharde qui fait souffrir.

2. L’holocauste reste incompréhensible, inadmissible. Pour de nombreux pen-
seurs francophones, issus de milieux juifs, le pardon est impossible. Lévinas,
prosaiquement, ne pardonne pas a Heidegger, il ne peut oublier son enga-
gement nazi. Glucksmann, dans ses cris de révolte, rejette tout ce qui est issu
de cette période de I’histoire allemande; il accuse et procéde — 4 sa maniére —
4 la liquidation du passé. A chaque fois, le passé est revivifié. Le crime ne
s’oublie pas, la trace en est présente 2 jamais.

3. Plus spécifiquement: le «proces de Heidegger» est engagé dans des circons-
tances compréhensibles (Gadamer n’a, nous semble-t-il, pas pris en compte
ce fait dans sa réponse mi-ironique, mi-cynique au Nouvel Observatenr). La
diffusion frangaise de la pensée de Heidegger a longtemps été 'ceuvre de
chapelles philosophiques, chacune puisant dans ce conglomérat de pensées
celle ou celles qui lui convenai(en)t. Que Sezn und Zeit (publié en 1927) n’ait
été traduit intégralement et officiellement en frangais qu’en 1986, est un



482 Philosophie et politique, un cas d’ambiguité: «L’affaire Heidegger»

indice de la réception parcellaire et donc partiale de la pensée de Heidegger
en francophonie. On connait ’enthousiasme de Jean Beaufret pour les idées
de Heidegger; on sait aussi que la Lettre sur lhumanisme est adressée a
Beaufret. Personne n’ignore que Sartre a vu dans L’étre et le néant une
explicitation des pensées de Heidegger.

La curiosité (/Veugier) pour cette philosophie, 'engouement qu’elle a suscité
chez les philosophes frangais, /'enracinement qu’elle proposait a la pensée qui
ne se voulait plus simplement calculatrice, ont fait de Heidegger un, sinon
/e penseur incontournable de ce siécle.

A T'euphorie de la découverte succede I’angoisse de 'impensé. Pour les
innombrables épigones — orthodoxes ou non, si cette distinction a du sens ici —
reste impensé le mystere du lien entre Heidegger et le nazisme. Le réveil est
d’autant plus pénible qu’a été joyeux I’envol ontologique: « Comment ce pen-
seur soucieux de ’essentiel a-t-il pu s’acoquiner avec une barbarie du genre du
nazisme?»

La question est la; /z est /a question.

2. Les enjeux de «la question»

Toute question procéde d’une motivation; elle provient d’un horizon de
sens. Comme question, elle est déja, d’une certaine maniére, réponse. Question
et réponse s’interpellent 2 propos de quelque chose. Quel est cet enjeu (ou quels
sont ces enjeux) dans le cas du «proces de Heidegger»?

En laissant de coté le souci de prééminence, le besoin qu’éprouvent certains
intellectuels de faire parler d’eux en parlant d’autrui, il est possible de discerner
trois grands enjeux:

A. La place de /’humanisme dans la philosophie contemporaine. Au nom de
’humanisme, congu 4 la fagon de Sartre (ou ’essence de ’homme est de ne pas
avoir d’essence), Luc Ferry et Alain Renaut vituperent contre ce qu’ils appellent
I'antihumanisme contemporain représenté essentiellement par Heidegger et ses
innombrables épigones?, voyant dans la «critique» que fait Heidegger de la

? Cf. Luc FErry; Alain RENAUT: Heidegger et les Modernes, Paris 1988. Les auteurs,
qui ne prétendent pas défendre Farias contre les heideggériens, s’en prennent constam-
ment a ce qu’ils appellent la «secte de Beaufret» (désignant peut-étre par 12 essentielle-
ment Frangois Fédier ainsi que les universitaires consacrant des études a ’ceuvre de
Heidegger). Ils voient dans I’attitude de Beaufret (4 leurs yeux révisionniste qui aurait
dissimulé 4 ses étudiants I’appartenance de Heidegger au nazisme) et dans celle de Derrida
(qui connaissait ces faits) des manquements 4 la probité intellectuelle. Ils s’étonnent
¢galement de la «conduite de fuite » pratiquée par les défenseurs de Heidegger en France, 2
la suite de la parution de 'ouvrage de Farias; selon eux, les défenseurs de Heidegger se



Philosophie et politique, un cas d’ambiguité: «L’affaire Heidegger» 483

technique un refus de la modernité. Si la pensée moderne a placé I’étre humain,
le sujet, au cceur de sa préoccupation ou de sa méditation, les philosophes
postmodernes — ou prémodernes dénoncent 'emprise de la subjectivité sur le
champ philosophique. Le cogito cartésien reste la pierre d’angle de la pensée
occidentale moderne. En ce sens, un retour aux Grecs — a la «terre natale» — ne
peut qu’apparaitre comme antihumaniste. Le proces de Heidegger se déroule au
nom de la subjectivité.

B. Aristote avait défini ’homme comme animal doué de logos, comme étre
parlant. Heidegger n’a cessé de méditer cette définition, il en a fait sa pensée; et,
paradoxalement, il s’est tu sur son engagement politique. Fait incompréhensible
dans un monde de dialogue, le sience heideggérien pose la question du sens de la
parole. Parler, c’est juger, mais aussi étre jugé; se taire également. Mais parler,
c’est délimiter, circonscrire et ainsi éliminer, alors que se taire peut signifier
laisser ouvert. En se taisant sur son engagement politique, Heidegger n’a ni
reconnu sa culpabilité, ni renié une période de sa vie, ni accepté ou refusé les
interprétations proposées du lien entre sa pensée et son engagement. Le silence
aussi est langage. C’est ce qu’il nous reste a penser, I’enjeu de la philosophie
actuelle.

C. Lapossibilité qu'a I’homme de se taire, de dissimuler ce qui est ou de dire
ce qui n’est pas, engendre la ¢rainte de ce qui va venir. En politique, la montée
des extrémismes correspond actuellement 4 une augmentation de I’abstention-
nisme qui ne saurait étre tenu pour indifférence. La peur démobilise, favorisant
la politique de ’autruche. Pour lutter contre cette sorte de fanatisme ou de repli
sur soi, les intellectuels s’efforcent de rappeler ce qui a eu lieu et d’indiquer des
voies pour I’avenir. Les intellectuels frangais stigmatisent Heidegger pour éviter
la rechute. En montrant ce qui a été et ce qui a pu se jouer, on espére voir la paix
s’instaurer. Le réve d’une «paix perpétuelle» anime et guide tous les penseurs;
simultanément, la peur de la barbarie (4 visage humain ou non) les pousse
dénoncer haut et fort ce qu’un étre humain ne saurait tolérer.

Heidegger, penseur — maitre-penseur —, s’est laissé aller a adhérer au nazis-
me, dont il s’est méme fait le porte-parole. Qu’est-on alors en droit d’attendre
d’un penseur?

sont contentés de contester les faits et de refuser tout document nouveau (cf. p. 50 ss.). — Il
serait intéressant de faire une analyse détaillée des motivations qui ont poussé ces deux
auteurs 4 rédiger en commun une sorte de réglement de compte 4 I’égard des philosophes
qui essayent de suivre (nachfolgen) ce qu’a dit Heidegger. Sans entrer ici dans ce débat, il
est tout de méme possible de relever que certains de leurs arguments peuvent laisser
songeur; ainsi, en page 67, les auteurs, dans une note affirmant leur intention de ne pas
entrer dans le jeu de la défense de Farias contre les heideggériens, en viennent 4 conclure:
«Au demeurant, quels qu’en soient les mérites, les articles de revues spécialisées ne
sauraient jamais avoir le poids d’un livre.» Bel argument qui fait de quantité qualité!



484 Philosophie et politique, un cas d’ambiguité: «L’affaire Heidegger»

3. Philosophie et politique

L’image couramment véhiculée et cultivée du philosophe est celle d’un
solitaire se réfugiant dans sa méditation et que ’on consulte en cas de besoin. Le
philosophe est ’homme qui pense, se distinguant par 1a du politicien qui est
I’homme d’action. Dans le cas de Heidegger, on voit clairement que personne
ne conteste sa pensée; le reproche porte sur la collision entre philosophie et
politique. Les analyses les plus subtiles vont méme jusqu’a supputer dans la
pensée heideggérienne des thémes nazis. Essayons de poser quelques jalons
concernant les liens entre philosophie et politique.

Platon, I’amoureux de la sagesse, n’a pas dédaigné le pouvoir. Aristote,
quant a lui, n’a voulu qu’examiner les structures politiques pour voir ol se
trouvait le véritable bien commun. Hobbes a opté pour 1’absolutisme, alors que
Marx a cherché a révolutionner le monde politique ou que Sartre en a indiqué
certaines limites. Ces rapports entre philosophie et pouvoir laissent toujours a
désirer; il y a comme un complexe du penseur a I’égard du pouvoir, et une
certaine peur des détenteurs du pouvoir a I’égard du penseur. Pensée, savoir,
pouvoir et politique entretiennent des relations fort ambigués.

Réduire la pensée au savoir est analogue a ramener la politique au pouvoir;
c’est faire comme si le monde technique, le monde de I'utilité ou de la simple
instrumentalité était la pure vérité. Il semble bien que cette double confusion
soit la clé de l'interprétation contemporaine des liens entre philosophie et
politique. Seule une phénoménologie de I'interrelation du savoir et du pouvoir
permettrait une clarification, laissant la pensée et la politique hors jeu, c’est-
a-dire hors d’une dialectique qui ne les concerne pas au premier abord; elle
révélerait pourtant I'impossibilité de séparer absolument les deux dimensions
(appelons-les «dimension ontique» pour les relations savoir-pouvoir et «dimen-
sion ontologique» pour les liens pensée-politique). Qu’un penseur élabore une
réflexion politique, qu’il s’adonne a la recherche des meilleures conditions
sociales et propose un modele de communauté est dans 'ordre naturel des
choses, si tant est que ’homme est un animal social. L’attitude contraire fait
apparaitre le penseur comme un mystique perdu dans un univers d’idées sans
lien apparent avec la réalité quotidienne. Un philosophe ne s’occupant pas de
politique est comparable 4 un prédicateur sans auditoire. La nécessité d’une
réflexion politique n’équivaut toutefois pas a la recherche du pouvoir. Les
stratégies inhérentes au pouvoir, les subterfuges de la tactique politicienne
répugnent au penseur. Utiliser un savoir pour acquérir et affermir un pouvoir
contredit I’objectif méme du penseur qui cherche 4 contempler, non a utiliser ou
dominer. La tentation est certes grande de faire servir son savoir (ou sa pensée) a
P'acquisition d’un pouvoir, d’une autorité. Le souci de l’efficacité 'emporte
souvent sur celui de la vérité. Nombreux sont les penseurs qui bifurquent, qui,
sous le couvert de la pensée, ne cherchent que la puissance.



Philosophie et politique, un cas d’ambiguité: «L’affaire Heidegger» 485

L’enseignement de Heidegger 2 ce sujet n’est-il pas justement le désintérét
pour le pouvoir? Son attitude a I’égard du pouvoir — dont il a été momenta-
nément détenteur et dont il s’est délesté — ne montre-t-elle pas la priorité de
I'ontologique sur I'ontique, la suprématie de la pensée méditative sur le savoir
calculateur? Toute sa critique de la métaphysique, son questionnement sur
’essence de la technique, ne révelent-ils pas initialement le souci d’une pensée a
I’écoute de ce qui est, plutét que celui d’une intelligence a leuvre ?

Ces questions «défendent» Heidegger; il n’en reste pas moins que son
adhésion a un parti politique exécrable est une réalité. L’ambiguité subsiste, que
nous formulerons comme dilemme: penseur ou idéologue? La question est
ouverte; nous n’y répondrons pas, nous contentant du triste constat de la
situation.

4. Conclusion

Notre curiosité intellectuelle est satisfaite lorsqu’elle a obtenu réponse aux
questions qu’elle a posées, quand sont connus les éléments recherchés. A la
question de liens que Heidegger a entretenus avec le nazisme nous n’avons pas
répondu; la question est toujours la, déconcertante pour qui est habitué 4 «lire»
Heidegger. Les multiples réponses, savantes ou polémiques, n’apportent pas
I'apaisement espéré ni les preuves convaincantes: le silence de Heidegger les
engloutit toutes. En lisant Farias, on est prés d’acquérir la conviction que
Heidegger a été un nazi perfide dissimulé sous le déguisement du penseur de
l'originel. A I’écoute de Pierre Bourdieu, on voit Heidegger non pas muré dans
un mutisme coupable, mais opposé 4 «’humanisme bavard et futile»; insistant
sur la forme du dire et 'introduction, par Heidegger, de mots inédits en milieu
universitaire, Bourdieu s’efforce de montrer une continuité dans le chemine-
ment de pensée de ’auteur de Sezn und Zeit. Au nom de ’autonomie du discours
philosophique de Heidegger, il réfute les accusations de nazisme portées contre
lui:

«Ceux qui s’interrogent sur le nazisme de Heidegger accordent toujours trop
ou trop peu d’autonomie au discours philosophique: Heidegger a été inscrit au
parti nazi, c’est un fait; mais ni Heidegger I ni Heidegger II ne sont des
idéologues nazis au sens du recteur Krieck dont les critiques ont pu incliner
Heidegger a prendre ses distances avec le nihilisme. Ce qui ne veut pas dire que
la pensée de Heidegger ne soit pas ce qu’elle est, un équivalent structural dans
I'ordre <philosophique» de la <révolution conservatrice», dont le nazisme repré-
sente une autre manifestation, produite selon d’autres lois de formation, donc

¢ Pierre Bourpieu: L ontologie politique de Heidegger, Paris 1988, p. 61.



486 Philosophie et politique, un cas d’ambiguité: «L’affaire Heidegger»

réellement inacceptable pour ceux qui ne pouvaient et ne peuvent la recon-
naitre que sous la forme sublimée que lui donne I’alchimie philosophique.»’

Alain Finkielfraut, quant a lui, dissocie Heidegger et le nazisme au nom de
la philosophie, c’est-a-dire de la question:

«Ces comportements n’ont pas le méme sens, et il ne résulte pas de leur
addition que Heidegger doive étre considéré comme un philosophe nazi,
d’abord parce que c’est faire beaucoup d’honneur au nazisme que de la créditer
d’une philosophie, c’est-a-dire d’un désir ou d’une capacité d’interrogation,
ensuite parce qu'une telle accusation néglige, entre autres, la critique du bio-
logisme raciste que contient le cours sur Nietzsche professé par Heidegger entre
1936 et 1941, et enfin parce que la pensée de Heidegger inspire ou recoupe
quelques-unes des interprétations les plus pénétrantes du phénomene totalitai-
tew®

Robert Legros consacre une étude fort intéressante aux rapports de Hei-
degger et du romantisme, ou il tente de montrer que les themes de Heidegger ne
sont pas «spécifiquement» nazis, mais issus du romantisme pour lequel chaque
culture est originale’. Il énonce trois procédés — insuffisants i ses yeux — qui
tentent d’établir le «caractére proprement fasciste de la pensée de Heideg-
ger»:

«Premier procédé: de 'accueil favorable réservé par certaines autorités
nazies 2 P'ceuvre de Heidegger, conclure 2 la tendance nazie de celle-ci.
Deuxiéme procédé: du fait que certains préjugés romantiques de la pensée de
Heidegger se retrouvent dans I'idéologie nazie, conclure 2 la tendance nazie de
la philosophie de Heidegger. Troisieéme procédé: projeter dans la philosophie de
Heidegger les préjugés (romantiques) qui animent celui-ci quand il prend parti,
agit en faveur du national-socialisme. »®

Mais il reconnait au livre de Farias le mérite de faire connaitre les écrits de
circonstance de Heidegger, c’est-a-dire les textes écrits «a I'occasion d’un événe-
ment particulier (cérémonie, hommage, commémoration, séance académique)
et qui (...) prennent parti, s’engagent en apportant des réponses positives qui
sont censées mettre un terme a I'interrogation»”.

* Ibid. p. 118.

¢ Alain FINKIELKRAUT: Le probléme et le procés, dans Le messager européen 2, Paris 1988,
p. 156.

” Robert LEGROS: Sur le romantisme de Heidegger a propos du livre de Victor Farias, dans
Le messager européen, Paris 1988, pp. 179-203.

¥ LEGRros, op. cit. pp. 181-182.

? Ibid. p. 183.



Philosophie et politique, un cas d’ambiguité: « L’affaire Heidegger» 487

Réponses catégoriques ou nuancées, les positions actuelles a I'égard de la
question essaient de dire ce que Heidegger a tu. Sans le dire, elles le suggerent et
laissent toujours planer un soupgon sur la conviction personnelle du philosophe.
Reste — et restera longtemps encore — & penser I'impensable: le silence lui-
méme. En appliquant 2 Heidegger sa propre parole directrice sur le silence, on
ne fera que remettre la question au premier plan, que remettre la question 4 la
question:

«Pour pouvoir se taire, le Dasein doit avoir quelque chose 2 dire...»'°

19 Martin HEIDEGGER: Etre et Temps, Paris 1986, p. 211. « Um schweigen zu kénnen,
mul} das Dasein etwas zu sagen haben...», dans Sein und Zeit, Frankfurt 1977, p. 219.



	Philosophie et politique, un cas d'ambiguïté : "L'affaire Heidegger"

