
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 36 (1989)

Heft: 3

Artikel: Philosophie antique et byzantine : à propos de deux nouvelles
collections

Autor: O'Meara, Dominic J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761150

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761150
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dominic J. O'Meara

Philosophie antique et byzantine:
à propos de deux nouvelles collections

Parmi les monuments que nous a laissés la philologie allemande de la fin du
XIXe siècle il faut compter les 23 volumes des Commentaria in Aristotelem Graeca

CA G) publiés sous la direction de Hermann Diels par l'Académie de Berlin
entre 1882 et 1909. Si cette série de volumes semble constituer un complément
magnifique à la grande édition des œuvres d'Aristote publiée auparavant par
l'Académie de Berlin (1831—1870), elle n'est pas pour autant de nature homogène.

Des commentaires rédigés aux premiers siècles de notre ère par des

Aristotéliciens tels Aspasius et Alexandre d'Aphrodise côtoient d'autres provenant

des écoles néoplatoniciennes d'Athènes et d'Alexandrie des Ve et VIe
siècles. Si pour Alexandre, Aristote était un maître en philosophie sans égal,
chez les néoplatoniciens Aristote devait servir, par contre, comme introduction
à la philosophie platonicienne: il devait en conséquence s'exprimer comme
platonicien et se subordonner à Platon1. Les volumes des CA G incluent de plus
quelques commentaires byzantins, en fait un petit échantillon d'un grand nombre

de commentaires qui restent pour la plupart inédits jusqu'à ce jour.
La grande valeur de la collection des CA G a été soulignée déjà en 1909 par

Karl Praechter2. On pourrait mentionner les domaines de recherche suivants

pour lesquels les CA G constituent un instrument scientifique indispensable.
Bien souvent les fragments et témoignages dont nous disposons pour la

philosophie présocratique proviennent des commentaires antiques sur Aristote
(auxquels il faut ajouter aussi les commentaires néoplatoniciens sur Platon). Le
recensement et l'évaluation critique des documents concernant la philosophie

1 L'usage de commentaires sur Aristote était déjà une pratique courante dans le

moyen platonisme et dans l'école de Plotin (Porphyre, Vita Plotini, 14, 12-13).
2 Kleine Schriften, Ed. H. Dörrie, Hildesheim 1973, pp. 282-304.



472 Philosophie antique et byzantine: à propos de deux nouvelles collections

présocratique, travail inauguré pour l'essentiel par Diels, impliquent donc
l'étude des documents dans leur contexte originel, dans le cadre des commentaires

sur Aristote. Les commentaires nous fournissent de plus des informations
précieuses sur des époques moins éloignées, sur l'Académie de Platon, sur
Aristote (les CA G rassemblent les fruits de siècles d'études et de réflexion sur
l'œuvre d'Aristote) et son école. Les commentaires nous donnent aussi accès

d'une manière immédiate et détaillée à la vie des écoles néoplatoniciennes aux
Ve et VIe siècles : on peut en tirer maints détails sur la pratique pédagogique, les

techniques herméneutiques, les débats dont ils constituent une expression. Les

CA G incluent des commentaires qui allaient jouer, au-delà de l'Antiquité, un
rôle fondamental, notamment dans l'étude d'Aristote dans la philosophie
médiévale byzantine et latine3 et dans la philosophie de la Renaissance, époque
pendant laquelle de nombreux commentaires antiques sur Aristote ont été

publiés et traduits en latin4.

Malgré leur importance évidente, les CAG n'ont pas été exploités autant

que l'on pouvait s'y attendre dans la recherche moderne. La déficience de

YIndex verborum de certains volumes en est peut-être en partie responsable.
Peut-être la quantité énorme de matériaux - des milliers de pages de texte grec
dont aucune traduction moderne n'existe — en est-elle responsable aussi. Il
faudrait ajouter que l'époque principalement concernée, l'antiquité tardive,
restait longtemps assez mal connue. On peut observer toutefois aujourd'hui un
tournant dans la recherche. L'histoire de la philosophie de l'antiquité tardive
fait l'objet de multiples recherches sérieuses. Des nouvelles éditions et des

traductions de commentaires antiques sur Aristote sont en préparation5. Je
voudrais présenter ici la collection de traductions anglaises des CA G dirigée par
R.K. Sorabji de l'Université de Londres dont le premier volume est paru
récemment6. Dans ce premier volume, Sorabji propose une introduction générale

(munie d'une bibliographie utile) dans laquelle il indique les ambitions de la

3 Voir les volumes du Corpus Latinum Commentariorum in Aristotelem Graecorum,
Louvain-Leiden 1961.

4 Voir les Commentaria in Aristotelem Graeca (Corpus versionum latinarum sexto decimo
saeculo impressarum), Ed. C. Lohr, Frankfurt 1978—.

5 Par exemple le commentaire d'Ammonius sur le De interpretation d'Aristote, dont
une traduction française préparée par le CEPAM de l'Université de Neuchâtel paraîtra
prochainement, ainsi que le commentaire de Simplicius sur les Catégories traduit et
commenté par P. Hoffmann et I. et P. Hadot, à paraître actuellement chez Brill, Leiden
(Philosophia Antiqua 50, 51).

6 Philoponus Against Aristotle on the Eternity of the World, tr. by C. Wildberg (Duckworth

Ancient Commentators on Aristotle), London 1987.
Un deuxième volume est paru depuis la rédaction du présent article, Simplicius on

Aristotle's Physics VI, tr. D. Konstan, London 1988. Les volumes suivants sont en
préparation: Dexippus on Aristotle's Categories, tr. J. Dillon; Alexander on Aristotle's

Metaphysics I, tr. W. Dooley ; Alexander Ethical Questions, tr. R. Sharpies. Signalons aussi la
collection d'études éditée par R. Sorabji, Aristotle Transformed: the Ancient Commentators
and their Influence (sous presse).



Philosophie antique et byzantine: à propos de deux nouvelles collections 473

collection : publier des traductions (préparées par une équipe internationale) de

la plupart des CAG, de quelques commentaires non inclus dans les CAG, et
d'autres ouvrages rédigés par les commentateurs antiques tels que celui traduit
dans le premier volume de la nouvelle collection. Les qualités du premier
volume laissent croire que la collection deviendra, elle aussi, un instrument
scientifique de tout premier ordre. Ce volume comporte une introduction utile à

l'ouvrage traduit, le De aeternitate mundi contra Aristotelem de Jean Philopon, une
traduction claire et précise, et (surtout) des index qui répondront parfaitement
aux besoins du chercheur. On ne peut que souhaiter que le directeur de la

collection et la maison d'édition puissent mener à bien cet immense projet, qui
rendra accessibles les richesses des CAG aux chercheurs et aux lecteurs.

Le De aeternitate mundi contra Aristotelem de Jean Philopon n'a survécu que
sous la forme d'extraits et de résumés préservés dans les commentaires de

Simplicius sur le De caelo (textes tirés des livres 1-5 de Philopon) et la Physique

(textes provenant du 6e livre); dans un texte syriaque (fr. 134, publié ici pour la

première fois, qui indique que l'ouvrage de Philopon comportait plus de six

livres) ; et dans quatre textes arabes. Le traducteur explique dans son introduction

la manière dont il a disposé les extraits et résumés provenant de Philopon,
ainsi que sa façon de distinguer entre les différents degrés de fiabilité de ces

textes par rapport à l'ouvrage de Philopon. De plus, il propose des sommaires

qui permettent de situer les fragments dans un contexte argumentatif. Dans son

ouvrage, que Sorabji propose de dater vers les années 530, Philopon s'attaque à

une des doctrines fondamentales de l'école néoplatonicienne, celle de son
maître à Alexandrie, Ammonius (élève de Proclus), la doctrine aristotélicienne
de l'éternité du monde. Si Philopon était chrétien et voyait les implications
théologiques de son rejet de la doctrine de l'éternité du monde, il s'opposait

pourtant pour des raisons philosophiques à une doctrine qui n'était pas ressentie

comme contraire à la foi par d'autres membres chrétiens de l'école d'Alexandrie7.

Sa prise de position était donc exceptionnelle: il critiquait la doctrine de

l'éternité à partir de ses bases philosophiques identifiées dans l'exégèse du texte
d'Aristote, et non pas à partir d'une polémique théologique stéréotypée. Sa

critique de la physique aristotélicienne — en particulier son rejet de la distinction
entre les mondes sub- et supralunaires, son rejet de la théorie d'un cinquième
élément (matière céleste) et de la divinité des cieux, sa théorie de l'impetus —

sont d'un intérêt considérable pour l'histoire de la science et de la philosophie8.
Le long débat dans lequel s'est engagé un philosophe contemporain, Simplicius,
qui cherchait à défendre la cause de l'orthodoxie philosophique contre les

7 G. Verbeke, «Some Later Neoplatonic Views on Divine Creation and the Eternity
of the World», Neoplatonism and Christian Thought, Ed. D. O'Meara, Albany 1982, pp.
45-53.

8 Cf. Philoponus and the Rejection ofA ristotelian Science, Ed. R. Sorabji, London 198 7 ;
W. Böhm, Johannes Philoponos, München 1967, qui propose en traduction allemande de
nombreux textes de Philopon dont des extraits du contra Aristotelem.



474 Philosophie antique et byzantine: à propos de deux nouvelles collections

critiques de Philopon, préservant ainsi les arguments de Philopon, inspirera plus
tard les discussions des philosophes et des théologiens de l'Occident latin du

XIIIe siècle.

La série des CA G, on l'a noté, n'inclut que quelques commentaires byzantins

dont d'autres ne sont accessibles que dans des éditions de la Renaissance et
dont un grand nombre n'a jamais été publié. Une Continuatio Byzantina des CA G
serait donc un de ces vastes projets qui attendent toujours leur réalisation. La

publication de certains de ces commentaires byzantins est déjà prévue toutefois
dans le cadre de la nouvelle collection Corpus Philosophorum Medii Aevi, Philo-

sophi Byzantini publiée sous la direction de Linos Benakis par l'Académie
d'Athènes, dont les trois premiers volumes sont déjà disponibles. Cette collection

ne se limite pas toutefois à l'édition des commentaires byzantins sur Aris-
tote9: d'autres écrits philosophiques byzantins seront également publiés. La
collection répond à un besoin très grand. L'histoire de la philosophie byzantine
reste un des parents pauvres des études byzantines (dominées par les historiens
et les historiens de l'art). Il lui manque en particulier en grande partie les

éléments de base que sont les éditions critiques des textes philosophiques
byzantins. Tant qu'un ensemble suffisant d'éditions de qualité fera défaut, il sera

difficile de proposer des réponses fondées aux questions qui se posent concernant

la philosophie en Byzance: quelle est la valeur philosophique des textes

philosophiques byzantins? Peut-on identifier des contributions originales?
Dans quelle mesure ces textes sont-ils des pastiches s'inspirant de la philosophie
antique? Quels sont les rapports avec la foi chrétienne? Quel serait le rôle joué

par les philosophes byzantins dans l'évolution de la philosophie de l'Europe
occidentale au Moyen Age et à la Renaissance? Quel était l'impact de la

philosophie occidentale sur la pensée byzantine Afin de traiter de ces questions, il
faudrait pouvoir disposer d'éditions critiques munies en particulier d'un
apparatusfontium complet qui permettrait de situer le texte byzantin par rapport à ses

sources. La collection des Philosophi Byzantini répond à ce besoin et facilite ainsi
la recherche dans un vaste domaine dont au moins l'importance historique ne
saurait être mise en doute.

Le premier volume des Philosophi Byzantini nous propose une nouvelle
édition de la Réfutation des Eléments de Théologie de Proclus par Nicholas de
Méthone10. Dans une introduction utile, l'éditeur, A. Angelou, dresse une liste

'' Pour un survol utile des commentaires byzantins sur la logique d'Aristote, cf. L.
Benakis, «Commentaries and Commentators on the Logical Works of Aristotle in
Byzantium», Gedankenzeichen (Festschrift K. Oehler), Ed. R. Claussen, R. Daube-Schak-
kat, Tübingen 1988, pp. 3—12. Voir aussi L. Benakis, «Grundbibliographie zum
Aristoteles-Studium in Byzanz», Aristoteles. Werk und Wirkung (Festschrift P. Moraux), Ed. J.

Wiesner, vol. 2, Berlin 1987, 352-379.
10 Nicholas of Methone, Refutation of Proclus' Elements of Theology, Ed. A. Angelou,

Athens-Leiden 1984. Cette édition remplace celle de J. Voemel, Initia philosophiae,
Frankfurt 1825.



Philosophie antique et byzantine: à propos de deux nouvelles collections 475

des écrits de Nicholas (avec répertoire des manuscrits) et analyse les manuscrits
de la Réfutation. Comme date de la Réfutation il propose la période 1160-1166 et
démontre que l'évêque de Méthone, qui était un polémiste théologique actif,
visait dans sa Réfutation des intellectuels byzantins «hellénisants» qui s'intéressaient

aux Eléments de Proclus et témoignaient de tendances hérétiques. En
effet, déjà au siècle précédant, Michel Psellos avait provoqué une sorte

d'engouement pour Proclus parmi ses amis et ses élèves". Psellos lui-même a fait

usage des Eléments dans sa petite encyclopédie philosophique De omnifaria
doctrina (Ed. L.G. Westerink, Nijmegen 1948) et ailleurs. Le procès intenté

contrejean Italos (élève de Psellos) en 1082, en associant la lecture deJamblique
et de Proclus avec l'hérésie, a porté un coup dur aux amateurs de Proclus.

Cependant le «danger» a persisté beaucoup plus longtemps, comme en témoigne

Nicholas dans la préface de sa Réfutation. Nicholas prétend qu'il ne rejettera
les propositions des Eléments de Théologie de Proclus qu'en affirmant la vérité
chrétienne révélée12. Il n'hésite pas toutefois à tirer profit de sa connaissance des

techniques d'argumentation syllogistique afin de contester (p. 13,4—17, par
exemple) la validité formelle des arguments de Proclus. Malgré le fait que les

Eléments concernent les niveaux de la réalité allant de l'Un suprême jusqu'aux
niveaux psychiques inférieurs, Nicholas s'intéresse surtout aux implications des

thèses de Proclus quant à la doctrine chrétienne de la Trinité: en ordonnant les

premiers principes dans une série de subordination le texte de Proclus ne peut
être que hérétique. Quant à la Trinité, Nicholas en souligne surtout la
transcendance, et ceci par l'usage de la théologie négative du Pseudo-Denys dont la

dépendance par rapport à Proclus échappe évidemment à l'esprit de notre
auteur. Une comparaison pourrait être ajoutée ici entre la polémique de Nicholas

et un texte où Psellos13 discute également de l'orthodoxie de certaines

propositions des Eléments de Proclus. Psellos accepte, par exemple, la Prop. 35

comme applicable à la Trinité, tandis que Nicholas la récuse au sujet de la Trinité
(Nicholas se montre ici un théologien plus clair et rigoureux que Psellos),

l'accepte pour ce qui est de la création, et la rejette au sujet de la procréation. La

Prop. 81 est acceptée par Psellos comme s'appliquant au rapport entre l'âme et
Dieu et rejetée quant au rapport entre âme et corps, tandis que Nicholas,
s'intéressant, ici encore, essentiellement à la Trinité et à la transcendance

divine, condamne la proposition en tant qu'impliquant une doctrine d'êtres
intermédiaires. L'intérêt philosophique et théologique de la Réfutation de

11 G. Podskalsky, «Nikolaos von Methone und die Proklosrenaissance in Byzanz»,
Orientalia Christiana Periodica 42 (1976) 509-523; L. Benakis, «Neues zur Proklos-
Tradition in Byzanz», Proclus et son influence, Ed. G. Boss, G. Seel, Zürich 1987, pp. 247—

259.
12 Voir l'approche très différente de Berthold de Moosburg, Expositio super Elemen-

tationem theologicam Procli, Ed. M. et C. Sturlese, Hamburg 1984.
13 Ilepi Oeoàoyiaç xai SiaKpiCTewç 8oy|iàT(ov 'EXLr|viKwv, dans Michaelis Pselli Philo-

sophica minora II, Ed. D. O'Meara, Leipzig 1988, pp. 117,24—120,21.



476 Philosophie antique et byzantine: à propos de deux nouvelles collections

Nicholas de Méthone aurait pu être mieux mis en évidence par l'éditeur grâce à

un apparatus fontium plus développé. Des Indices utiles accompagnent
l'édition14.

Le deuxième volume du Corpus des philosophes byzantins nous propose
Yeditioprinceps (avec traduction allemande) de deux ouvrages assez brefs rédigés

par Nicéphore Blemmydès15, datés par l'éditeur, W. Lackner, ver 1242—49. Il
s'agit, dans les deux écrits, du problème de savoir si l'heure de la mort de chaque
individu est prédéterminée par Dieu. Dans une introduction vraiment exemplaire

(où il est question aussi du manuscrit utilisé, de l'authenticité, de la date et
du style de Blemmydès), Lackner suit les traces du problème à partir de ses

origines dans la littérature patristique et à travers toute une série d'auteurs

byzantins qui se prononçaient pour ou contre une prédétermination de l'heure
de la mort: pour chaque auteur, les sources d'inspiration sont identifiées de

manière précise, ce qui permet une appréciation fondée de la contribution
philosophique et théologique qui a été faite dans chaque cas au débat. L'éditeur
montre que ceux qui soutenaient que l'heure de la mort était prédéterminée
avaient les meilleurs arguments et que l'usage qu'ont fait Jean Damascène et
Michel Psellos des idées de Proclus et de son école leur ont permis de situer le

problème dans un contexte plus large et de donner à leur point de vue une
cohérence philosophique. Car en conciliant la notion de providence divine avec
celle de la responsabilité morale individuelle, Proclus et son école — dont les

idées à ce sujet ont marqué la réflexion en Occident grâce à la Consolation de

Philosophie de Boèce — ont donné aux auteurs byzantins les moyens de défendre à

la fois l'omniscience et l'omnipotence divine, et ce qui nécessitait pour certains
le rejet de la prédétermination, c'est-à-dire la responsabilité morale. Lackner

indique que la contribution apportée par Blemmydès au débat - Blemmydès
rejetait la prédétermination — n'est pas des plus intéressantes (il s'agit
essentiellement d'exégèse de quelques textes scriptuaires et patristiques)16. Mais les

richesses que l'introduction du volume nous propose en font un livre très utile.
Au dossier constitué par Lackner j'ajouterais la discussion de la question du

rapport entre préscience divine et liberté chez l'élève de Proclus, Ammonius17,
texte utilisé par Psellos dans le traité oit oùk àÂÀoioùrai tà èvôe%ô|isva tfj

14 Des gloses de Marsile Ficin sur le texte de Nicholas ont été découvertes par M.
Sicherl, «Zwei Autographen Marsilio Ficinos: Borg.gr.22 und Paris.gr. 1256», Marsilio
Ficino e il ritorno di Piatone, studi e document:, Ed. G. Garfagnini, Firenze 1986,1, pp. 221—

228.
15 Nikephoros Blemmydes, Gegen die Vorherbestimmung der Todesstunde, Ed. W. Lackner,

Athens-Leiden 1985.
16 Blemmydès a en outre rédigé des paraphrases d'Aristote, dans Migne, Patrologia

Graeca t. 142.
17 In de interpretation, Ed. A. Busse (CA G t. IV), Berlin 1897, p. 130,27 ss.



Philosophie antique et byzantine: à propos de deux nouvelles collections 477

œpiapsvri toö ûeoû Yvœcrei Jtepi aùtâ.18 Ammonius élabore ici les idées de l'école
alexandrine dont allait s'inspirer Jean Damascène.

Le troisième volume du Corpus nous propose un texte d'une valeur
philosophique plus grande que celle des deux petits écrits de Blemmydès, notamment
le Traité des vertus de Georges Gémiste Pléthon19. L'éditrice, B. Tambrun-
Krasker, fournit une biographie brève de Pléthon, une liste de ses écrits20, une
discussion des manuscrits utilisés ainsi que de la place qu'occuperait le traité
dans l'œuvre de Pléthon. L'édition critique du Traité des vertus est accompagnée
d'une traduction française, toutes deux de bonne qualité, ainsi que d'un apparatus

fontium et d'un commentaire détaillé. Datant le traité (p. XXIX) plutôt à

l'époque antérieure à la présence de Pléthon au Concile de Florence (1438) -
présence si importante pour l'humanisme italien —, Tambrun-Krasker le situe
dans le contexte du nationalisme hellénique de Pléthon, son rejet du christianisme

en faveur d'un paganisme politico-religieux susceptible de sauver la
Grèce. L'éditrice décèle en particulier dans le traité un retour au platonisme
politique (celui de la République), en opposition avec une éthique néoplatonicienne

prêchant l'abandon du monde (suggéré déjà par le Phédon), une éthique
«qui a fini par trahir Platon en s'alliant au christianisme» (p. XXXIX). Cette
lecture du texte me semble forcée et risque d'égarer le lecteur. Quoi qu'il en soit
du rapport entre l'éthique du Phédon et celle de la République, les néoplatoniciens,

au lieu de les opposer l'une à l'autre, les situent dans un ordre de progrès
moral selon lequel les vertus « politiques » de la République, concernant la vie de

l'homme comme âme incorporée, nous préparent aux vertus supérieures (telles

que celles du Phédon) caractérisant l'âme libérée du corps. Cette hiérarchie des

types de vertus est reprise par Psellos21 : ne pourrait-elle pas constituer un cadre

plus large dans lequel le traité de Pléthon pourrait être abordé? Le traité de

Pléthon donne surtout l'impression d'être un petit sommaire didactique de

l'éthique (cf. p. 13, 24—26). Il fallait peut-être prêter d'avantage d'attention à cet

aspect du traité et le comparer à d'autres manuels d'éthique byzantins22. L'éditrice

fait bien ressortir l'importance de l'éthique stoïcienne, en particulier celle

d'Epictète, pour le traité de Pléthon : Pléthon expose d'une manière très claire
les grandes idées de l'éthique stoïcienne de l'époque impériale dans le cadre
d'une métaphysique platonicienne qui distingue entre âme et corps de manière à

laisser entrevoir, au-delà d'une vie de maîtrise de soi-même et son corps, une

18 Philosophica minora II, p. 155, 22 ss. Psellos a peut-être utilisé le texte d'Ammonius
ailleurs (cf. pp. 160,23-162,6).

1 '' Georges Gémiste Pléthon. Traité des vertus, Ed. B. Tambrun-Krasker, Athens-Leiden
1987.

20 Ajouter maintenant Georgias Gemistus Pléthon. Contra Scholariipro Aristotele obiec-

tiones, Ed. E. Maltese, Leipzig 1988.
21 Voir par exemple De omnifaria doctrina, §§ 66, 67.
22 On pourrait comparer par exemple le début du texte de Pléthon avec le De

omnifaria doctrina de Psellos (§ 68, surtout).



478 Philosophie antique et byzantine: à propos de deux nouvelles collections

autre vie en rapport avec Dieu. Un autre effort d'intégrer l'éthique stoïcienne

(de la vie dans ce monde) à une éthique platonicienne (de l'au-delà) se trouve
déjà chez Barlaam de Calabrie23.

*

Le Corpus des philosophes byzantins, inauguré ainsi de manière très

prometteuse, devrait se poursuivre avec l'édition de textes de Georges Pachymère
(important pour la tradition byzantine de Proclus), de Boèce (traduction byzantine)

et de Théodore de Smyrne. Si aujourd'hui nous ne pouvons guère prétendre
aux grandes réalisations individuelles des savants du siècle dernier, des projets
entrepris par des équipes internationales tels que les deux collections présentées
ici peuvent espérer mener à bien, à un niveau scientifique élevé, des travaux tout
aussi vastes et nécessaires, si grandes sont les richesses de la philosophie anthi-

que et médiévale qu'il nous reste à découvrir.

25 Etbica secundum Stoicos, dans Migne, Patrologia Graeca t. 151.


	Philosophie antique et byzantine : à propos de deux nouvelles collections

