
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 36 (1989)

Heft: 3

Artikel: Mysterium Unitatis : der Gedanke der Einheit von Schöpfer und
Geschöpf in der evagrianischen Mystik

Autor: Bunge, Gabriel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761149

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761149
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gabriel Bunge

Mysterium Unitatis

Der Gedanke der Einheit von Schöpfer
und Geschöpf in der evagrianischen Mystik

I.

Seit seinem Erwachen kreist das menschliche Denken nicht nur
theoretisch, sondern auch existentiell um das Geheimnis des Einen und
des Vielen '. Der wohl auf Parmenides zurückgehende Satz ev tö 7tctv -
Eines ist das Ganze, drückt zunächst eine wohl universale Intuition aus.

So sehr vordergründig auch das Viele vorherrscht, der alles tragende
Grund muß letztlich doch einer sein. Die philosophische Fassung dieser
Grundintuition lautet dann, daß dieses Letzthinnige ein Eines (tö ëv -
unum) ist, namenlos, überindividuell, a-personal und nicht-manife-
stiert.

Mit dieser Grunderfahrung menschlicher Existenz hat sich auch das

Christentum auseinanderzusetzen. Die Offenbarung bringt diese

Grunderfahrung jedoch in eine entscheidende Krisis : Das Letzthinnige
ist nicht Eines, sondern Einer (ö eiç - unus). Allem Seienden steht damit
unabdingbar der allein wahrhaft Seiende (Ô (üv) gegenüber2. Die «Welt»
wird zur «Schöpfung», einerfreien Setzung ex nihilo durch diesen Einen.
Alles Seiende ist von nun an Verwiesenheit der Vielen auf den Einen.
Die Lösung des Rätsels des Verhältnisses vom Vielen und Einen kann

' Vgl. vom Standpunkt der modernen Physik aus W. Heisenberg, Der Teil und das

Ganze, München 1973, und die Sammlung verschiedener Texte durch H.-P. Dürr, Physik
und Transzendenz, Bern 1986. Zu Evagrios vgl. schon Bunge, Briefe 140ff.

2 Vgl. E. von Ivanka, Plato Christianus, Einsiedeln 1964, 35 ff. und vor allem
9 5 ff.



450 Mysterium Unitatis

jetzt nicht mehr einfach lauten: Eines ist das Ganze! Eine solche nun
«pantheistische» Lösung des Seinsproblems ist mit der Selbstoffenbarung

des Einen unvereinbar 3.

Denn diese Selbstoffenbarung ist nicht minder Erfahrung als die
Grundintuition der Einheit allen Seins Die Frage bleibt zwar bestehen,
muß nun aber auf einer anderen Ebene gelöst werden.

Evagrios Pontikos (f 399)4, der «Philosoph in der Wüste», wie man
ihn gerne nennt (I. Hausherr), umkreist in seinen spekulativen,
«theoretischen» (kontemplativen) Schriften eigentlich nur immer dieses

Mysterium. Der folgende Beitrag versucht nicht, die ganze Fülle der

evagrianischen Einheitsmystik auszuschöpfen, sondern beschränkt sich
bewußt darauf, deren biblische Grundintuition herauszuarbeiten, von der
her allein auch jene Texte zu deuten sind, die wir hier nicht vorgestellt
haben.

Evagrios ist ohne Zweifel ein echter und tiefer «Mystiker». Für die
christliche Mystik (oder besser Spiritualität) ist diese stets verinnerlichte

Theologie. Fassen wir letztere in jenem engeren Sinn, wie ihn Evagrios
mit der Patristik voraussetzt, als Trinitätstheologie, dann ist Mystik also

verinnerlichte Trinitätstheologie. Dies bedeutet, daß Evagrios, falls er
ein christlicher Mystiker ist — was bisweilen bezweifelt worden ist5 —

von jener Selbstoffenbarung Gottes her denken muß, die uns im Mysterium
Trinitatis gegeben ist.

Die das ganze philosophische Denken des antiken Menschen
erschütternde Offenbarungstatsache ist ja, daß Gott Einer ist — aber «in
drei Personen», bzw. Hypostasen, wie Evagrios mit seinen Lehrern sagt.
Im Alten Bund hatte sich Gott als der Eine offenbart, neben dem es

keine anderen Götter gibt. In diesem absoluten und exklusiven
Monotheismus gelten nun die vielen Götter der Völker als bloße «Nichtse».
Im Neuen Bund offenbart sich derselbe eine Gott als «Vater», und zwar
durch seinen urewigen, in der Zeit menschgewordenen «Sohn»: eine
Wahrheit, die jedoch allein durch den in die Herzen der Gläubigen

3 Die moderne Physik (s.o. Anm. 1) geht hier oft auf antike oder vedantische
(Schrödinger) Positionen zurück, so als ob es die christliche Offenbarung nie gegeben
hätte. Schon zu lange haben sich im Westen «Theologie» und «Mystik» getrennt...

f Zu Person und Werk des Evagrios vgl. Bunge, Briefe 17 ff.
5 H. U. von Balthasar, Metaphysik und Mystik des Evagrius Ponticus, ZAM 14 1939)

31—47, vor allem 38f. («dem Buddhismus wesentlich näher als dem Christentum»). Vgl.
im Gegensatz dazu A. von Speyr, Das Allerheiligenbuch, Einsiedeln 1966,1. Teil, 354—356

(«im ganzen nicht verwerflich, nur komplex»).



Mysterium Unitatis 451

ausgegossenen «Heiligen Geist», der vom Vater ausgeht und durch den
Sohn mitgeteilt wird, zugänglich ist6.

Diese in die Erfahrung der Kirche eingegangene OffenbarungstaA
sache stellt das Denken bekanntlich vor die beinahe unlösbare Aufgabe,
scheinbar Unvereinbares zusammenzudenken. Die ersten Versuche
einer denkerischen Durchdringung des Mysteriums sind denn auch

eher Rückschritte als Vertiefungen im Vergleich zu den biblischen

Offenbarungsgegebenheiten. Die verschiedenen trinitarischen Häresien,

namentlich Modalismus und Arianismus, sind nicht zuletzt
Versuche, das Denken vor der scheinbar unausweichlichen Kapitulation zu

retten.
Evagrios hat den Ausgang der arianischen Krise voll miterlebt,

zuerst in Kappadokien bei Basileios dem Großen, der ihn zum Lektor
weihte, dann bei Gregor von Nazianz, dessen Diakon er in Konstantinopel

war7. Als philosophisch hochgebildeter Grieche zieht er aus

diesen «dialektischen» Feldschlachten den einzig möglichen Schluß:
Unser begriffliches Werkzeug stammt samt und sonders aus der
materiellen Welt und ist auf den immateriellen dreifaltigen Gott der
Offenbarung nicht anwendbar8. Dem Mysterium der drei Hypostasen des

einen Gottes gegenüber gibt es nur zwei angemessene Haltungen, die
nicht intellektueller, sondern existentieller Natur sind: Glaube und
schweigende Anbetung9. So wenig sich uns Gott durch das Mittel von
Begriffen und Vorstellungen mitteilt, sondern allein «unmittelbar» in
Sohn und Geist, so wenig ist er auch mit den Mitteln der «Dialektik» für
uns erreichbar, sondern allein mit dem «reinen Herzen» 10.

Trotz aller Zurückhaltung hat Evagrios jedoch nicht nur geschwiegen.

Der arianische (namentlich eunomianische) Rationalismus mit
seinem allzu verfänglichen Vorwurf des «Tritheismus» 11 verlangte
nach einer prinzipiellen Antwort. Evagrios gibt diese Antwort sowohl
in seiner frühen Epistula fidei als auch in den viel späteren Kephalaia
Gnostika. Er versucht hier zu zeigen — und zwar gegen die «Dialektik»
mit deren eigenen Mitteln —, was die Offenbarungstatsache der drei
Hypostasen des einen Gottes, die wir im Glauben annehmen, tatsäch-

6 Rom 8,15—17; 1 Kor 12,3.
7 Vgl. Bunge, Briefe 21 ff.
8 Gnost 131 ; in Eccl 5,1—2a; in Prov 25,17 (Gehin 310).
» Gnost 143; Inst ad Mon (PG 79, 1237 D).
111 Ep 62,1—3 (vgl. KG IV,90); vgl. Or 56—64. Zum Ganzen vgl. G. Bunge, Das

Geistgebet. Studien zum Traktat De Oratione des Evagrios Pontikos, Köln 1987, 88 ff.
" Ep fid 5 (Gribomont 2,17), mit Kommentar.



452 Mysterium Unitatis

lieh bedeutet und was sie nicht bedeutet. Allein vor diesem «theologischen»

Hintergrund ist seine Einigungsmystik zu verstehen. Wir müssen

daher notgedrungen etwas weiter ausholen.

Gott ist einer (elç), sagt die Offenbarung. Was bedeutet das?12

Keinesfalls, daß Gott damit unter die Gesetze der Arithmetik fällt. Gott ist

nicht, wie jedes beliebige geschaffene Wesen, eiç xrô àpiGpcû — numerisch
einer, sondern xrj (püoet — von Natur, «an sich». Denn alles, was wir
auch immer als «eins» bezeichnen mögen, ist in Wirklichkeit
zusammengesetzt (aûvOexoç). Diese «Zusammengesetztheit» ist nachgerade der

Wesenszug alles Geschaffenen. In ihm fallen Sein (oùxaia) und
Eigenschaften (jtoi6xr|xeç) nicht zusammen, weshalb diese auch verloren
gehen können. Das Geschöpf ist, eben weil es einen Anfang hat,
wandelbar. Nicht so Gott. Er ist eiç ôvxcoç — seinsmäßig Einer, und änXovq xfj
(pbaet — «an sich», seinem Wesen nach einfach. Um dieses

nichtmathematische, natur- und seinshafte Einssein Gottes zu kennzeichnen

(ctt| jiavxiKTp, bedient sich Evagrios des (wohl von Origenes entlehnten)

13 Begriffspaares évàç Kai povâç — Eins-heit und Einzig-keit14.
Soweit würden die Arianer vielleicht noch ohne Bedenken mitgehen.

Sie schlössen jedoch aus diesem Einssein Gottes, daß Sohn und
Geist nur Geschöpfe sein könnten. Evagrios antwortet auf diesen
Einwurf mit dem Nachweis, daß das Einssein Gottes die drei Personen
nicht aus- sondern einschließe. Er bedient sich dabei des Schriftbeweises,

der die volle Wesensgleichheit (ôpoouatôxr|ç) von Sohn und Geist mit
dem Vater bezeugt15. Diese Wesensgleichheit schließt aus Gott jedes

Werden aus: Der Vater ist (puoet — seinem Wesen nach und ewig (àet)
Vater des Sohnes und Ursprung des Geistes, und wird es nicht erst, wie
die Arianer behaupteten. Daraus folgt, wie Evagrios am angeführten
Orte darlegt, daß die drei göttlichen wesensgleichen Personen der
heiligen Dreifaltigkeit wesensmäßig eins sind 16. Er versucht dies an einem
vielleicht nicht sehr glücklich gewählten, aber dem Sinn nach durchaus

einsichtigen Vergleich anschaulich zu machen.

12 Zum folgenden vgl. Bp fid 5 ff. (Gribomont 2,17 f£).
" Vgl. P Arch 1,1,6, von Rufin auf Griechisch erhalten.
u Ep fid 7 (Gribomont 2,37); 21 (G.7,6); 23 (G.7,31); vgl. auch KG 11,3; 111,1 ;

IV,21. Zum Ganzen vgl. G. Bunge, Hénade ou Monade Au sujet de deux notions centrales
de la terminologie évagrienne, Le Muséon (im Druck).

15 Ep fid 14 ff. (Gribomont 4 ff.).
16 Inst ad mon (ôgooùmoç Tpuxç) (PG 79, 1237 C).



Mysterium Unitatis 453

Gleichwie einer, der in viele (Teile) zerteilt wird, der Natur nach (xfj
(pbaet) eins ist, ebenso ist auch die Heilige Dreifaltigkeit, obgleich
sie durch die Namen und die Hypostasen geteilt ist, doch der Natur
nach eine 17.

Diese eine Natur (cpÛCTtç) Gottes ist für uns prinzipiell unbegreiflich

18, denn das Geschöpfvermag Natur und Ursprung seines Schöpfers
als des sein Sein Begründenden nicht zu begreifen 19. Evagrios folgert
daraus, wie oben gesagt, daß die Heilige Dreifaltigkeit nicht zu
erforschen, sondern zu glauben und anzubeten sei. Die «Namen» und

«Hypostasen» Gottes sind für uns Gegebenheiten der Offenbarung, die wir
nicht weiter hinterfragen können. Wir wissen nur, daß diese «Dreiteilung»

die Einheit der Natur nicht antastet. Denn wie der Vergleich
zeigen soll, ist die Einheit der Natur «organisch», nicht additiv-zusammengesetzt,

denn die «Dreiheit» gehört zu dieser Natur selbst und wird
nicht erst sekundär. Diesen Gedanken gilt es jedoch noch zu vertiefen.

In den KG greift Evagrios die in der Ep fid behandelte Frage des

Einssein Gottes nur im Vorübergehen auf, macht hier jedoch eine

wichtige prinzipielle Feststellung.

Eins ist eine Zahl der Quantität, die Quantität aber ist mit der leiblichen
Natur verbunden. Die Zahl gehört also der zweiten natürlichen Kontemplation

an 20.

In einer Reihe von Sentenzen führt Evagrios dann die Übertragung
mathematisch-logischer Vorstellungen auf das Mysterium Trinitatis ad

absurdum.

Die Heilige Dreifaltigkeit ist nicht wie eine Tetrade, Pentade oder Hexade.

Diese nämlich sind numerisch, Gebilde ohne (wirkliche) Subsistenz; die

Heilige Dreifaltigkeit hingegen ist wesenhafte Erkenntnis21.

Die drei folgenden Sentenzen liefern dazu die Begründung.

17 Inst ad mon (PC 79, 1237 C).
18 Vgl. KG 11,21; V,51.
19 Inst ad mon, Schluß des zuvor zitierten Kapitels, vgl. das folgende Kapitel.
20 KG IV,19.
21 KG VI,10.



454 Mysterium Unitatis

Eine numerische Triade ist von einer Tetrade begleitet, aber die Heilige
Dreifaltigkeit ist nicht von einer Vierheit begleitet. Also ist sie keine
numerische Triade 22.

Einer numerischen Triade geht eine Dyade voraus, aber der Heiligen
Dreifaltigkeit geht keine Zweiheit voraus; sie ist also keine numerische
Triade 23.

Eine numerische Triade besteht aus der Addition von Einheiten ohne
(reale) Subsistenz; die selige Dreifaltigkeit hingegen besteht nicht aus
solchen Einheiten. Also ist sie keine numerische Triade 24.

Quantitative, numerische Gebilde, wie Dyade, Triade, Tetrade usw.
sind, als Ergebnis einer fortlaufenden, endlosen Addition von
Einheiten ohne wirkliches eigenständiges Sein, «zusammengesetzt»
(cn)v0ETOç) und daher auch selbst ohne wirkliche Eigenständigkeit.

Vater, Sohn und Geist hingegen sind anfanglose Hypostasen25,
«Selbststehende», denen ein und dieselbe nichtzusammengesetzte26,
«einfache» Substanz gemeinsam ist (ôpoobatoç). Die Einheit dieser drei
Hypostasen ist daher etwas Gegebenes (cpuaei), nicht etwas nachträglich
Gewordenes. Die Heilige Dreifaltigkeit entsteht nicht dadurch, daß

man zum Vater den Sohn hinzuzählt und dann den Geist21. Jeder der
drei ist mit dem anderen, was er ist, und wird es nicht erst28. Denn die
drei Hypostasen stehen nicht wie Einheiten ohne eigenständiges Sein

unverbunden nebeneinander, sondern wesen anfanglos in einem wechselseitigen

Beziehungsverhältnis, das nicht umkehrbar ist29. Wir würden
heute sagen, daß die göttliche Trias dank der Perichorese der drei Hypostasen

einepersonale Einheit bildet, ja selbst der Urgrund dessen ist, was

wir «personal» nennen. Dies sind indessen Begriffe, die dem pontischen
Mönch noch nicht zur Verfügung standen; die Sache hingegen ist ihm
vertraut.

22 KG VI,11.
23 KG Y1,12.
21 KG VI,13.
25 Vgl. Ep Met 25.
26 Ep fid 5 (Gribomont 2,20).
27 Demgegenüber ist die Rede Gregors von Nazianz, der ebenso wie schon Origenes,

in Jo X,37 (ôicupépeiv tô> àpiOptp Ylöv xoO riaxpoç) bei den Personen von einem «Unterschied

hinsichtlich der Zahl » spricht, von der « Monas, die, in Bewegung auf die Dyas, bei
der Trias haltmacht», doch nicht sehr glücklich, vgl. Oratio 29,2 (Gallay). Vgl. auch
schon Origenes, Herak 4,3 f. (Scherer), der die Einheit der Gottheit von Vater und Sohn
als Henade und die Zweiheit ihrer Personen als Dyade bezeichnet.

28 Ep fid 4 (Gribomont 2, 6 ff.).
2,2 KG VI,4.



Mysterium Unitatis 455

Evagrios zieht aus dem Gesagten den Schluß, daß allein die
Erkenntnis der Heiligen Dreifaltigkeit — auch als erste aller Erkenntnisse
bezeichnet30 — Wesenserkenntnis (yvrâotç oùauo8r|ç) ist31, auch yvc&aiç
TTjç évàôoç Kai povàSoç genannt32: «wahre Erkenntnis der einen
Wesenheit der angebeteten Dreifaltigkeit» 33.

Bedeutet dies nun, daß diese «substantielle Erkenntnis» etwa die
drei Hypostasen hinter sich läßt, die Personen also der apersonalen
« Gottheit » weichen müssen Keineswegs, denn nicht zufällig heißt es ja

ausdrücklich, daß die Heilige Dreifaltigkeit (der Hypostasen) diese
«Wesenserkenntnis» sei. Daher kann Evagrios auch von der «Schau der
Eins-heit und Einzig-keit des Logos» sprechen34, d.h. der den drei
Personen gemeinsamen oùova.

Unbeschadet dieser Wesensgleichheit waltet jedoch in der ja nicht
statisch, sondern dynamisch verstandenen Dreifaltigkeit eine «Hierarchie»,

die Monarchie des Vaters, von der wir aus ihrer heilsgeschichtlichen

Manifestation wissen: Der Vater wirkt ad extra stets durch Sohn
und Geist, durch die allein wir auch zum Vater gelangen 35. Daher gilt,
daß «der Vater der Erzeuger der Wesenserkenntnis» ist36, wie auch deren
letztes beseligendes Ziel37, in dem sich die Bestimmung des Geschöpfes
erfüllt.

Denn jede (pûaiç ÂoyiKf| ward dazu erschaffen, um zu sein und zu
erkennen 38. In jedem Geschöpf sind jedoch, da es ein OüV0£TOV ist, Sein
und Erkenntnis nicht identisch 39. Allein die Dreifaltigkeit, die yvcoovç

oùguû8t|Ç ist, d. h. in der Sein und Erkenntnis zusammenfallen, vermag
der Bestimmung des Geschöpfes zu genügen.

Wiewohl nun die /ogojbegabte Schöpfung dazu bestimmt ward,
«Gott zu empfangen»40 bzw. seine «substantielle Erkenntnis»41, was

30 KG VI,75.
" KG 11,47; IV,77; V,55. 56. 61 ; vgl. in Ps 88,21 ux; 138,7 7; 144,3 ß; Ep 29,3.
32 KG 11,13.
33 Ep 56,2; vgl. Ep Met 66 fwesenhafte und einzige Erkenntnis Gottes, in der sich alle

Erkenntnisse vereinen).
34 Ep fid 23 (Gribomont 7,31).
35 Ep Met 31.
36 KG VI,28.
37 KG VI, 34 ; vgl. Ep fid passim, Ep Mel passim. Zum Ganzen vgl. Bunge, Geistgebet

(s.o. Anm. 10) 103ff.
38 ATG 1,89; vgl. 1,50. 87.
39 Vgl. KG 11,47; IV,77; V,55. 56.
40 KG VI,73 u.ö.
41 KG 111,12.



456 Mysterium Unitatis

ein und dasselbe ist, bleibt diese Wesenserkenntnis doch unbegrenzt
(à7tépavi:oç)42. Die drei göttlichen Hypostasen teilen sich zwar aus

Gnaden dem Geschöpf vollkommen mit43, doch wird Gottes Wesen,
da un-faßbar (à7tepû.ti7tT0Ç)44, von der Erkenntnis des geschaffenen
Wesens nicht umgrenzt; vielmehr umfaßt die Erkenntnis des Vaters das

Geschöpf45.
Damit ist deutlich geworden, daß Gott, der Eine in drei

wesensgleichen Hypostasen, nicht dem Bereich der «Zahl» und damit der

«Quantität» (7toaôtr]ç) angehört. Auch die abstrakten Begriffe «Hena-
de» und «Monade», die die absolut einfache, den drei Personen gemeinsame

Substanz bezeichnen, sowie der Begriff «Triade», den wir auf die
Dreiheit der Hypostasen anwenden, dürfen nur im übertragenen Sinn
verstanden werden. Die Gottheit ist äitoctov, kein quantitatives
Etwas 46. Die «Zahl» gehört vielmehr dem Bereich der «zweiten natürlichen

Kontemplation» an47, d.h. sie ist den logika als geschaffenen
intelligiblen «Naturen» in ihrer leiblichen Existenzweise eigen. Diese
betrachtet Evagrios notwendigerweise als einen Zustand des «Abfalles»48

von dem immateriellen und unkörperlichen Gott49 — womit
bereits angedeutet ist, daß diese Existenzweise kaum die «ursprüngliche»

sein kann, dann aber auch nicht die endgültige sein wird.

12 In Ps 70,14 e; 138,7 y; 144,3 ß.

« Ep 29,3; 61,3.
44 Ep. fid 7 (Gribomont 2,37).
<5 In Ps 88,9 ö und e.
46 Or 68 ; Ep fid 7 (Gribomont 2,33).
47 KG IV,19 (S.o.S. 453).
48 Ep. fid (Gribomont 10,19); KG 111,28; Ep Mel 26.
49 Seit dem Pen Archon des Origenes wird im « Origenismus » die Frage diskutiert, ob

der eschatologische Zustand der Vollendung absolut « immateriell » sein werde oder nicht.
Evagrios spricht sich offen für die erste Lösung aus, vgl. KG 1,29 ; III, 15 u. ö., was man ihm
stets angekreidet hat. Denn man hat in dieser «Immaterialität» eine Abwertung der
Materie und damit der Schöpfung sehen wollen. Evagrios wendet sich indessen ausdrücklich

gegen eine solche «manichäische» Schöpfungs- und Leibfeindlichkeit; vgl. J.G.
Bunge, Origenismus — Gnostizismus. Zum geistesgeschichtlichen Standort des Evagrios
Pontikos, VigChr 40 (1986) 24—54. Von welchem Materieverständnis soll jedoch eine
Bewertung ausgehen? Dem «materialistischen» und geistfeindlichen des 19. Jh.s oder
dem schon «vergeistigt» zu nennenden des 20. Jh.s Man müßte bei Evagrios gerechterweise

beachten, daß für ihn «Materie» aus den vier (Zahl!) nicht aufeinander
zurückführbaren Elementen besteht (vgl. KG 1,29 ; 11,11 ; 111,23 u. ö.), die stetem Wandel
unterliegen. Daß aus dieser Materie Gebildetes keinen ewigen Bestand haben kann, sah

Origenes im Zusammenhang mit dem Auferstehungsleib sehr wohl, auch wenn er hier
durchweg mißverstanden worden ist, vgl. H. Crouzel, Origène, Paris 1985, 319 ff. (dort
auch weitere Studien des Autors).



Mysterium Unitatis

II.

457

Nach dieser umfänglichen, aber wie sich alsbald zeigen wird
unumgänglichen Einleitung können wir uns nun unserer eigentlichen Frage
zuwenden. Wie löst Evagrios vor dem hier dargelegten «theologischen»
Hintergrund die Frage nach dem Verhältnis zwischen dem Einen und dem

Vielen? Oder, wie wir nun genauer formulieren müssen: Wie steht es

um das Verhältnis zwischen dem dreifältig einen Gott und seiner geistigen

Schöpfung? Wie verhält es sich mit der Einheit der logika untereinander?
Und schließlich, wie steht es um die innere Einheit dieser logika als

Werk des dreifaltig Einen? Dies sind in der Tat die drei Aspekte der
einen Frage, die es nach Evagrios zu unterscheiden gilt. Ohne hier die

Schöpfungslehre des pontischen Mönchs im Einzelnen darlegen zu

können, gilt es folgendes gegenwärtig zu halten :

Am (nicht chronologischen, sondern ontologischen) «Anfang»
ihrer Existenz waren die mit freiem Willen (7tpoatpr|Giç) und
Selbstbestimmung (aute^obcnov) begabten logika eins, in sich selbst,
untereinander und mit Gott50. Erst die «Bewegung» (Ktvr|otç) oder schuldhafte

Regung ihres Willens 51 hat diesen Zustand52 gestört und jene
«Differenzierung» (5icdpr)aiç) aller logika in «Engel», «Menschen» und
«Dämonen» verursacht53, die das gegenwärtige Äon kennzeichnet54.
Diese durch die «Zahl» gekennzeichnete «Differenzierung» ist insofern
ein «Gericht» (Kptotç), als einem jeden logikon eine dem Grad seines

«Abfalles» entsprechende «Welt» (KÔopoç) samt dem ihm entsprechenden

«Körper» (Gtopa) zugewiesen ward 5S, jedoch weniger als Strafe,
denn als Ausdruck göttlicher «Fürsorge» (rcpövota)56. Dabei ist jedoch
zu beachten, daß in diesem Äon allein der Mensch aufgrund dieser

Fürsorge, die ihn als einzigen mit einem «praktischen Körper» (arôpa
JtpaKTtKÖv) ausgestattet hat, d. h. einem Körper, mit dessen Hilfe er wie

50 Ep Met 27ff. (Einheit der «Ströme» im «Meer»). Ep fid 29 (Gribomont 9,4ff.)
schließt Evagrios die Willensfreiheit mit ihrer Möglichkeit der Wahl des Guten oder des

Bösen ausdrücklich von Gott aus. Sie ist dem wandelbaren Geschöpf eigen ; vgl. in Eccl
6,10 Ç.

51 KG 1,49; VI,20. 75; vgl. Ep fid 29; in Eccl 2,11 y.
52 Daß es sich hier tatsächlich um nichts weiter als einen Zustand der Existenz

handelt, sah schon H.U. von Balthasar, Kosmische Liturgie, Einsiedeln 1961, 531

(«ursprüngliche Einheit aller Kreatur in Gott»).
51 Vgl. Bunge, Geistgehet (s.o. Anm. 10) 63f.
^ In Prov 1,32 (Gehin 16).
55 Vgl. in Ps 118,7 e; 134,6 ß; 138,16 r)!
56 Vgl. KG IV,89; VI,43. 59. 75.



458 Mysterium Unitatis

mit einem «Instrument» (öpyavov) die Tugend wirken kann, die
Möglichkeit hat, seinen jetzigen «Zustand» zu verbessern (bzw. auch zu

verschlechtern!) 57. Der «Abfall» von Gott brachte also nicht nur den
Verlust der Einheit der logika mit Gott mit sich, sondern auch den
Verlust der Einheit der logika untereinander. Ja mehr noch, das

Geschöpf ging bei seinem Fall auch der inneren Einheit verlustig und

«desintegrierte» sich gleichsam.

Was nun den Intellekt betrifft, so sind... seine Natur, seine Hypostase und
sein Rang eins. Und einst, da er aufgrund seiner selbstmächtigen Freiheit
von seinem ersten Rang abfiel, ward er «Seele» genannt; und als er
wiederum herabglitt, ward er als «Leib» bezeichnet58.

Wie der ganze Kontext lehrt, sind «Intellekt», «Seele» und «Leib»
durchaus reale Größen, nicht etwa sukzessive Stadien. Gemeint ist
vielmehr die Desintegration eines an sich in sich einigen Wesens in
drei, nun einander widerstreitende Komponenten. Diese Desintegration

ist möglich, weil das logikon seinem Wesen nach geschaffenes
«Bild» des dreifaltig einen Gottes ist und daher dessen Dreieinigkeit
widerspiegelt. Desintegration bedeutet hier jedoch nicht Verlust dieser

Gottebenbildlichkeit, sondern nur Sein in der Uneigentlichkeit.
Den wandelbaren, weil geschaffenenprotologischen Zustand der Einheit

zwischen Gott und seiner geistigen Schöpfung, der auch der aus

Gnaden unwandelbare eschatologische sein wird, bezeichnet Evagrios
nun mit dem wie ein Kryptogramm verwandten Namen povâç —

Einzig-keit59. Wir entsinnen uns, daß er denselben Begriff, hier jedoch
stets in der Verbindung mit seinem Pendant évcxç — Eins-heit, zuvor auf
die göttliche Wesenheit (oùova) bezogen hatte!

Daraus folgt zweierlei : Zum einen, daß das Mysterium der Einheit
des Seienden seine Wurzeln im Mysterium der dreifaltigen personalen
Einheit Gottes seihst hat — nicht in sich selbst, und nur von dem Mysterium
Trinitatis her verstanden werden kann. Zum anderen, daß es Einheit
des Seienden nur als Teilhabe an der Eins-heit und Einzig-keit des

göttlichen Seins geben kann. Mit anderen Worten, der dreifaltig Eine ist nicht
nur selbst das «Modell» dieser Einheit; er ist auch ihrpersonaler Schöpfer.

Dies ist die unveräußerlich trinitarische Grundintuition der evagriani-
schen Einigungsmystik, die sich in der frühen, noch unter Gregor von

57 Ep 57,4 u. ö.
58 Ep Mel 26; vgl. KG 111,28, auch 111,42 zu dem «ersten Rang» des Intellektes.
59 Vgl. den o. Anm. 14 zitierten Artikel.



Mysterium Unitatis 459

Nazianz in Konstantinopel verfaßten Epistula fidei bereits vollentwik-
kelt darstellt.

Es muß nämlich jenes Gebet unseres Herrschers zur Erfüllung gebracht
werden. Jesus ist es ja, der betet: «Gib ihnen, daß auch sie in uns eins seien,
wie ich und du eins sind, Vater. » Denn da Gott einer ist, eint er, wenn er in
einen jeden kommt, alle, und die Zahl vergeht durch den adventus der

Einzig-keit 60.

Dieser «Adventus» (è7tt8r|iua) des Zustandes der eschatologischen

Einzig-keit als Vollendung der protologischen Grundlegung in der

Schöpfung der logika vollzieht sich nun in verschiedenen Phasen,

entsprechend den verschiedenen Aspekten der Desintegration der

protologischen Monas. Es ist nicht möglich, im Rahmen eines Artikels alle

hier in Frage kommenden Texte vorzustellen. Der eigentliche Schlüssel

zum Ganzen, die umstrittene evagrianische «Christologie», sei daher

einer späteren Studie vorbehalten. Wir wollen uns hier von der evag-
rianischen Exegese jenes Textes leiten lassen, der auch den Kern des

oben zitierten Abschnittes der Epfid ausmacht: Joh 17,21, obwohl der

Begriff «Monas» dabei selten erscheint.
Da die Desintegration der geistigen Schöpfung bei dem einzelnen

Geschöpf beginnt, setzt hier auch die Redintegration ein61. In der

Fortsetzung des oben S. 458 zitierten Abschnittes der Ep Mel heißt es:

Doch einst (werden) Leib, Seele und Intellekt (wieder) ein und dasselbe

(sein) wegen der Verwandlungen seiner Willen. Und weil einmal eine Zeit
kommen wird, da seine verschiedenen Willen und Regungen vergehen
werden und er in seiner ersten Schöpfung auferstehen wird 62, sind (dann)
seine Natur, seine Hypostase und sein Name (wieder) eins, die Gott kennt.
Und wenn er in seiner Natur auferstanden ist, dann ist er der einzige von
allen Wesen, bei dem weder sein Ort noch sein Name bekannt sind 63. Und
dem bloßen Intellekt steht es dann zu, zu sagen, welche seine Natur
ist

Und gleichwie es eine Zeit geben wird, da diese Namen und Zahlen mitten
aus dem Leib und der Seele (einerseits) und dem Intellekt (andererseits)

f'" Ep fid 25 (Gribomont 7,51-56).
61 Vgl. auch das KG VI,75 zugrunde gelegte Schema!
62 Vgl. KG V,19 (Auferstehung des Leibes), V,22 (Auferstehung der Seele), V,25

Auferstehung des Intellektes); s. auch in Ps 114,7 y.

" Vgl. KG 11,37.
64 Ep Mel 26; vgl. zum Schluß KG 111,70.



460 Mysterium Unitatis

herausgenommen werden, weil sie zum Rang des Intellektes erhoben werden

wegen des (Wortes): «Gib ihnen, daß sie eins seien in uns, wie ich und
du eins sind» 65, ebenso wird es eine Zeit geben, da die Namen und Zahlen

mitten aus dem Vater und seinem Sohn und seinem Geist (einerseits) und
seiner /ogorbegabten Schöpfung (andererseits), die ja sein «Leib» sind66,

herausgenommen werden, wegen des (Wortes) : « Aufdaß Gott alles in allen
sei» 67.

Diese Redintegration der logika, die diese zu ihrer unwandelbaren,
ewigen68 Vollendung führen wird, die weit über der geschöpflichen
Urgegebenheit liegt69, vermögen die Geschöpfe wie gesagt nicht aus

sich selbst zu bewirken 70 — und zwar deshalb nicht, weil die «Monas»

kein Nirvana ist, sondern ein Zustand, der nur in personaler Gegenseitigkeit

von Schöpfer und Geschöpf bestehen kann. Als Geschöpfvermag
das logikon jenen Weg, den es dank seines freien Willens von Gott weg
genommen hat, nicht allein zu Gott zurückzugehen. Die ganze
Heilsökonomie des Vaters, die in der Inkarnation des Sohnes im Geiste ihre

Vollendung findet, zielt darauf ab, diesen Weg zu schaffen. Der einzige

Weg zu Gott ist jener Weg, den Gott selbst zu uns genommen hat. Und
dieser «Weg» ist letztlich kein Etwas, sondern ein Jemand: der inkar-
nierte Gott-Logos, der für uns zum «Weg» ward71.

Dies ist in der Sicht des Evagrios letztlich nur möglich, weil die

(pnotç ÄoyiKT) in ihrerprototypischen Vollkommenheit, die Evagrios «Christus»

nennt72, stets untrennbar mit dem Logos verbunden geblieben
ist73. Der zugrunde liegende Gedanke ist, daß wohl das Geschöpf Gott
zu verlieren vermag, Gott aber nie sein Geschöpf verliert. Er geht dem

Gefallenen durch alle Äonen mit diesem Prototyp nach bis hin zur
Inkarnation, in der er in den konkreten «Zustand» dieses desintegrierten

Geschöpfes eingeht, wie dieses selbst «Mensch» wird74. Erst hier

65 Job 17,21.
h: Vgl. dazu Ep Met 15 ff.
67 Ep Mel 22, Zitat: 1 Kor 15,28.
68 Ep Mel 63 (s. u.S. 465); in Ps 88,46 ir) (s.u.S. 461).

Ep Mel 62
711 Ep Mel 46 ff. ; KG IV,89 (Heilswerk Christi).
71 Ep 17,1 ; 60,1 ; vgl. KG VI,20.
72 Ich gedenke die evagrianische « Christologie » in einem anderen Zusammenhang

ausführlich darzustellen und muß mich hier auf Andeutungen beschränken.
7» KG VI, 18. 79.
74 Die evagrianische Soteriologie ist insofern als «anthropozentrisch» zu bezeichnen,

als in diesem Aon allein der mit einem «praktischen » Körper ausgestattete und daher

veränderungsfähige Mensch Gegenstand der Heilsökonomie ist. Engel und Dämonen,



Mysterium Unitatis 461

kann von «unserem Erlöser Jesus Christus» als einer «Person» gesprochen

werden 75, ein Begriff, der Evagrios indessen noch ebenso fehlt
wie Origenes. Es ist ja offensichtlich, daß wir es hier mit einer
selbständigen Weiterbildung der origeneischen Spekulationen über die
«Seele Christi»76 zu tun haben, die ja auch eher ein «metaphysisches

Prinzip» ist77 als eine «Person».
Vor dem Hintergrund dieser «Christologie», die in dem wie ein

Kryptogramm verwandten Namen «Christus» sowohl Soteriologie als

auch Protologie und Eschatologie zusammenfaßt («Erkenntnis Christi»
lautet das Stichwort), wird nun auch folgendes Psalmen-Scholion
verständlich:

«Du hast die Tage seiner Zeit verkürzt»:
Wir müssen zuerst wie die «Tage des Himmels»78, d.h. den heiligen
Mächten gleich werden, dann aber auch der «Sonne der Gerechtigkeit»79
selbst ähnlich werden 80. Es muß sich nämlich zur Gänze das Gebet unseres
Herrschers erfüllen. Jesus ist es ja, der betet: «Gib ihnen, sagt er, daß auch

sie in uns eins seien, wie auch ich und du eins sind, Vater.» So werden wir
nämlich sein: ferner weder Zunahme noch Abnahme hinsichtlich der
Erkenntnis empfangend, sondern vollendet auf ewig im Herrn verweilend

81.

«Verähnlichung» (îtapeptpépetv) mit der «Sonne der Gerechtigkeit»,

d.h. «Christus» als prototypischer (pikng koyiKt] in ihrer Einheit

unveränderlich in ihrem jetzigen Zustand (vgl. in Prov 1,32 (Gehin 16), sind Helfer bzw.
Widersacher dieses Heilswirkens, vgl. Ep 57,4.

75 Vgl. schon die frühe Ep fid mit ihrer Unterscheidung zwischen dem KÛpioç Kara
xf)v xfjç svavepa)7rpcrscoç èitivoiav (Gribomont 7,11 ff.), d. h. dem Inkarnierten, und dem
Kupioç Kara xr]v xoù Aoyou èixivotav (Gribomont 7,25ff.), d.h. dem Logos «an sich»
(Gribomont 7,31), und schließlich Xpiaxôç xöv Aöyov xoù Oeoù ëxtov èv éauxw

(Gribomont 4,14 f.), wo der Modus des Seins des Gott-Logos ad extra anklingt. Dabei
handelt es sich jedoch stets um ein und dasselbe Subjekt! So ausdrücklich in KG VI,16,
möglichen Einwendungen zuvorkommend.

76 Vgl. in Ps 131,7 £.
77 Vgl. H. Crouzel, Marie peut-elle être dite Mère de Dieu selon l'Origénisme du

VI' siècle De cultu Mariano saeculis VI-XI, Acta congressus Mariologici-Mariani inter-
nationalis in Croatia anno 1971 celebrati, vol. III, Rom 1972, 67-86, hier 71 ff.

78 Ps 88,30.
79 Mal 4,2.
80 Vgl. in Ps 24,16 r|: «Wenn einer nicht den <Geist der Sohnschaft> (Rom 8,15)

empfangen hat und nicht zum Bruder der heiligen Mächte und Christi selbst geworden ist,
der nenne sich selbst (Eingeborener) und (Armer), beraubt des Reichtums der Erkenntnis...»

81 In Ps 88,46 tri.



462 Mysterium Unitatis

mit dem Gott-Logos82, der hier also nicht «im Hinblick auf sich selbst»

(obç Ttpoç aùxov) in seiner «Eins-heit und Einzig-keit» der Wesenheit,
sondern in seinem Sein ad extra, «im Hinblick auf uns» (fbç Ttpoç

f|gàç)83 betrachtet wird, bedeutet, dank eben dieser Einwohnung des

Gott -Logos unlösbar mit den Personen der Heiligen Dreifaltigkeit vereint

sein84. Wie dies zu denken ist, hat Evagrios in bildhafter Sprache in
seiner Ep Mel dargelegt8S.

In sich selbst geeint, geeint mit Gott dank seiner Verähnlichung mit
seinem Prototyp, findet das Geschöpf nun auch die Einheit mit

seinesgleichen wieder. Die Vielen erweisen sich hier nicht, wie in jenem «Eins
ist das Ganze», als bloße Illusion, die im Einen spurlos verweht,
sondern als Teilhaher an dem nicht-numerischen Einssein des dreifaltigen
Gottes, mit dem sie zu einer «natürlichen»86 und damit unwandelbaren
Einheit werden.

...Indessen muß man wissen, daß von «Geschlecht und Geschlecht» (d.h.
eigentlich den Geschlechterfolgen, hier aber auf die verschiedenen
«Geschlechter» der logika bezogen87), von denen die einen lehren und die
anderen lernen 88, nur in den Äonen gesprochen wird.
In der Heiligen Dreifaltigkeit hingegen ist nicht mehr von « Geschlecht und
Geschlecht» die Rede, da alle in Gott eins geworden sind, nach dem Gebet
des Herrn, das da lautet: «Gib ihnen, daß auch sie in uns eins seien,

gleichwie ich und du eins sind, Vater» 89.

Diese umfassende Versöhnung und Einigung bedeutet, daß nun
auch die «Zahl» als Sjmbol der Trennung vergeht90, da Evagrios sie ja
auch von der Heiligen Dreifaltigkeit ausgeschlossen hatte91.

82 Vgl. KG 11,22 mit VI, 18 und verwandten Sentenzen.
83 Ep fid 24 (Gribomont 7,42).
84 Vgl. KG VI, 14, von «Christus» ausgesagt. (Die Übersetzung ist der Verbesserung

bedürftig!).
85 Ep Mel 15 ff. ; vgl. Bunge, Briefe 140 ff.
86 Vgl. Ep Mel 23 («eine Natur»), 27 id.; in Ps 105,5 y («Gottes Natur erben»).
87 Vgl. Ps 144,4 u.ö.
88 Vgl. AT7IV,51.
89 In Ps 144,13 e, vol. Ep Mel27: «Und hinfort werden (die Intellekte) nicht mehr

viele sein, sondern sie werden eins durch seine (des Vaters) Einzigkeit ohne Ende und
ohne Unterscheidung, wegen ihrer Vereinigung und Vermischung mit ihm». S. auch den
oben S. 459 zitierten Text Ep fid 25 (Gribomont 7,51—56).

90 Ep fid 25 (Gribomont 7,55); Ep Mel 22; KG 1,7. 8. 29.
91 Und nicht umgekehrt, wie A. Guillaumont, Les <Képhalaia Gnostica> dEvagre le

Pontique, Paris 1962, 157 Anm. 110 meint.



Mysterium Unitatis 463

Gleiches gilt auch von den «Namen» 92, und zwar insofern, als diese

verschiedenen «Namen» der logika wie auch deren desintegrierte
Aspekte jene verschiedenen Kaxaatàastç bezeichnen, die sie erst sekundär

erworben haben93. Evagrios dehnt dies sogar auf die Mehrzahl der
«Namen» Gottes aus, nämlich auf all jene, die der Heilsökonomie
angehören, da sie bestimmte «Rollen» bezeichnen, die Gott «sekundär»

angenommen hat94. Nicht vergehen werden jedoch die Namen und

Hypostasen des Vaters, des Sohnes und des Geistes, da sie anfanglos und
endlos sind! 95 Ebenso wird auch das logikon nur vordergründig
«namenlos» 96 : im Zustand der Vollendung in Gott kennt dieser allein die

Hypostase und den Namen seines «Bildes»97.

In diesem beseligenden Zustand der « Einzig-keit» zwischen Gott
und den in sich und untereinander geeinten Geschöpfen vergeht
schließlich auch das Böse98 und sein Urheber, der jene Desintegration
verursachte ".

Ich sah, sagt (der Ecclesiast), alle Bosheit und den durch sie 'mächtigen'
Bösen. Diesen nennt er auch «mächtig an Gottlosigkeit, die Armen
verleumdend» I0°. Ich sah auch, wie all seine Eifersucht, die er wider die
Menschen hatte, eitel war, obwohl sein Herz voll davon war. Denn es muß

ja «Gott gänzlich alles in allen werden»101 und sich das Gebet Christi
erfüllen, das da lautet: «Gib ihnen, daß auch sie in uns eins seien, wie auch

du und ich eins sind, Vater» 102.

« KG 11,17; Ep Mel 22.
" Vgl. KG 11,66; in Eccl 6,10 Ç; auch KG 111,54.
'« Ep Mel 22. 24; KG VI,20.
95 Ep Mel 23. 25; vgl. KG VI,20.

Ep Mel 22; vgl. KG 11,37.
97 Ep Mel 26 ; vgl. auch KG 11,11, wo von der Unbegreiflichkeit des Schöpfers und

des Intellektes die Rede ist.
98 Evagrios lehrt die Endlichkeit des Bösen ausdrücklich, vgl. Ep 18,2; 30,2; 43,2

(nicht ursprünglich), Ep 43,3; 59,3 u. ö. (nicht ewig).
99 Das eschatologische Schicksal des Satans und seiner Dämonen läßt Evagrios, da es

sich seit Origenes um eine vieldiskutierte Streitfrage handelt, bewußt im Dunkeln. Die
ganze Frage bedarf einer gesonderten Untersuchung, die den Voraussetzungen und
Implikationen der gegensätzlichen Vorstellungen Rechnung trägt.

1,10 Prov 28,3.
"" 1 Kor 15,28.
192 In Eccl 4,4 y.



464 Mysterium Unitatis

III.

Ich habe mich im Vorhergehenden bewußt auf einige wesentliche
Texte und Aspekte der evagrianischen Einigungsmystik beschränkt, um
desto deutlicher deren grundsätzlich biblische und theologische Inspiration
hervortreten zu lassen. Wie die fünffache, stets neue Interpretation von

Joh 17,21 lehrt, denkt Evagrios vom offenbarten Mysterium Trinitatis her

und transponiert nicht etwa fremde Aspirationen der Vergottung auf
eine theologische Ebene. Was Einheit ist, wissen wir allein dank jener
Fülle der Selbstoffenbarung Gottes, die uns in dem Mysterium der drei
Hypostasen gegeben ist. Daher heißt es in einem «evagrianischen» Text
sehr schön:

Die Einheit der Dreifaltigkeit hat uns den Typos der Einigung von allem in
der Dreifaltigkeit offenbart103.

Diesen eschatologischen Zustand der Einheit zwischen Schöpfer
und zu seiner Vollendung gelangtem «Bild Gottes» nennt Evagrios
«Monas» oder auch ehrfürchtig «heilige Monas». Mit «Monismus» hat
dies nichts zu tun. Denn es handelt sich ja hier nicht um den ontologisch

notwendigen, womöglich sogar periodischen Rückfluß der Teile ins
Ganze104, sondern um ein einmaliges, interpersonales Geschehen, dessen

Autor letztlich allein Gott selbst ist.

Da Gott einer ist, eint er, wenn er in einen jeden kommt, alle... 105

Anstelle des a-personalen «Eines ist das Ganze» (ëv tö 7tâv) tritt nun
das paulinischepersonale «Gott alles in allen» (ô 0eôç xà nâvxa èv Jtàcnv).
Es ist weder bloße Gegebenheit noch bloßes Geschehen, sondern

Erfüllung des Gebetes «Christi», des inkarnierten Logos, und Gabe des

Vaters ; «gib ihnen», wiederholt Evagrios ja stets, abweichend vom Text
des Evangeliums 106.

"" J. Muyldermans, Evagriana Sjriaca, Bibliothèque du Muséon 31 (1952), Text
VIII,8 (S. 127, Übersetzung S. 158). Es ist zu beachten, daß die Sentenzen falsch unterteilt
sind

"" Auch in Ep Mel 27 ff. nicht, wo das Bild vom Meer und den Strömen eine ganz
andere Pointe hat.

"" S.o.S. 459; vgl. auch Muyldermans, Evagriana Sjriaca (s.o. Anm. 103), Text
XI,34.

106 Evagrios folgt wohl Origenes, der mehrfach diese Lesart bietet. Am nächsten
liegt, schon vom thematischen Kontext her, in Os, Philokalia 8,3 (Harl).



Mysterium Unitatis 465

Nirgends finden wir daher auch die Andeutung einer «Überwindung»

der Personen zu Gunsten eines Eingehens in die namenlose
«Gottheit» oder die den drei Personen gemeinsame Wesenheit107. Mit
aller Deutlichkeit sagt Evagrios, eventuellen Einwänden zuvorkommend,

daß die anfanglosen Namen und Hypostasen der drei göttlichen
Personen nie vergehen werden108. Mit diesen wird denn auch das

Geschöpf letztendlich vereint : mit dem Vater durch Sohn und Geist, den

einzigen ewigen Mittlern109. Die Person des Vaters ist als Ursprung
allen Seins auch dessen letztes «Ziel» und «Beseligung»110.

So wenig es sich hier also um einen a-personalen, ontologisch
notwendigen und gar periodischen Vorgang von Ausfluß des Einen in die
Vielen und Rückfluß der Vielen in das Eine handelt, so wenig ist auch
das «Ende» für Evagrios bloße Wiederherstellung des «Anfangs».

Seiner Natur nämlich ist es eigen, daß er als Mensch «nach dem Bild
Gottes» erschaffen ward ul. Jenseits seiner Natur aber liegt es, daß «wir
ihm ähnlich werden»112, und zwar sowohl nach dem (Wort): «Ich bin
gekommen, damit ihnen das Leben zuteil werde und sie es in Fülle
haben»113, als auch nach jenem anderen (Wort): «Ich ward über mein
Reich gesetzt, und noch größere Ehre ward mir hinzugefügt» 114.

Und in Wahrheit, da der Prophet all das, was geschehen sollte, betrachtete,
staunte er und nannte den «Wunderbarer» 11 s, der all dies um seiner Liebe

zu den logika willen wirkte. Und überaus würdig des Staunens und des

Lobpreises ist dieses Wunder! Ein unaussprechliches Wunder nämlich ist

es, daß die Natur der logika, die um ihrer Geschöpflichkeit und des Anfanges

ihrer Existenz willen und wegen der «Bewegung» ihres Willens 116 der

göttlichen Natur fremd waren, die ohne Anfang ist und der Schöpfer aller

1117 Vgl. von Balthasar (s.o. Anm. 5) 39 («fast schrankenlose Übermacht der Einheit

über die Dreiheit, mit deutlichen Spuren der Unterordnung der Personen»),
Ep Mel 23. 25; vgl. zum Ganzen Bunge, Geistgebet (s.o. Anm. 10) 88 ff.

lm Ep Mel 31 ; vgl. Or 59.
11 " Ep fid 21 f. (Gribomont 7); Ep Mel 15 ff.
1,1 Gen 1,27.
112 1 Job 3,2 ; vgl. Gen 1,26. Evagrios unterscheidet also zwischen der « natürlichen »

(geschöpflichen) Gottebenbildlichkeit und der eschatologischen, gnadenhaften Gottähnlichkeit

113 Joh 10,10.
1H Ep Mel 62, letztes Zitat: Dan 4,36 [33].
115 Is 9,6 [5]: Gaugacrtôç nach dem alexandrinischen Text, den Evagrios durchweg

zugrunde legt.
116 Zu diesen Willensregungen vgl. auch in Eccl 6,10 Ç; Ep fid 31 (Gribomont 10,18)

auch 29; Ep Mel 23. 26.



466 Mysterium Unitatis

Dinge und unveränderlich, mit der Natur ihres Schöpfers vereint und durch
seine Gnade mit ihm eins werden soll in allem ohne Ende u7.

Die heilsgeschichtliche Schau des Evagrios ist nicht antik-zyklisch,
sondern biblisch-linear, um diese Klischees einmal zu verwenden. Das

«Wunder», das Evagrios besingt, ist der unbesiegbare Heilswille Gottes,
eben seine Liebe, der sich nicht nur alles Sein verdankt, sondern die
letztlich auch alle Widerstände zu überwinden vermag, damit wirklich
«Gott alles in allen werde».

IV.

Der hier beschriebene Vorgang allumfassender Versöhnung und

Einigung zwischen Schöpfer und Geschöpf ist eindeutig eschatologischer

Natur! Evagrios wäre indessen kein echter Mystiker, hätte ihn die

Verinnerlichung dieser zukünftigen Herrlichkeit, ihr «Angeld» schon
in diesem Leben als Frucht des Glaubens nicht beschäftigt. Der «Ort»
der Erfahrung des Mysterium Unitatis als gnadenhafte Teilhabe am
Mysterium Trinitatis ist für Evagrios das «Gebet». Ich habe davon an
änderer Stelle ausführlich gehandelt118 und kann mich hier auf einige
wesentliche Aspekte beschränken.

Das Gebet Christi um die Einheit aller, «wie du und ich eins sind,
Vater», bezieht sich, wie gesagt, auf das Eschaton. Gegenwärtige
Wirklichkeit ist der Zustand der «Monas»jetzt allein in «Christus» U9, d. h. in
jener «vernünftigen und heiligen Seele, die mit dem Gott-Logos in das

Leben der Menschen kam»120 und die eine Person «unseres Erlösers

Jesus Christus» bildet121, Vorbild und Inbegriff allen geistlichen
Lebens 122. Evagrios spricht daher im Zusammenhang mit dem Gebet nie
von der «heiligen Monas». Stattdessen ist von dem «Zustand des Gebetes»

die Rede, in dem der Intellekt seines eigenen «Zustandes» ansichtig
wird 123, d.h. seines Seins als eiictbv 0eoC, als «wahrhaftiges Abbild von
Sohn und Geist»124 und, da diese ja selbst «genauer Abdruck» und

117 Ep Melk?,.
118 Bunge, Geistgebet (s.o. Anm. 10) 88-109.
"" Vgl. KG 111,2. 3.
120 In Ps 131,7 e.
121 Vgl. KG VI,16.
122 Zur Imitatio Christi bei Evagrios vgl. Bunge, Briefe 126ff.
123 Vgl. Bunge, Geistgebet (s.o. Anm. 10) 74ff. und 62ff.
121 Ep Mel 19; vgl. 12 und 16.



Mysterium Unitatis 467

«wahrhaftiger Abglanz» des Vaters sind 125, seiner existentiellen Verwie-
senheit auf den dreifaltigen Gott innewird.

In diesem Zusammenhang spielt nun ein anderer johanneischer
Text eine ähnliche Schlüsselrolle, wie foh 17,21 in der evagrianischen
Eschatologie: foh 4,23.

Die wahren Anbeter beten den Vater in Geist und Wahrheit an.

Evagrios versteht den Text ganz selbstverständlich trinitarisch : der
«Geist» deutet hin auf den «Heiligen Geist» und die «Wahrheit» auf
den «Eingeborenen Sohn» des Vaters126, und macht ihn zum Herzstück
seines Traktates De Oratione. Nicht weniger als vier Mal kehrt die
Formel èv nveûpcm Kai 'A/o]0£(qi wieder127, und weitere zehn Mal
verweist das Adjektiv «wahr» bzw. das Adverb «wahrhaftig» auf die
wahren Anbeter des Vaters aus Joh 4,23 128. Damit bewahrheitet sich,
daß die kontemplative Weise des Gebetes, von der der Prolog sprach,
tatsächlich die «Erkenntnis der Heiligen Dreifaltigkeit» zum Inhalt hat,
auf die die «praktische» Weise schrittweise hinführt. Nicht umsonst
nennt Evagrios daher den «wahren» Beter einen «Theologen»129.

Da der eschatologische Zustand der Einzig-keit trinitarisch ist als

Einigung des Geschöpfes mit den drei göttlichen Personen, kann die

Erfahrung seines «Angeldes» ebenfalls nur trinitarisch sein. Der Geist

«sucht den Beter heim» 130 und «weckt in ihm das Verlangen nach dem

geistlichen Gebet» läl. Der Gott-Logos, den der Beter «sucht» 132, «zeigt
sich ihm im Zustand des Gebetes» 133. Durch die Gabe des Gebetes, die
Gabe des Vaters ist134, befähigt, spricht schließlich der Intellekt «in
Geist und Wahrheit», d.h. beseelt vom Heiligen Geist und vereint mit
dem Eingeborenen Sohn Gottes, «ohne jegliche Vermittlung» 135 eines

Geschöpfes oder auch nur eines «Gedankens» 136 unmittelbar auf unsagbar

vertraute Weise «allzeit mit Gott, wie mit einem Vater»137.

125 Ep Mel 18.
126 Or 59.
127 Or 59. 60. 77. 146.
128 Or 10. 41. 54. 56. 61. 65. 76. 80. 113. 153.
129 Or 61.
1,0 Or 70.
131 Or 63.
132 Or 51.
133 Or 52.
134 Or 59; vgl. 70. 87.
135 Or 3.
136 Or 56-58. 71.
137 Or 55.



468 Mysterium Unitatis

Der Mystiker erfährt also «im Zustand des Gebetes» seine existentielle

Verwiesenheit auf Gott als Gemeinschaft mit einer jeden der drei

göttlichen Hypostasen in der ihnen je eigenen Rolle. Er «schaut» in sich
selbst — sich selbst — als «Ort Gottes». «Lichtförmig» geworden wird er
seiner selbst als immateriellen Ortes der strahlenden Gegenwart der
Personen der Heiligen Dreifaltigkeit inne 138.

In moderner Sprache darf man dies als eine so nur auf dem Boden
der Offenbarung, und zwar in ihrer neutestamentlichen Fülle, mögliche
personale Gotteserfahrung bezeichnen. Denn hier wird auf der
«mystischen», der Erfahrungsebene, verinnerlicht, was im Dogma verkündet
und im Glauben angenommen wurde — nämlich daß der Mensch wirklich

er selbst ist allein in der Begegnung mit dem, der seine Existenz
begründet, weil diese Verwiesenheit ist, «Empfänglichkeit», sagt Eva-

grios 139.

Der religionsgeschichtlich weitverbreiteten Erfahrung eines alles

tragenden a-personalen, oder vielleicht sollte man, um nicht zu urteilen,
besser sagen vor-personalen Seinsgrundes, mit dem letztlich jedes
Seiende identisch ist: ëv xö tiöv, so daß jedes Gegenüber im Grunde nur
Illusion ist, die dann verweht, steht hier die aus dem offenbarten eiç ô

0eôç geflossene mystische Erfahrung einer Einheit in personaler
Verwiesenheit gegenüber, ein «Zustand», in dem ich nicht als bloße Illusion

verwehe, sondern in der Erfahrung des ô 0eèç xà Tidvxa èv 7tâotv

erst eigentlich voll ich selbst werde.

Evagrios ist sich wohl bewußt, daß jener «Zustand des Gebetes»
noch nicht das eschatologische 7tpöaamov Ttpôç Ttpöacojcov ist 14°. Die
Erfahrung, von der er in so bewegten Worten zu sprechen vermag, ist
sakramentale Wirklichkeit, reales Angeld künftiger Herrlichkeit.

*

"" Vgl. Bunge, Geistgebet (s. o. Anm. 10) 88ff.
1 w KG VI,73 (Gottebenbildlichkeit als Empfänglichkeit); vgl. 11,11 (Intellekt eine

Natur, die für die Dreifaltigkeit empfänglich ist). Aus diesem Grundgedanken heraus
entwickelt Evagrios seine so gewagt erscheinende Einigungsmystik in Ep Meli

1 Ep fid 22 (Gribomont 7,18ff.), 23 (7,31 ff.).



Mysterium Unitatis 469

In Abkürzung zitierte Werke des Evagrios:

Ep Epistulae LXII, Text bei W. Frankenberg, Euagrius Ponticus,

Berlin 1912, Übersetzung bei G. Bunge, Evagrios Pontikos, Briefe

aus der Wüste, (Sophia Bd. 24), Trier 1985 Briefe).
Ep. fid Epistulafidei, Text bei M. Forlin Patrucco, Basilio di Cesarea, Le

lettere, Turin 1983, 84—112 Gribomont), Übersetzung bei

Bunge, Briefe 284—302.

Ep Mel Epistula ad Melaniam, Text, erster Teil bei Frankenberg a.a.O.,
zweiter Teil bei G. Vitestam, Secondepartie du Traité, quipasse sous

le nom de « La grande lettre d'Evagre le Pontique à Mélanie
l'Ancienne», Lund 1964, Übersetzung bei Bunge, Briefe 303—328.

Gnost Gnostikos, Text bei Frankenberg a.a.O.

in Eccl in Ecclesiasten. Mit freundlicher Erlaubnis benutze ich die Ab¬

schrift der Handschrift Coislin 193 durch P. Géhin, der eine Ausgabe

vorbereitet.
in Prov in Proverbia, ed. P. Géhin, Evagre le Pontique, Scholies aux Pro¬

verbes, SC 340, Paris 1987.

in Ps in Psalmos. Mit freundlicher Erlaubnis benutze ich die Abschrift
der Handschrift Vat. gr. 754 durch M.-J. Rondeau, die eine Ausgabe

vorbereitet. Zu dem hier verwandten Schlüssel vgl. dies., Le
commentaire sur les Psaumes d'Evagre le Pontique, OCP 26 (1960)
307-348.

KG Kephalaia Gnostika, ed. A. Guillaumont, Les six Centuries des

«kephalaia gnostica» d'Evagre le Pontique, PO XXVIII - Fsz. 1 -
Nr. 134, Paris 1958.

Or De Oratione. Anstelle des fehlerhaften Textes der PG lege ich die
Handschrift Coislin 109 sowie die Druckausgabe der Philokalia,
Athen 1957 zugrunde, deren Numerierung ich auch übernehme.




	Mysterium Unitatis : der Gedanke der Einheit von Schöpfer und Geschöpf in der evagrianischen Mystik

