Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 36 (1989)

Heft: 3

Artikel: Mysterium Unitatis : der Gedanke der Einheit von Schépfer und
Geschopf in der evagrianischen Mystik

Autor: Bunge, Gabriel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761149

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761149
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GABRIEL BUNGE

Mysterium Unitatis

Der Gedanke der Einheit von Schopfer
und Geschopf in der evagrianischen Mystik

Seit seinem Erwachen kreist das menschliche Denken nicht nur
theoretisch, sondern auch existentiell um das Geheimnis des Ezner und
des Vielen'. Der wohl auf Parmenides zuriickgehende Satz €v 10 ndv —
Eiines ist das Ganze, driickt zunichst eine wohl universale Intuition aus.
So sehr vordergriindig auch das Viele vorherrscht, der alles tragende
Grund muB letztlich doch einer sein. Die philosophische Fassung dieser
Grundintuition lautet dann, daf3 dieses Letzthinnige ein EiZnes (10 €v —
unum) ist, namenlos, tiberindividuell, a-personal und nicht-manife-
stiert,

Mit dieser Grunderfahrung menschlicher Existenz hat sich auch das
Christentum auseinanderzusetzen. Die Offenbarung bringt diese
Grunderfahrung jedoch in eine entscheidende Krisis: Das Letzthinnige
ist nicht Eines, sondern Einer (0 €1 — unus). Allem Seienden steht damit
unabdingbar der allein wahrhaft Seiende (0 ®Vv) gegeniiber 2. Die « Welt»
wird zur «Schopfung», einer freien Setzung ex nihilo durch diesen Einen.
Alles Seiende ist von nun an Verwiesenhest der Vielen auf den Einen.
Die Losung des Ritsels des Verhiltnisses vom Vielen und Einen kann

' Vgl. vom Standpunkt der modernen Physik aus W. HEISENBERG, Der Teil und das
Ganze, Miinchen 1973, und die Sammlung verschiedener Texte durch H.-P. DURR, Physik
und Transzendenz, Bern 1986. Zu Evagrios vgl. schon BUNGE, Briefe 140 ff.

* Vgl. E. voN IVANKA, Plato Christianus, Einsiedeln 1964, 35ff. und vor allem
95ff.



450 Mysterium Unitatis

jetzt nicht mehr einfach lauten: Eines ist das Ganze! Eine solche nun
«pantheistische» Losung des Seinsproblems ist mit der Selbstoffenba-
rung des Einen unvereinbar 3.

Denn diese Selbstoffenbarung ist nicht minder Erfabrung als die
Grundintuition der Einheit allen Seins! Die Frage bleibt zwar bestehen,
mul3 nun aber auf einer anderen Ebene gelost werden.

Evagrios Pontikos (T 399) ¢, der « Philosoph in der Wiiste», wie man
ihn gerne nennt (I. Hausherr), umkreist in seinen spekulativen, «theo-
retischen» (kontemplativen) Schriften eigentlich nur immer dieses
Mysterium. Der folgende Beitrag versucht nicht, die ganze Fiille der
evagrianischen Einheitsmystik auszuschopfen, sondern beschrinkt sich
bewul3t darauf, deren biblische Grundintuition herauszuarbeiten, von der
her allein auch jene Texte zu deuten sind, die wir hier nicht vorgestellt
haben.

Evagrios ist ohne Zweifel ein echter und tiefer « Mystiker». Fiir die
christliche Mystik (oder besser Spiritualitit) ist diese stets werinnerlichte
Theologie. Fassen wir letztere in jenem engeren Sinn, wie ihn Evagrios
mit der Patristik voraussetzt, als Trinititstheologie, dann ist Mystik also
verinnerlichte Trinititstheologie. Dies bedeutet, daf3 Evagrios, falls er
ein christlicher Mystiker ist — was bisweilen bezweifelt worden ist® —
von jener Selbstoffenbarung Gottes her denken mulB3, die uns im Mysterium
T'rinitatis gegeben ist.

Die das ganze philosophische Denken des antiken Menschen
erschiitternde Offenbarungstatsache ist ja, dall Gott Einer ist — aber «in
drei Personen», bzw. Hypostasen, wie Evagrios mit seinen Lehrern sagt.
Im Alten Bund hatte sich Gott als der Eine offenbart, neben dem es
keine anderen Gétter gibt. In diesem absoluten und exklusiven Mono-
theismus gelten nun die vielen Gétter der Vélker als blof3e « Nichtse».
Im Neuen Bund offenbart sich derselbe eine Gott als « Vater», und zwar
durch seinen urewigen, in der Zeit menschgewordenen «Sohn»: eine
Wahrheit, die jedoch allein durch den in die Herzen der Gldubigen

? Die moderne Physik (s.0. Anm. 1) geht hier oft auf antike oder vedantische
(ScHRODINGER) Positionen zuriick, so als ob es die christliche Offenbarung nie gegeben
hitte. Schon zu lange haben sich im Westen «Theologie» und « Mystik» getrennt...

' Zu Person und Werk des Evagrios vgl. BuNGE, Briefe 17ff.

* H.U. vo~ BALTHASAR, Metaphysik und Mystik des Evagrius Ponticus, ZAM 14 (1939)
31-47, vor allem 38f. («dem Buddhismus wesentlich niher als dem Christentum»). Vgl.
im Gegensatzdazu A. voN SPEYR, Das Allerbeiligenbuch, Einsiedeln 1966, 1. Teil, 354-356

(«im ganzen nicht verwerflich, nur komplex»).



Mysterium Unitatis 451

ausgegossenen «Heiligen Geist», der vom Vater ausgeht und durch den
Sohn mitgeteilt wird, zuginglich ist ®.

Diese in die Erfahrung der Kirche eingegangene Offenbarungszaz-
sache stellt das Denken bekanntlich vor die beinahe unlésbare Aufgabe,
scheinbar Unvereinbares zusammenzudenken. Die ersten Versuche
einer denkerischen Durchdringung des Mysteriums sind denn auch
eher Riickschritte als Vertiefungen im Vergleich zu den biblischen
Offenbarungsgegebenheiten. Die verschiedenen trinitarischen Hire-
sien, namentlich Modalismus und Arianismus, sind nicht zuletzt Ver-
suche, das Denken vor der scheinbar unausweichlichen Kapitulation zu
retten.

Evagrios hat den Ausgang der arianischen Krise voll miterlebt,
zuerst in Kappadokien bei Basileios dem Grof3en, der ihn zum Lektor
weihte, dann bei Gregor von Nazianz, dessen Diakon er in Konstanti-
nopel war’. Als philosophisch hochgebildeter Grieche zieht er aus
diesen «dialektischen» Feldschlachten den einzig méglichen Schluf3:
Unser begriffliches Werkzeug stammt samt und sonders aus der mate-
riellen Welt und ist auf den immateriellen dreifaltigen Gott der Offen-
barung nicht anwendbar 8. Dem Mysterium der drei Hypostasen des
einen Gottes gegeniiber gibt es nur zwei angemessene Haltungen, die
nicht intellektueller, sondern existentieller Natur sind: Glaube und
schweigende Anbetung?. So wenig sich uns Gott durch das Mittel von
Begriffen und Vorstellungen mitteilt, sondern allein «unmittelbar» in
Sohn und Geist, so wenig ist er auch mit den Mitteln der « Dialektik» fiir
uns erreichbar, sondern allein mit dem «reinen Herzen» '°,

Trotz aller Zuriickhaltung hat Evagrios jedoch nicht nur geschwie-
gen. Der arianische (namentlich eunomianische) Rationalismus mit
seinem allzu verfinglichen Vorwurf des «Tritheismus»!'! verlangte
nach einer prinzipiellen Antwort. Evagrios gibt diese Antwort sowohl
in seiner frithen Epistula fidei als auch in den viel spiteren Kephalaia
Gnostika. Er versucht hier zu zeigen — und zwar gegen die «Dialektik»
mit deren eigenen Mitteln —, was die Offenbarungstatsache der drei
Hypostasen des einen Gottes, die wir im Glauben annehmen, tatsich-

6 Rim 8,15-17; 1 Kor 12,3.

7 Vgl. BuNGE, Briefe 211f.

8 Gnost 131; in Eecel 5,1-2a; in Prov 25,17 (GEHIN 310).

Y Gnost 143; Inst ad Mon (PG 79, 1237 D).

1 Ep 62,1-3 (vgl. KG 1V,90); vgl. Or 56—64. Zum Ganzen vgl. G. BuNGE, Das
Geistgebet. Studien zum Traktat De Oratione des Evagrios Pontikos, Kéln 1987, 88 ff.

' Ep fid 5 (GriBomonT 2,17), mit Kommentar.



452 Mysterium Unitatis

lich bedeutet und was sie nicht bedeutet. Allein vor diesem «theologi-
schen» Hintergrund ist seine Einigungsmystik zu verstehen. Wir miis-
sen daher notgedrungen etwas weiter ausholen.

Gott ist einer (€1¢), sagt die Offenbarung, Was bedeutet das? '? Kei-
nesfalls, daf3 Gott damit unter die Gesetze der Arithmetik fillt. Gott ist
nicht, wie jedes beliebige geschaffene Wesen, gl T® ap1Opud — numerisch
einer, sondern 1] @Uoel — von Natur, «an sich». Denn alles, was wir
auch immer als «eins» bezeichnen mogen, ist in Wirklichkeit zusan-
mengeserzt (0VVOETOG). Diese « Zusammengesetztheit» ist nachgerade der
Wesenszug alles Geschaffenen. In ihm fallen Sein (ovtoia) und Eigen-
schaften (moldtntec) nicht zusammen, weshalb diese auch verloren
gehen kénnen. Das Geschopf ist, eben weil es einen Anfang hat, wan-
delbar. Nicht so Gott. Er ist £lg dvtag — seinsmiBig Einer, und anAodg Tfj
@Uogl — «an sich», seinem Wesen nach einfach. Um dieses nicht-
mathematische, natur- und seinshafte Einssein Gottes zu kennzeichnen
(onuavtikn), bedient sich Evagrios des (wohl von Origenes entlehn-
ten) !* Begriffspaares évag kai povag — Eins-heit und Einzig-keit 4.

Soweit wiirden die Arianer vielleicht noch ohne Bedenken mitge-
hen. Sie schlossen jedoch aus diesem Einssein Gottes, da3 Sohn und
Geist nur Geschopfe sein konnten. Evagrios antwortet auf diesen Ein-
wurf mit dem Nachweis, dal3 das Einssein Gottes die drei Personen
nicht aus- sondern einschlieBe. Er bedient sich dabei des Schriftbewei-
ses, der die volle Wesensgleichheit (0ppoovs10tng) von Sohn und Geist mit
dem Vater bezeugt '°. Diese Wesensgleichheit schlieBt aus Gott jedes
Werden aus: Der Vater #sz pUoel — seinem Wesen nach und ewig (del)
Vater des Sohnes und Ursprung des Geistes, und wird es nicht erst, wie
die Arianer behaupteten. Daraus folgt, wie Evagrios am angefiihrten
Orte darlegt, daB3 die drei gottlichen wesensgleichen Personen der hei-
ligen Dreifaltigkeit wesensmaif3ig eins sind '°. Er versucht dies an einem
vielleicht nicht sehr glicklich gewihlten, aber dem Sinn nach durchaus
einsichtigen Vergleich anschaulich zu machen.

12 Zum folgenden vgl. Ep fid 5ff. (GrRiBomonT 2,171f.).

13 Vgl. P Arch 1,1,6, von Rufin auf Griechisch erhalten.

' Ep fid 7 (GriBomonT 2,37); 21 (G.7,6); 23 (G.7,31); vgl. auch KG 11,3; 11L1;
1V,21. Zum Ganzen vgl. G. BUNGE, Hénade ou Monade ? Au sujet de deux notions centrales
de la terminologie évagrienne, Le Muséon (im Druck).

15 Ep fid 14ff. (GriBomONT 4ff.).

16 [ust ad mon (Opoovoiog Tpag) (PG 79, 1237 C).



Mysterium Unitatis 453

Gleichwie einer, der in viele (Teile) zerteilt wird, der Natur nach (Tfj

@VoEL) eins ist, ebenso ist auch die Heilige Dreifaltigkeit, obgleich
sie durch die Namen und die Hypostasen geteilt ist, doch der Natur
nach eine '’

Diese eine Natur (pUowg) Gottes ist fiir uns prinzipiell unbegreif-
lich '#, denn das Geschopf vermag Natur und Ursprung seines Schoépfers
als des sein Sein Begriindenden nicht zu begreifen '°. Evagrios folgert
daraus, wie oben gesagt, dal3 die Heilige Dreifaltigkeit nicht zu erfor-
schen, sondern zu glauben und anzubeten sei. Die « Namen» und «Hy-
postasen» Gottes sind fiir uns Gegebenbeiten der Offenbarung, die wir
nicht weiter hinterfragen kénnen. Wir wissen nur, daB3 diese « Dreitei-
lung» die Einheit der Natur nicht antastet. Denn wie der Vergleich
zeigen soll, ist die Einheit der Natur «organisch», nicht additiv-zusam-
mengesetzt, denn die « Dreiheit» gehért zu dieser Natur selbst und wird
nicht erst sekundir. Diesen Gedanken gilt es jedoch noch zu vertie-
fen.

In den KG greift Evagrios die in der Ep fid behandelte Frage des
Einssein Gottes nur im Voriibergehen auf, macht hier jedoch eine
wichtige prinzipielle Feststellung,

Eins ist eine Zahl der Quantitit, die Quantitit aber ist mit der leiblichen
Natur verbunden. Die Zahl gehort also der zweiten natiirlichen Kontem-
plation an 2°.

In einer Reihe von Sentenzen fithrt Evagrios dann die Ubertragung
mathematisch-logischer Vorstellungen auf das Mysterium Trinitatis ad
absurdum.

Die Heilige Dreifaltigkeit ist nicht wie eine Tetrade, Pentade oder Hexade.
Diese nimlich sind numerisch, Gebilde ohne (wirkliche) Subsistenz; die
Heilige Dreifaltigkeit hingegen ist wesenhafte Erkenntnis 2!,

Die drei folgenden Sentenzen liefern dazu die Begriindung.

V7 Inst ad mon (PG 79, 1237 C).

1 Vel XG I1,21; V,51.

Y9 Inst ad mon, Schlufl des zuvor zitierten Kapitels, vgl. das folgende Kapitel.
20 KG 1V,19.

1 KG VL10.



454 Mysterium Unitatis

Eine numerische Triade ist von einer Tetrade begleitet, aber die Heilige
Dreifaltigkeit ist nicht von einer Vierheit begleitet. Also ist sie keine
numerische Triade 22,

Einer numerischen Triade geht eine Dyade voraus, aber der Heiligen

Dreifaltigkeit geht keine Zweiheit voraus; sie ist also keine numerische
Triade 2.

Eine numerische Triade besteht aus der Addition von Einheiten ohne
(reale) Subsistenz; die selige Dreifaltigkeit hingegen besteht nicht aus sol-
chen Einheiten. Also ist sie keine numerische Triade 24,

Quantitative, numerische Gebilde, wie Dyade, Triade, Tetrade usw.
sind, als Ergebnis einer fortlaufenden, endlosen Addition von Ein-
heiten ohne wirkliches eigenstindiges Sein, «zusammengesetzt»
(ouvBetog) und daher auch selbst ohne wirkliche Eigenstindigkeit.

Vater, Sohn und Geist hingegen sind anfanglose Hypostasen ’,
«Selbststehende», denen ein und dieselbe nichtzusammengesetzte 6,
«einfache» Substanz gemeinsam ist (0poovo1og). Die Einbest dieser drei
Hypostasen ist daher etwas Gegebenes (pOcer), nicht etwas nachtriglich
Gewordenes. Die Heilige Dreifaltigkeit entsteht nicht dadurch, dal3
man zum Vater den Sohn hinzuzihlt und dann den Geist #7. Jeder der
drei 75z mit dem anderen, was er ist, und wird es nicht erst 2%, Denn die
drei Hypostasen stehen nicht wie Einheiten ohne eigenstindiges Sein
unverbunden nebeneinander, sondern wesen anfanglos in einem wechsel-
seitigen Begiehungsverbiltnis, das nicht umkehrbar ist 2. Wir wiirden
heute sagen, daf3 die gottliche Trias dank der Perichorese der drei Hypo-
stasen eine personale Einbert bildet, ja selbst der Urgrund dessen ist, was
wir «personal» nennen. Dies sind indessen Begriffe, die dem pontischen
Ménch noch nicht zur Verfiigung standen; die Sache hingegen ist ihm
vertraut.

2 KG VL1
% KG VIL12.
#* KG VI3
» Vgl. Ep Mel 25.
26 Ep fid 5 (GriBomoNT 2,20).
Demgegentiber ist die Rede Gregors von Nazianz, der ebenso wie schon Origenes,
in Jo X,37 (Sa@épetv 1@ aptOpd Yiov 1od [Tatpdc) bei den Personen von einem « Unter-
schied hinsichtlich der Zahl» spricht, von der « Monas, die, in Bewegung auf die Dyas, bei
der Trias haltmacht», doch nicht sehr gliicklich, vgl. Oratio 29,2 (GaLLAY). Vgl. auch
schon Origenes, Herak 4,3f. (SCHERER), der die Einheit der Gottheit von Vater und Sohn
als Henade und die Zweiheit ihrer Personen als Dyade bezeichnet.

2 Ep fid 4 (GriBoMONT 2, GfE.).

2 KG V1,4,



Mysterium Unitatis 455

Evagrios zieht aus dem Gesagten den Schlul3, daf3 allein die Er-
kenntnis der Heiligen Dreifaltigkeit — auch als erste aller Erkenntnisse
bezeichnet 3° — Wesenserkenntnis (yv®o1g ovowwdg) ist 3!, auch yvdoig
Mg évddog kol povdadog genannt3?: «wahre Erkenntnis der einen
Wesenheit der angebeteten Dreifaltigkeit» 3.

Bedeutet dies nun, dal3 diese «substantielle Erkenntnis» etwa die
drei Hypostasen hinter sich 14Bt, die Personen also der apersonalen
«Gottheit» weichen miissen ? Keineswegs, denn nicht zufélligheil3t esja
ausdriicklich, daf3 die Heilige Dresfaltigkeit (der Hypostasen) diese « We-
senserkenntnis» sei. Daher kann Evagrios auch von der «Schau der
Eins-heit und Einzig-keit des Logos» sprechen ¢, d.h. der den drei
Personen gemeinsamen ovoia.

Unbeschadet dieser Wesensgleichheit waltet jedoch in der ja nicht
statisch, sondern dynamisch verstandenen Dreifaltigkeit eine « Hierar-
chie», die Monarchie des Vaters, von der wir aus ihrer heilsgeschicht-
lichen Manifestation wissen: Der Vater wirkt ad extra stets durch Sohn
und Geist, durch die allein wir auch zum Vater gelangen 3°. Daher gilt,
daB «der Vater der Erzeuger der Wesenserkennitnis» ist 3¢, wie auch deren
letztes beseligendes Ziel *7, in dem sich die Bestimmung des Geschopfes
erfillt.

Denn jede @Voig Aoyikn ward dazu erschaffen, um zu seiz und zu
erkennen *8. In jedem Geschopf sind jedoch, da es ein cvvBetov ist, Sein
und Erkenntnis nicht identisch 3. Allein die Dreifaltigkeit, die yvidoig
ovowdng ist, d. h. in der Sein und Erkenntnis zusammenfallen, vermag
der Bestimmung des Geschépfes zu geniigen.

Wiewohl nun die /ogosbegabte Schopfung dazu bestimmt ward,
«Gott zu empfangen» 4° bzw. seine «substantielle Erkenntnis» !, was

[

° KG VL75.
' KG 11,47; 1V,77; V,55, 56. 61; vgl. iz Ps 88,21 wa; 138,7 v; 144,3 B; Ep 29,3.
2 KG 11,13

3 Ep 506, 2; vgl. Ep Mel 66 (wesenhafte und einzige Erkenntnis Gottes, in der sich alle
Erkenntnisse vereinen).

3 Ep fid 23 (GriBoMoONT 7,31).

¥ Ep Mel 31.
¢ KG VI,28.
7 KGV1,34; vgl. Ep fid passim, Ep Mel passim. Zum Ganzen vgl. BUNGE, Geistgebet
(s.o. Anm. 10) 103ff.

8 KG 1,89; vgl. 1,50. 87.

¥ Vgl KG 11,47, 1V,77; V,55. 56.

0 KG VT3 wé.

% K& 11,12

[P

o



456 Mysterium Unitatis

ein und dasselbe ist, bleibt diese Wesenserkenntnis doch #nbegrenzt
(anepavtog) 4. Die drei gottlichen Hypostasen teilen sich zwar aus
Gnaden dem Geschopf vollkommen mit **, doch wird Gottes Wesen,
da un-faflbar (GmepiAnmtog) 44, von der Erkenntnis des geschaffenen
Wesens nicht umgrenzt; vielmehr umfaf3t die Erkenntnis des Vaters das
Geschopf ©°.

Damit ist deutlich geworden, daf3 Gott, der Eine in drei wesens-
gleichen Hypostasen, nicht dem Bereich der «Zahl» und damit der
«Quantitit» (rocotng) angehort. Auch die abstrakten Begriffe « Hena-
de»und « Monade», die die absolut einfache, den drei Personen gemein-
same Substanz bezeichnen, sowie der Begriff « Triade», den wir auf die
Dreiheit der Hypostasen anwenden, dirfen nur im iibertragenen Sinn
verstanden werden. Die Gottheit ist dnocov, kein quantitatives Et-
was 6. Die «Zahl» gehort vielmehr dem Bereich der «zweiten natiirli-
chen Kontemplation» an?’, d.h. sie ist den Jogika als geschaffenen
intelligiblen «Naturen» 7z zhrer leiblichen Existenzweise eigen. Diese
betrachtet Evagrios notwendigerweise als einen Zustand des « Abfal-
les» 8 von dem immateriellen und unkérperlichen Gott #° — womit
bereits angedeutet ist, daB3 diese Existenzweise kaum die «urspriingli-
che» sein kann, dann aber auch nicht die endgiiltige sein wird.

12 In Ps 70,14 €; 138,7 v; 144,3 B.

42 Ep 29,3, 61,3.

" Ep. fid 7 (GriBomonNT 2,37).

45 In Ps 88,9 6 und .

16 Or 68; Ep fid 7 (GriBOMONT 2,33).

7 KG 1V,19 (S.0.5. 453).

% Ep. fid (GriBomonT 10,19); KG 111,28 Ep Mel 26.

4 Seit dem Peri Archon des Origenes wird im « Origenismus» die Frage diskutiert, ob
der eschatologische Zustand der Vollendung absolut « immateriell » sein werde oder nicht.
Evagrios spricht sich offen fiir die erste Lésung aus, vgl. KG 1,29; 111,15 u. 6., was man ihm
stets angekreidet hat. Denn man hat in dieser «Immaterialitit» eine Abwertung der
Materie und damit der Schdpfung sehen wollen. Evagrios wendet sich indessen ausdriick-
lich gegen eine solche «manichiische» Schépfungs- und Leibfeindlichkeit; vgl. J.G.
BunGE, Origenismus — Gnostizismus. Zum geistesgeschichtlichen Standort des Evagrios
Pontikos, VigChr 40 (1986) 24-54. Von welchem Materieverstindnis soll jedoch eine
Bewertung ausgehen? Dem «materialistischen» und geistfeindlichen des 19. Jh.s oder
dem schon «vergeistigt» zu nennenden des 20. Jh.s? Man miilite bei Evagrios gerechter-
weise beachten, daf fiir ihn «Materie» aus den vier (Zahl!) nicht aufeinander zuriick-
fihrbaren Elementen besteht (vgl. KG 1,29; 11,11; 111,23! u. 8.), die stetem Wande/ unter-
liegen. Dal3 aus dieser Materie Gebildetes keinen ewigen Bestand haben kann, sah Ori-
genes im Zusammenhang mit dem Auferstehungsleib sehr wohl, auch wenn er hier
durchweg miBlverstanden worden ist, vgl. H. CRouzgL, Origéne, Paris 1985, 319 ff. (dort
auch weitere Studien des Autors).



Mysterium Unitatis 457

i

Nach dieser umfinglichen, aber wie sich alsbald zeigen wird unum-
ginglichen Einleitung kénnen wir uns nun unserer eigentlichen Frage
zuwenden. Wie 16st Evagrios vor dem hier dargelegten «theologischen»
Hintergrund die Frage nach dem Verbdltnis zwischen dem Einen und dem
Vielen? Oder, wie wir nun genauer formulieren miissen: Wie steht es
um das Verbdltnis zwischen dem dreifaltig einen Gott und seiner geistigen
Schopfung ? Wie verhilt es sich mit der Einheit der /ogika untereinander?
Und schlieBlich, wie steht es um die innere Einheit dieser /Jogika als
Werk des dreifaltig Einen? Dies sind in der Tat die drei Aspekte der
einen Frage, die es nach Evagrios zu unterscheiden gilt. Ohne hier die
Schopfungslehre des pontischen Ménchs im Einzelnen darlegen zu
kénnen, gilt es folgendes gegenwiirtig zu halten:

Am (nicht chronologischen, sondern ontologischen) «Anfang»
ihrer Existenz waren die mit freiem Willen (npoaipnoig) und Selbst-
bestimmung (avte€ovolov) begabten /logika eins, in sich selbst, unter-
einander und mit Gott *°. Erst die « Bewegung» (kivnoic) oder schuld-
hafte Regung ihres Willens *! hat diesen Zustand*? gestort und jene
«Differenzierung» (Sraipnoig) aller /ogika in « Engel», « Menschen» und
«Dimonen» verursacht *3, die das gegenwirtige Aon kennzeichnet 4,
Diese durch die «Zahl» gekennzeichnete « Differenzierung» ist insofern
ein «Gericht» (kpiow), als einem jeden Jogikon eine dem Grad seines
«Abfalles» entsprechende « Welt» (k0o pog) samt dem ihm entsprechen-
den «Koérper» (o®pa) zugewiesen ward *°, jedoch weniger als Strafe,
denn als Ausdruck gottlicher «Fiirsorge» (mpovoia) >6, Dabei ist jedoch
zu beachten, daB in diese# Aon allein der Mensch aufgrund dieser
Fiirsorge, die ihn als einzigen mit einem «praktischen Kérper» (c@dpo
TPAKTIKOV) ausgestattet hat, d. h. einem Kérper, mit dessen Hilfe er wie

0 Ep Mel 27ft. (Einheit der «Stréme» im «Meer»). Ep fid 29 (GriBomonNT 9,4 ff.)
schlieBt Evagrios die Willensfreibeit mit ihrer Méglichkeit der Wahl des Guten oder des
Bésen ausdriicklich von Gott aus. Sie ist dem wandelbaren Geschipf eigen; vgl. in Eeel
6,10 C

St KG 1,49; VL,20. 75; vgl. Ep fid 29; in Eec/ 2,11 v.

’2 Dal3 es sich hier tatsichlich um nichts weiter als einen Zustand der Existenz
handelt, sah schon H. U. voN BAvTHASAR, Kosmische Liturgie, Einsiedeln 1961, 531 («ur-
springliche Einheit aller Kreatur in Gott»).

53 Vgl. BuNGE, Geistgebet (s.o. Anm. 10) 63f.

¢ In Prov 1,32 (GEHIN 10).

% Vgl. in Ps 118,7 &; 134,6 B; 138,16 n!

6 Vgl. KG 1V,89; V1,43, 59. 75.



458 Mysterium Unitatis

mit einem «Instrument» (6pyavov) die Tugend wirken kann, die Mog-
lichkeit hat, seinen jetzigen «Zustand» zu verbessern (bzw. auch zu
verschlechtern!) *’. Der « Abfall» von Gott brachte also nicht nur den
Verlust der Einheit der Jogika mit Gott mit sich, sondern auch den
Verlust der Einheit der /ggika untereinander. Ja mehr noch, das
Geschopf ging bei seinem Fall auch der inneren Einheit verlustig und
«desintegrierte» sich gleichsam.

Was nun den Intellekt betrifft, so sind... seine Natur, seine Hypostase und
sein Rang eins. Und einst, da er aufgrund seiner selbstmichtigen Freiheit
von seinem ersten Rang abfiel, ward er «Seele» genannt; und als er wie-
derum herabglitt, ward er als « Leib» bezeichnet 3,

Wie der ganze Kontext lehrt, sind «Intellekt», «Seele» und «Leib»
durchaus reale GrélBen, nicht etwa sukzessive Stadien. Gemeint ist
vielmehr die Desintegration eines an sich in sich einigen Wesens in
drei, nun einander widerstreitende Komponenten. Diese Desintegra-
tion ist moglich, weil das /Jogikon seinem Wesen nach geschaffenes
«Bild» des dreifaltig einen Gottes ist und daher dessen Dreieinigkeit
widerspiegelt. Desintegration bedeutet hier jedoch nicht Verlust dieser
Gottebenbildlichkeit, sondern nur Sezn in der Uneigentlichkeit.

Den wandelbaren, weil geschaffenen protologischen Zustand der Ein-
heit zwischen Gott und seiner geistigen Schopfung, der auch der aus
Gnaden unwandelbare eschatologische sein wird, bezeichnet Evagrios
nun mit dem wie ein Kryptogramm verwandten Namen povdg —
Einzig-keit >°. Wir entsinnen uns, dal3 er denselben Begriff, hier jedoch
stets in der Verbindung mit seinem Pendant évdg — Eins-heit, zuvor auf
die gottliche Wesenheit (ovoia) bezogen hatte!

Daraus folgt zweierlei: Zum einen, dafl das Mysterium der Einheit-
des Seienden seine Wurzeln im Mysterium der dreifaltigen personalen
Einbeit Gottes selbst hat — nicht in sich selbst, und nur von dem Myszerium
Trinitatis her verstanden werden kann. Zum anderen, dal3 es Einheit
des Seienden nur als 7e¢ilbabe an der Eins-heit und Einzig-keit des gitt-
lichen Seins geben kann. Mit anderen Worten, der dreifaltig Eine ist nicht
nur selbst das « Modell» dieser Einheit; er ist auch ihr personaler Schipfer.
Dies ist die unverduBerlich trinitarische Grundintuition der evagriani-
schen Einigungsmystik, die sich in der frithen, noch unter Gregor von

7 Ep 57,4 u.6.
® Ep Mel 265 vgl. KG 111,28, auch 111,42 zu dem «ersten Rang» des Intellektes.
*» Vgl. den o. Anm. 14 zitierten Artikel.



Mysterium Unitatis 459

Nazianz in Konstantinopel verfal3ten Epistula fider bereits vollentwik-
kelt darstellt.

Es muB nimlich jenes Gebet unseres Herrschers zur Erfiillung gebracht
werden. Jesus ist es ja, der betet: « Gib ihnen, daf3 auch sie in uns eins seien,
wie ich und du eins sind, Vater.» Denn da Gott einer ist, eint er, wenn er in
einen jeden kommit, alle, und die Zahl vergeht durch den adventus der
Einzig-keit 0,

Dieser « Adventus» (¢mdnuia) des Zustandes der eschatologischen
Einzig-keit als Vollendung der protologischen Grundlegung in der
Schépfung der logika vollzieht sich nun in verschiedenen Phasen, ent-
sprechend den verschiedenen Aspekten der Desintegration der proto-
logischen Monas. Es ist nicht méglich, im Rahmen eines Artikels alle
hier in Frage kommenden Texte vorzustellen. Der eigentliche Schliissel
zum Ganzen, die umstrittene evagrianische «Christologie», sei daher
einer spiteren Studie vorbehalten. Wir wollen uns hier von der evag-
rianischen Exegese jenes Textes leiten lassen, der auch den Kern des
oben zitierten Abschnittes der Ep fid ausmacht: Jobh 17,21, obwohl der
Begriff « Monas» dabei selten erscheint.

Da die Desintegration der geistigen Schépfung bei dem einzelnen
Geschopf beginnt, setzt hier auch die Redintegration ein . In der
Fortsetzung des oben S. 458 zitierten Abschnittes der Ep Me/ heil3t es:

Doch einst (werden) Leib, Seele und Intellekt (wieder) ein und dasselbe
(sein) wegen der Verwandlungen seiner Willen. Und weil einmal eine Zeit
kommen wird, da seine verschiedenen Willen und Regungen vergehen
werden und er in seiner ersten Schépfung auferstehen wird 2, sind (dann)
seine Natur, seine Hypostase und sein Name (wieder) eins, die Gott kennt.
Und wenn er in seiner Natur auferstanden ist, dann ist er der einzige von
allen Wesen, bei dem weder sein Ort noch sein Name bekannt sind ¢3. Und
dem bloBen Intellekt steht es dann zu, zu sagen, welche seine Natur
fur ¥

Und gleichwie es eine Zeit geben wird, da diese Namen und Zahlen mitten
aus dem Leib und der Seele (einerseits) und dem Intellekt (andererseits)

0 Ep fid 25 (GriBoMONT 7,51-50).

6 Vgl. auch das KG V1,75 zugrunde gelegte Schema!

62 Vgl. KG V,19 (Auferstehung des Leibes), V,22 (Auferstehung der Seele), V,25
Auferstehung des Intellektes); s. auch iz Ps 114,7 7.

% Vgl KG 11,37.

64 Ep Mel 26; vgl. zum Schlufl KG 11L,70.



460 Mysterium Unitatis

herausgenommen werden, weil sie zum Rang des Intellektes erhoben wer-
den wegen des (Wortes): «Gib ihnen, daf3 sie eins seien in uns, wie ich und
du eins sind» %%, ebenso wird es eine Zeit geben, da die Namen und Zahlen
mitten aus dem Vater und seinem Sohn und seinem Geist (einerseits) und
seiner /ogosbegabten Schépfung (andererseits), die ja sein «Leib» sind 6,
herausgenommen werden, wegen des (Wortes): « Auf dal Gott alles in allen
gein %,

Diese Redintegration der /ogika, die diese zu ihrer unwandelbaren,
ewigen ®® Vollendung fithren wird, die weit tiber der geschopflichen
Urgegebenheit liegt ®, vermégen die Geschopfe wie gesagt nicht aus
sich selbst zu bewirken 7° — und zwar deshalb nicht, weil die « Monas»
kein Nirvana ist, sondern ein Zustand, der nur in personaler Gegensei-
tigkeit von Schépfer und Geschopf bestehen kann. Als Geschipf vermag
das Jogikon jenen Weg, den es dank seines freien Willens von Gott weg
genommen hat, nicht allein zu Gott zuriickzugehen. Die ganze Heils-
okonomie des Vaters, die in der Inkarnation des Sohnes im Geiste ihre
Vollendung findet, zielt darauf ab, diesen Weg zu schaffen. Der einzige
Weg zu Gott ist jener Weg, den Gott selbst zu uns genommen hat. Und
dieser « Weg» ist letztlich kein Etwas, sondern ein Jemand: der inkar-
nierte Gott-Logos, der fiir uns zum « Weg» ward ’".

Dies ist in der Sicht des Evagrios letztlich nur moéglich, weil die
@Vo1g AoyikY| in ihrer prototypischen Vollkommenhbeit, die Evagrios « Chri-
stus» nennt ’2, stets untrennbar mit dem Logos verbunden geblieben
ist 3. Der zugrunde liegende Gedanke ist, daB3 wohl das Geschopf Gott
zu verlieren vermag, Gott aber nie sein Geschopf verliert. Er geht dem
Gefallenen durch alle Aonen mit diesem Prototyp nach bis hin zur
Inkarnation, in der er in den konkreten « Zustand» dieses desintegrier-
ten Geschopfes eingeht, wie dieses selbst « Mensch» wird 74, Erst hier

5 Joh 17,21.
% Vgl. dazu Ep Mel 151F.
67 Ep Mel 22, Zitat: 1 Kor 15,28.
o Ep Mel 63 (s.u.S. 465); in Ps 88,46 1 (s.u.S. 461).
8 Ep Mel 62
0 Ep Mel 46ff.; KG 1V,89 (Heilswerk Christi).
" Ep 17,15 60,15 vel. KG VI,20.
Ich gedenke die evagrianische « Christologie» in einem anderen Zusammenhang
ausfithrlich darzustellen und mufl mich hier auf Andeutungen beschrinken.
73 KG VI,18. 79.
74 Die evagrianische Soeriologie ist insofern als «anthropozentrisch» zu bezeichnen,
als in diesem Aon allein der mit einem «praktischen » Kérper ausgestattete und daher
verinderungsfihige Mensch Gegenstand der Heilsékonomie ist. Engel und Dimonen,



Mysterium Unitatis 461

kann von «unserem Erl6ser Jesus Christus» als einer « Person» gespro-
chen werden 7%, ein Begriff, der Evagrios indessen noch ebenso fehlt
wie Origenes. Es ist ja offensichtlich, dafl wir es hier mit einer selb-
stindigen Weiterbildung der origeneischen Spekulationen iiber die
«Seele Christi» ¢ zu tun haben, die ja auch eher ein «metaphysisches
Prinzip» ist 77 als eine «Person».

Vor dem Hintergrund dieser «Christologie», die in dem wie ein
Kryptogramm verwandten Namen «Christus» sowohl Soteriologie als
auch Protologie und Eschatologie zusammenfal3t («Erkenntnis Christi»
lautet das Stichwort), wird nun auch folgendes Psalmen-Scholion ver-
stindlich:

«Du hast die Tage seiner Zeit verkiirzt»:

Wir miissen zuerst wie die «Tage des Himmels» %, d.h. den heiligen
Michten gleich werden, dann aber auch der «Sonne der Gerechtigkeit» ™
selbst 4hnlich werden 8°. Es mul} sich nimlich zur Gidnze das Gebet unseres
Herrschers erfiillen. Jesus ist es ja, der betet: « Gib ihnen, sagt er, daB3 auch
sie in uns eins seien, wie auch ich und du eins sind, Vater.» So werden wir
nimlich sein: ferner weder Zunahme noch Abnahme hinsichtlich der

Erkenntnis empfangend, sondern vollendet auf ewig im Herrn verwei-
lend 8!,

«Verdhnlichung» (napep@épelv) mit der «Sonne der Gerechtig-
keit», d.h. «Christus» als prototypischer @¥o1g Aoyikn in ihrer Einheit

unveridnderlich in ihrem jetzigen Zustand (vgl. in Prov 1,32 (GeHiN 16), sind Helfer bzw.
Widersacher dieses Heilswirkens, vgl. Ep 57,4.

7> Vgl. schon die frithe Ep fid mit ihrer Unterscheidung zwischen dem kUptog katé
v 1fi¢ évavbpomiceng énivolav (GriBomoNT 7,11fF), d. h. dem Inkarnierten, und dem
KUplog katd v 100 Adyov €mivolav (GriBomonT 7,25ff), d.h. dem Logos «an sich»
(GriBomonT 7,31), und schlieSlich Xpiotog tov Adyov 100 Beod &xwv &v Eovtd
(GrioMoNT 4,14f.), wo der Modus des Seins des Gott-Logos ad extra anklingt. Dabei
handelt es sich jedoch stets um ein und dasselbe Subjekt! So ausdriicklich in KG VI,16,
moéglichen Einwendungen zuvorkommend.

% Ngl. in.Pe131,7 &

7" Vgl. H. CrouzeL, Marie peut-elle étre dite Mére de Dieu selon !’Origénisme du
VI siécle ?, De cultu Mariano saeculis VI-XI, Acta congressus Mariologici-Mariani inter-
nationalis in Croatia anno 1971 celebrati, vol. III, Rom 1972, 67-86, hier 71ff.

" Ps88,30.

7 Mal 4,2.

8 Vgl. in Ps 24,16 n: «Wenn einer nicht den <Geist der Sohnschafty (Rém 8,15)
empfangen hat und nicht zum Bruder der heiligen Michte und Christi selbst geworden ist,
der nenne sich selbst «Eingeborener» und «Armer>, beraubt des Reichtums der Erkennt-
nis...»

81 In Ps 88,46 .



462 Mysterium Unitatis

mit dem Gott-Logos 82, der hier also nicht «im Hinblick auf sich selbst»
(0G TpOg avTOV) in seiner « Eins-heit und Einzig-keit» der Wesenheit,
sondern in seinem Sein @d ex#ra, «im Hinblick auf uns» (®¢g mpoOg
Nuéc) 8% betrachtet wird, bedeutet, dank eben dieser Einwohnung des
Gott-Logos unlésbar mit den Personen der Heiligen Dreifaltigkeit ver-
eint sein®4, Wie dies zu denken ist, hat Evagrios in bildhafter Sprache in
seiner Ep Me/ dargelegt ®°.

In sich selbst geeint, geeint mit Gott dank seiner Veridhnlichung mit
seinem Prototyp, findet das Geschopf nun auch die Einbest mit seines-
gleichen wieder. Die Vielen erweisen sich hier nicht, wie in jenem «Eins
ist das Ganze», als blof3e Illusion, die im Einen spurlos verweht, son-
dern als 7e¢ilhaber an dem nicht-numerischen Einssein des dreifaltigen
Gottes, mit dem sie zu einer «natiirlichen» 8¢ und damit unwandelbaren
Einheit werden.

... Indessen mul3 man wissen, daf3 von « Geschlecht und Geschlecht» (d.h.
eigentlich den Geschlechterfolgen, hier aber auf die verschiedenen «Ge-
schlechter» der Jogika bezogen *”), von denen die einen lehren und die
anderen lernen ®, nur in den Aonen gesprochen wird.

In der Heiligen Dreifaltigkeit hingegen ist nicht mehr von « Geschlecht und
Geschlecht» die Rede, da alle in Gott eins geworden sind, nach dem Gebet
des Herrn, das da lautet: «Gib ihnen, daf3 auch sie in uns eins seien,
gleichwie ich und du eins sind, Vater» #.

Diese umfassende Verséhnung und Einigung bedeutet, dal3 nun
auch die «Zahl» als Symbol der Trennung vergeht *°, da Evagrios sie ja
auch von der Heiligen Dreifaltigkeit ausgeschlossen hatte ?'.

82 Vgl. KG 11,22 mit V1,18 und verwandten Sentenzen.

83 Ep fid 24 (GriBomoNT 7,42).

8 Vgl. KG V1,14, von «Christus » ausgesagt. (Die Ubersetzung ist der Verbesserung
bediirftig!).

85 Ep Mel 15ff.; vgl. BUNGE, Briefe 140ff.

8 Vgl. Ep Mel 23 («eine Natur»), 27 id.; iz Ps 105,5 v («Gottes Natur erben»).

87 Vgl. Ps 144,4 u.6.

8 Vgl. KG 1V,51.

89 In Ps 144,13 g, vol. Ep Mel/ 27: « Und hinfort werden (die Intellekte) nicht mehr
viele sein, sondern sie werden eins durch seine (des Vaters) Eingigkest ohne Ende und
ohne Unterscheidung, wegen ihrer Vereinigung und Vermischung mit ihm». S. auch den
oben S. 459 zitierten Text Ep fid 25 (GriBomoNT 7,51-56).

% Ep fid 25 (GriBoMoNT 7,55); Ep Mel22; KG 1,7. 8. 29.

' Und nicht umgekehrt, wie A. GuiLLAumONT, Les «Képhalaia Gnosticay d’Evagre le
Pontique, Paris 1962, 157 Anm. 110 meint.



Mysterium Unitatis 463

Gleiches gilt auch von den « Namen» %2, und zwar insofern, als diese
verschiedenen «Namen» der Jogika wie auch deren desintegrierte
Aspekte jene verschiedenen kataotdoeig bezeichnen, die sie erst sekuz-
ddr erworben haben ?3. Evagrios dehnt dies sogar auf die Mehrzahl der
«Namen» Gottes aus, nimlich auf all jene, die der Heilsékonomie
angehoren, da sie bestimmte «Rollen» bezeichnen, die Gott «sekundir»
angenommen hat ?4. Nicht vergehen werden jedoch die Namen und
Hypostasen des Vaters, des Sohnes und des Geistes, da sie anfanglos und
endlos sind!®° Ebenso wird auch das /ggikon nur vordergriindig «na-
menlos» %¢: im Zustand der Vollendung in Gott kennt dieser allein die
Hypostase und den Namen seines «Bildes» ?’.

In diesem beseligenden Zustand der «Einzig-keit» zwischen Gott
und den in sich und untereinander geeinten Geschépfen vergeht
schlieBlich auch das Bése *® und sein Urheber, der jene Desintegration
verursachte *°.

Ich sah, sagt (der Ecclesiast), alle Bosheit und den durch sie ‘michtigen’
Bosen. Diesen nennt er auch «michtig an Gottlosigkeit, die Armen ver-
leumdend» 19?2, Ich sah auch, wie all seine Eifersucht, die er wider die
Menschen hatte, eitel war, obwohl sein Herz voll davon war. Denn es muf3
ja «Gott ginzlich alles in allen werden» % und sich das Gebet Christi
erfiillen, das da lautet: «Gib ihnen, daf3 auch sie in uns eins seien, wie auch:
du und ich eins sind, Vater» 192,

92 KG 11,17; Ep Mel 22.
9 Vgl. KG 11,66, in Ecc/ 6,10 §; auch KG 111,54,
1 Ep Mel 22. 24; KG VI,20.

95 Ep Mel 23. 25; vgl. KG VI,20.

9% Ep Mel 22; vgl. KG 11,37.

97 Ep Mel 26; vgl. auch KG 11,11, wo von der Unbegreiflichkeit des Schépfers #nd
des Intellektes die Rede ist.

%% Evagrios lehrt die Endlichkeit des Bisen ausdriicklich, vgl. Ep 18,2; 30,2; 43,2
(nicht urspriinglich), Ep 43,3; 59,3 u. 6. (nicht ewig).

9 Das eschatologische Schicksal des Sz#azs und seiner Damonen li3t Evagrios, da es
sich seit Origenes um eine vieldiskutierte Streitfrage handelt, bewuBt im Dunkeln. Die
ganze Frage bedarf einer gesonderten Untersuchung, die den Voraussetzungen und
Implikationen der gegensitzlichen Vorstellungen Rechnung trigt.

100 Proy 28,3.

1t 1 Kor 15,28,

102 I Eeel 4,4 .

=



464 Mysterium Unitatis

II1.

Ich habe mich im Vorhergehenden bewuBt auf einige wesentliche
Texte und Aspekte der evagrianischen Einigungsmystik beschrinkt, um
desto deutlicher deren grundsitzlich biblische und theologische Inspiration
hervortreten zu lassen. Wie die fiinffache, stets neue Interpretation von

Joh 17,21 lehrt, denkt Evagrios vom offenbarten Mysterium Trinitatis her
und transponiert nicht etwa fremde Aspirationen der Vergottung auf
eine theologische Ebene. Was Einheit ist, wissen wir allein dank jener
Fiille der Selbstoffenbarung Gottes, die uns in dem Mysterium der drei
Hypostasen gegeben ist. Daher heil3t es in einem «evagrianischen» Text
sehr schon:

Die Einheit der Dreifaltigkeit hat uns den Typos der Einigung von allem in
der Dreifaltigkeit offenbart 193,

Diesen eschatologischen Zustand der Einheit zwischen Schépfer
und zu seiner Vollendung gelangtem «Bild Gottes» nennt Evagrios
«Monas» oder auch ehrfiirchtig «heilige Monas». Mit « Monismus» hat
dies nichts zu tun. Denn es handelt sich ja hier nicht um den ontologisch
rnotwendigen, womoglich sogar periodischen RiickfluB3 der Teile ins Gan-
ze ! sondern um ein einmaliges, interpersonales Gescheben, dessen
Autor letztlich allein Gott selbst ist.

Da Gott einer ist, eint er, wenn er in cinen jeden kommt, alle... 19°

Anstelle des a-personalen « Eines ist das Ganze» (Ev 10 Tdv) tritt nun
das paulinische personale « Gott alles in allen» (0 8g0¢ 10 A VT €V TAOLV).
Es ist weder bloBe Gegebenheit noch blofles Geschehen, sondern
Erfillung des Gebetes « Christin, des inkarnierten Logos, und Gabe des
Vaters; «gib ihnen», wiederholt Evagrios ja stets, abweichend vom Text
des Evangeliums 1%,

1o . MUY.I'.DERMANS, Evagriana Syriaca, Bibliotheque du Muséon 31 (1952), Text
VIIL8 (S. 127, Ubersetzung S. 158). Es ist zu beachten, daf3 die Sentenzen falsch unterteilt
sind !

Y% Auch in Ep Mel 27ff. nicht, wo das Bild vom Meer und den Strémen eine ganz
andere Pointe hat.

1% 8.0.8. 459; vgl. auch MUYLDERMANS, Evagriana Syriaca (s.o. Anm. 103), Text
XI1,34.

196 Evagrios folgt wohl Origenes, der mehrfach diese Lesart bietet. Am nichsten

liegt, schon vom thematischen Kontext her, 7# Os, Philokalia 8,3 (HarL).



Mysterium Unitatis 465

Nirgends finden wir daher auch die Andeutung einer « Uberwin-
dung» der Personen zu Gunsten eines Eingehens in die namenlose
«Gottheit» oder die den drei Personen gemeinsame Wesenheit %7, Mit
aller Deutlichkeit sagt Evagtrios, eventuellen Einwinden zuvorkom-
mend, daf3 die anfanglosen Namen und Hypostasen der drei géttlichen
Personen nze wvergeben werden'®®. Mit diesen wird denn auch das
Geschopf letztendlich vereint: it dem Vater durch Sobn und Geist, den
einzigen ewigen Mittlern '%%, Die Person des Vaters ist als Ursprung
allen Seins auch dessen letztes «Ziel» und «Beseligung» 9.

So wenig es sich hier also um einen a-personalen, ontologisch not-
wendigen und gar periodischen Vorgang von AusfluB3 des Einen in die
Vielen und RiickfluB3 der Vielen in das Eine handelt, so wenig ist auch
das «Enden» fiir Evagrios bloBe Wiederherstellung des « Anfangs».

Seiner Natur ndmlich ist es eigen, daB3 er als Mensch «nach dem Bild
Gottes» erschaffen ward ''!. Jenseits seiner Natur aber liegt es, dal} «wir
ihm ghnlich werden»!'2, und zwar sowohl nach dem (Wort): «Ich bin
gekommen, damit ihnen das Leben zuteil werde und sie es in Fiille
haben» '3, als auch nach jenem anderen (Wort): «Ich ward iiber mein
Reich gesetzt, und noch gréBere Ehre ward mir hinzugefiigt» '!4.

Und in Wahrheit, da der Prophet all das, was geschehen sollte, betrachtete,
staunte er und nannte den « Wunderbarer» ''%, der all dies um seiner Liebe
zu den Jogika willen wirkte. Und iiberaus wiirdig des Staunens und des
Lobpreises ist dieses Wunder! Ein unaussprechliches Wunder ndmlich ist
es, daB die Natur der /ogika, die um ihrer Geschopflichkeit und des Anfan-
ges ihrer Existenz willen und wegen der « Bewegung» ihres Willens '€ der
gottlichen Natur fremd waren, die ohne Anfang ist und der Schopfer aller

107 Vgl. voN BALTHASAR (s.0. Anm. 5) 39 («fast schrankenlose Ubermacht der Ein-
heit iiber die Dreiheit, mit deutlichen Spuren der Unterordnung der Personen»).

108 Ep Mel 23. 25; vgl. zum Ganzen BUNGE, Geisigebet (s.0. Anm. 10) 88 ff.

109 Ep Mel 31; vgl. Or 59.

1o Ep fid 21f. (GriBoMoNT 7); Ep Me/ 154F.

" Gen 1,27.

12 1 Joh 3,2; vgl. Gen 1,26. Evagrios unterscheidet also zwischen der «natiirlichen»
(geschopflichen) Gostebenbildlichkeit und der eschatologischen, gnadenhaften Gozt@bnlich-
keit!

13 Job 10,10.

Wi Ep Mel 62, letztes Zitat: Dan 4,36 [33].

15 /59,6 [5]: Bavpaoctdg nach dem alexandrinischen Text, den Evagrios durchweg
zugrunde legt.

116 Zu diesen Willensregungen vgl. auch in Eecl 6,10 {; Ep fid 31 (GriBomonT 10,18)
auch 29; Ep Mel 23. 26.



466 Mysterium Unitatis

Dinge und unverinderlich, mit der Natur ihres Schépfers vereint und durch
seine Gnade mit ihm eins werden soll in allem ohne Ende !'7.

Die heilsgeschichtliche Schau des Evagrios ist nicht antik-zyklisch,
sondern biblisch-linear, um diese Klischees einmal zu verwenden. Das
«Wunder», das Evagrios besingt, ist der unbesiegbare Hezlswille Gottes,
eben seine Liebe, der sich nicht nur alles Sein verdankt, sondern die
letztlich auch alle Widerstinde zu iberwinden vermag, damit wirklich
«Gott alles in allen werde».

IV.

Der hier beschriebene Vorgang allumfassender Versohnung und
Einigung zwischen Schépfer und Geschépf ist eindeutig eschatologischer
Natur! Evagrios wire indessen kein echter Mysziker, hitte ihn die
Verinnerlichung dieser zukiinftigen Herrlichkeit, ihr « Angeld» schon
in diesem Leben als Frucht des Glaubens nicht beschiftigt. Der « Ort»
der Erfahrung des Mysterium Unitatis als gnadenhafte Teilhabe am
Mysterium Trinitatis ist fiir Evagrios das «Gebet». Ich habe davon an
anderer Stelle ausfithrlich gehandelt ''® und kann mich hier auf einige
wesentliche Aspekte beschrinken.

Das Gebet Christi um die Einheit aller, «wie du und ich eins sind,
Vater», bezieht sich, wie gesagt, auf das Eschaton. Gegenwirtige Wirk-
lichkeit ist der Zustand der « Monas» jezz2 allein in « Christus» ''%,d. h. in
jener «verniinftigen und heiligen Seele, die mit dem Gott-Logos in das
Leben der Menschen kam» !?° und die esze Person «unseres Erlosers
Jesus Christus» bildet '*!, Vorbild und Inbegriff allen geistlichen Le-
bens '?2, Evagrios spricht daher im Zusammenhang mit dem Gebet nie
von der «heiligen Monas». Stattdessen ist von dem «Zustand des Gebe-
tes» die Rede, in dem der Intellekt seines eigenen «Zustandes» ansichtig
wird 123, d. h. seines Seins als eik®v 0god, als «wahrhaftiges Abbild von
Sohn und Geist» !?* und, da diese ja selbst «genauer Abdruck» und

"7 Ep Mel 63.

"% BUNGE, Geistgebet (s.o. Anm. 10) 88-109.

1 Vel KG I11,2. 3.

120 In Ps 131,7 e

121 Vel KG VI1,16.

122 Zur Imitatio Christi bei Evagrios vgl. BUNGE, Brigfe 126ff.
23 Vgl. BUNGE, Geistgeber (s.o. Anm. 10) 74ff. und 62ff.

120 Ep Mel 19; vgl. 12 und 16.



Mysterium Unitatis 467

«wahrhaftiger Abglanz» des Vaters sind '2°, seiner existentiellen Verwie-
senhbeit auf den dreifaltigen Gott innewird.

In diesem Zusammenhang spielt nun ein anderer johanneischer
Text eine dhnliche Schliisselrolle, wie J/ob 17,21 in der evagrianischen
Eschatologie: Joh 4,23.

Die wahren Anbeter beten den Vater in Geist und Wahrheit an.

Evagrios versteht den Text ganz selbstverstindlich zrznstarisch: der
«Geist» deutet hin auf den «Heiligen Geist» und die « Wahrheit» auf
den «Eingeborenen Sohn» des Vaters 126, und macht ihn zum Herzstiick
seines Traktates De Oratione. Nicht weniger als vier Mal kehrt die
Formel &v ITvevpatt kai *AAnOeiq wieder '?7, und weitere zehn Mal
verweist das Adjektiv «wahr» bzw. das Adverb «wahrhaftig» auf die
wahren Anbeter des Vaters aus Joh 4,23 '28, Damit bewahrheitet sich,
daB3 die kontemplutive Weise des Gebetes, von der der Prolog sprach,
tatsichlich die « Erkenntnis der Heiligen Dreifaltigkeit» zum Inhalt hat,
auf die die «praktische» Weise schrittweise hinfithrt. Nicht umsonst
nennt Evagrios daher den «wahren» Beter einen « Theologen» %,

Da der eschatologische Zustand der Einzig-keit trinitarisch ist als
Einigung des Geschépfes mit den drei gottlichen Personen, kann die
Erfahrung seines « Angeldes» ebenfalls nur trinitarisch sein. Der Gessz
«sucht den Beter heim» '3 und «weckt in ihm das Verlangen nach dem
geistlichen Gebet» '31. Der Gotz-Logos, den der Beter «sucht» 132, «zeigt
sich ihm im Zustand des Gebetes» 133, Durch die Gabe des Gebetes, die
Gabe des Vaters ist 34, befihigt, spricht schlieBlich der Intellekt «in
Geist und Wahrheit», d. h. beseelt vom Heiligen Geist und vereint mit
dem Eingeborenen Sohn Gottes, «ohne jegliche Vermittlung» !** eines
Geschopfes oder auch nur eines « Gedankens» 3¢ unmittelbar auf unsag-
bar vertraute Weise «allzeit mit Gott, wie mit einem Vater» 137,

' Ep Mel 18.

126 O 59,

127 0r 59. 60. 77. 146.

128 Or 10. 41. 54. 56. 61. 65. 76. 80. 113. 153.

122 Or 61

130 "Or 70,

11 Or 63,

132 Or 51.

133 O 52.

13 Or 59; vgl. 70. 87.

135 0 3,

136 Or 56-58. 71.
137 Or 55.



468 Mysterium Unitatis

Der Mystiker erfihrt also «im Zustand des Gebetes» seine existen-
tielle Verwiesenheit auf Gott als Gemeinschaft mit einer jeden der drei
gottlichen Hypostasen in der ihnen je eigenen Rolle. Er «schaut» in sich
selbst — sich selbst — als « Ort Gottes». « Lichtfé6rmig» geworden wird er
seiner selbst als immateriellen Ortes der strahlenden Gegenwart der
Personen der Heiligen Dreifaltigkeit inne 138,

In moderner Sprache darf man dies als eine so nur auf dem Boden
der Offenbarung, und zwar in ihrer neutestamentlichen Fiille, mégliche
personale Gotteserfabrung bezeichnen. Denn hier wird auf der «mysti-
schenw, der Erfabrungsebene, verinnerlicht, was im Dogma verkiindet
und im Glauben angenommen wurde — nimlich dal3 der Mensch wirk-
lich er selbst ist allein in der Begegnung mit dem, der seine Existenz
begriindet, weil diese Verwiesenheit ist, « Empfinglichkeit», sagt Eva-
griog 199,

Der religionsgeschichtlich weitverbreiteten Erfahrung eines alles
tragenden a-personalen, oder vielleicht sollte man, um nicht zu urteilen,
besser sagen vor-personalen Seinsgrundes, mit dem letztlich jedes Sei-
ende Zdentisch ist: Ev 10 mllv, so dalB3 jedes Gegeniiber im Grunde nur
Illusion ist, die dann verweht, steht hier die aus dem offenbarten €ic 0
0e0¢ geflossene mystische Erfahrung einer Einheit in personaler Ver-
wiesenheit gegeniiber, ein «Zustand», in dem ich nicht als bloBe Illu-
sion verwehe, sondern in der Erfahrung des 0 8g0¢ 10 ndvto £v ndoy
erst eigentlich voll ich selbst werde.

Evagrios ist sich wohl bewul3t, daf3 jener «Zustand des Gebetes»
noch nicht das eschatologische mpécwnov npodg mpoécwnov ist 140, Die
Erfahrung, von der er in so bewegten Worten zu sprechen vermag, ist
sakramentale Wirklichkeit, reales Angeld kiinftiger Herrlichkeit.

13 Vgl. BUNGE, Geistgebet (s. o. Anm. 10) 88 ff.
1% KG VI,73 (Gottebenbildlichkeit als Empfinglichkeit),; vgl. 11,11 (Intellekt eine
Natur, die fiir die Dreifaltigkeit empfinglich ist). Aus diesem Grundgedanken heraus

entwickelt Evagrios seine so gewagt erscheinende Einigungsmystik in Ep Me/!
1o Ep fid 22 (GriBomonT 7,18fF), 23 (7,31ff.).



Mysterium Unitatis 469

In Abkiirzung zitierte Werke des Evagrios:

Ep

Ep. fid

Ep Mel

Gnost
in Eccl

in Prov

in Ps

KG

Epistulae LXII, Text bei W. FRANKENBERG, Euagrius Ponticus,
Berlin 1912, Ubersetzung bei G. BunGg, Evagrios Pontikos, Briefe
aus der Wiiste, (Sophia Bd. 24), Trier 1985 (= Briefe).

Epistula fidei, Text bei M. ForLIN PATRUCCO, Basilio di Cesarea, Le
lettere, Turin 1983, 84—112 (= GrisomonT), Ubersetzung bei
BUNGE, Briefe 284-302.

Epistula ad Melaniam, Text, erster Teil bei FRANKENBERG 2.2.0.,
zweiter Teil bei G. VITESTAM, Seconde partie du Traité, qui passe sous
le nom de «La grande lettre d’Evagre le Pontique 2 Mélanie 1’An-
cienne», Lund 1964, Ubersetzung bei BUNGE, Briefe 303—328.
Gnostikos, Text bei FRANKENBERG 2.2.0.

in Ecclesiasten. Mit freundlicher Erlaubnis benutze ich die Ab-
schrift der Handschrift Cois/in 193 durch P. GEHIN, der eine Aus-
gabe vorbereitet.

in Proverbia, ed. P. GEHIN, Evagre le Pontique, Scholies aux Pro-
verbes, SC 340, Paris 1987.

in Psalmos. Mit freundlicher Erlaubnis benutze ich die Abschrift
der Handschrift Vat. gr. 754 durch M.-]. RoNDEAU, die eine Aus-
gabe vorbereitet. Zu dem hier verwandten Schliissel vgl. DiEs., Le
commentaire sur les Psaumes d’Evagre le Pontique, OCP 26 (1960)
307-348.

Kephalaia Gnostika, ed. A. GUILLAUMONT, Les six Centuries des
«KEPHALAIA GNOSTICA » d'Evagre le Pontique, PO XXVIII - Fsz. 1—
Nr. 134, Paris 1958.

De Oratione. Anstelle des fehlerhaften Textes der PG lege ich die
Handschrift Coislin 109 sowie die Druckausgabe der PHILOKALIA,
Athen 1957 zugrunde, deren Numerierung ich auch tibernehme.






	Mysterium Unitatis : der Gedanke der Einheit von Schöpfer und Geschöpf in der evagrianischen Mystik

