
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 36 (1989)

Heft: 3

Artikel: Magisterium und Moraltheologie

Autor: Fuchs, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761146

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761146
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Josef Fuchs S.J.

Magisterium und Moraltheologie

Mitte November waren hier in Freiburg ca. 20 junge katholische

Journalisten aus ungefähr ebenso vielen Ländern für eine Woche auf
Studienreise. Sie waren die Woche vorher in Rom gewesen. Dort hatten
sie auch Kontakt zu vatikanischen Behörden aufgenommen. Der Sekretär

der Kongregation für die Glaubenslehre, Erzbischof Bovone, sagte
ihnen u. a., daß im Augenblick das Hauptproblem der Kongregation die
katholische Moraltheologie sei. Das war meinen heutigen Hörern
und mir schon bekannt. Wir müssen uns fragen: Zu welchem Grade
bedarf es dieser nervenaufzehrenden amtlichen Bemühungen in der
Kirche

I. Einführung

Das christliche Leben ist ein verpflichtender Ausdruck unseres
christlichen Glaubens an Gottes Selbstmitteilung; so sagt auch LG 25

des II. Vatikanischen Konzils. Christliches Leben in dieser Welt ist
Leben nach dem Evangelium. In diesem Sinne gibt es zweifellos eine
Moral des christlichen Gottesvolkes und der Kirche. Sie muß es in
unserem Bewußtsein und in der christlichen Verkündigung geben. Sie

beinhaltet aber nicht einen christlichen Monismus für alle partikulären
Moralfragen und für die sich wandelnden Bedingungen des alltäglichen
Lebens in dieser Welt. Das heißt einerseits nicht, daß der christliche
Glaube als solcher für die tausend und abertausend Lebensfragen sich



396 Magisterium und Moraltheologie

gleichbleibende Lösungen anbietet; aber er gestattet andererseits auch

nicht beliebige Lösungen. Sein Einfluß ist fundamentaler als die
Konkretheit der Einzelfragen erahnen läßt; er durchdringt, beseelt und
beeinflußt auf diese Weise die vielen Einzellösungen.

Wenn es in der Kirche Hirten gibt, die dem Volk Gottes Führung
anbieten sollen, dann werden sie sich auch darum kümmern müssen,
daß Beliebigkeiten aus der christlichen Lebensgestaltung ausgeschlossen

werden und daß die Lebensgestaltung mit dem Geist und den

Aussagen des Evangeliums vereinbar ist. Damit ist offensichtlich nicht
gesagt, daß die Hirten ein für allemal und definitiv und für immer
gleichbleibende Lösungen für alle Moralfragen anbieten müssen oder
können.

So hat es auch Jesus gehalten. Er insistierte auf der Bekehrung von
egoistischer, also sündhafter Orientierung, er forderte absolute
Rechtschaffenheit, er wehrte sich gegen selbstische Interpretationen von
damals anerkannten moralischen Vorschriften, er korrigierte
Gesetzesvorschriften, die aus der Selbstsucht der Hartherzigkeit des Volkes

hervorgegangen waren (z.B. den Scheidebedarf), er monierte Verfehlungen

gegen die damals geltende sittliche Ordnung (z. B. Ungerechtigkeit,
Hartherzigkeit, Ehebruch). Aber er war weit davon entfernt, gleichsam
einen Moralkodex des richtigen innerweltlichen Verhaltens, verschieden

von den damals akzeptierten, oder gar einen immerwährenden
Kodex jeglichen richtigen menschlichen Verhaltens in dieser Welt für
alle Zeiten und in allen Kulturen zu lehren ; er — der Sohn aus Nazaret —

konnte es gar nicht.
Ähnlich verhielt sich Paulus. Einerseits besteht er auf der Treue zur

Verkündigung des Gottesreiches des Herrn und zu dessen normativem
Verhalten, andererseits drängt er zu einem Leben gemäß den sittlichen
Normen, die von rechtschaffenen Menschen seiner Zeit akzeptiert
waren — soweit sie nicht im Gegensatz standen zum Geiste des Herrn
und nicht den Geist heidnischen Kultes und Verhaltens in sich trugen.
Neu erstehende sittliche Fragen sucht er selbst zu lösen (z. B. die Trennung

einer christlichen oder einer gemischten Ehe, Speiseprobleme,
u. a.), zu anderen Fragen erteilt er seinen Rat - und nicht mehr als einen
Rat. Aber auf die vielen konkreten Alltagsfragen gibt er keine
unveränderlichen Antworten für die geschichtliche Zukunft: er denkt nicht
daran und kann nicht daran denken.

Dies ist wichtig: Beide, Jesus und Paulus, interessieren sich im
Bereich des Alltags ausschließlich für die Fragen ihrer Zeit und ihrer



Magisterium und Moraltheologie 397

konkreten Welt. Sie entwerfen in partikulären Fragen keine «christliche»

Moral für die Weltgeschichte. So hat die sittliche Führung (das

«Amt») in der christlichen Gemeinde, in der Kirche, begonnen. Aber
im Laufe der Zeit - der Jahrhunderte — ist sie zum Problem geworden:
das Amt und das Volk Gottes, das Amt und die Moraltheologie.

In der Folge werde ich — in Anlehnung an drei neuere
Zeitschriftenbeiträge — folgende vier Themen ansprechen : 1. Zur Kompetenz des

Magisteriums in Fragen der Moral. 2. Magisterium, Moraltheologie,
kirchlicher Auftrag. 3. Zum Stil des Magisteriums im Verhältnis zur
Moraltheologie. 4. Zum Verhalten der Moraltheologen zum Magisterium.

II. Zur Kompetenz des Magisteriums in Fragen der Moral

Vor wenigen Jahren fand sich — zur großen Verwunderung ihrer
Leser — in der römischen Jesuitenzeitschrift La Civiltà Cattolica,
vorzensiert durch das päpstliche Staatssekretariat und im gegebenen Fall
durch die Kongregation für die Glaubenslehre, ein vorzüglicher
Leitartikel über Infallibilität und Infallibilismus l. Der Beitrag geißelte die
Tendenz, jedem päpstlichen Wort eine Art von quasi unfehlbarer
Bedeutung beizumessen. Diese Tendenz liege in der Linie einer weiteren

Tendenz, eines gewissen Byzantinismus am päpstlichen Hof. Der
Leitartikel war nicht von einem einzelnen Verfasser gezeichnet, doch
hatte er im wesentlichen einen bestimmten Verfasser; man wußte bald,
daß es der Ekklesiologe Pater Giandomenico Mucci S.J. war.

Der gleiche Verfasser publizierte vor wenigen Monaten — diesmal

unter seinem Namen — in der gleichen Zeitschrift einen kritischen
Beitrag unter dem Titel «Die Kompetenz des unfehlbaren Lehramtes»

2. Wichtig scheint ihm die Bezugnahme auf die Untersuchung des

Konzils von Trient zwischen «salutaris Veritas » (Heilswahrheit) und

«morum disciplina» (die Ordnung richtigen Verhaltens) zu sein, die
beide Gegenstand kirchlichen Lehrens sind. «Mores» (Sitten) bezeichnen

im Konzil von Trient nicht nur die Sittlichkeit im engeren Sinne,
sondern auch christliches Brauchtum (schließen aber das sittliche

1 II ministero del Papa dopo i due Concili Vaticani: La Civiltà Cattolica 136

(2.11.1985), 209-221.
2 G. Mucci S.J., La competenza del magistero infallibile: La Civiltà Cattolica 139

(2.7.1988), 17-25.



398 Magisterium und Moraltheologie

Naturrecht, wenigstens in seinen Grundprinzipien, mit ein). Bedeutsam
ist für Mucci, daß die «mores» als in Beziehung zum Evangelium (im
Sinne von Offenbarung) stehend verstanden werden; darum sind sie

vom Glauben inspiriert und haben — ähnlich dem Glauben — letztlich
einen evangelischen Ursprung und einen tiefen theologischen Sinn; das

gilt auch von jenen «mores», die inhaltlich keine zwingende Beziehung
zum «depositum fidei» (zur Glaubenshinterlage) haben. Diese Ausführungen

des Autors zielen schon auf die von ihm ins Auge gefaßte
These.

Anders als auf dem Konzil von Trient, bedeutet — wie allgemein
bekannt - «mores» auf den beiden Konzilien des Vatikans die Morallehren

im heutigen Sinne des Wortes. Während nun einige wenige
allgemeinste Moralprinzipien nach allgemeiner Auffassung auch
geoffenbart sind - uns somit ebenso wie die geoffenbarten Glaubensfragen
von der Kirche als im Glauben anzunehmen definiert werden können,
entdeckt Mucci bei manchen Moraltheologen — er nennt ausdrücklich
F. Sullivan 3 und F. Böckle 4

— die Meinung, die große Zahl von
naturrechtlichen partikulären Sittennormen seien nicht geoffenbart, noch
seien sie inhaltlich — zumal als im geschichtlichen Menschen der
Veränderung unterstehende Normen - so eng mit geoffenbarten Wahrheiten

verbunden, daß diese ohne die Definierbarkeit der vielen partikulären

Moralnormen nicht genügend verteidigt oder erklärt werden
könnten. Denn daß die derart mit formell geoffenbarten Wahrheiten
innerlich und notwendig verbundenen Lehren authentisch und unfehlbar

als zu halten (nicht zu glauben) vom Magisterium entschieden werden

können, gilt auch nach der Lehre des II. Vatikanischen Konzils

(LG 25). Vor allem vermag Mucci nicht einzusehen — und das ist wohl
sein Hauptproblem —, daß von der kirchlichen authentischen und
unfehlbaren Lehrkompetenz eben «jene partikulären und konkreten
Normen des Naturgesetzes» ausgeschlossen sein sollen, «die die
Geschichte eines jeden Menschen als Menschen formen und gleichsam
konstituieren ; es geht um dessen (d. h. des Menschen) praktische
Möglichkeit, zwischen Gut und Böse zu unterscheiden». Mucci denkt, daß

die beiden Vatikanischen Konzilien das nicht gemeint haben könnten

5.

3 F. A. Sullivan, II magistero nella Chiesa cattolica, Assisi 1986, 287.
' F. Böckle, Le magistère de l'Eglise en matière morale: Rev. Théol. de Louvain 19

(1988) 15.
5 A.a.O. 25.



Magisterium und Moraltheologie 399

Wie Mucci denken auch manche andere heutige Theologen. Mucci
ist Ekklesiologe und versucht sein ekklesiologisches Denken in den
Bereich der Moraltheologie, in der er allerdings nicht Fachtheologe ist,

einzubringen ; das ist im Grunde löblich. Die beiden Konzilien haben es

nur ansatzweise getan; das Gleiche gilt von den Dogmatikern. Der
zitierte und von Mucci kritisierte F. Sullivan, ebenfalls Ekklesiologe, ist
hier die erste und rühmliche Ausnahme; sein ausgreifender Versuch
von 1983 muß als geglückt bezeichnet werden.

Dem Ekklesiologen Mucci geht es vor allem um die präzisere
Fassung von Kompetenz und Recht des Magisteriums der Kirche — mit
Recht. Sobald er sich aber mit seinen ekklesiologischen Reflexionen in
den Bereich der Moraltheologie begibt, stellen sich ihm völlig neue
Fragen. Hat er überlegt, welches die Bedingungen für die Möglichkeit
sind, daß das Magisterium die vielfachen und oft äußerst schwierigen
Fragen partikulärer sittlicher Normierung kontingenter Gegebenheiten
mit genügender Sicherheit authentisch oder gar unfehlbar — und damit
définitif — lösen und autoritativ vortragen kann Hat er darauf reflektiert,

ob das Magisterium - selbst mit Hilfe von erstklassigen Fachleuten

- so tief in die Sachfragen von Wirtschaft, Handel, Politik, Nuklearwaffen,

menschliche Sexualität usw. eindringen kann, daß es mehr

Möglichkeit und Kompetenz haben könnte als schlicht dazu, den Gläubigen

eine hilfreiche Hand anzubieten und kundzutun, was ihm
augenblicklich die je bessere Lösung anstehender Probleme zu sein scheint?
Hat er bedacht, ob das Magisterium unter Berücksichtigung der wesentlichen

Geschichtlichkeit und demnach auch Veränderlichkeit des

personalen Menschen und der Wandelbarkeit irdischer Wirklichkeiten und
menschlicher Interpretationen autoritativ und für immer verbindlich
bleibende Lösungen auferlegen kann? Würde das Magisterium nicht,
wollte es an der vom Verfasser verteidigten Kompetenz festhalten, im
Laufe der Zeit notwendig an Glaubwürdigkeit verlieren

Aber auch das im Entwurf des Verfassers vorausgesetzte Gottes-
und Menschenbild muß vom Moraltheologen in Frage gestellt werden.
Mucci meint, die Menschen könnten, wenn Gott ihnen durch das

Magisterium keine autoritativen und definitiven Antworten auf moralische

Fragen ermögliche, schließlich nicht mehr zwischen Gut und
Böse unterscheiden und so — wie gesollt — ihr Leben führen. Doch wäre,
wie mir scheint, so zu fragen: Hat Gott die Menschen nach seinem
Ebenbild dazu geschaffen, daß sie selbst das Werk der Schöpfung in der
echten Weise verantwortlich fortzuführen versuchen sollen oder daß sie



400 Magisterium und Moraltheologie

sich das immer wieder durch kompetente Autoritäten sagen lassen

müssen? Schließlich befinden sich die Menschen, die Gläubigen und
die Vertreter des Magisteriums — auch sie sind nur Menschen und

Gläubige - grundsätzlich im gleichen Boot, auf dem es für niemanden

neue Offenbarungen gibt, wenn auch den von der Sünde gezeichneten
Menschen das Evangelium Licht spendet und der Geist in je verschiedener

Weise auf dem ganzen Boot ihnen nahe ist, - ohne allerdings je

sich selbst an die Stelle der sich mühenden und die Autorität
vertretenden Menschen zu stellen.

Was die Lebensgestaltung der Menschen und ihre Unterscheidung
zwischen Gut und Böse angeht, so hat der Ekklesiologe weniger
bedacht, daß seine Äußerungen für den heutigen Moraltheologen
ambivalent sind, und daß die Moraltheologie hier heute viel präziser spricht.
Mit der Unterscheidung von Gut und Böse ist im fraglichen Artikel
wohl die Unterscheidung dessen gemeint, was in der Lebens- und
Weltgestaltung sittlich richtig oder falsch ist. Gut oder böse und
dementsprechend dem Heil in Jesus Christus geöffnet oder verschlossen ist

dagegen nur der personale Mensch, der sich als solcher liebend
ausrichtet und dabei auch den ernsten Versuch (nur diesen) macht, das für
die Lebens- und Weltgestaltung Richtige zu finden und zu tun. Das

Magisterium hat es primär mit Gut und Böse (im genannten personalen
Sinne) und somit mit dem Heil des personalen Menschen zu tun (und
selbst die Bibel ist nach der konziliären Konstitution Dei verbum unfehlbar

ausschließlich in Heilsfragen), nur sekundär aber hat es sich auch
der irdischen Lebens- und Weltgestaltung (die in sich selbst keine Heilsfrage

ist) anzunehmen.
Die soeben angestellten Reflexionen gehören eindeutig zu jener

Selbstreflexion, der sich auch das Magisterium nie entziehen kann und
die seine Beziehung zur Moraltheologie regeln muß.

III. Magisterium - Moraltheologie - kirchlicher Auftrag

Norbert Rigali ist Professor für Moraltheologie an der katholischen
Universität von San Diego in Kalifornien (USA). Die Moraltheologen
sind daran gewöhnt, von ihm gelegentlich durchaus eigenständige —

aber nie rebellische — Ideen in der moraltheologischen Diskussion zu
vernehmen. In der Zeitschrift Horizons veröffentlichte er vor wenigen



Magisterium und Moraltheologie 401

Monaten einen Beitrag zum Thema «Moraltheologie und das Magisterium»

6.

Rigali beginnt mit einer weisheitlichen Bemerkung: Es gibt eine
Zeit für moraltheologische Indoktrination und eine Zeit kritischer
moraltheologischer Reflexion. Gemäß ihrer je verschiedenen Aufgaben
und Methoden unterscheidet er das pastorale kirchliche Magisterium
und die wissenschaftliche Moraltheologie. Diese beiden Institutionen
sind einerseits zu unterscheiden und nicht zu vermischen ; andererseits
sind sie komplementär und aufeinander bezogen. Wenn manche Katholiken

gemeint haben, die Moraltheologie habe sich in den letzten Zeiten
zu einem zweiten Magisterium aufgebaut, dann hätten sie wirklich auf
einen unberechtigten Zustand aufmerksam gemacht. Allerdings bedeuten

nach Rigali Eigenständigkeit der Moraltheologie und gelegentliche
Diskrepanzen gegenüber dem Magisterium noch kein «anderes»
Magisterium; sie seien vielmehr ein Zeichen von moraltheologischer Vitalität

statt beklagenswertem Mangel an eigenständiger Tätigkeit.
Was ist Moraltheologie In der Unterscheidung von Magisterium und

Moraltheologie geht Rigali offensichtlich von den Thesen Y. Congars
und A. Dulles' aus, denen gemäß das Mittelalter im heute sogenannten
Magisterium ein pastorales Amt in der Kirche sah, von dem es die
wissenschaftliche Aufgabe der Moraltheologen als einem nicht-pasto-
ralen (Rigali sagt : einem nicht-klerikalen) Amt unterschied. Der
Moraltheologe ist nach Rigali ein gläubiger Christ; er steht zur Tätigkeit des

pastoralen Magisteriums und zu seinen Aussagen in der gleichen Beziehung

wie jeder andere kirchlich gesinnte Gläubige. Seine Aufgabe ist
wissenschaftliche Erforschung moraltheologischer Fragen und — denen,
die ihn hören oder lesen wollen, gegenüber — ein Lehrer in solchen

Fragen. Da seine Aufgabe nicht pastoral ist, spricht er nicht zur Kirche
als dem Volk Gottes. Noch weniger bestimmt er, was innerhalb der
Kirche als gesunde und vertretbare Lehre zu gelten hat; das ist die

Hirtenaufgabe des Magisteriums. Aber das Magisterium wird auch nicht
autoritativ im Bereich der so verstandenen Moraltheologie als solcher

tätig. Rigali wendet sich gegen die sich einbürgernde Art, von der
Erlaubtheit oder Unerlaubtheit eines «theologischen Dissenses» gegenüber

dem Magisterium zu sprechen. Die Frage eines Dissenses gegenüber

der Lehre des Magisteriums könne nur im Christen als solchen —

auch im Moraltheologen — erstehen, nicht jedoch als «theologischer»
Dissens innerhalb der Moraltheologie als solcher. Für diese sei die

6 N.J. Rigali, Moral Theology and the Magisterium: Horizons 15 (1988) 116—124.



402 Magisterium und Moraltheologie

Lehre des Magisteriums eine (wenn auch wichtige) unter manchen
anderen Quellen moraltheologischer Reflexion.

Rigalis Ausführungen über die Moraltheologie sind sehr formal zu

verstehen; tut man das nicht, könnten sie verwirren. Wir pflegen heute
und bei uns den Moraltheologen im allgemeinen als den moraltheologischen

Wissenschaftler zu verstehen, der zu seinem Forschen und
Lehren an einem bestimmten Institut einen Auftrag von Seiten des

pastoralen Magisteriums — z. B. des Bischofs — hat. Ein solcher
Moraltheologe ist nicht nur Moraltheologe im Sinne der Ausführungen von
Rigali, sondern gleichzeitig als Teilhaber oder als Exekutive des pastoralen

Magisteriums der Kirche. Als solcher - und nicht einfachhin als

Moraltheologe — lehrt er in der Kirche und für die Kirche und untersteht

er in seinem Forschen und Lehren dem pastoralen Magisterium
der Kirche. Die Unterscheidung zwischen Moraltheologen als solchen
und Moraltheologen im Namen der Kirche ist, wie es scheint, in unseren

Landen weniger häufig als in den Vereinigten Staaten von Amerika.
Zu dieser Unterscheidung und Problematik wird im folgenden noch

einiges zu sagen sein.

Das Magisterium als pastorales Amt in Fragen der Moral. Das
Magisterium ist — anders als die Moraltheologie als solche — ein kirchliches
Amt ; es lehrt auch in Fragen der Moral. Die Konzilien sagen, es sei als

solches zuständig in Fragen des Glaubens und der Sitten. Das heißt
nicht - so ausdrücklich Rigali -, daß es in den Fragen des Glaubens und
in allen Fragen der Moral in gleicher Weise zuständig sei. Denn seine

Kompetenz erstrecke sich auch nach der ausdrücklichen Lehre von
Vaticanum I und II (LG 25) ausschließlich auf den Bereich der

Glaubenshinterlage (des «depositum fidei», der formellen Offenbarung) und
dessen, was logisch damit verbunden ist. Ausgangspunkt der Glaubenslehre

sei nach Vaticanum I und II der christliche Glaube, der den

Christgläubigen darzulegen und zu verteidigen ist. Ausgangspunkt der

partikulären Moral dagegen sei das Gewissen und dazu die geschaffenen
menschlichen Wirklichkeiten; die partikuläre Moral richte sich an die
Menschheit. Auch wenn die Kirche glaubt, im Lichte des Evangeliums
und vom Geist assistiert den Gläubigen und der Menschheit in Moralfragen

eine Hand reichen zu sollen, so muß sie es tun, ohne selbst eine
direkte Beziehung zu allen Fragen der Moral und eine entsprechende
Verantwortung und Kompetenz wie in den Glaubensfragen zu haben.

Die Bischöfe sollten das — wie es das II. Vatikanische Konzil getan hat
(GS 33 und 43) - den Gläubigen auch sagen.



Magisterium und Moraltheologie 403

Die Moraltheologen können und sollten den Bischöfen in der

Erfüllung ihres magisteriellen Auftrags helfend zur Seite stehen und
können den Auftrag, die magisterielle Aufgabe des Bischofs teilweise
auf sich zu nehmen (z.B. in Seminarien und Fakultäten), akzeptieren.
Aber auch dann müssen sie redlich auf die Grenzen des jeweiligen
Gewichts der bischöflichen und ihrer eigenen (im Namen des Bischofs

erfolgten) Aussagen aufmerksam machen.
Das Verhalten des Magisteriums gegenüber dem Lehren des

Moraltheologen als solchen und des im Auftrag des Magisteriums wirkenden
Moraltheologen wird entsprechend verschieden sein. Das Verhalten
gegenüber dem Moraltheologen als solchem gleicht dem gegenüber
jedem anderen Glied der Kirche; das Verhalten gegenüber dem

Moraltheologen, der im Namen der Kirche tätig ist, verbleibt dagegen innerhalb

des Bereichs des authentischen und autoritativen Magisteriums.

IV. Zum Stil des Magisteriums gegenüber der Moraltheologie

Das Magisterium versteht sich selbst als von Gott beauftragt zur
Führung und Verteidigung der Wahrheit auch im Bereich der christlichen
Sittenlehre. Es weiß, daß es dazu in einer besonderen Weise den
Heiligen Geist empfangen hat. Seine Sittenlehre hat daher als authentische
und autoritative Interpretation des sittlichen Willens Gottes zu gelten. So

stellt es sich selbst der Moraltheologie vor. Und es ist überdies davon
überzeugt, daß auch die Gläubigen von ihm eine eindeutige und
autoritative Auslegung des Willens Gottes erwarten; sie sind in diesem
Sinne belehrt worden.

Es läßt sich nicht leugnen, daß es Moraltheologen und viele gläubige

Christen gibt, die in der soeben beschriebenen Haltung geformt
worden sind und sich zu ihr bekennen. Die Frage, wie denn das

Magisterium — ohne eine besondere Offenbarung — einen direkten Zugang
zum sittlichen Willen Gottes habe, wird allerdings ausgeklammert.
Denn diesen besonderen Zugang gibt es nicht. Magisterium und
Moraltheologie stehen in der gleichen Weise vor der Aufgabe, den existierenden

christlichen Menschen und seine Welt zu interpretieren und

entsprechend auf sittliches Verhalten hin zu bewerten und dieses

Verhalten präsumtiv als Willen Gottes entgegenzunehmen. Der Geist Gottes

steht ihnen dabei in je eigener Weise zur Seite.

Wenn das Magisterium in konkreten Moralfragen als Künder des

Willens Gottes auftritt — und das geschieht sehr häufig —, muß es sich



404 Magisterium und Moraltheologie

fragen lassen, woher es von diesem Willen Gottes Kenntnis habe. Es

kann sich auf allgemeinste geoffenbarte sittliche Wahrheiten berufen, es

kann auf im Glauben enthaltene anthropologische Implikationen
verweisen, die bei der Suche nach Antworten auf partikuläre sittliche
Fragen bedeutsam sind. Aber die Antworten selbst auf solche Fragen
müssen die Personen, die als zum Magisterium gehörig betrachtet werden

dürfen und müssen, in eigenem Bemühen suchen und finden. Die
Antwort «Wille Gottes» ist in keiner Weise sicherer als das Ergebnis des

menschlichen Bemühens im Glauben und im Geiste bei der Suche nach
einer gültigen sittlichen Antwort. Von der Moraltheologie oder von
den Gläubigen eine höhere Qualifikation einer magisteriellen Antwort
«Wille Gottes» zu erwarten, entspricht nicht der theologischen Eigenart

des Magisteriums.
Es bleibt demnach die Frage, wie sicher der Monismus der sittlichen

Lehrautorität des Magisteriums in Wirklichkeit ist. In welchem Grade

sind die extrem harten Worte, die man auf dem moraltheologischen
Kongreß in Rom in diesem Monat und in seiner päpstlichen Schlußansprache

hören konnte, theologisch genügend begründet? In welchem

Grade sind die römischen Interventionen in Moralfragen und die
entsprechenden Maßregelungen und die Intervention hinsichtlich der

Besetzung von moraltheologischen Lehrstühlen theologisch gerechtfertigt?

Richard McCormick, jetzt Professor an der Notre Dame University
in Indiana (USA), seit Jahren ein steter und harter Kämpfer gegen
bestimmte römische Interventionen in Moralfragen, hat in einem Beitrag

in der Zeitschrift America im Oktober 1988 darauf aufmerksam

gemacht, daß das (vor allem römische) Magisterium vielfach den

eigentlichen moraltheologischen Problemen auszuweichen und auf
diese Weise seine Autorität gegenüber der Moraltheologie zu wahren
versuchte. Er weist auf sieben «Syndrome» eines solchen Ausweichens
hin. Syndrom eins: man spricht von der «Verwirrung», die unter den

Gläubigen in Moralfragen entstanden ist, und die es zu beseitigen gilt, —

statt einzugestehen, daß es sich vielfach um echten Dissens handelt.
Syndrom zwei: man weist auf die primär beabsichtigte Betonung von
ethischen Grundwerten in kirchlichen Dokumenten hin (Humanae
vitae, Donum vitae) und versucht so, von den entscheidenden und

möglicherweise zum Dissens verleitenden höchst konkreten Aussagen
abzulenken. Syndrom drei: man beruft sich immer wieder auf die
traditionelle und permanente Lehre der Kirche auch da, wo diese keines-



Magisterium und Moraltheologie 405

wegs bindend ist, sogar da, wo es sich erwiesenermaßen nicht um eine
kontinuierliche Entwicklung, sondern um eine echte Änderung handelt
(Beispiele: Religionsfreiheit, Gewissensfreiheit). Syndrom vier: man
betont, daß die Kirche keine Demokratie ist, übergeht aber die Frage,
welche Schritte, die man auch irgendwie «demokratisch» nennen könnte,

das Magisterium nicht unterlassen darf, um zu einer gültigen
Entscheidung in theoretischen oder praktischen Fragen («due process») zu

kommen. Syndrom fünf: man sagt, daß die Theologen nur — also

bedeutungslos — « spekulieren », und befreit sich so von der Notwendigkeit, die
bedeutsamen Einsichten der Moraltheologie im eigenen magisteriellen
Verhalten zu beachten. Syndrom sechs: Man beruft sich auf die eigenen
und exklusiven magisteriellen Kenntnisse und Erfahrungen, die den

Gläubigen, vor allem auch den Theologen, abgehen, und glaubt sich so

über deren Einsichten hinwegsetzen zu können. Syndrom sieben: man
klagt einen wenig respektvollen (nicht genügend unterwürfigen) Ton
gegenüber dem Magisterium an und hält sich so für berechtigt, den
sachlichen Bemerkungen der Moraltheologen wenig Aufmerksamkeit
zu schenken. McCormick will durch den Aufweis von sieben Syndromen

darauf aufmerksam machen, daß der Stil des Magisteriums in
einem Verhältnis zur Moraltheologie und entsprechend die ehrliche
und ernste Kommunikation der beiden Institutionen zueinander durchaus

noch entwicklungsfähig sind und entwickelt werden müßten.

V. Zum Verhalten der Moraltheologie zum Magisterium

Rigali bezeichnete als Ausgangspunkt der Morallehre des Magisteriums

den Glauben, die Offenbarung, als Ausgangspunkt für die Lehre
des Moraltheologen das allen Menschen mitgegebene Gewissen. Ich
bin über diese Formulierung nicht ganz glücklich. Schließlich ist das

Gewissen auch Ausgangspunkt für das Magisterium, das ja aus
Menschen mit Gewissen besteht, und ist auch der Glaube, die Offenbarung,
Ausgangspunkt für den Moraltheologen, der ja als Christ über die

Konsequenzen des Glaubens reflektiert.
Der Moraltheologe hat die Aufgabe, in wissenschaftlicher Weise das

sittliche Bemühen Jesu', des Paulus, der Tradition, auch des Magisteriums

der Vergangenheit und selbst des Magisteriums der Gegenwart zu
erforschen. Neben seiner Vernunft stehen ihm die genannten — und
andere — Quellen zur Verfügung. Er ist Moraltheologe nur, wenn er sein



406 Magisterium und Moraltheologie

Werk bewußt in der Gemeinschaft der Kirche, damit aber auch unter
Berücksichtigung des Magisteriums tut ; man beachte dabei, daß Kirche
und Magisterium nicht einfachhin gleichzusetzen sind.

Als religiöse Institution zeigt sich das Magisterium naturgemäß und

erfahrungsgemäß im allgemeinen geneigt, die genannten Quellen mit
weniger Kritik und hermeneutischem Scharfsinn zu lesen als der nicht
zum Magisterium gehörende und dessen Verantwortung nicht teilende

Moraltheologe. Umso mehr hat dieser die Aufgabe, sein kritisches und
hermeneutisches Bemühen ernst zu nehmen und seine Ergebnisse in
jeder möglichen Weise — im Schrifttum und im persönlichen Kontakt —

dem Magisterium darzulegen.
Das Magisterium und seine Lehre binden auch den Moraltheologen.

Das kann dann vor allem problematisch werden, wenn das Magisterium
selbst seine Kompetenz und deren Grenzen bestimmt. Das gilt
insbesondere mit Rücksicht auf das sittliche Naturgesetz, wie schon in der
Diskussion mit Mucci sichtbar wurde. In diesem Bereich hat der
Moraltheologe wissenschaftlich exakt festzustellen, was in diesen Fragen die

Konzilien in Wirklichkeit zum Lehren «in Fragen des Glaubens und der
Sitten» gesagt haben; dazu liegen z.B. die Studien von A. Riedl,
W.J. Levada und J. Schuster vor. Die in GS 33 und 43 ausdrücklich

festgestellten Begrenzungen der Möglichkeiten des Magisteriums in
seinen pastoralen Bemühungen in partikulären Moralfragen gilt es ernst
zu nehmen. Das ist bedeutsam sowohl für das eigene Arbeiten des

Moraltheologen wie für die Hilfestellung, die er dem Magisterium
anbieten kann und nach Möglichkeit soll.

Moraltheologe im Auftrage des Magisteriums zu sein, also in Lehre und

Forschung irgendwie auch mit dessen Aufgabe betraut zu sein — wie es

hierzulande zu sein pflegt -, ist im Grunde eine große und begeisternde
Berufung. Sie ist Dienst an der Kirche als Volk Gottes, sie kann u.U.
Dienst gegenüber dem Magisterium sein. Sie bezieht sich auf die
theologische und philosophische Grundlegung der Moraltheologie, auf die

Argumentationsweise in der Moraltheologie sowie auf ihren normativen

und kasuistischen Bereich.
Der Moraltheologe im Auftrag der Kirche hat aber auch besondere

Schwierigkeiten, weil er nicht seine eigene Moraltheologie, sondern die
der Kirche betreuen soll, und weil er dieser Kirche und ihrem
Magisterium gegenüber sich darüber verantworten muß. Ich lernte vor einigen

Jahren in den Vereinigten Staaten ein moral-pastoraltheologisches
Institut kennen, das als Programm verkündete: nur das Magisterium



Magisterium und Moraltheologie 407

und das ganze Magisterium. Ich meine, daß dies nicht der kirchliche
Auftrag eines Moraltheologen an einer Fakultät oder an einem Seminar
sein kann. Dieser soll nicht nur die Lehre der Kirche vortragen, sondern
auch irgendwie in die Fülle der Moraltheologie einführen. Als Lehre
der Kirche wird er allerdings ausschließlich das ausgeben, was wirklich
Lehre der Kirche ist. Weiß er bei sich oder anderswo von Schwierigkeiten

hinsichtlich Einzelfragen oder Argumentationsweisen der
kirchlichen Lehre, wird er — in echtem Dienst an den Hörern und der Kirche
— diese mit solchen Problemen vertraut machen müssen, ihnen auch

sagen, was er selbst zu begreifen vermag und was nicht — dies allerdings
ohne sie gegen die Lehre des Magisteriums überzeugen zu wollen.
Gelegentlich habe ich bei Vorlesungen gesagt: Ich sage nichts, wozu ich
nicht stehe, aber vielleicht sage ich nicht alles, wozu ich stehe. Ich halte
es im allgemeinen für falsch, provozieren zu wollen. Angesichts
möglicher Schwierigkeiten von Seiten des Magisteriums müßte man sich ein
Gespür dafür erwerben, was unter Umständen gesagt werden darf oder
auch gesagt werden muß, und was nicht.

*

Es gibt Fragen des Verhältnisses von Magisterium und Moral théologie

konkret, die nicht nur die Moraltheologen angehen. Wenn eine
Institution wie das Magisterium unserer Kirche einer eigenen Philosophie

folgt oder sich für manche Probleme einen festen « modus proce-
dendi» festgelegt hat, dann ist es — auch für Bischöfe und Universitäten
— nicht leicht, einen Wandel herbeizuführen. Diese Schwierigkeiten
können das ganze Volk Gottes betreffen, aber auch die apostolisch
tätigen Priester, die akademischen Lehrer samt ihren Hörern und ihren
Institutionen. Doch ist das nicht das Thema der gegenwärtigen
Ausführungen.




	Magisterium und Moraltheologie

