Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 36 (1989)

Heft: 3

Artikel: Magisterium und Moraltheologie
Autor: Fuchs, Josef

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761146

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761146
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Joser Fucas S.J.

Magisterium und Moraltheologie

Mitte November waren hier in Freiburg ca. 20 junge katholische
Journalisten aus ungefihr ebenso vielen Lindern fiir eine Woche auf
Studienreise. Sie waren die Woche vorher in Rom gewesen. Dort hatten
sie auch Kontakt zu vatikanischen Behérden aufgenommen. Der Sekre-
tir der Kongregation fir die Glaubenslehre, Erzbischof Bovone, sagte
ihnen u. a., dal im Augenblick das Hauptproblem der Kongregation die
katholische Moraltheologie sei. Das war meinen heutigen Hoérern
und mir schon bekannt. Wir miissen uns fragen: Zu welchem Grade
bedarf es dieser nervenaufzehrenden amtlichen Bemiihungen in der

Kirche?

1. Einfiibrung

Das christliche Leben ist ein verpflichtender Ausdruck unseres
christlichen Glaubens an Gottes Selbstmitteilung; so sagt auch LG 25
des II. Vatikanischen Konzils. Christliches Leben in dieser Welt ist
Leben nach dem Evangelium. In diesem Sinne gibt es zweifellos eine
Moral des christlichen Gottesvolkes und der Kirche. Sie mufl es in
unserem BewuBtsein und in der christlichen Verkiindigung geben. Sie
beinhaltet aber nicht einen christlichen Monismus fiir alle partikuliren
Moralfragen und fiir die sich wandelnden Bedingungen des alltiglichen
Lebens in dieser Welt. Das heil3t einerseits nicht, dal3 der christliche
Glaube als solcher fiir die tausend und abertausend Lebensfragen sich



396 Magisterium und Moraltheologie

gleichbleibende Losungen anbietet; aber er gestattet andererseits auch
nicht beliebige Losungen. Sein EinfluB3 ist fundamentaler als die Kon-
kretheit der Einzelfragen erahnen liBt; er durchdringt, beseelt und
beeinfluflt auf diese Weise die vielen Einzellésungen.

Wenn es in der Kirche Hirten gibt, die dem Volk Gottes Fiihrung
anbieten sollen, dann werden sie sich auch darum kiimmern miissen,
daB3 Beliebigkeiten aus der christlichen Lebensgestaltung ausgeschlos-
sen werden und daB die Lebensgestaltung mit dem Geist und den
Aussagen des Evangeliums vereinbar ist. Damit ist offensichtlich nicht
gesagt, dal3 die Hirten ein fiir allemal und definitiv und fiir immer
gleichbleibende Losungen fiir alle Moralfragen anbieten miissen oder
kénnen.

So hat es auch Jesus gehalten. Er insistierte auf der Bekehrung von
egoistischer, also siindhafter Orientierung, er forderte absolute Recht-
schaffenheit, er wehrte sich gegen selbstische Interpretationen von
damals anerkannten moralischen Vorschriften, er korrigierte Gesetzes-
vorschriften, die aus der Selbstsucht der Hartherzigkeit des Volkes her-
vorgegangen waren (z.B. den Scheidebedarf), er monierte Verfehlun-
gen gegen die damals geltende sittliche Ordnung (z. B. Ungerechtigkeit,
Hartherzigkeit, Ehebruch). Aber er war weit davon entfernt, gleichsam
einen Moralkodex des richtigen innerweltlichen Verhaltens, verschie-
den von den damals akzeptierten, oder gar einen immerwihrenden
Kodex jeglichen richtigen menschlichen Verhaltens in dieser Welt fiir
alle Zeiten und in allen Kulturen zu lehren; er — der Sohn aus Nazaret —
konnte es gar nicht.

Ahnlich verhielt sich Paulus. Einerseits besteht er auf der Treue zur
Verkiindigung des Gottesreiches des Herrn und zu dessen normativem
Verhalten, andererseits dringt er zu einem Leben gemil den sittlichen
Normen, die von rechtschaffenen Menschen seiner Zeit akzeptiert
waren — soweit sie nicht im Gegensatz standen zum Geiste des Herrn
und nicht den Geist heidnischen Kultes und Verhaltens in sich trugen.
Neu erstehende sittliche Fragen sucht er selbst zu 16sen (z. B. die Tren-
nung einer christlichen oder einer gemischten Ehe, Speiseprobleme,
u.a.), zu anderen Fragen erteilt er seinen Rat — und nicht mehr als einen
Rat. Aber auf die vielen konkreten Alltagsfragen gibt er keine unver-
inderlichen Antworten fiir die geschichtliche Zukunft: er denkt nicht
daran und kann nicht daran denken.

Dies ist wichtig: Beide, Jesus und Paulus, interessieren sich im
Bereich des Alltags ausschlieflich fiir die Fragen ihrer Zeit und ihrer



Magisterium und Moraltheologie 397

konkreten Welt. Sie entwerfen in partikuliren Fragen keine «christli-
che» Moral fiir die Weltgeschichte. So hat die sittliche Fithrung (das
« Amt») in der christlichen Gemeinde, in der Kirche, begonnen. Aber
im Laufe der Zeit — der Jahrhunderte — ist sie zum Problem geworden:
das Amt und das Volk Gottes, das Amt und die Moraltheologie.

In der Folge werde ich — in Anlehnung an drei neuere Zeitschrif-
tenbeitrige — folgende vier Themen ansprechen: 1. Zur Kompetenz des
Magisteriums in Fragen der Moral. 2. Magisterium, Moraltheologie,
kirchlicher Auftrag. 3. Zum Stil des Magisteriums im Verhiltnis zur
Moraltheologie. 4. Zum Verhalten der Moraltheologen zum Magiste-
rium.

1l Zur Kompetenz des Magisteriums in Fragen der Moral

Vor wenigen Jahren fand sich — zur grolen Verwunderung ihrer
Leser — in der rémischen Jesuitenzeitschrift La Civilta Cattolica, vor-
zensiert durch das pipstliche Staatssekretariat und im gegebenen Fall
durch die Kongregation fiir die Glaubenslehre, ein vorziiglicher Leit-
artikel iiber Infallibilitit und Infallibilismus !. Der Beitrag geifelte die
Tendenz, jedem pipstlichen Wort eine Art von quasi unfehlbarer
Bedeutung beizumessen. Diese Tendenz liege in der Linie einer weite-
ren Tendenz, eines gewissen Byzantinismus am pipstlichen Hof. Der
Leitartikel war nicht von einem einzelnen Verfasser gezeichnet, doch
hatte er im wesentlichen einen bestimmten Verfasser; man wul3te bald,
daB3 es der Ekklesiologe Pater Giandomenico Mucci S.]. war.

Der gleiche Verfasser publizierte vor wenigen Monaten — diesmal
unter seinem Namen — in der gleichen Zeitschrift einen kritischen
Beitrag unter dem Titel «Die Kompetenz des unfehlbaren Lehram-
tes» 2. Wichtig scheint ihm die Bezugnahme auf die Untersuchung des
Konzils von Trient zwischen «salutaris veritas» (Heilswahrheit) und
«morum disciplina» (die Ordnung richtigen Verhaltens) zu sein, die
beide Gegenstand kirchlichen Lehrens sind. « Mores» (Sitten) bezeich-
nen im Konzil von Trient nicht nur die Sittlichkeit im engeren Sinne,
sondern auch christliches Brauchtum (schlieBen aber das sittliche

' 11 ministero del Papa dopo i due Concili Vaticani: La Civilta Cattolica 136
(2.11.1985), 209-221.

2 G. Muccr S.]., La competenza del magistero infallibile: La Civilta Cattolica 139
(2.7.1988), 17-25.



398 Magisterium und Moraltheologie

Naturrecht, wenigstens in seinen Grundprinzipien, mit ein). Bedeutsam
ist fiir Mucci, daf3 die «mores» als in Beziehung zum Evangelium (im
Sinne von Offenbarung) stehend verstanden werden; darum sind sie
vom Glauben inspiriert und haben — dhnlich dem Glauben — letztlich
einen evangelischen Ursprung und einen tiefen theologischen Sinn; das
gilt auch von jenen «mores», die inhaltlich keine gwingende Beziehung
zum «depositum fidei» (zur Glaubenshinterlage) haben. Diese Ausfiih-
rungen des Autors zielen schon auf die von ihm ins Auge gefallte
These.

Anders als auf dem Konzil von Trient, bedeutet — wie allgemein
bekannt — «mores» auf den beiden Konzilien des Vatikans die Moral-
lehren im heutigen Sinne des Wortes. Wihrend nun einige wenige
allgemeinste Moralprinzipien nach allgemeiner Auffassung auch geof-
fenbart sind — uns somit ebenso wie die geoffenbarten Glaubensfragen
von der Kirche als im Glauben anzunehmen definiert werden kénnen,
entdeckt Mucci bei manchen Moraltheologen — er nennt ausdriicklich
F. Sullivan ? und F. Béckle 4 — die Meinung, die gro3e Zahl von natur-
rechtlichen partikuliren Sittennormen seien nicht geoffenbart, noch
seien sie inhaltlich — zumal als im geschichtlichen Menschen der Ver-
inderung unterstehende Normen — so eng mit geoffenbarten Wahrhei-
ten verbunden, daf3 diese ohne die Definierbarkeit der vielen partiku-
liren Moralnormen nicht geniigend verteidigt oder erkliart werden
kénnten. Denn dal3 die derart mit formell geoffenbarten Wahrheiten
innerlich und notwendig verbundenen Lehren authentisch und unfehl-
bar als zu halten (nicht zu glauben) vom Magisterium entschieden wer-
den konnen, gilt auch nach der Lehre des II. Vatikanischen Konzils
(LG 25). Vor allem vermag Mucci nicht einzusehen — und das ist wohl
sein Hauptproblem —, daB3 von der kirchlichen authentischen und
unfehlbaren Lehrkompetenz eben «jene partikuliren und konkreten
Normen des Naturgesetzes» ausgeschlossen sein sollen, «die die Ge-
schichte eines jeden Menschen als Menschen formen und gleichsam
konstituieren; es geht um dessen (d.h. des Menschen) praktische Mog-
lichkeit, zwischen Gut und Bése zu unterscheiden». Mucci denkt, dal3
die beiden Vatikanischen Konzilien das nicht gemeint haben kénn-
ten ’,

* F. A. SuLLivaN, Il magistero nella Chiesa cattolica, Assisi 1986, 287,

* F. BockLE, Le magistere de I’Eglise en mati¢re morale: Rev. Théol. de Louvain 19
(1988) 15.

5 A.a.0. 25



Magisterium und Moraltheologie 399

Wie Mucci denken auch manche andere heutige Theologen. Mucci
ist Ekklesiologe und versucht sein ekklesiologisches Denken in den
Bereich der Moraltheologie, in der er allerdings nicht Fachtheologe ist,
einzubringen; das ist im Grunde 16blich. Die beiden Konzilien haben es
nur ansatzweise getan; das Gleiche gilt von den Dogmatikern. Der
zitierte und von Mucci kritisierte F. Sullivan, ebenfalls Ekklesiologe, ist
hier die erste und rithmliche Ausnahme; sein ausgreifender Versuch
von 1983 mul als gegliickt bezeichnet werden.

Dem Ekklesiologen Mucci geht es vor allem um die prizisere Fas-
sung von Kompetenz und Recht des Magisteriums der Kirche — mit
Recht. Sobald er sich aber mit seinen ekklesiologischen Reflexionen in
den Bereich der Moraltheologie begibt, stellen sich ihm véllig neue
Fragen. Hat er iiberlegt, welches die Bedingungen fiir die Mdglichkeit
sind, dal3 das Magisterium die vielfachen und oft duBlerst schwierigen
Fragen partikulérer sittlicher Normierung kontingenter Gegebenheiten
mit gentigender Sicherheit authentisch oder gar unfehlbar — und damit
definitif — 16sen und autoritativ vortragen kann? Hat er darauf reflek-
tiert, ob das Magisterium — selbst mit Hilfe von erstklassigen Fachleuten
— so tief in die Sachfragen von Wirtschaft, Handel, Politik, Nuklear-
waffen, menschliche Sexualitdt usw. eindringen kann, daB es mehr
Moéglichkeit und Kompetenz haben kénnte als schlicht dazu, den Gliu-
bigen eine hilfreiche Hand anzubieten und kundzutun, was ihm augen-
blicklich die je bessere Losung anstehender Probleme zu sein scheint?
Hat er bedacht, ob das Magisterium unter Beriicksichtigung der wesent-
lichen Geschichtlichkeit und demnach auch Verinderlichkeit des pet-
sonalen Menschen und der Wandelbarkeit irdischer Wirklichkeiten und
menschlicher Interpretationen autoritativ und fiir immer verbindlich
bleibende Lésungen auferlegen kann? Wiirde das Magisterium nicht,
wollte es an der vom Verfasser verteidigten Kompetenz festhalten, im
Laufe der Zeit notwendig an Glaubwiirdigkeit verlieren?

Aber auch das im Entwurf des Verfassers vorausgesetzte Gottes-
und Menschenbild mufl vom Moraltheologen in Frage gestellt werden.
Mucci meint, die Menschen kénnten, wenn Gott ihnen durch das
Magisterium keine autoritativen und definitiven Antworten auf mora-
lische Fragen ermoégliche, schlieBlich nicht mehr zwischen Gut und
Bose unterscheiden und so — wie gesollt — ihr Leben fithren. Doch wiire,
wie mir scheint, so zu fragen: Hat Gott die Menschen nach seinem
Ebenbild dazu geschaffen, dal3 sie selbst das Werk der Schépfung in der
echten Weise verantwortlich fortzufithren versuchen sollen oder daf3 sie



400 Magisterium und Moraltheologie

sich das immer wieder durch kompetente Autorititen sagen lassen
miissen ? SchlieBlich befinden sich die Menschen, die Gliaubigen und
die Vertreter des Magisteriums — auch sie sind nur Menschen und
Gldubige — grundsitzlich im gleichen Boot, auf dem es fiir niemanden
neue Offenbarungen gibt, wenn auch den von der Siinde gezeichneten
Menschen das Evangelium Licht spendet und der Geist in je verschie-
dener Weise auf dem ganzen Boot ihnen nahe ist, — ohne allerdings je
sich selbst an die Stelle der sich mithenden und die Autoritit vertre-
tenden Menschen zu stellen.

Was die Lebensgestaltung der Menschen und ihre Unterscheidung
zwischen Gut und Bose angeht, so hat der Ekklesiologe weniger
bedacht, dal3 seine AuBerungcn fiir den heutigen Moraltheologen ambi-
valent sind, und daf3 die Moraltheologie hier heute viel priziser spricht.
Mit der Unterscheidung von Gut und Bése ist im fraglichen Artikel
wohl die Unterscheidung dessen gemeint, was in der Lebens- und
Weltgestaltung sittlich richtig oder falsch ist. Gut oder bose und dement-
sprechend dem Heil in Jesus Christus gedffnet oder verschlossen ist
dagegen nur der personale Mensch, der sich als solcher liebend aus-
richtet und dabei auch den ernsten Versuch (nur diesen) macht, das fiir
die Lebens- und Weltgestaltung Richtige zu finden und zu tun. Das
Magisterium hat es primir mit Gut und Bose (im genannten personalen
Sinne) und somit mit dem Heil des personalen Menschen zu tun (und
selbst die Bibel ist nach der konzilidren Konstitution Des verbum unfehl-
bar ausschlieBlich in Heilsfragen), nur sekundir aber hat es sich auch
der irdischen Lebens- und Weltgestaltung (die 7z sich se/bst keine Heils-
frage ist) anzunehmen.

Die soeben angestellten Reflexionen gehoren eindeutig zu jener
Selbstreflexion, der sich auch das Magisterium nie entziehen kann und
die seine Beziehung zur Moraltheologie regeln muB.

111, Magisterium - Moraltheologie - kirchlicher Auftrag

Norbert Rigali ist Professor fiir Moraltheologie an der katholischen
Universitit von San Diego in Kalifornien (USA). Die Moraltheologen
sind daran gewohnt, von ihm gelegentlich durchaus eigenstindige —
aber nie rebellische — Ideen in der moraltheologischen Diskussion zu
vernehmen. In der Zeitschrift Horizons versffentlichte er vor wenigen



Magisterium und Moraltheologie 401

Monaten einen Beitrag zum Thema « Moraltheologie und das Magiste-
rium» 6.

Rigali beginnt mit einer weisheitlichen Bemerkung: Es gibt eine
Zeit fiir moraltheologische Indoktrination und eine Zeit kritischer
moraltheologischer Reflexion. Gemif ihrer je verschiedenen Aufgaben
und Methoden unterscheidet er das pastorale kirchliche Magisterium
und die wissenschaftliche Moraltheologie. Diese beiden Institutionen
sind einerseits zu unterscheiden und nicht zu vermischen; andererseits
sind sie komplementir und aufeinander bezogen. Wenn manche Katho-
liken gemeint haben, die Moraltheologie habe sich in den letzten Zeiten
zu einem zweiten Magisterium aufgebaut, dann hitten sie wirklich auf
einen unberechtigten Zustand aufmerksam gemacht. Allerdings bedeu-
ten nach Rigali Eigenstindigkeit der Moraltheologie und gelegentliche
Diskrepanzen gegeniiber dem Magisterium noch kein «anderes» Magi-
sterium; sie seien vielmehr ein Zeichen von moraltheologischer Vita-
litdt statt beklagenswertem Mangel an eigenstindiger Titigkeit.

Was ist Moraltheologie ? 1n der Unterscheidung von Magisterium und
Moraltheologie geht Rigali offensichtlich von den Thesen Y. Congars
und A. Dulles’ aus, denen gemil3 das Mittelalter im heute sogenannten
Magisterium ein pastorales Amt in der Kirche sah, von dem es die
wissenschaftliche Aufgabe der Moraltheologen als einem nicht-pasto-
ralen (Rigali sagt: einem nicht-klerikalen) Amt unterschied. Der Moral-
theologe ist nach Rigali ein glaubiger Christ; er steht zur T4tigkeit des
pastoralen Magisteriums und zu seinen Aussagen in der gleichen Bezie-
hung wie jeder andere kirchlich gesinnte Gliubige. Seine Aufgabe ist
wissenschaftliche Erforschung moraltheologischer Fragen und — denen,
die ihn héren oder lesen wollen, gegentiber — ein Lehrer in solchen
Fragen. Da seine Aufgabe nicht pastoral ist, spricht er nicht zur Kirche
als dem Volk Gottes. Noch weniger bestimmt er, was innerhalb der
Kirche als gesunde und vertretbare Lehre zu gelten hat; das ist die
Hirtenaufgabe des Magisteriums. Aber das Magisterium wird auch nicht
autoritativ im Bereich der so verstandenen Moraltheologie als solcher
titig. Rigali wendet sich gegen die sich einbiirgernde Art, von der
Erlaubtheit oder Unerlaubtheit eines «theologischen Dissenses» gegen-
iiber dem Magisterium zu sprechen. Die Frage eines Dissenses gegen-
tiber der Lehre des Magisteriums kénne nur im Christen als solchen —
auch im Moraltheologen — erstehen, nicht jedoch als «theologischer»
Dissens innerhalb der Moraltheologie als solcher. Fiir diese sei die

¢ N.J. RicaLs, Moral Theology and the Magisterium: Horizons 15 (1988) 116—124.



402 Magisterium und Moraltheologie

Lehre des Magisteriums ezze (wenn auch wichtige) unter manchen
anderen Quellen moraltheologischer Reflexion.

Rigalis Ausfihrungen iiber die Moraltheologie sind sehr formal zu
verstehen; tut man das nicht, kénnten sie verwirren. Wir pflegen heute
und bei uns den Moraltheologen im allgemeinen als den moraltheolo-
gischen Wissenschaftler zu verstehen, der zu seinem Forschen und
Lehren an einem bestimmten Institut einen Auftrag von seiten des
pastoralen Magisteriums — z. B. des Bischofs — hat. Ein solcher Moral-
theologe ist nicht nur Moraltheologe im Sinne der Ausfithrungen von
Rigali, sondern gleichzeitig als Teilhaber oder als Exekutive des pasto-
ralen Magisteriums der Kirche. Als solcher — und nicht einfachhin als
Moraltheologe — lehrt er in der Kirche und fiir die Kirche und unter-
steht er in seinem Forschen und Lehren dem pastoralen Magisterium
der Kirche. Die Unterscheidung zwischen Moraltheologen als solchen
und Moraltheologen im Namen der Kirche ist, wie es scheint, in unse-
ren Landen weniger hdufigals in den Vereinigten Staaten von Amerika.
Zu dieser Unterscheidung und Problematik wird im folgenden noch
einiges zu sagen sein.

Das Magisterium als pastorales Amt in Fragen der Moral. Das Magi-
sterium ist — anders als die Moraltheologie als solche — ein kirchliches
Amt; es lehrt auch in Fragen der Moral. Die Konzilien sagen, es sei als
solches zustindig in Fragen des Glaubens und der Sitten. Das heil3t
nicht — so ausdriicklich Rigali —, dal3 es in den Fragen des Glaubens und
in allen Fragen der Moral in gleicher Weise zustindig sei. Denn seine
Kompetenz erstrecke sich auch nach der ausdriicklichen Lehre von
Vaticanum I und II (LG 25) ausschlieBlich auf den Bereich der Glau-
benshinterlage (des «depositum fidei», der formellen Offenbarung) und
dessen, was logisch damit verbunden ist. Ausgangspunkt der Glaubens-
lehre sei nach Vaticanum I und II der christliche Glaube, der den
Christgldubigen darzulegen und zu verteidigen ist. Ausgangspunkt der
partikuliren Moral dagegen sei das Gewissen und dazu die geschaffenen
menschlichen Wirklichkeiten; die partikulire Moral richte sich an die
Menschheit. Auch wenn die Kirche glaubt, im Lichte des Evangeliums
und vom Geist assistiert den Gldubigen und der Menschheit in Moral-
fragen eine Hand reichen zu sollen, so muB sie es tun, ohne selbst eine
direkte Beziehung zu a//en Fragen der Moral und eine entsprechende
Verantwortung und Kompetenz wie in den Glaubensfragen zu haben.

Die Bischofe sollten das — wie es das II. Vatikanische Konzil getan hat
(GS 33 und 43) — den Glaubigen auch sagen.



Magisterium und Moraltheologie 403

Die Moraltheologen kénnen und sollten den Bischéfen in der
Erfillung ihres magisteriellen Auftrags helfend zur Seite stehen und
kénnen den Auftrag, die magisterielle Aufgabe des Bischofs teilweise
auf sich zu nehmen (z.B. in Seminarien und Fakultiten), akzeptieren.
Aber auch dann miissen sie redlich auf die Grenzen des jeweiligen
Gewichts der bischoflichen und ihrer eigenen (im Namen des Bischofs
erfolgten) Aussagen aufmerksam machen.

Das Verhalten des Magisteriums gegeniiber dem Lehren des Moral-
theologen als solchen und des im Auftrag des Magisteriums wirkenden
Moraltheologen wird entsprechend verschieden sein. Das Verhalten
gegeniiber dem Moraltheologen als solchem gleicht dem gegeniiber
jedem anderen Glied der Kirche; das Verhalten gegentiber dem Moral-
theologen, der im Namen der Kirche titig ist, verbleibt dagegen inner-
halb des Bereichs des authentischen und autoritativen Magisteriums.

IV. Zum Stil des Magisteriums gegensiber der Moraltheologie

Das Magisterium verstebt sich selbst als von Gott beauftragt zur Fiih-
rung und Verteidigung der Wahrheit auch im Bereich der christlichen
Sittenlehre. Es weil3, dal3 es dazu in einer besonderen Weise den Hei-
ligen Geist empfangen hat. Seine Sittenlehre hat daher als authentische
und autoritative [nterpretation des sittlichen Willens Gottes zu gelten. So
stellt es sich selbst der Moraltheologie vor. Und es ist tiberdies davon
tberzeugt, dal3 auch die Gldubigen von ihm eine eindeutige und auto-
ritative Auslegung des Willens Gottes erwarten; sie sind in diesem
Sinne belehrt worden.

Es 148t sich nicht leugnen, daf3 es Moraltheologen und viele glau-
bige Christen gibt, die in der soeben beschriebenen Haltung geformt
worden sind und sich zu ihr bekennen. Die Frage, wie denn das Magi-
sterium — ohne eine besondere Offenbarung — einen direkten Zugang
zum sittlichen Willen Gottes habe, wird allerdings ausgeklammert.
Denn diesen besonderen Zugang gibt es nicht. Magisterium und Moral-
theologie stehen in der gleichen Weise vor der Aufgabe, den existie-
renden christlichen Menschen und seine Welt zu interpretieren und
entsprechend auf sittliches Verhalten hin zu bewerten und dieses Ver-
halten prisumtiv als Willen Gottes entgegenzunehmen. Der Geist Got-
tes steht ithnen dabei in je eigener Weise zur Seite.

Wenn das Magisterium in konkreten Moralfragen als Kiinder des
Willens Gottes auftritt — und das geschieht sehr hiufig —, mul3 es sich



404 Magisterium und Moraltheologie

fragen lassen, woher es von diesem Willen Gottes Kenntnis habe. Es
kann sich auf allgemeinste geoffenbarte sittliche Wahrheiten berufen, es
kann auf im Glauben enthaltene anthropologische Implikationen ver-
weisen, die bei der Suche nach Antworten auf partikulire sittliche
Fragen bedeutsam sind. Aber die Antworten selbst auf solche Fragen
miissen die Personen, die als zum Magisterium gehérig betrachtet wer-
den diirfen und miissen, in eigenem Bemiihen suchen und finden. Die
Antwort « Wille Gottes» ist in keiner Weise sicherer als das Ergebnis des
menschlichen Bemiihens im Glauben und im Geiste bei der Suche nach
einer giiltigen sittlichen Antwort. Von der Moraltheologie oder von
den Gldubigen eine hohere Qualifikation einer magisteriellen Antwort
«Wille Gottes» zu erwarten, entspricht nicht der theologischen Eigen-
art des Magisteriums.

Es bleibt demnach die Frage, wie sicher der Monismus der sittlichen
Lehrautoritit des Magisteriums in Wirklichkeit ist. /n welcher: Grade
sind die extrem harten Worte, die man auf dem moraltheologischen
Kongref3 in Rom in diesem Monat und in seiner pipstlichen SchluBan-
sprache horen konnte, theologisch geniigend begriindet? fn welchen
Grade sind die romischen Interventionen in Moralfragen und die ent-
sprechenden MafBregelungen und die Intervention hinsichtlich der
Besetzung von moraltheologischen Lehrstiihlen theologisch gerechtfer-
tigt?

Richard McCormick, jetzt Professor an der Notre Dame University
in Indiana (USA), seit Jahren ein steter und harter Kdmpfer gegen
bestimmte réomische Interventionen in Moralfragen, hat in einem Bei-
trag in der Zeitschrift America im Oktober 1988 darauf aufmerksam
gemacht, dafl das (vor allem rémische) Magisterium vielfach den
eigentlichen moraltheologischen Problemen auszuweichen und auf
diese Weise seine Autoritit gegeniiber der Moraltheologie zu wahren
versuchte. Er weist auf sieben «Syndrome» eines solchen Ausweichens
hin. Syndrom eins: man spricht von der « Verwirrung», die unter den
Gl4dubigen in Moralfragen entstanden ist, und die es zu beseitigen gilt, —
statt einzugestehen, daf3 es sich vielfach um echten Dissens handelt.
Syndrom zwei: man weist auf die primir beabsichtigte Betonung von
ethischen Grundwerten in kirchlichen Dokumenten hin (Humanae
vitae, Donum vitae) und versucht so, von den entscheidenden und
moglicherweise zum Dissens verleitenden hochst konkreten Aussagen
abzulenken. Syndrom drei: man beruft sich immer wieder auf die tradi-
tionelle und permanente Lehre der Kirche auch da, wo diese keines-



Magisterium und Moraltheologie 405

wegs bindend ist, sogar da, wo es sich erwiesenermallen nicht um eine
kontinuierliche Entwicklung, sondern um eine echte Anderung handelt
(Beispiele: Religionsfreiheit, Gewissensfreiheit). Syndrom vier: man
betont, daf} die Kirche keine Demokratie ist, Gbergeht aber die Frage,
welche Schritte, die man auch irgendwie «demokratisch» nennen kénn-
te, das Magisterium nicht unterlassen darf, um zu einer giiltigen Ent-
scheidung in theoretischen oder praktischen Fragen («due process») zu
kommen. Syndrom finf: man sagt, dal3 die Theologen nur — also bedeu-
tungslos — «spekulieren», und befreit sich so von der Notwendigkeit, die
bedeutsamen Einsichten der Moraltheologie im eigenen magisteriellen
Verhalten zu beachten. Syzdrom sechs: Man beruft sich auf die eigenen
und exklusiven magisteriellen Kenntnisse und Erfahrungen, die den
Gliubigen, vor allem auch den Theologen, abgehen, und glaubt sich so
tiber deren Einsichten hinwegsetzen zu kénnen. Syndrom sieben: man
klagt einen wenig respektvollen (nicht genitigend unterwiirfigen) Ton
gegeniiber dem Magisterium an und hilt sich so fiir berechtigt, den
sachlichen Bemerkungen der Moraltheologen wenig Aufmerksamkeit
zu schenken. McCormick will durch den Aufweis von sieben Syndro-
men darauf aufmerksam machen, dafl der Stil des Magisteriums in
einem Verhiltnis zur Moraltheologie und entsprechend die ehrliche
und ernste Kommunikation der beiden Institutionen zueinander durch-
aus noch entwicklungsfihig sind und entwickelt werden miiB3ten.

V. Zum Verbalten der Moraltheologie zum Magisterium

Rigali bezeichnete als Ausgangspunkt der Morallehre des Magiste-
riums den Glauben, die Offenbarung, als Ausgangspunkt fir die Lehre
des Moraltheologen das allen Menschen mitgegebene Gewissen. Ich
bin iiber diese Formulierung nicht ganz gliicklich. SchlieBlich ist das
Gewissen auch Ausgangspunkt fiir das Magisterium, das ja aus Men-
schen mit Gewissen besteht, und ist auch der Glaube, die Offenbarung,
Ausgangspunkt fiir den Moraltheologen, der ja als Christ iiber die Kon-
sequenzen des Glaubens reflektiert.

Der Moraltheologe hat die Aufgabe, in wissenschaftlicher Weise das
sittliche Bemiihen Jesu’, des Paulus, der Tradition, auch des Magisteri-
ums der Vergangenheit und selbst des Magisteriums der Gegenwart zu
erforschen. Neben seiner Vernunft stehen ihm die genannten — und
andere — Quellen zur Verfiigung. Er ist Moraltheologe nur, wenn er sein



406 Magisterium und Moraltheologie

Werk bewul3t in der Gemeinschaft der Kirche, damit aber axch unter
Berticksichtigung des Magisteriums tut; man beachte dabei, dal Kirche
und Magisterium nicht einfachhin gleichzusetzen sind.

Als religiose Institution zeigt sich das Magisterium naturgemi3 und
erfahrungsgemil3 im allgemeinen geneigt, die genannten Quellen mit
weniger Kritik und hermeneutischem Scharfsinn zu lesen als der nicht
zum Magisterium gehérende und dessen Verantwortung nicht teilende
Moraltheologe. Umso mehr hat dieser die Aufgabe, sein kritisches und
hermeneutisches Bemiithen ernst zu nehmen und seine Ergebnisse in
jeder moglichen Weise — im Schrifttum und im persénlichen Kontakt —
dem Magisterium darzulegen.

Das Magisterium und seine Lehre binden auch den Moraltheologen.
Das kann dann vor allem problematisch werden, wenn das Magisterium
selbst seine Kompetenz und deren Grenzen bestimmt. Das gilt insbe-
sondere mit Riicksicht auf das sittliche Naturgesetz, wie schon in der
Diskussion mit Mucci sichtbar wurde. In diesem Bereich hat der Moral-
theologe wissenschaftlich exakt festzustellen, was in diesen Fragen die
Konzilien in Wirklichkeit zum Lehren «in Fragen des Glaubens und der
Sitten» gesagt haben; dazu liegen z.B. die Studien von A. Riedl,
W.]. Levada und J. Schuster vor. Die in GS 33 und 43 ausdriicklich
festgestellten Begrenzungen der Moglichkeiten des Magisteriums in
seinen pastoralen Bemithungen in partikuliren Moralfragen gilt es ernst
zu nehmen. Das ist bedeutsam sowohl fiir das eigene Arbeiten des
Moraltheologen wie fiir die Hilfestellung, die er dem Magisterium
anbieten kann und nach Méglichkeit soll.

Moraltheologe im Auftrage des Magisteriums zu sein, also in Lehre und
Forschung irgendwie auch mit dessen Aufgabe betraut zu sein — wie es
hierzulande zu sein pflegt —, ist im Grunde eine groBe und begeisternde
Berufung. Sie ist Dienst an der Kirche als Volk Gottes, sie kann u.U.
Dienst gegeniiber dem Magisterium sein. Sie bezieht sich auf die theo-
logische und philosophische Grundlegung der Moraltheologie, auf die
Argumentationsweise in der Moraltheologie sowie auf ihren normati-
ven und kasuistischen Bereich.

Der Moraltheologe im Auftrag der Kirche hat aber auch besondere
Schwierigkeiten, weil er nicht seine eigene Moraltheologie, sondern die
der Kirche betreuen soll, und weil er dieser Kirche und ihrem Magi-
sterium gegeniiber sich dariiber verantworten muf. Ich lernte vor eini-
gen Jahren in den Vereinigten Staaten ein moral-pastoraltheologisches
Institut kennen, das als Programm verkiindete: nur das Magisterium



Magisterium und Moraltheologie 407

und das ganze Magisterium. Ich meine, dal3 dies nicht der kirchliche
Auftrag eines Moraltheologen an einer Fakultit oder an einem Seminar
sein kann. Dieser soll nicht nur die Lehre der Kirche vortragen, sondern
auch irgendwie in die Fiille der Moraltheologie einfiihren. Als Lehre
der Kirche wird er allerdings ausschlieBlich das ausgeben, was wirklich
Lehre der Kirche ist. Weil3 er bei sich oder anderswo von Schwierig-
keiten hinsichtlich Einzelfragen oder Argumentationsweisen der kirch-
lichen Lehre, wird er — in echtem Dienst an den Hérern und der Kirche
— diese mit solchen Problemen vertraut machen miissen, ihnen auch
sagen, was er selbst zu begreifen vermag und was nicht — dies allerdings
ohne sie gegen die Lehre des Magisteriums iberzeugen zu wollen.
Gelegentlich habe ich bei Vorlesungen gesagt: Ich sage nichts, wozu ich
nicht stehe, aber vielleicht sage ich nicht alles, wozu ich stehe. Ich halte
es im allgemeinen fiir falsch, provozieren zu wollen. Angesichts mog-
licher Schwierigkeiten von seiten des Magisteriums miifite man sich ein
Gespiir dafiir erwerben, was unter Umstinden gesagt werden darf oder
auch gesagt werden muf3, und was nicht.

Es gibt Fragen des Verhiltnisses von Magisterium und Moraltheo-
logie konkret, die nicht nur die Moraltheologen angehen. Wenn eine
Institution wie das Magisterium unserer Kirche einer eigenen Philoso-
phie folgt oder sich fiir manche Probleme einen festen «modus proce-
dendi» festgelegt hat, dann ist es — auch fiir Bischofe und Universititen
— nicht leicht, einen Wandel herbeizufithren. Diese Schwierigkeiten
kénnen das ganze Volk Gottes betreffen, aber auch die apostolisch
titigen Priester, die akademischen Lehrer samt ihren Hérern und ihren
Institutionen. Doch ist das nicht das Thema der gegenwirtigen Aus-
fuhrungen.






	Magisterium und Moraltheologie

