
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 36 (1989)

Heft: 3

Artikel: Die Lebensgeschichte als Versöhnungsgeschichte : eine
paradigmatische Thematik spiritueller Moraltheologie

Autor: Demmer, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761145

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761145
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Klaus Demmer

Die Lebensgeschichte als

Versöhnungsgeschichte

Eine paradigmatische Thematik
spiritueller Moraltheologie

Einführung

Die Moraltheologie darf ihr theologisches Thema nicht verlieren.
Das ist innerhalb der Disziplin auch unbestritten. Nur fragt es sich, wie
dieser Anspruch konkret eingelöst wird. Darüber entscheidet letztlich
der Grundansatz: Wie versteht sich die Moraltheologie als theologische
Wissenschaft? Zu diesem Thema wurde in der jüngsten Vergangenheit
Bedenkenswertes geschrieben. Die Gesprächsfront blieb durch den
offenen oder schwelenden Kontrast zwischen autonomer Moral im
Kontext des Glaubens und der Glaubensethik markiert. Das mußte in
einem Grabenkrieg enden. Daß es eine Wirkungsgeschichte des Glaubens

auf die sittliche Vernunft gibt, leugnet kein Vertreter der ersten

Richtung. Und die zweite Richtung wird sich schwertun, kategoriale
Handlungsnormen, die die verantwortliche Gestaltung innerweltlicher
Lebensbereiche zum Gegenstand haben, als formell geoffenbarte zu

erweisen 1. Man sieht, der Streit ist durch ein leitendes Paradigma in

1 Eine konzise Darstellung der Problematik liefert J. Fuchs, Für eine menschliche
Moral. Grundfragen der theologischen Ethik 1, Freiburg i.Ue. 1988, 99-156. - Vgl.
ebenfalls W. Breuning, Die Propriumsfrage im Feld der Begegnung von Moraltheologie
und Dogmatik, in: G.W. Hunold; W. Korff (Hg.), Die Welt für morgen. Ethische
Herausforderungen im Anspruch der Zukunft, München 1986, 344—355: Der
Begründungszusammenhang verweist auf einen Entdeckungszusammenhang. Die durch den
Glauben erleuchtete sittliche Vernunft operiert im Koordinatensystem einer theologischen

Anthropologie, deren Gehalte als offene Sinngehalte zu bezeichnen sind.



376 Die Lebensgeschichte als Versöhnungsgeschichte

seinem Entstehen wie in seinem Ausgang bestimmt, nämlich durch das

Selbstverständnis der Moraltheologie als Normtheorie.
Dieses Dilemma sei im folgenden vermieden. Die Moraltheologie

wird vielmehr ursprünglich als Handlungstheorie bezeichnet. Ihre
systematische Reflexion setzt infolgedessen unmittelbar am ganzheitlich

verstandenen Selbstverständnis wie Selbstvollzug des Glaubenden
an. Einzelentscheidungen als Normerfüllungen folgen dem nach. Sie

entspringen Ziel- und Leitvorstellungen umfassend gelungenen guten
Lebens, die als hermeneutischer Schlüssel in jede Einzelnorm eingehen.
Die Wirkungsgeschichte des Glaubens auf die sittliche Vernunft setzt
bei ihnen an 2.

Diese Hinweise eröffnen die leitende Perspektive. Jedermann sucht
ein Lebensprojekt zu verwirklichen. Aufbrechende Konflikte müssen

bewältigt, Spannungen, Verstrickungen und Zwänge, die letztlich aus

der unversöhnten Freiheit aufsteigen, müssen aufgelöst werden. Der
sittliche Anspruch des Evangeliums trifft ja nicht auf einen abstrakten
«homo ut sie», sondern auf einen konkreten «homo ut hic». Er ist vor
aller Forderung Angebot der Versöhnung. Die Lebensgeschichte des

Glaubenden nimmt so die Form einer Versöhnungsgeschichte an: Das
umfassend gelungene gute Leben ist ein versöhntes Leben 3. Dem hat
die Moraltheologie Aufmerksamkeit zu widmen. Das kann nur geschehen,

wenn der Schatz geistlicher Erfahrung eingebracht wird, von dem
die Gemeinschaft der Glaubenden lebt4. Gemeint ist die Erfahrung
von Gottes Treue zum Menschen, wie sie in Jesus Christus greifbare
Gestalt angenommen hat. Jesus Christus ist unsere Versöhnung. Das
muß in die Lebensgeschichte eines jeden Christen übersetzt werden 5.

2 Vgl. E. Biser, Der Weg zum geglückten Leben. Ein kleines Kapitel zum Verhältnis
von Glaube und Lebensglück, in : P. Engelhardt (Hg.), Glück und geglücktes Leben.

Philosophische und theologische Untersuchungen zur Bestimmung des Lebensziels,
Mainz 1985, 184—200: Die hier gezeichnete beglückende Gotteskindschaft ist nur lebbar
und erfahrbar, sofern sie sich an inhaltlich gefüllte anthropologische Ziel- und
Leitvorstellungen bindet, die den normativen Diskurs inspirierend in Bewegung halten.

3 K. Demmer, Der Dienst der Versöhnung als Berufung des Christen im Kontext
autonomer Sittlichkeit, in: P. Hünermann; R. Schaeffler (Hg.), Theorie der
Sprachhandlungen und heutige Ekklesiologie. Ein philosophisch-theologisches Gespräch, Freiburg

1987, 158-161; 169-173.
' H. Schlögel, Kirche und sittliches Handeln. Zur Ekklesiologie in der

Grundlagendiskussion der deutschsprachigen katholischen Moraltheologie seit der Jahrhundertwende,

Mainz 1981, 175—232.
5 E. Biser, a.a.O. 194 betont zu Recht, daß der Jünger nicht in die Position des

Meisters aufrückt; dennoch lädt das Schicksal des Meisters zum Nachdenken über das

Lebensschicksal des Jüngers ein. Das legen schon die Nachfolgeworte nahe.



Die Lebensgeschichte als Versöhnungsgeschichte 377

Nur wo dies gelingt, wird authentisches sittliches Zeugnis abgelegt. So

gelangt eine Grenzhaftigkeit in jede konkrete Entscheidung hinein: Vor
aller Normerfüllung steht das Sich-Einlassen auf jene Ungesichertheit
glaubender Existenz, die nur hoffend und liebend bestanden und
ausgelitten werden kann.

I. Notwendigkeit und Grenzen normativer Ethik

1. Intellektuelle Redlichkeit

Jedermann steht ursprünglich sittlichen Wertvorstellungen in ihrer
Vermittlung mit anthropologischen Ziel- und Leitvorstellungen gegenüber.

Sinnvolle Daseins- und Handlungsmöglichkeiten werden von der
sittlichen Vernunft entdeckt und in den eigenen Lebensentwurf
integriert 6. Ehe man sich von Handlungsnormen in Pflicht genommen
weiß, hat man bereits einen Lebenssinn ergriffen, für den die besten

Kräfte, ja das Leben einzusetzen lohnt. Alle Einzelentscheidungen
stammen aus dieser Tiefe, ehe sie die Gestalt von Normerfüllungen
annehmen.

Die Moraltheologie bleibt von der Verführungskraft großer Worte
nicht verschont7. Das Operieren mit theologischen Kategorien kann zu
einem Verbalradikalismus verleiten. Man treibt so, wiewohl unwillentlich,

in Resignation. Darum steht Bescheidenheit in der Wortwahl gut
an. Das ist um so eher gesichert, als moraltheologische Reflexion auch
die Züge bedachter und interpretierter Biographie annimmt. Es bedarf
der Erfahrung der eigenen Grenzen, damit sittliche Ideale nicht zu

magischen Formeln verkommen, die in der Weise intellektueller
Selbstbeschwichtigung nur über stille Lebenslügen hinwegtäuschen. Darum
tut normative Ethik not. Sie hält zu intellektueller Redlichkeit an, denn

6 Gewiß verbleibt dieses Entdecken innerhalb der Grenzen eines angenommenen
Menschenbildes. Dennoch gibt es eine lebensgeschichtliche Einmaligkeit, die sich in
Allgemeinbegriffen immer nur annähernd umschreiben, nie aber vollendet definieren
läßt. Der Moraltheologe als Theologe denkt immer von der Konkretheit lebensgeschichtlicher

Berufung zur Allgemeinheit humaner Strukturen.
7 Es gibt gängige kirchliche Slogans, die ob ihres plakativen Charakters zu nichts

mehr verpflichten ; sie dienen eher als Beruhigung des schlechten Gewissens. Man denke
an die «präferenzielle Option für die Ärmsten der Armen» als Aushängeschild von
Ordensgemeinschaften.



378 Die Lebensgeschichte als Versöhnungsgeschichte

sie tritt mit dem Ansprach allgemeiner Nachprüfbarkeit und Praktikabilität

auf8.
Das kann über ihre Grenzen nicht hinwegtäuschen. Normen haftet

eine unüberwindbare Abstraktheit an, das ist der Preis für erreichte
Kommunikabilität. Reine Konkretheit entzieht sich der Mitteilung. Das

scholastische Axiom «individuum est ineffabile» besitzt eine ethische

Komponente. Normen sind vielmehr einem dynamischen Regelungssystem

vergleichbar, das einen traditionsgeschichtlich erstellten Konsens

speichert. Dieser bleibt auf den bislang erfaßten Normalfall festgelegt;
darüber hinaus muß sein Anspruch je neu erwiesen werden 9. Das wird
in der Regel leicht gelingen. Die gewachsene Tradition hält ein
genügendes Verstehenspotential zur Verfügung, dessen Gültigkeit gar nicht
in Zweifel gezogen wird. Dennoch bleibt vor einer Überfrachtung
geschichtsenthobener metaphysischer Kategorien zu warnen 10. Die
Wesensnatur des Menschen leistet nur einen beschränkten Beitrag zur
Normenbegründung. Sie liefert unverzichtbare Rahmenbedingungen,
innerhalb deren die sittliche Vernunft über Güterabwägungen und

Erfahrungswerte zu praktikablen Lösungen kommt. Güterabwägungen
messen sich aber am Grundgut umfassend gelungenen guten Lebens,
und Erfahrung sammelt man nicht nur mit situativem Anschauungsmaterial,

sondern vorgängig dazu mit Sinn und der Kraft zuhandener
Freiheit11. Dies vorausgesetzt enthalten Normen ein Einsichts- und
Erfahrungspotential, das bis zum eindeutigen Erweis des Gegenteils die

Vermutung der Wahrheit für sich hat.

8 Zu Recht B. Schüller, Zu den Schwierigkeiten, die Tugend zu rehabilitieren, in:
Theologie und Philosophie 58 (1983) 535—555.

'' Das ist zunächst für den subjektiven Erkenntnisstand einer Norm gemeint. Sittliche

Normen lassen sich nicht auf soziale Normen gleich welcher Art reduzieren. Dennoch
läßt sich nicht übersehen, daß es eine doppelte Einsichtsgeschichte mit Normen gibt. Man
dringt durch die geistes- und lebensgeschichtlichen Herausforderungen hindurch tiefer in
den objektiven Gehalt einer Norm ein : man arbeitet aber auch zugleich durch Reflexion
auf alle relevanten Geltungsbedingungen an ihrer je angemesseneren Fassung weiter.

I " So kritisiert auch M. Rhonheimer, Natur als Grundlage der Moral. Die personale
Struktur des Naturgesetzes bei Thomas von Aquin. Eine Auseinandersetzung mit
autonomer und teleologischer Ethik, Innsbruck-Wien 1987, Tendenzen einer Metaphysizie-
rung der sittlichen Wahrheit bei neo-scholastischen Autoren.

II Zielvorstellungen geglückten Lebens inspirieren den normativen Diskurs und
können darum als normschöpferisch bezeichnet werden. Allerdings lichten sie sich durch
die Anstrengung der Reflexion. Das wird angedeutet durch H. M. Schmidinger, Regeln
der Argumentation als Normen ethischen Handelns? Karl-Otto Apels Theorie zur
Grundlegung einer allgemeingültigen Ethik, in: P. Weingartner (Hg.), Die eine Ethik
in der pluralistischen Gesellschaft, Innsbruck-Wien 1987, 292-296.



Die Lebensgeschichte als Versöhnungsgeschichte 379

In der normativen Ethik hält die Tugend der Epikie eine
Schlüsselstellung inne. Sie besitzt eine lebensgeschichtliche Komponente. Ein
Lebensentwurf läßt sich durch normative Ansprüche niemals vollendet
abdecken. Es bedarf eines unmittelbaren Inblicks in seine Sinnfülle, die
sich an die Einmaligkeit der eigenen Lebensgeschichte bindet. Der
normative Diskurs wird hier vornehmlich subsidiär tätig. Er scheidet

aus, was lebensgeschichtlicher Konsequenz generell entgegensteht. So

wird der Boden für positive Auffüllung bereitet. Letztere steht nicht
unter dem Gesetz abnehmender Treffsicherheit12. Im Gegensatz, ein
Lebensentwurf zeichnet sich durch seine Evidenz aus; er geht einem
auf. Alles was an Reflexion angestellt wird, hat differenzierenden und
abstützenden Charakter; es steht im Dienst an der Konsequenz im
einmal Eingesehenen und Ergriffenen.

Wie geht das konkret vor sich? Man besinnt sich auf die
beherrschenden Ideale, unter deren Faszinationskraft das eigene Leben steht.
Was will man eigentlich? Es sind zumal Krisensituationen, die zu
solcher Nachfrage nötigen. Welches Maß an Hingabe, an Einsatz, an Opfer
und Verzicht sind dem eigenen Lebensideal angemessen? Wie man
Gewinn oder Verlust einzelner Lebensgüter — Gesundheit, Ehre, Erfolg
— bewertet, das läßt sich über Normen nicht hinreichend bestimmen. Es
hat auch niemand das Bewußtsein, Normen zu erfüllen. Vorherrschend
ist vielmehr Ergriffenheit; Güterabwägungen stehen unter ihrer
inspirierenden Kraft13. Im Verlauf dieses Prozesses verfeinert sich das

Gewissen. Es wird bedrückt von der Angst, zuhandene Zeit zu versäumen

und geschenkte Handlungsmöglichkeiten zu verfehlen. Diese
innere Spannung wächst14. Letztlich plant ja jeder auf die Unverfügbarkeit

seines Sterbens hin. Zugleich wird man gelassener. Dabei ändert
sich das Zeiterleben. Je jünger man ist, um so kürzer sind die Zeitsegmente,

die man überschaut. Man geht sorglos, ja verschwenderisch mit
seiner Zeit um. Das wird mit zunehmendem Alter anders. Je intensiver

12 Die Formulierung von F. Scholz, Wege, Umwege und Auswege der Moraltheologie.

Ein Plädoyer für begründete Ausnahmen, München 1976, 127. Sie setzt den
deduktiven Denktyp voraus ; komplexe Situationen werden unter oberste, evidente
Prinzipien subsumiert. Darüber ist der induktive Denktyp nicht zu vergessen ; er kennt auch
eine situative Evidenz.

13 Entscheidungen fallen letztlich aus einem spontanen Uberschuß der Freiheit.
Güterabwägungen verweisen auf Zumutungsabwägungen. Beide sind ineinander vermittelt.

H Dazu umfassend G. Höver, Sittlich handeln im Medium der Zeit. Ansätze zur
handlungstheoretischen Neuorientierung der Moraltheologie, Würzburg 1988.



380 Die Lebensgeschichte als Versöhnungsgeschichte

man lebt, um so schneller entgleitet die Zeit. Sie zerrinnt wie Sand. Man
lernt ihren unwiederbringlichen Wert wie ihre Herausforderung zu
schätzen. Denn man fällt dem Tod entgegen und wird zunehmend

empfindlich für alle Gefährdungen, die aus der eigenen Brüchigkeit
kommen. Man geht haushälterisch mit seiner Zeit um. Aber das schenkt
auch Trost, denn das Entschwinden der Zeit befreit von allen
innergeschichtlichen Zwängen.

2. Die Metaphysik der sittlichen Handlung

Mit Bedacht wurde bislang vom Lebensentwurf gesprochen. Der
Begriff ist zweifellos vage. Er umfaßt zum einen die Grundentscheidung,

zum anderen öffnet er sich auf die unwiderrufliche
Lebensentscheidung15. Alle übrigen Entscheidungen lagern sich um diesen dop-
pelpoligen Kern, der Gravitationszentrum und hermeneutischer
Schlüssel in einem ist. Das ist bedeutsam für die Metaphysik der sittlichen

Handlung. Der Lebensentwurf stellt die ursprüngliche Fülle der

sittlichen Praxis dar; er besitzt den Status eines «analogatum princeps»,
während die übrigen Entscheidungen den Rang von «analogata secundaria»

einnehmen. Dabei ist an das Zueinander von ontologischer und

gnoseologischer Fragestellung zu erinnern, andernfalls ist ein der
Wirklichkeit des Menschen unangemessenes Paradigma von Metaphysik
leitend 16.

Diese ursprüngliche Fülle enthält eine Reihe hierarchisch strukturierter

Vermittlungen. So findet eine erste Vermittlung zwischen innerer

und äußerer Handlung statt; die Metaphysik der Handlung setzt

nicht ausschließlich oder präferenziell an der äußeren Handlung an.

Dem folgen weitere Vermittlungsweisen nach. Sie betreffen die innere

Handlung. Diese setzt sich aus Motivation und Intention zusammen.
Das Ergebnis ihrer Vermittlung wird als Gesinnung bezeichnet. Im
Kontext der metaphysischen Fragestellung nehmen beide Begriffe eine

15 Das Theorem der Grundentscheidung hat im deutschen Sprachraum, im Unterschied

zum angelsächsischen und romanischen, nur geringen Widerhall gefunden. Einen
Überblick bietet J. Fuchs, Für eine menschliche Moral, 35—51 (Personale Grundfreiheit
und Moral).

16 Die Grundentscheidung ist mehr als eine formale Entschiedenheit des Willens für
das Gute, für das Heil, für Gott. Sie bindet sich, will sie überhaupt relevant sein, an
transzendentale Inhaltlichkeit. Die Begründung der Einzelentscheidung in der
Grundentscheidung setzt eine hermeneutische Ontologie der Person voraus.



Die Lebensgeschichte als Versöhnungsgeschichte 381

spezifische Bedeutung an. In der Motivation erfolgt die Öffnung auf das

sittlich Gute, wie es sich in den vielfältigen Wertvorstellungen inhaltlich

aufschlüsselt. Anders die Intention. Sie übersetzt den Inhalt sittlicher

Wertvorstellungen in anthropologische Ziel- und Leitvorstellungen

und legt so Handlungsziele fest. Die anstehende Vermittlung
verläuft in beiden Richtungen, von der Motivation zur Intention und

umgekehrt. Daß auf dieser Ebene die sittliche Wahrheit sich durch die

Vermittlung von Gutheit und Richtigkeit auszeichnet, wird leicht
einleuchten.

Die Metaphysik der sittlichen Handlung setzt eine solche der
sittlichen Erkenntnis voraus. Der transzendentalphilosophische Ansatz ist
hier hilfreich. In seinem Licht bleibt die Setzungskompetenz der sittlichen

Vernunft zu sehen. Die sittliche Vernunft konstituiert formal und
inhaltlich den sittlichen Anspruch; in diesem Sinn ist das sittliche
Naturgesetz eine «ordinatio rationis». Das umschließt Begründen und
Entdecken in eins 17. Wiederum ist eine Vermittlung am Werk. Sie

verläuft zwischen Basiselementen einer theologischen Anthropologie
und Daten der empirisch zugänglichen humanen Natur. Dabei erinnert
die Zuordnung von Begründen und Entdecken an die geschichtliche
Dimension. Ein gegebener Einsichtsstand wird unter der Herausforderung

der Ereignisse weiterentwickelt. Das geschieht in Freiheit.
Einsichtsgeschichte und Freiheitsgeschichte sind ineinander vermittelt.
Zumutungsstandards können wachsen, denn Einsehen geschieht
immer auf die Möglichkeit der Freiheit hin.

Eine letzte Vermittlung verläuft zwischen Wirkhandlung und
Ausdruckshandlung 1S. Ein Lebensentwurf ist immer Ausdruck ergriffenen
Lebenssinnes. Seine Verwirklichung läßt sich niemals hinreichend mit
den für Wirkhandlungen geltenden Maßstäben messen. Spontanes und
unberechnetes Zeugnis fließt vielmehr ein.

Um diesen Kern lagern sich, wie bereits angedeutet, die übrigen
konkreten Einzelentscheidungen. Sie sind seine interpretativen
Verlängerungen in das Material der umliegenden Weltwirklichkeit hinein.
Diese Rückbindung darf nicht aufgelöst werden, will man nicht Gefahr

17 M. Rhonheimer, Natur als Grundlage der Moral, 219 ; 244 versteht die inventive
Kraft der sittlichen Vernunft nur im Sinn einer Konklusion und Explikation aus obersten
Prinzipien. Das wird der schöpferischen Kraft der sittlichen Vernunft - auch unter
Wahrung des Teilhabegedankens — nicht gerecht.

18 R. Ginters, Die Ausdruckshandlung, Düsseldorf 1976. Die hier behandelte
Thematik wurde leider zuwenig fruchtbar gemacht.



382 Die Lebensgeschichte als Versöhnungsgeschichte

laufen, jenem Phänomen zu begegnen, das zumindest für Teile der
neuscholastischen Manualistik kennzeichnend war: Die Metaphysik
der sittlichen Handlung setzte am äußeren Vollzug der Einzelentschei-

dung an. Die innere Handlung in ihrer sich anbahnenden Vermittlung
von Gutheit und Richtigkeit wurde dem Bereich der Handlungspsychologie

überantwortet. Folglich änderte sich der Bedeutungsgehalt
von Motivation und Intention. Erstere gab den Grund des Handelns an

- zugleich war sie Ansporn zu subjektivem Einsatz. Letztere hingegen
bezeichnete die zugrundeliegende Absicht. In der Schulterminologie
ausgedrückt: die Handlungsmetaphysik war auf den «finis operis» bezogen

; hier fiel die Entscheidung über die objektive Moralität. Die
Handlungspsychologie hingegen beschäftigte sich mit dem «finis operands»;
hier fiel die Entscheidung über die subjektive Moralität, die einen
sekundären Bestimmungsgrund lieferte 19. Hinter dieser Entwicklung
verbargen sich wissenstheoretische Gesichtspunkte. Die aufkommenden

Wissenschaftsideale der Naturwissenschaften sowie der Jurisprudenz

hinterließen ihre Spuren in der Moraltheologie. Aussagepräzision
wurde angestrebt; es dominierte das Anliegen der Handlungssicherheit.
Das ging auf Kosten der personalistischen Handlungsmetaphysik. Es

fehlte nicht an scharfsinnigen Überlegungen im Blick auf effektive

Einzelgüterverwirklichung. Aber der konstitutive Rückbezug auf die

lebensgeschichtliche Tiefendimension trat in den Hintergrund. Die
eigene Lebensgeschichte als Versöhnungsgeschichte sehen heißt aber,
dieses reduktive Verständnis von Handlungsmetaphysik aufbrechen.

II. Wahrhaftigkeit gegenüber sich selbst

1. Versöhnung mit den Grenzen

Eine Lebensgeschichte als Versöhnungsgeschichte kann nur gelingen,

wenn sie von unbedingter Wahrhaftigkeit getragen wird. Lebenslügen

müssen aufgedeckt werden. Sofern das nicht in eigener Initiative
geschieht, wird der Gang der Ereignisse dafür sorgen. Man muß sich

eingestehen, wo die wahren Gründe für eigenes Versagen liegen. Dazu
muß man ein umfassendes Verständnis von Versöhnung einbringen.

19 Eine geschichtliche Darstellung bei S. Th. Pinckaers, Ce qu'on ne peut jamais
faire. La question des actes intrinsèquement mauvais. Histoire et discussion, Fribourg—
Paris 1986, 20—66.



Die Lebensgeschichte als Versöhnungsgeschichte 383

Versöhnung ist eine fundamentale anthropologische Kategorie 20.

Man versöhnt sich nicht nur mit seinem Nächsten, wo begangene und
erlittene Schuld einen Neubeginn fordert, sondern auch mit seinem

Fernsten, sofern dies über die Gestaltung von Sozialstrukturen möglich
ist. Aber die Grenzen sind noch weiter gezogen. Sich-Versöhnen heißt
auch, seinen Frieden mit jeder Form lebensgeschichtlicher Grenzhaf-

tigkeit machen. So versöhnt man sich mit seinem Lebensentwurf samt
allen seinen Implikationen und Konsequenzen, mit gegebenen oder
gelassenen Daseins- und Handlungsmöglichkeiten, mit der zubemessenen

Lebenszeit. Einiges davon sei angerührt.
Der Tod ist allgegenwärtig; er hält alle Fäden in der Hand. Die

uneingestandene Angst vor ihm meldet sich in jeder Erfahrung von
Selbstverlust an. Einen Lebensentwurfverwirklichen heißt darum
zuallererst, daß man versöhnt auf seinen Tod hinlebt, ja man hat ihn bereits

vorweggenommen. Das ist nicht im Sinn einer stoischen «ars moriendi»
gemeint, denn das wäre ein Sich-Abfinden mit dem Unvermeidlichen,
ein sublimes Uberlisten und Entschärfen schicksalhaft gesetzter Grenzen.

Das christliche Einüben des Todes ist von diesem Verdacht frei.
Der Christ lebt auf seine Auferstehung hin, und darum ist er frei, sich
dem Leiden auszusetzen. Seine Sicherheit kommt aus der Zusage der

ewigen Vollendung, die in der beseligenden Schau Gottes von Angesicht

zu Angesicht besteht21. Es ist also nur konsequent, wenn das

Gelingen des Lebensentwurfs vorzüglichster Gegenstand des Gebets
ist. Der Christ betet um die Erfahrung Gottes im Tod und die Gabe der

Auferstehung.
Sittliche Ansprüche stellen sich unmittelbar ein. Wahrhaftigkeit

gegenüber sich selbst fordert die Bereitschaft, versteckte Weisen
taktierender Schadloshaltung aufzudecken. Unterscheidung der Geister tut
darum not. Sie ist präferenziell dort verlangt, wo man vor der Eindeutigkeit

sittlicher Konsequenz ins Unverbindliche ausweicht. Eine breite
Palette solchen Verhaltens ist denkbar. Was man mit der einen Hand

weggibt, das holt man mit der anderen zurück. Das kann im Verfolgen
ehrgeiziger Pläne bestehen, in chiffrierten Weisen, die eigene Aggressivität

auszuleben, im Festhalten an Vorurteilen, die das eigene
Verhalten rechtfertigen. Kurz, man schafft sich einen wohlfeilen Ersatz.
Besonders zersetzend wirkt solche Kompensation dort, wo man in eine

211 Johannes Paul II., Reconciliatio et poenitentia, n. 8; 13.
21 E. Jüngel, Tod, Stuttgart '1971, 73; 148.



384 Die Lebensgeschichte als Versöhnungsgeschichte

innere Pseudoweit des Denkens und Wünschens flüchtet. Unterscheidung

der Geister verbindet sich darum mit seelischer Hygiene: Man
muß Herr im eigenen Haus bleiben. Das ist eine Forderung der
Selbstachtung, aber auch der klugen Selbstliebe. Man darf nicht alles an sich
herankommen lassen; es gibt Grenzen der eigenen Belastbarkeit.
Sittliche Konsequenz heißt, daß man alle erreichbaren Voraussetzungen
des Handelns — und darunter fällt insbesondere die Welt der Gedanken

- in die prophylaktische Gestaltungsverantwortung einbezieht. Eine
Weise der Präventivethik ist also gefordert, denn der Gedanke ist der
Vorentwurf der Tat. Wie man denkt, so lebt man. Das Denken erzeugt
eine innere Dynamik, der sich das äußere Handeln auf Dauer nicht
entziehen hann. Eine sittliche Persönlichkeit baut sich, im Guten wie
im Bösen, von innen her auf22. Versöhnung mit dem eigenen
Lebensentwurf heißt deshalb, daß man die sublimen, aber dafür um so
gefährlicheren Formen des Selbstbetrugs durchschaut. Geschieht das nicht,
wird die Lebensgeschichte zur Folter, an der man sich heillos zerreibt,
und man bringt sich um die besten Möglichkeiten, weil man sich

permanent überfordert.
Daneben gibt es eine innere Sünde, die in der Resignation, ja in der

geistigen Emigration besteht. Man wandert aus seinem Lebensentwurf
aus. Das zersetzt zumal solche Lebensgeschichten, die von einschneidenden

Verzichten geprägt sind. Man muß es darum lernen, lassen zu

können, ohne zu verkümmern. Verzichte lassen sich nur bestehen,

wenn sie die besten Kräfte herausfordern und bündeln. Ein
Lebensentwurf muß zudem beglücken, sonst stirbt er lautlos unter den Händen
ab. Versöhnung heißt, daß man seine immanenten Verheißungen
entdeckt. Eine Lebensgeschichte ist darum einer Entdeckungsgeschichte
gleich 23. Wiederum sei auf die Notwendigkeit seelischer Hygiene
verwiesen. Sie nimmt nun die Bedeutung einer ständigen Horizonterweiterung

an. Denn in allen Widerfahrnissen des Lebens sind positive
Herausforderungen verborgen. Seelische Hygiene heißt, daß man sich
beherzt auf dieses geistige Abenteuer einläßt. Dabei wird es nicht
ausbleiben, daß Lebenseinstellungen kritisch überprüft werden. Die

22 Die Lehre von der sittlichen Handlung hat neben der Richtigkeit des äußeren

Vollzugs der inneren Handlung mehr Aufmerksamkeit zu schenken. Neben der
Verantwortungsethik darf die Gesinnungsethik nicht zu kurz kommen, denn ein Großteil
sittlicher Praxis verbleibt in der Innerlichkeit der Gesinnung.

23 Dazu ausführlich K. Demmer, Die Lebensentscheidung. Ihre moraltheologischen
Grundlagen, Paderborn-München 1974.



Die Lebensgeschichte als Versöhnungsgeschichte 385

Gründe für das Scheitern einer Lebensgeschichte liegen immer nur zum
Teil, und dazu noch hypothetisch, in den äußeren Umständen. Den
entscheidenden Ausschlag gibt vielmehr die fehlende Bereitschaft,
selbstkritisch zu lernen. So zeichnen sich die Umrisse einer Lebensaufgabe

ab. Versöhnung wird nur dem gelingen, der den Glauben an die

Sinnhaftigkeit des eigenen Einsatzes niemals aufgibt. Man muß die

Hoffnung bewahren, daß der Beitrag der eigenen Lebensgeschichte
seinen Wert behält — gleichwie das äußere Lebensgeschick ausfällt. Erst
wenn diese Hoffnung stirbt, ist man gescheitert; Versöhnung — gegen
den offenkundigen Augenschein — ist nicht gelungen. Man hat es nicht
verstanden, daß es für den Christen keine verlorene Zeit gibt24.

Ein Feind der Wahrhaftigkeit ist auch die Erfolgskontrolle um jeden
Preis. Sie ist Symptom tiefsitzender Unfreiheit und Unsicherheit. Man
braucht die Selbstbestätigung um der eigenen Identität willen. Und
geleistete Verzichte gehen auf Kosten kreativer Konfliktfähigkeit25.
Man macht sich unfähig zum Widerstand, dessen Ziel die Versöhnung
ist, weil man vom Wohlwollen der Umgebung abhängig ist. Und man
geht Kompromisse jeder Art ein, um möglicher Kritik schon im Ansatz
zuvorzukommen. Hinter dieser Abhängigkeit verbirgt sich die fehlende
Bereitschaft, die eigenen Grenzen nüchtern anzuerkennen und gefaßt
mit ihnen zu leben. Es fehlt an Selbstbescheidung. Wer bescheiden ist,
ist auch frei. Verantwortlich dafür kann aber auch der nagende Zweifel
an der Richtigkeit des eigenen Lebensentwurfs sein. Gewiß ist es

unbestritten, daß es kluger Vorsehung über alle relevanten Umstände bedarf,
wenn eine Lebensgeschichte gelingen soll. Eine getroffene Wahl ist

zwangsläufig unfertig; man muß fortwährend an ihr arbeiten. Dazu ist
ungebrochene Selbstsicherheit vonnöten. Auch der Beste macht Fehler,
aber er läßt sich kritisieren. Ohnehin wird man nach langer Lebenserfahrung

feststellen, daß vermeintliche Fehler im eigenen Lebensentwurf

in Wirklichkeit gar keine waren. Man hat in instinktsicherer
Naivität das Richtige und Zuträgliche gewählt26. Was man später als Fehler
ansah, stammte vielmehr aus der Unfähigkeit, sich auf unerwartete

2A Die Geschichtlichkeit der Offenbarung verleiht der Geschichte des Glaubenden
eine neue ontologische Qualität. Es ist keine Situation denkbar, die sich nicht mit Sinn
erfüllen ließe.

25 In der Moralpsychologie auch unter dem Namen des sozialisierten Gewissens
bekannt.

26 Natürlich sind Ausnahmefälle denkbar, in denen eine Lebenswahl offenkundig
auf falschen Voraussetzungen beruht, die das Wesen der Wahl selbst angreifen. Aber die
Präsumtion steht dagegen, und das wirkt sich auf die Strategie der Nachreifung aus.



386 Die Lebensgeschichte als Versöhnungsgeschichte

Herausforderungen und Schickungen einzulassen. Die Flucht vor der

Verantwortung kleidet sich dann in das Gewand der Korrektur. Gehört
zur Versöhnung - die Frage legt sich nahe —, daß man sich um
Selbstbewußtsein bemüht? Das ist wohl nur dem möglich, der in übergreifenden

Zeitabschnitten denkt und zu warten gelernt hat. Das Gelingen
eines Lebens bedarf immer neuer Anläufe. Dabei wandert die
Fragenperspektive. Das Interesse an der Erwartungserfüllung sinkt zunehmend

ins Periphere ab. In den Vordergrund schiebt sich die Frage nach

dem, was noch getan werden kann und muß. Man wächst über den

Drang nach Erfolgskontrolle hinaus, ohne sich ausdrücklich darüber
Rechenschaft zu geben.

2. Güte und Integration

Selbstachtung und Selbstbesitz paaren sich mit wachsender Güte.
Ein solcher Reifungsprozeß ist nur dem möglich, der Unabhängigkeit
nicht mit Empfindungslosigkeit verwechselt. Selbstand heißt beileibe
nicht, daß man sich unverwundbar macht, ja daß man sich seelisch
abschottet. Denn ein solches Lebensgebäude ist fragil. Sobald nämlich
eine bestimmte Zumutungsschwelle überschritten wird, bricht es

zusammen. Es wird dann offenbar, daß Angst, Bitterkeit, Intoleranz und
Mißgunst das Leben diktierten. Auch hier ist eine Lebenslüge am Werk,
die in die Lebenskrise, in das Grenzgebiet von Schuld und Krankheit
hineintreibt27. Nicht Leiden und Enttäuschungen machen den
Menschen krank, sondern das Ausweichen vor der Wahrheit ist dafür
verantwortlich. Das Eingeständnis der Wahrheit ist indessen immer
heilend. Wahrheit kann schmerzen, aber sie zerstört nicht. In jeder
Lebensgeschichte begegnet die heilsame Enttäuschung. Sie mahnt,
nach Möglichkeiten selbstvergessenen Einsatzes auszuschauen. Glück
stellt sich nur dann ein, wenn einem das gelungen ist. Die Haltung des

ängstlichen Sich-Verschließens vor anderen und des Sich-Vergleichens
mit anderen ist dann wie weggewischt. Lebensgeschichten und
Lebensleistungen lassen sich nun einmal nicht vergleichen. Eine Lebensleistung,

die auf der Haltung angstbesetzter Konkurrenz aufbaut, hat

27 Man vgl. die Beiträge in Lumière et Vie n. 185, décembre 1987 (Le péché et le

salut). - Erinnert sei an die Anliegen des verstorbenen Moraltheologen W. Heinen,
Begründung christlicher Moral, Würzburg 1969, 149 ff. (Schuldigkeit - Schuld - Sünde).



Die Lebensgeschichte als Versöhnungsgeschichte 387

keinen Bestand. Gewiß macht sich der Gütige verwundbar; er wird
angefochtener leben. Das hindert ihn nicht, eine konstruktive
Vorentschiedenheit zu erwerben, mit der er an die aufbrechenden
Konfliktsituationen seines Lebens herangeht.

Versöhnung fordert stetige Integration aller Lebensimpulse. Kein
Mensch ist aus einem Guß. Jedermann wird bei näherem Zusehen vor
seiner eigenen Widersprüchlichkeit erschrecken. Wiederum zeichnet
sich eine Lebensaufgabe ab. Sie hat das Wechselspiel von Motivation
und Intention zum Gegenstand. Reifung der Motivationen verlangt,
daß man sich selbstkritisch Rechenschaft ablegt über all jene
Beweggründe, die zu einer bestimmten Wahl geführt haben, aber den wirklichen

Anforderungen, deren man erst nach und nach gewiß wird, nicht
gewachsen sind 28. Dieser Vorgang weitet sich auf die Intentionen aus.

Es wird in der Erstellung der Handlungsziele ein Ethos der Sachlichkeit

erzeugt. Es dominiert nicht nur nüchterne Selbsteinschätzung; auch das

Maß des geleisteten Einsatzes wird der Wichtigkeit der Sache konform.
Ein Lebensentwurf kann an Selbstüberforderung, aber auch an seinem

Gegenteil zugrundegehen. Dem gilt es zu wehren. Die Kriterien
richtigen sittlichen Handelns sind darum in einen lebensgeschichtlichen
Wachstumsprozeß eingelassen; es gibt ein Gesetz der Gradualität.

III. Treue als Frucht von Tapferkeit und Klugheit

1. Herrschaft über die Lebensgeschichte

Ein Lebensentwurf ist einem Schritt vergleichbar, der in unbekanntes

Gelände führt. Niemand weiß, was ihm die offene Zukunft bringen
wird. Dennoch wird der Schritt in der festen Zuversicht getan, daß alle
ankommenden Widerfahrnisse zum Guten ausschlagen werden. Man
hegt das Vertrauen, treu zu bleiben und die persönliche Entwicklung so

zu lenken, daß sie aus der Logik der getroffenen Wahl nicht ausbricht.
Eine Lebensgeschichte ist, so gesehen, einem Lernprogramm vergleichbar.

Alle Ereignisse werden als Fingerzeig liebender göttlicher Vorsehung

interpretiert. Sie geben dem Glaubenden zu denken. Sie lassen ihn
darüber nachsinnen, wie sein Leben am Lebensgeschick Jesu von Naza-

28 Dazu H. Kramer, Unwiderrufliche Entscheidungen im Leben des Christen. Ihre
moralanthropologischen und moraltheologischen Voraussetzungen, Paderborn-München

1974.



388 Die Lebensgeschichte als Versöhnungsgeschichte

reth teilhat29. Wie kann die Idee der Nachfolge lebensgeschichtlich
übersetzt werden?

Diese Lektion anzunehmen verlangt Tapferkeit und Klugheit. Der
Tapfere scheidet aus seinem Denken alles aus, was seiner Treue zur
Gefahr werden könnte. Er bringt denkend Ordnung in die Welt der auf
ihn einstürmenden Erfahrungen und Empfindungen. So übt er kluge
Vorsehung über seine Geschichte aus. Er lenkt sein Leben von langer
Hand, er läßt sich von Ereignissen und Entwicklungen, die abzusehen

sind, nicht hilflos überrollen. Dies vorausgesetzt scheint eine Entsprechung

zur sittlichen Vernunft auf. Auch ihr fällt eine Ordnungsaufgabe
zu. Sie ist nicht rezeptiv ; sie konstituiert den sittlichen Anspruch, indem
sie eine Ordnung in die menschliche Natur hineinliest. Die vorgegebene

Natur liefert ja kein detailliertes Ordnungsbild; sie gibt Hinweise,
die im Licht transzendenter Kriterien aufgenommen, gedeutet und
bewertet werden. Ordnungsbilder gründen in anthropologischen
Entwürfen, die an die Natur herangetragen werden. So erscheint es nicht
abwegig, auch hier von einer Vorsehung zu sprechen. Sie gründet in der
Teilhabe am ewigen Gesetz Gottes 30.

Wo liegen nun die konkreten Konsequenzen? Der Tapfere nimmt
gefaßt all jene Grenzen an, die mit jeder Wahl verbunden sind. Ein in
allem gelungener Lebensentwurf ist eine abstrakte Utopie. Unvermeidlich

schleichen sich Fehler, Versäumnisse, ja offenkundige Ungereimtheiten

ein. Damit muß man leben lernen. Flucht vor ihnen treibt nur in
neue Konflikte hinein. Das beginnt wiederum in der Welt der Gedanken:

Man versteift sich auf eine Grundhaltung der Trauer, der Selbst-

bemitleidung 31. Die Wirklichkeit wird so verstellt; sie nimmt gelegentlich

geradezu bizarre Züge an. Man übersieht geflissentlich, daß die

eigenen Vorurteile dafür verantwortlich sind. Verzagtheit, Mißtrauen
und Vereinsamung werden überwertig. Tapferkeit setzt sich gegen diesen

Strudel entschlossen zur Wehr. Sie übt die Kunst der positiven
Resignation. Das eigene Geschick darf nicht zum bleiernen Verhängnis
werden. Der Tapfere bemüht sich um eine positive Grundgestimmt-

29 Vgl. Anmerkung 5. — Wer sich auf die Perspektive christlicher Sittlichkeit einläßt,
lebt zwangsläufig in der Situation des Angefochtenen. Hier liegt ein hermeneutischer
Schlüssel für die Deutung lebensgeschichtlicher Widerfahrnisse.

30 Der thomanische Ansatz in S. Th. I—II 91, 2 wäre aus der Sicht einer differenzierten

Zuordnung von Person und Natur zu überdenken.
31 F. J. Illhardt, Trauer. Eine moraltheologische und anthropologische Untersuchung,

Düsseldorf 1982, 318-327 schlüsselt das Phänomen lebensgeschichtlich auf. An
anderer Stelle spricht er von «erlebter Leblosigkeit» (255ff.).



Die Lebensgeschichte als Versöhnungsgeschichte 389

heit, um Selbstvertrauen, Bereitschaft zum Gespräch, Freundschaft. Er
sucht das Liebenswerte an all jenen Menschen zu entdecken, die ihm im
Verlauf seiner Lebensgeschichte zu Gefährten werden. Es gibt eine
heilsame Nachsicht gegenüber allen Menschen, die den eigenen
Lebensweg kreuzen. Sie gelingt nur dem, der sich mit seiner Wahl
versöhnt hat.

Der Tapfere ist entschlossen, sich an seinen wunden Punkten treffen

zu lassen 32. Er strebt nach Selbstbescheidung, nach Rücksichtnahme,

die auch dem Nächsten etwas zutraut und es ihn tun läßt. Vielleicht
liegen die eigenen Leistungen da, wo man sie gar nicht vermutet. Das

anzunehmen ist eine Probe auf die Lauterkeit der eigenen Gesinnung.
Der Tapfere nimmt sie an und ist dankbar für alles Gute, das er in
seinem Leben hat tun dürfen, gleichwie und gleichwo dies auch

geschah. Er ist gefaßt genug, das endgültige Urteil über sein Leben in
Gottes Hand zu legen. Er bedarf keiner gesuchten und künstlich
aufgebauten Sicherheiten. Eine solche Grundeinstellung zu bewirken ist

Aufgabe der Moralpädagogik. Sittliche Praxis verlangt nicht nur Tugenden,

sondern auch Lebenshaltungen. Eine Lebensgeschichte ist ja

immer ein Lebensgeschick; eine Geschichte ist ein Schicksal. Jedermann

wird irgendwann von sich sagen, er werde geführt, wohin er nicht
will. Niemand ist nur Herr seiner Lebensgeschichte, sondern immer
auch ihr Opfer. Tapferkeit verbindet sich angesichts dessen mit Gehorsam.

Die erste Frage in aufbrechenden Lebenskrisen lautet darum, wie
sich die ursprünglichen Ideale jeweils reiner verwirklichen lassen. Je

spontaner dies geschieht, um so mehr sinken äußere Lebensumstände in
die Peripherie ab.

Erneut werden die Grenzen eines rein normativen Diskurses offenbar.

Die Schwelle des sinnvollerweise Zumutbaren läßt sich über
faktisch verallgemeinerbare Normen schon nicht mehr hinreichend
bestimmen. Normen gehen immer von der Präsumtion des Zumutbaren
aus. Wie die Grenzen hinausgeschoben werden, das fällt bereits in die

alleinige Verantwortung dessen, der sich für einen bestimmten
Lebensentwurf entscheidet. Er bestimmt das Maß seiner zuhandenen Kraft.

32 Tapferkeit setzt Verwundbarkeit voraus.



390 Die Lebensgeschichte als Versöhnungsgeschichte

2. Die Lebensentscheidung als hermeneutischer Schlüssel

Ein Lebensentwurf mündet in die konkrete Lebensentscheidung
ein. Uber sie legt man den eigenen Lebensstand fest. Das geschieht mit
dem Anspruch der Unwiderruflichkeit. Absolutheit und Konkretheit
treffen sich hier auf einmalige Weise. Der Entscheidende hegt die

Zuversicht, daß sein Lebensentwurf sich über seine Lebensentscheidung

angemessen umsetzen lasse, wohl wissend, daß es dazu eines

ganzen Lebens bedarf. Die Lebensentscheidung gleicht, so gesehen,
einer offenen Form, deren Grenzen zwar unabänderlich festliegen,
deren Binnenraum aber kontinuierlich aufzufüllen und zu differenzieren

bleibt. Die Lebensentscheidung erzeugt eine Vorentschiedenheit,
die als letztes einigendes Band alle konkreten Einzelentscheidungen
umschlingt33.

Auch eine Lebensentscheidung, und sie zumal, fordert ständige
Versöhnungsbereitschaft. Alle bislang angestellten Überlegungen
tauchen in verschärfter Form wieder auf. Denn alle Weisen geschichtlicher
Unvollendung und Konflikthaftigkeit werden im Leben mit ihr erfahren.

Sich mit seiner Lebensentscheidung aussöhnen fordert darum
Nachdenken über all jene geheimen Widersprüchlichkeiten, die trotz
eindeutiger Wahl geblieben sind. Gewissenserforschung ist verlangt34.
Angesichts der vielfältigen Versagenssituationen bricht immer wieder
die Frage auf, wo deren wahre Gründe liegen. Eine reife
Gewissenserforschung kann sich darum nicht mit Symptomen zufriedengeben ; es

bedarf einer Flintergrunderhellung. Offenbart eine konkrete Schuld

womöglich eine tiefersitzende Lebenskrise? Kommt man mit seiner

Lebensentscheidung nicht zu Rande? Fladert man mit seinem
Geschick? Versteht man es nicht, im Leben mit der Lebensentscheidung,
die für den Christen ja die Züge einer Berufung annimmt, sein volles
Glück und Genügen zu finden? Bleiben gar Räume des Unabgegolte-
nen Vielleicht sucht man in der Schuld einen Ersatz, weil man es nicht
gelernt hat, den ein für allemal gezogenen Rahmen auszufüllen. Eine
Kausaltherapie verlangt darum, daß man eine begangene Schuld

lebensgeschichtlich situiere und interpretiere. Keine Schuld fällt gleichsam

wie ein Blitz vom Himmel; sie hat eine Vorgeschichte, die im

33 Vgl. Anmerkungen 23 und 28.
31 Lesenswert noch immer W. Heinen, Das Gewissen, sein Werden und Wirken zur

Freiheit, Würzburg 1971, 149 ff. (Der zwiespältige Mensch).



Die Lebensgeschichte als Versöhnungsgeschichte 391

lautlosen Zerfall der Lebensentscheidung einsetzt. Man hat an ihrem
Gelingen nicht gearbeitet, und so wird man eines Tages von
zuwiderlaufenden Konstellationen überrollt.

So eröffnet zum Beispiel die Lebensentscheidung zur Ehe eine

gemeinsame Berufungsgeschichte vor Gott. Um ihre Herausforderungen

zu bestehen, bedarf es der Fähigkeit zum Gespräch. Die Kultur
geschlechtlicher Begegnung ist in die Kultur des Gesprächs eingelassen.
Gemeinsames Erwägen und gemeinsames Beten tragen über Lebenskrisen

hinweg. Ähnliche Überlegungen gelten auch für die Wahl der

Ehelosigkeit. In einer Gesellschaft, die hohe Erwartungen an die Erfüllung

durch Liebe und Partnerschaft stellt, hat es der Ehelose besonders

schwer. Er wird leicht als der skurrile Außenseiter angesehen oder dazu

gemacht, wenn ihm das notwendige Selbstwertgefühl abgeht. Man muß

ungebrochenes Vertrauen in die Sinnhaftigkeit des eigenen Lebenszuschnitts

haben. Dazu ist die Erfahrung von Freundschaft notwendig.
Eine Lebensentscheidung kann zerbrechen, weil es an der diskreten
Anteilnahme am eigenen Geschick fehlt. Wenn der Ehelose in all den

Erfahrungen, die ihn bedrängen, nicht zu Wort kommt, dann versandet

er. Sein Leben verödet. Manchem bleibt nur die innere Emigration,
zum äußeren Ausbruch fehlt der Mut. Oder man manövriert sich in ein
Leistungsdenken hinein, das keinen Raum des Privaten mehr zuläßt.

Man ist mit seinem Beruf eins und findet darin sein volles Genügen.
Andere Möglichkeiten der Erfüllung verbaut man sich. Das muß in
einer lebensgeschichtlichen Katastrophe enden. Niemand ist sein
Leben lang auf der Höhe seiner Kraft. Für gewöhnlich lösen Höhen und
Tiefen einander ab. Es stellt sich dann leicht eine seelische Erschöpfung
ein. Denn die Kräfte, die man investiert hat, bringen nicht den erhofften

Erfolg. Flucht in Ersatzformen ist dann die Konsequenz. Damit
kann eine geistige Anspruchslosigkeit parallel laufen. Um ein eheloses

Leben ohne Verlust zu bestehen, bedarf es eines hohen Anspruchs an
alles, was man an sich herankommen läßt. Der Ehelose muß vielleicht
mehr als andere darauf achten, daß sein Niveau nicht absinkt, daß er
sich nicht gehen läßt. Denn ihm fehlt oftmals die Korrektur von außen.

Der Niveauverlust wird zumal in Situationen hoher beruflicher

Anspannung zur Gefahr. Auch der Ehelose kann am Rand seiner Kräfte
leben. Er wird dann leicht ausbrechen, wenn menschliche Anteilnahme
und Anerkennung fehlen. Ein solcher Ausbruch geht für gewöhnlich
Schritt für Schritt vor sich. Er muß nicht unbedingt dramatische
Formen annehmen. Er kann sich auch in vielen unbeachteten Versagens-



392 Die Lebensgeschichte als Versöhnungsgeschichte

Situationen anzeigen. Aber hier liegen Symptome vor, die sich nicht
straflos übergehen lassen, wenn ein Leben gelingen soll.

Darüber sind nicht jene Menschen zu vergessen, deren Lebensentscheidung

eher die Züge eines unfreiwilligen Lebensgeschicks
annimmt. Sie müssen befähigt werden, sich mit ihrem Schicksal zu
versöhnen, den inneren Frieden mit ihm zu machen, wollen sie sich nicht
heillos aufreiben. Gerade hier tut seelische Hygiene besonders not. Es

muß eine innere Gedankenwelt aufgebaut werden, die einen Schutzwall

gegen Mutlosigkeit, Selbstmitleid und emotionale Leere errichtet. Das
ist eine Herausforderung an die moraltheologische Reflexion. Der
christliche Motivations- und Intentionalitätshorizont ist daraufhin zu
bedenken, was er an Hilfen bietet, um ein solches Leben ohne menschliche

Katastrophe bestehen zu lassen.

Welch konkrete Lebensentscheidung man auch fällt, sie muß die

Quelle des eigenen Glücks sein. Gewiß ist das nicht im Sinne eines
reduktionistischen Eudämonismus zu verstehen. Das christliche
Menschenbild verbietet eine solche Engführung, ja es macht sie unmöglich.
Für den Christen ist alles irdische Glück auf die ewige Vollendung hin
transparent35. Hier stellt sich darum auch der Ernstfall der Versöhnung.

Eine Nüchternheit des Geistes ist gefordert, die das Vorläufige
aller innergeschichtlichen Erfüllungen durchschaut. Eine Lebensgeschichte

fordert beständige Denkarbeit, daß man dieser letzten
Herausforderung gewachsen sei.

Schluß

Der normative Diskurs in der Moraltheologie setzt bei der Richtigkeit

der Einzelentscheidung ein. Er sucht sie argumentativ zu begründen.

Das ist unverzichtbar und bedarf keiner weiteren Diskussion. Nun
tritt die normative Ethik keinesfalls mit einem Ausschließlichkeitsanspruch

auf ; sie verlangt nach Ergänzungen. Die Moraltheologie ist auch

Weisheitslehre; sie verwaltet ein Potential an Sinneinsicht und
Lebenserfahrung, das sich im Lauf ihrer Geschichte angesammelt hat, und aus

dem man schöpft, ohne sich ausdrücklich darüber Rechenschaft zu

35 Die Glücksvorstellungen des Eudämonismus beschreibt G. Bien, Das Glück, die

«erste Freude» und die menschliche Natur. Zur Theorie der Lust bei J. Bentham,
J. St. Mill und Aristoteles, in: P. Engelhardt (Hg.), Glück und geglücktes Leben, 26—

77.



Die Lebensgeschichte als Versöhnungsgeschichte 393

geben. Bewältigte Lebensgeschichten werden gegenwärtig gehalten.
Das ist für den einzelnen Christen ein Trost. Seine Tradition ist eine

lebendige Wirklichkeit, aus deren Kraft sich leben läßt. Das macht

Versöhnung möglich. Sie bezeichnet die Mitte christlicher Sittlichkeit.
Sie wird darum präferenziell dort wirksam, wo alle Einzelentscheidungen

ihr Gravitationszentrum haben, nämlich im Lebensentwurf, der

Grundentscheidung wie Lebensentscheidung gleicherweise umspannt.
Hier liegt darum die Möglichkeitsbedingung für alle zwischenmenschliche

Versöhnung.




	Die Lebensgeschichte als Versöhnungsgeschichte : eine paradigmatische Thematik spiritueller Moraltheologie

