Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 36 (1989)

Heft: 3

Artikel: Die Lebensgeschichte als Verséhnungsgeschichte : eine
paradigmatische Thematik spiritueller Moraltheologie

Autor: Demmer, Klaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761145

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761145
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kraus DEMMER

Die Lebensgeschichte als
Versohnungsgeschichte

Eine paradigmatische Thematik
spiritueller Moraltheologie

Einfiibrung

Die Moraltheologie darf ihr theologisches Thema nicht verlieren.
Das ist innerhalb der Disziplin auch unbestritten. Nur fragt es sich, wie
dieser Anspruch konkret eingel6st wird. Dariiber entscheidet letztlich
der Grundansatz: Wie versteht sich die Moraltheologie als theologische
Wissenschaft? Zu diesem Thema wurde in der jiingsten Vergangenheit
Bedenkenswertes geschrieben. Die Gesprichsfront blieb durch den
offenen oder schwelenden Kontrast zwischen autonomer Moral im
Kontext des Glaubens und der Glaubensethik markiert. Das mufte in
einem Grabenkrieg enden. Dal3 es eine Wirkungsgeschichte des Glau-
bens auf die sittliche Vernunft gibt, leugnet kein Vertreter der ersten
Richtung. Und die zweite Richtung wird sich schwertun, kategoriale
Handlungsnormen, die die verantwortliche Gestaltung innerweltlicher
Lebensbereiche zum Gegenstand haben, als formell geoffenbarte zu
erweisen . Man sieht, der Streit ist durch ein leitendes Paradigma in

! Eine konzise Darstellung der Problematik liefert J. Fucns, Fiir eine menschliche
Moral. Grundfragen der theologischen Ethik I, Freiburg i.Ue. 1988, 99-156. — Vgl.
ebenfalls W. BREUNING, Die Propriumsfrage im Feld der Begegnung von Moraltheologie
und Dogmatik, in: G.W. HunoLp; W. Korrr (Hg,), Die Welt fiir morgen. Ethische
Herausforderungen im Anspruch der Zukunft, Miinchen 1986, 344—355: Der Begriin-
dungszusammenhang verweist auf einen Entdeckungszusammenhang. Die durch den
Glauben erleuchtete sittliche Vernunft operiert im Koordinatensystem einer theologi-
schen Anthropologie, deren Gehalte als offene Sinngehalte zu bezeichnen sind.



376 Die Lebensgeschichte als Verséhnungsgeschichte

seinem Entstehen wie in seinem Ausgang bestimmt, nimlich durch das
Selbstverstindnis der Moraltheologie als Normtheorie.

Dieses Dilemma sei im folgenden vermieden. Die Moraltheologie
wird vielmehr urspriinglich als Handlungstheorie bezeichnet. Thre
systematische Reflexion setzt infolgedessen unmittelbar am ganzheit-
lich verstandenen Selbstverstindnis wie Selbstvollzug des Glaubenden
an. Einzelentscheidungen als Normerfillungen folgen dem nach. Sie
entspringen Ziel- und Leitvorstellungen umfassend gelungenen guten
Lebens, die als hermeneutischer Schliissel in jede Einzelnorm eingehen.
Die Wirkungsgeschichte des Glaubens auf die sittliche Vernunft setzt
bei ihnen an 2,

Diese Hinweise erdffnen die leitende Perspektive. Jedermann sucht
ein Lebensprojekt zu verwirklichen. Aufbrechende Konflikte miissen
bewiltigt, Spannungen, Verstrickungen und Zwinge, die letztlich aus
der unversshnten Freiheit aufsteigen, miissen aufgelést werden. Der
sittliche Anspruch des Evangeliums trifft ja nicht auf einen abstrakten
«homo ut sic», sondern auf einen konkreten «homo ut hic». Er ist vor
aller Forderung Angebot der Verséhnung., Die Lebensgeschichte des
Glaubenden nimmt so die Form einer Versohnungsgeschichte an: Das
umfassend gelungene gute Leben ist ein versshntes Leben 3. Dem hat
die Moraltheologie Aufmerksamkeit zu widmen. Das kann nur gesche-
hen, wenn der Schatz geistlicher Erfahrung eingebracht wird, von dem
die Gemeinschaft der Glaubenden lebt ‘. Gemeint ist die Erfahrung
von Gottes Treue zum Menschen, wie sie in Jesus Christus greifbare
Gestalt angenommen hat. Jesus Christus ist unsere Verséhnung, Das -
mul} in die Lebensgeschichte eines jeden Christen {ibersetzt werden °.

2 Vgl. E. Biser, Der Weg zum gegliickten Leben. Ein kleines Kapitel zum Verhiltnis
von Glaube und Lebensgliick, in: P. ENgELuArRDT (Hg,), Gliick und gegliicktes Leben.
Philosophische und theologische Untersuchungen zur Bestimmung des Lebensziels,
Mainz 1985, 184-200: Die hier gezeichnete begliickende Gotteskindschaft ist nur lebbar
und erfahrbar, sofern sie sich an inhaltlich gefiillte anthropologische Ziel- und Leitvor-
stellungen bindet, die den normativen Diskurs inspirierend in Bewegung halten.

* K. DEMMER, Der Dienst der Versshnung als Berufung des Christen im Kontext
autonomer Sittlichkeit, in: P. HUNERMANN; R. SCHAEFFLER (Hg.), Theorie der Sprach-
handlungen und heutige Ekklesiologie. Ein philosophisch-theologisches Gesprich, Frei-
burg 1987, 158-161; 169173,

1 H. ScHLOGEL, Kirche und sittliches Handeln. Zur Ekklesiologie in der Grundla-
gendiskussion der deutschsprachigen katholischen Moraltheologie seit der Jahrhundert-
wende, Mainz 1981, 175-232.

* E. BIsER, 2.a.0. 194 betont zu Recht, daB3 der Jiinger nicht in die Position des
Meisters aufriickt; dennoch lddt das Schicksal des Meisters zum Nachdenken iiber das
Lebensschicksal des Jiingers ein. Das legen schon die Nachfolgeworte nahe.



Die Lebensgeschichte als Verséhnungsgeschichte 377

Nur wo dies gelingt, wird authentisches sittliches Zeugnis abgelegt. So
gelangt eine Grenzhaftigkeit in jede konkrete Entscheidung hinein: Vor
aller Normerfullung steht das Sich-Einlassen auf jene Ungesichertheit
glaubender Existenz, die nur hoffend und liebend bestanden und aus-
gelitten werden kann.

1. Notwendigkeit und Grenzen normativer Ethik

1. Intellektuelle Redlichkeit

Jedermann steht urspriinglich sittlichen Wertvorstellungen in ihrer
Vermittlung mit anthropologischen Ziel- und Leitvorstellungen gegen-
tber. Sinnvolle Daseins- und Handlungsmoglichkeiten werden von der
sittlichen Vernunft entdeckt und in den eigenen Lebensentwurf inte-
griert $. Ehe man sich von Handlungsnormen in Pflicht genommen
weil3, hat man bereits einen Lebenssinn ergriffen, fiir den die besten
Krifte, ja das Leben einzusetzen lohnt. Alle Einzelentscheidungen
stammen aus dieser Tiefe, ehe sie die Gestalt von Normerfiillungen
annehmen.

Die Moraltheologie bleibt von der Verfithrungskraft groBer Worte
nicht verschont 7. Das Operieren mit theologischen Kategorien kann zu
einem Verbalradikalismus verleiten. Man treibt so, wiewohl unwillent-
lich, in Resignation. Darum steht Bescheidenheit in der Wortwahl gut
an. Das ist um so eher gesichert, als moraltheologische Reflexion auch
die Ziige bedachter und interpretierter Biographie annimmt. Es bedarf
der Erfahrung der eigenen Grenzen, damit sittliche Ideale nicht zu
magischen Formeln verkommen, die in der Weise intellektueller Selbst-
beschwichtigung nur iiber stille Lebensliigen hinwegtiuschen. Darum
tut normative Ethik not. Sie hilt zu intellektueller Redlichkeit an, denn

¢ Gewil} verbleibt dieses Entdecken innerhalb der Grenzen eines angenommenen
Menschenbildes. Dennoch gibt es eine lebensgeschichtliche Einmaligkeit, die sich in
Allgemeinbegriffen immer nur anndhernd umschreiben, nie aber vollendet definieren
laBt. Der Moraltheologe als Theologe denkt immer von der Konkretheit lebensgeschicht-
licher Berufung zur Allgemeinheit humaner Strukturen.

7 Es gibt gingige kirchliche Slogans, die ob ihres plakativen Charakters zu nichts
mehr verpflichten; sie dienen eher als Beruhigung des schlechten Gewissens. Man denke
an die «priferenzielle Option fiir die Armsten der Armen» als Aushingeschild von
Ordensgemeinschaften.



378 Die Lebensgeschichte als Versohnungsgeschichte

sie tritt mit dem Anspruch allgemeiner Nachpriifbarkeit und Praktika-
bilitdt auf 8,

Das kann tiber ihre Grenzen nicht hinwegtduschen. Normen haftet
eine uniiberwindbare Abstraktheit an, das ist der Preis fiir erreichte
Kommunikabilitit. Reine Konkretheit entzieht sich der Mitteilung. Das
scholastische Axiom «individuum est ineffabile» besitzt eine ethische
Komponente. Normen sind vielmehr einem dynamischen Regelungssy-
stem vergleichbar, das einen traditionsgeschichtlich erstellten Konsens
speichert. Dieser bleibt auf den bislang erfaliten Normalfall festgelegt;
dariiber hinaus mul3 sein Anspruch je neu erwiesen werden °. Das wird
in der Regel leicht gelingen. Die gewachsene Tradition hilt ein genii-
gendes Verstehenspotential zur Verfiigung, dessen Giiltigkeit gar nicht
in Zweifel gezogen wird. Dennoch bleibt vor einer Uberfrachtung
geschichtsenthobener metaphysischer Kategorien zu warnen '%. Die
Wesensnatur des Menschen leistet nur einen beschrinkten Beitrag zur
Normenbegriindung. Sie liefert unverzichtbare Rahmenbedingungen,
innerhalb deren die sittliche Vernunft iiber Giiterabwigungen und
Erfahrungswerte zu praktikablen Lésungen kommt. Giiterabwigungen
messen sich aber am Grundgut umfassend gelungenen guten Lebens,
und Erfahrung sammelt man nicht nur mit situativem Anschauungsma-
terial, sondern vorgingig dazu mit Sinn und der Kraft zuhandener
Freiheit ''. Dies vorausgesetzt enthalten Normen ein Einsichts- und
Erfahrungspotential, das bis zum eindeutigen Erweis des Gegenteils die
Vermutung der Wahrheit fiir sich hat.

8 Zu Recht B. ScHULLER, Zu den Schwierigkeiten, die Tugend zu rehabilitieren, in:
Theologie und Philosophie 58 (1983) 535-555.

¥ Das ist zunidchst fiir den subjektiven Erkenntnisstand einer Norm gemeint. Sittli-
che Normen lassen sich nicht auf soziale Normen gleich welcher Art reduzieren. Dennoch
148t sich nicht tibersehen, daB3 es eine doppelte Einsichtsgeschichte mit Normen gibt. Man
dringt durch die geistes- und lebensgeschichtlichen Herausforderungen hindurch tiefer in
den objektiven Gehalt einer Norm ein: man arbeitet aber auch zugleich durch Reflexion
auf alle relevanten Geltungsbedingungen an ihrer je angemesseneren Fassung weiter.

' So kritisiert auch M. RHONHEIMER, Natur als Grundlage der Moral. Die personale
Struktur des Naturgesetzes bei Thomas von Aquin. Eine Auseinandersetzung mit auto-
nomer und teleologischer Ethik, Innsbruck—Wien 1987, Tendenzen einer Metaphysizie-
rung der sittlichen Wahrheit bei neo-scholastischen Autoren.

' Zielvorstellungen gegliickten Lebens inspirieren den normativen Diskurs und
konnen darum als normschépferisch bezeichnet werden. Allerdings lichten sie sich durch
die Anstrengung der Reflexion. Das wird angedeutet durch H. M. SCHMIDINGER, Regeln
der Argumentation als Normen ethischen Handelns? Karl-Otto Apels Theorie zur
Grundlegung einer allgemeingiiltigen Ethik, in: P. WeiNGARTNER (Hg.), Die eine Ethik
in der pluralistischen Gesellschaft, Innsbruck—Wien 1987, 292-296.



Die Lebensgeschichte als Versshnungsgeschichte 379

In der normativen Ethik hilt die Tugend der Epikie eine Schliis-
selstellung inne. Sie besitzt eine lebensgeschichtliche Komponente. Ein
Lebensentwurf 148t sich durch normative Anspriiche niemals vollendet
abdecken. Es bedarf eines unmittelbaren Inblicks in seine Sinnfiille, die
sich an die Einmaligkeit der eigenen Lebensgeschichte bindet. Der
normative Diskurs wird hier vornehmlich subsididr titig. Er scheidet
aus, was lebensgeschichtlicher Konsequenz generell entgegensteht. So
wird der Boden fiir positive Auffillung bereitet. Letztere steht nicht
unter dem Gesetz abnehmender Treffsicherheit 2. Im Gegensatz, ein
Lebensentwurf zeichnet sich durch seine Evidenz aus; er geht einem
auf. Alles was an Reflexion angestellt wird, hat differenzierenden und
abstiitzenden Charakter; es steht im Dienst an der Konsequenz im
einmal Eingesehenen und Ergriffenen.

Wie geht das konkret vor sich? Man besinnt sich auf die behert-
schenden Ideale, unter deren Faszinationskraft das eigene Leben steht.
Was will man eigentlich? Es sind zumal Krisensituationen, die zu sol-
cher Nachfrage nétigen. Welches Maf3 an Hingabe, an Einsatz, an Opfer
und Verzicht sind dem eigenen Lebensideal angemessen? Wie man
Gewinn oder Verlust einzelner Lebensgiiter — Gesundheit, Ehre, Erfolg
—bewertet, das 148t sich iiber Normen nicht hinreichend bestimmen. Es
hat auch niemand das BewulB3tsein, Normen zu erfiillen. Vorherrschend
ist vielmehr Ergriffenheit; Giiterabwigungen stehen unter ihrer inspi-
rierenden Kraft'3, Im Verlauf dieses Prozesses verfeinert sich das
Gewissen. Es wird bedriickt von der Angst, zuhandene Zeit zu versdu-
men und geschenkte Handlungsmoglichkeiten zu verfehlen. Diese
innere Spannung wichst 4. Letztlich plant ja jeder auf die Unverfiig-
barkeit seines Sterbens hin. Zugleich wird man gelassener. Dabei dndert
sich das Zeiterleben. Je jiinger man ist, um so kiirzer sind die Zeitseg-
mente, die man Gberschaut. Man geht sorglos, ja verschwenderisch mit
seiner Zeit um. Das wird mit zunehmendem Alter anders. Je intensiver

'2 Die Formulierung von F. ScHoLz, Wege, Umwege und Auswege der Moraltheo-
logie. Ein Plidoyer fiir begriindete Ausnahmen, Miinchen 1976, 127. Sie setzt den
deduktiven Denktyp voraus; komplexe Situationen werden unter oberste, evidente Prin-
zipien subsumiert. Dariiber ist der induktive Denktyp nicht zu vergessen; er kennt auch
eine situative Evidenz.

13 Entscheidungen fallen letztlich aus einem spontanen Uberschul} der Freiheit.
Giiterabwigungen verweisen auf Zumutungsabwigungen. Beide sind ineinander vermit-
telt.

' Dazu umfassend G. HOVER, Sittlich handeln im Medium der Zeit. Ansitze zur
handlungstheoretischen Neuorientierung der Moraltheologie, Wiirzburg 1988.



380 Die Lebensgeschichte als Versshnungsgeschichte

man lebt, um so schneller entgleitet die Zeit. Sie zerrinnt wie Sand. Man
lernt ihren unwiederbringlichen Wert wie ihre Herausforderung zu
schitzen. Denn man fillt dem Tod entgegen und wird zunehmend
empfindlich fir alle Gefihrdungen, die aus der eigenen Briichigkeit
kommen. Man geht haushilterisch mit seiner Zeit um. Aber das schenkt
auch Trost, denn das Entschwinden der Zeit befreit von allen inner-
geschichtlichen Zwingen.

2. Die Metaphysik der sittlichen Handlung

Mit Bedacht wurde bislang vom Lebensentwurf gesprochen. Der
Begriff ist zweifellos vage. Er umfalit zum einen die Grundentschei-
dung, zum anderen &ffnet er sich auf die unwiderrufliche Lebensent-
scheidung !°. Alle iibrigen Entscheidungen lagern sich um diesen dop-
pelpoligen Kern, der Gravitationszentrum und hermeneutischer
Schlissel in einem ist. Das ist bedeutsam fiir die Metaphysik der sittli-
chen Handlung. Der Lebensentwurf stellt die urspriingliche Fiille der
sittlichen Praxis dar; er besitzt den Status eines «analogatum princeps»,
wihrend die iibrigen Entscheidungen den Rang von «analogata secun-
daria» einnehmen. Dabei ist an das Zueinander von ontologischer und
gnoseologischer Fragestellung zu erinnern, andernfalls ist ein der Wirk-
lichkeit des Menschen unangemessenes Paradigma von Metaphysik
leitend '°.

Diese urspriingliche Fiille enthilt eine Reihe hierarchisch struktu-
rierter Vermittlungen. So findet eine erste Vermittlung zwischen inne-
rer und duBerer Handlung statt; die Metaphysik der Handlung setzt
nicht ausschlieBlich oder priferenziell an der duBleren Handlung an.
Dem folgen weitere Vermittlungsweisen nach. Sie betreffen die innere
Handlung. Diese setzt sich aus Motivation und Intention zusammen.
Das Ergebnis ihrer Vermittlung wird als Gesinnung bezeichnet. Im
Kontext der metaphysischen Fragestellung nehmen beide Begriffe eine

15 Das Theorem der Grundentscheidung hat im deutschen Sprachraum, im Unter-
schied zum angelsichsischen und romanischen, nur geringen Widerhall gefunden. Einen
Uberblick bietet ]. Fucss, Fiir eine menschliche Moral, 35-51 (Personale Grundfreiheit
und Moral).

16 Die Grundentscheidung ist mehr als eine formale Entschiedenheit des Willens fiir
das Gute, fiir das Heil, fiir Gott. Sie bindet sich, will sie tiberhaupt relevant sein, an
transzendentale Inhaltlichkeit. Die Begriindung der Einzelentscheidung in der Grund-
entscheidung setzt eine hermeneutische Ontologie der Person voraus.



Die Lebensgeschichte als Verschnungsgeschichte 381

spezifische Bedeutung an. In der Motivation erfolgt die Offnung auf das
sittlich Gute, wie es sich in den vielfiltigen Wertvorstellungen inhalt-
lich aufschliisselt. Anders die Intention. Sie libersetzt den Inhalt sittli-
cher Wertvorstellungen in anthropologische Ziel- und Leitvorstellun-
gen und legt so Handlungsziele fest. Die anstehende Vermittlung ver-
lduft in beiden Richtungen, von der Motivation zur Intention und
umgekehrt. Daf3 auf dieser Ebene die sittliche Wahrheit sich durch die
Vermittlung von Gutheit und Richtigkeit auszeichnet, wird leicht ein-
leuchten.

Die Metaphysik der sittlichen Handlung setzt eine solche der sitt-
lichen Erkenntnis voraus. Der transzendentalphilosophische Ansatz ist
hier hilfreich. In seinem Licht bleibt die Setzungskompetenz der sittli-
chen Vernunft zu sehen. Die sittliche Vernunft konstituiert formal und
inhaltlich den sittlichen Anspruch; in diesem Sinn ist das sittliche
Naturgesetz eine «ordinatio rationis». Das umschlie3t Begriinden und
Entdecken in eins'’. Wiederum ist eine Vermittlung am Werk. Sie
verlduft zwischen Basiselementen einer theologischen Anthropologie
und Daten der empirisch zuginglichen humanen Natur. Dabei erinnert
die Zuordnung von Begriinden und Entdecken an die geschichtliche
Dimension. Ein gegebener Einsichtsstand wird unter der Herausforde-
rung der Ereignisse weiterentwickelt. Das geschieht in Freiheit. Ein-
sichtsgeschichte und Freiheitsgeschichte sind ineinander vermittelt.
Zumutungsstandards kénnen wachsen, denn Einsehen geschieht im-
mer auf die Méglichkeit der Freiheit hin.

Eine letzte Vermittlung verlduft zwischen Wirkhandlung und Aus-
druckshandlung '®. Ein Lebensentwurf ist immer Ausdruck ergriffenen
Lebenssinnes. Seine Verwirklichung 148t sich niemals hinreichend mit
den fiir Wirkhandlungen geltenden MaBstiben messen. Spontanes und
unberechnetes Zeugnis flieit vielmehr ein.

Um diesen Kern lagern sich, wie bereits angedeutet, die iibrigen
konkreten Einzelentscheidungen. Sie sind seine interpretativen Verlin-
gerungen in das Material der umliegenden Weltwirklichkeit hinein.
Diese Riickbindung darf nicht aufgeldst werden, will man nicht Gefahr

7 M. RHONHEIMER, Natur als Grundlage der Moral, 219; 244 versteht die inventive
Kraft der sittlichen Vernunft nur im Sinn einer Konklusion und Explikation aus obersten
Prinzipien. Das wird der schopferischen Kraft der sittlichen Vernunft — auch unter
Wahrung des Teilhabegedankens — nicht gerecht.

'** R. GinTeRs, Die Ausdruckshandlung, Diisseldorf 1976. Die hier behandelte
Thematik wurde leider zuwenig fruchtbar gemacht.



382 Die Lebensgeschichte als Versshnungsgeschichte

laufen, jenem Phinomen zu begegnen, das zumindest fiir Teile der
neuscholastischen Manualistik kennzeichnend war: Die Metaphysik
der sittlichen Handlung setzte am dufleren Vollzug der Einzelentschei-
dung an. Die innere Handlung in ihrer sich anbahnenden Vermittlung
von Gutheit und Richtigkeit wurde dem Bereich der Handlungspsy-
chologie iiberantwortet. Folglich dnderte sich der Bedeutungsgehalt
von Motivation und Intention. Erstere gab den Grund des Handelns an
— zugleich war sie Ansporn zu subjektivem Einsatz. Letztere hingegen
bezeichnete die zugrundeliegende Absicht. In der Schulterminologie
ausgedriickt: die Handlungsmetaphysik war auf den «finis operis» bezo-
gen; hier fiel die Entscheidung tiber die objektive Moralitit. Die Hand-
lungspsychologie hingegen beschiftigte sich mit dem «finis operantis»;
hier fiel die Entscheidung iiber die subjektive Moralitit, die einen
sekundiren Bestimmungsgrund lieferte '°. Hinter dieser Entwicklung
verbargen sich wissenstheoretische Gesichtspunkte. Die aufkommen-
den Wissenschaftsideale der Naturwissenschaften sowie der Jurispru-
denz hinterlieBen ihre Spuren in der Moraltheologie. Aussageprizision
wurde angestrebt; es dominierte das Anliegen der Handlungssicherheit.
Das ging auf Kosten der personalistischen Handlungsmetaphysik. Es
fehlte nicht an scharfsinnigen Uberlegungen im Blick auf effektive
Einzelgiiterverwirklichung. Aber der konstitutive Riickbezug auf die
lebensgeschichtliche Tiefendimension trat in den Hintergrund. Die
eigene Lebensgeschichte als Versohnungsgeschichte sehen heif3t aber,
dieses reduktive Verstindnis von Handlungsmetaphysik aufbrechen.

I1. Wabhrhaftigkeit gegeniiber sich selbst

1. Versihnung mit den Grenzen

Eine Lebensgeschichte als Verséhnungsgeschichte kann nur gelin-
gen, wenn sie von unbedingter Wahrhaftigkeit getragen wird. Lebens-
ligen miissen aufgedeckt werden. Sofern das nicht in eigener Initiative
geschieht, wird der Gang der Ereignisse dafiir sorgen. Man muB} sich
eingestehen, wo die wahren Griinde fiir eigenes Versagen liegen. Dazu
mul} man ein umfassendes Verstindnis von Versdhnung einbringen.

1 Eine geschichtliche Darstellung bei S. Th. Pinckagrs, Ce qu’on ne peut jamais
faire. La question des actes intrinsequement mauvais. Histoire et discussion, Fribourg—
Paris 1986, 20—606.



Die Lebensgeschichte als Verschnungsgeschichte 383

Verschnung ist eine fundamentale anthropologische Kategorie #°.
Man verséhnt sich nicht nur mit seinem Nichsten, wo begangene und
erlittene Schuld einen Neubeginn fordert, sondern auch mit seinem
Fernsten, sofern dies iiber die Gestaltung von Sozialstrukturen méglich
ist. Aber die Grenzen sind noch weiter gezogen. Sich-Versshnen heiit
auch, seinen Frieden mit jeder Form lebensgeschichtlicher Grenzhaf-
tigkeit machen. So versshnt man sich mit seinem Lebensentwurf samt
allen seinen Implikationen und Konsequenzen, mit gegebenen oder
gelassenen Daseins- und Handlungsmdoglichkeiten, mit der zubemesse-
nen Lebenszeit. Einiges davon sei angeriihrt.

Der Tod ist allgegenwirtig; er hilt alle Fiden in der Hand. Die
uneingestandene Angst vor ihm meldet sich in jeder Erfahrung von
Selbstverlust an. Einen Lebensentwurf verwirklichen heif3t darum zual-
lererst, dal3 man versohnt auf seinen Tod hinlebt, ja man hat ihn bereits
vorweggenommen. Das ist nicht im Sinn einer stoischen «ars moriendi»
gemeint, denn das wire ein Sich-Abfinden mit dem Unvermeidlichen,
ein sublimes Uberlisten und Entschirfen schicksalhaft gesetzter Gren-
zen. Das christliche Einiiben des Todes ist von diesem Verdacht frei.
Der Christ lebt auf seine Auferstehung hin, und darum ist er frei, sich
dem Leiden auszusetzen. Seine Sicherheit kommt aus der Zusage der
ewigen Vollendung, die in der beseligenden Schau Gottes von Ange-
sicht zu Angesicht besteht 2. Es ist also nur konsequent, wenn das
Gelingen des Lebensentwurfs vorziiglichster Gegenstand des Gebets
ist. Der Christ betet um die Erfahrung Gottes im Tod und die Gabe der
Auferstehung.

Sittliche Anspriiche stellen sich unmittelbar ein. Wahrhaftigkeit
gegeniiber sich selbst fordert die Bereitschaft, versteckte Weisen taktie-
render Schadloshaltung aufzudecken. Unterscheidung der Geister tut
darum not. Sie ist priferenziell dort verlangt, wo man vor der Eindeu-
tigkeit sittlicher Konsequenz ins Unverbindliche ausweicht. Eine breite
Palette solchen Verhaltens ist denkbar. Was man mit der einen Hand
weggibt, das holt man mit der anderen zuriick. Das kann im Verfolgen
ehrgeiziger Pline bestehen, in chiffrierten Weisen, die eigene Aggres-
sivitit auszuleben, im Festhalten an Vorurteilen, die das eigene Ver-
halten rechtfertigen. Kurz, man schafft sich einen wohlfeilen Ersatz.
Besonders zersetzend wirkt solche Kompensation dort, wo man in eine

*Y JonannEs Paur II., Reconciliatio et poenitentia, n. 8; 13.
2 E. JUNGEL, Tod, Stuttgart 31971, 73; 148.



384 Die Lebensgeschichte als Versshnungsgeschichte

innere Pseudowelt des Denkens und Wiinschens fliichtet. Unterschei-
dung der Geister verbindet sich darum mit seelischer Hygiene: Man
mul Herr im eigenen Haus bleiben. Das ist eine Forderung der Selbst-
achtung, aber auch der klugen Selbstliebe. Man darf nicht alles an sich
herankommen lassen; es gibt Grenzen der eigenen Belastbarkeit. Sitt-
liche Konsequenz heif3t, dal3 man alle erreichbaren Voraussetzungen
des Handelns — und darunter fillt insbesondere die Welt der Gedanken
— in die prophylaktische Gestaltungsverantwortung einbezieht. Eine
Weise der Priventivethik ist also gefordert, denn der Gedanke ist der
Vorentwurf der Tat. Wie man denkt, so lebt man. Das Denken erzeugt
eine innere Dynamik, der sich das duBere Handeln auf Dauer nicht
entziehen hann. Eine sittliche Persénlichkeit baut sich, im Guten wie
im Bésen, von innen her auf 2. Versshnung mit dem eigenen Lebens-
entwurf heifit deshalb, da3 man die sublimen, aber dafiir um so gefihzr-
licheren Formen des Selbstbetrugs durchschaut. Geschieht das nicht,
wird die Lebensgeschichte zur Folter, an der man sich heillos zerreibt,
und man bringt sich um die besten Moglichkeiten, weil man sich per-
manent iiberfordert.

Daneben gibt es eine innere Siinde, die in der Resignation, ja in der
geistigen Emigration besteht. Man wandert aus seinem Lebensentwurf
aus. Das zersetzt zumal solche Lebensgeschichten, die von einschnei-
denden Verzichten geprigt sind. Man mul} es darum lernen, lassen zu
kénnen, ohne zu verkiimmern. Verzichte lassen sich nur bestehen,
wenn sie die besten Krifte herausfordern und biindeln. Ein Lebens-
entwurf muf} zudem begliicken, sonst stirbt er lautlos unter den Hinden
ab. Verséhnung heil3t, da3 man seine immanenten VerheiBungen ent-
deckt. Eine Lebensgeschichte ist darum einer Entdeckungsgeschichte
gleich 23, Wiederum sei auf die Notwendigkeit seelischer Hygiene ver-
wiesen. Sie nimmt nun die Bedeutung einer stindigen Horizonterwei-
terung an. Denn in allen Widerfahrnissen des Lebens sind positive
Herausforderungen verborgen. Seelische Hygiene heifit, dal man sich
beherzt auf dieses geistige Abenteuer einlifit. Dabei wird es nicht aus-
bleiben, daBl Lebenseinstellungen kritisch tberpriift werden. Die

22 Die Lehre von der sittlichen Handlung hat neben der Richtigkeit des duleren
Vollzugs der inneren Handlung mehr Aufmerksamkeit zu schenken. Neben der Verant-
wortungsethik darf die Gesinnungsethik nicht zu kurz kommen, denn ein Grofteil sitt-
licher Praxis verbleibt in der Innerlichkeit der Gesinnung.

¥ Dazu ausfithrlich K. DEMMER, Die Lebensentscheidung. Ihre moraltheologischen
Grundlagen, Paderborn-Miinchen 1974.



Die Lebensgeschichte als Versshnungsgeschichte 385

Griinde fiir das Scheitern einer Lebensgeschichte liegen immer nur zum
Teil, und dazu noch hypothetisch, in den dufleren Umstinden. Den
entscheidenden Ausschlag gibt vielmehr die fehlende Bereitschaft,
selbstkritisch zu lernen. So zeichnen sich die Umrisse einer Lebensauf-
gabe ab. Versshnung wird nur dem gelingen, der den Glauben an die
Sinnhaftigkeit des eigenen Einsatzes niemals aufgibt. Man mul} die
Hoffnung bewahren, dal3 der Beitrag der eigenen Lebensgeschichte
seinen Wert behilt — gleichwie das duBBere Lebensgeschick ausfillt. Erst
wenn diese Hoffnung stirbt, ist man gescheitert; Versohnung — gegen
den offenkundigen Augenschein — ist nicht gelungen. Man hat es nicht
verstanden, dal3 es fiir den Christen keine verlorene Zeit gibt 2.

Ein Feind der Wahrhaftigkeit ist auch die Erfolgskontrolle um jeden
Preis. Sie ist Symptom tiefsitzender Unfreiheit und Unsicherheit. Man
braucht die Selbstbestitigung um der eigenen Identitit willen. Und
geleistete Verzichte gehen auf Kosten kreativer Konfliktfahigkeit #°.
Man macht sich unfihig zum Widerstand, dessen Ziel die Verschnung
ist, weil man vom Wohlwollen der Umgebung abhingig ist. Und man
geht Kompromisse jeder Art ein, um mdéglicher Kritik schon im Ansatz
zuvorzukommen. Hinter dieser Abhingigkeit verbirgt sich die fehlende
Bereitschaft, die eigenen Grenzen niichtern anzuerkennen und gefal3t
mit ihnen zu leben. Es fehlt an Selbstbescheidung. Wer bescheiden ist,
ist auch frei. Verantwortlich dafiir kann aber auch der nagende Zweifel
an der Richtigkeit des eigenen Lebensentwurfs sein. Gewil ist es unbe-
stritten, dal3 es kluger Vorsehung tiber alle relevanten Umstinde bedarf,
wenn eine Lebensgeschichte gelingen soll. Eine getroffene Wahl ist
zwangsliufig unfertig; man mul3 fortwihrend an ihr arbeiten. Dazu ist
ungebrochene Selbstsicherheit vonnéten. Auch der Beste macht Fehler,
aber er 1463t sich kritisieren. Ohnehin wird man nach langer Lebenser-
fahrung feststellen, dal vermeintliche Fehler im eigenen Lebensent-
wurf in Wirklichkeit gar keine waren. Man hat in instinktsicherer Nai-
vitit das Richtige und Zutrigliche gew#hlt 26, Was man spiter als Fehler
ansah, stammte vielmehr aus der Unfihigkeit, sich auf unerwartete

* Die Geschichtlichkeit der Offenbarung verleiht der Geschichte des Glaubenden
eine neue ontologische Qualitit. Es ist keine Situation denkbar, die sich nicht mit Sinn
erfiillen lieBe.

#* In der Moralpsychologie auch unter dem Namen des sozialisierten Gewissens
bekannt.

6 Natiirlich sind Ausnahmefille denkbar, in denen eine Lebenswahl offenkundig
auf falschen Voraussetzungen beruht, die das Wesen der Wahl selbst angreifen. Aber die
Priasumtion steht dagegen, und das wirkt sich auf die Strategie der Nachreifung aus.



380 Die Lebensgeschichte als Versshnungsgeschichte

Herausforderungen und Schickungen einzulassen. Die Flucht vor der
Verantwortung kleidet sich dann in das Gewand der Korrektur. Gehort
zur Versobhnung — die Frage legt sich nahe —, dal man sich um Selbst-
bewuBtsein bemiiht? Das ist wohl nur dem méglich, der in tibergrei-
fenden Zeitabschnitten denkt und zu warten gelernt hat. Das Gelingen
eines Lebens bedarf immer neuer Anliufe. Dabei wandert die Fragen-
perspektive. Das Interesse an der Erwartungserfiillung sinkt zuneh-
mend ins Periphere ab. In den Vordergrund schiebt sich die Frage nach
dem, was noch getan werden kann und muBl. Man wichst iiber den
Drang nach Erfolgskontrolle hinaus, ohne sich ausdriicklich dariiber
Rechenschaft zu geben.

2. Giite und Integration

Selbstachtung und Selbstbesitz paaren sich mit wachsender Giite.
Ein solcher ReifungsprozeB3 ist nur dem méoglich, der Unabhingigkeit
nicht mit Empfindungslosigkeit verwechselt. Selbstand heif3t beileibe
nicht, daBl man sich unverwundbar macht, ja dal3 man sich seelisch
abschottet. Denn ein solches Lebensgebiude ist fragil. Sobald nimlich
eine bestimmte Zumutungsschwelle tiberschritten wird, bricht es zu-
sammen. Es wird dann offenbar, dal3 Angst, Bitterkeit, Intoleranz und
MiBgunst das Leben diktierten. Auch hier ist eine Lebensliige am Werk,
die in die Lebenskrise, in das Grenzgebiet von Schuld und Krankheit
hineintreibt 2. Nicht Leiden und Enttduschungen machen den Men-
schen krank, sondern das Ausweichen vor der Wahrheit ist dafiir
verantwortlich. Das Eingestindnis der Wahrheit ist indessen immer
heilend. Wahrheit kann schmerzen, aber sie zerstért nicht. In jeder
Lebensgeschichte begegnet die heilsame Enttiuschung. Sie mahnt,
nach Moglichkeiten selbstvergessenen Einsatzes auszuschauen. Gliick
stellt sich nur dann ein, wenn einem das gelungen ist. Die Haltung des
angstlichen Sich-Verschlie3ens vor anderen und des Sich-Vergleichens
mit anderen ist dann wie weggewischt. Lebensgeschichten und Lebens-
leistungen lassen sich nun einmal nicht vergleichen. Eine Lebenslei-
stung, die auf der Haltung angstbesetzter Konkurrenz aufbaut, hat

*” Man vgl. die Beitrige in Lumiére et Vie n. 185, décembre 1987 (Le péché et le
salut). — Erinnert sei an die Anliegen des verstorbenen Moraltheologen W. HEINEN,
Begriindung christlicher Moral, Wiirzburg 1969, 149ff. (Schuldigkeit — Schuld — Siin-
de).



Die Lebensgeschichte als Versshnungsgeschichte 387

keinen Bestand. Gewil3 macht sich der Giitige verwundbar; er wird
angefochtener leben. Das hindert ihn nicht, eine konstruktive Vorent-
schiedenheit zu erwerben, mit der er an die aufbrechenden Konflikt-
situationen seines Lebens herangeht.

Versohnung fordert stetige Integration aller Lebensimpulse. Kein
Mensch ist aus einem GuB. Jedermann wird bei niherem Zusehen vor
seiner eigenen Widerspriichlichkeit erschrecken. Wiederum zeichnet
sich eine Lebensaufgabe ab. Sie hat das Wechselspiel von Motivation
und Intention zum Gegenstand. Reifung der Motivationen verlangt,
daB3 man sich selbstkritisch Rechenschaft ablegt tber all jene Beweg-
griinde, die zu einer bestimmten Wahl gefiihrt haben, aber den wirkli-
chen Anforderungen, deren man erst nach und nach gewil3 wird, nicht
gewachsen sind 28, Dieser Vorgang weitet sich auf die Intentionen aus.
Es wird in der Erstellung der Handlungsziele ein Ethos der Sachlichkeit
erzeugt. Es dominiert nicht nur niichterne Selbsteinschitzung; auch das
MalB des geleisteten Einsatzes wird der Wichtigkeit der Sache konform.
Ein Lebensentwurf kann an Selbstiiberforderung, aber auch an seinem
Gegenteil zugrundegehen. Dem gilt es zu wehren. Die Kriterien rich-
tigen sittlichen Handelns sind darum in einen lebensgeschichtlichen
Wachstumsprozel3 eingelassen; es gibt ein Gesetz der Gradualitit.

II1. Treue als Frucht von Tapferkeit und Klugheit

1. Herrschaft iiber die Lebensgeschichte

Ein Lebensentwurf ist einem Schritt vergleichbar, der in unbekann-
tes Gelidnde fuhrt. Niemand weil3, was ihm die offene Zukunft bringen
wird. Dennoch wird der Schritt in der festen Zuversicht getan, daf3 alle
ankommenden Widerfahrnisse zum Guten ausschlagen werden. Man
hegt das Vertrauen, treu zu bleiben und die persénliche Entwicklung so
zu lenken, daB sie aus der Logik der getroffenen Wahl nicht ausbricht.
Eine Lebensgeschichte ist, so gesehen, einem Lernprogramm vergleich-
bar. Alle Ereignisse werden als Fingerzeig liebender gottlicher Vorse-
hung interpretiert. Sie geben dem Glaubenden zu denken. Sie lassen ihn
dartiber nachsinnen, wie sein Leben am Lebensgeschick Jesu von Naza-

% Dazu H. KrRaMER, Unwiderrufliche Entscheidungen im Leben des Christen. Thre
moralanthropologischen und moraltheologischen Voraussetzungen, Paderborn-Miin-
chen 1974,



388 Die Lebensgeschichte als Versshnungsgeschichte

reth teilhat 2. Wie kann die Idee der Nachfolge lebensgeschichtlich
ibersetzt werden?

Diese Lektion anzunehmen verlangt Tapferkeit und Klugheit. Der
Tapfere scheidet aus seinem Denken alles aus, was seiner Treue zur
Gefahr werden konnte. Er bringt denkend Ordnung in die Welt der auf
ihn einstirmenden Erfahrungen und Empfindungen. So iibt er kluge
Vorsehung iiber seine Geschichte aus. Er lenkt sein Leben von langer
Hand, er 1Bt sich von Ereignissen und Entwicklungen, die abzusehen
sind, nicht hilflos tberrollen. Dies vorausgesetzt scheint eine Entspre-
chung zur sittlichen Vernunft auf. Auch ihr fillt eine Ordnungsaufgabe
zu. Sie ist nicht rezeptiv; sie konstituiert den sittlichen Anspruch, indem
sie eine Ordnung in die menschliche Natur hineinliest. Die vorgege-
bene Natur liefert ja kein detailliertes Ordnungsbild; sie gibt Hinweise,
die im Licht transzendenter Kriterien aufgenommen, gedeutet und
bewertet werden. Ordnungsbilder griinden in anthropologischen Ent-
wiirfen, die an die Natur herangetragen werden. So erscheint es nicht
abwegig, auch hier von einer Vorsehung zu sprechen. Sie griindet in der
Teilhabe am ewigen Gesetz Gottes *°.

Wo liegen nun die konkreten Konsequenzen? Der Tapfere nimmt
gefalit all jene Grenzen an, die mit jeder Wahl verbunden sind. Ein in
allem gelungener Lebensentwurf ist eine abstrakte Utopie. Unvermeid-
lich schleichen sich Fehler, Versiumnisse, ja offenkundige Ungereimt-
heiten ein. Damit mul3 man leben lernen. Flucht vor ihnen treibt nur in
neue Konflikte hinein. Das beginnt wiederum in der Welt der Gedan-
ken: Man versteift sich auf eine Grundhaltung der Trauer, der Selbst-
bemitleidung *'. Die Wirklichkeit wird so verstellt; sie nimmt gelegent-
lich geradezu bizarre Ziige an. Man iibersieht geflissentlich, dal die
eigenen Vorurteile dafiir verantwortlich sind. Verzagtheit, Mif3trauen
und Vereinsamung werden iiberwertig. Tapferkeit setzt sich gegen die-
sen Strudel entschlossen zur Wehr. Sie iibt die Kunst der positiven
Resignation. Das eigene Geschick darf nicht zum bleiernen Verhingnis
werden. Der Tapfere bemiiht sich um eine positive Grundgestimmt-

2 Vgl. Anmerkung 5. — Wer sich auf die Perspektive christlicher Sittlichkeit einldBt,
lebt zwangsldufig in der Situation des Angefochtenen. Hier liegt ein hermeneutischer
Schliissel fiir die Deutung lebensgeschichtlicher Widerfahrnisse.

3 Der thomanische Ansatz in S. Th. I-II 91, 2 wire aus der Sicht einer differen-
zierten Zuordnung von Person und Natur zu iiberdenken.

M F.].ILLHARDT, Trauer. Eine moraltheologische und anthropologische Untersu-
chung, Diisseldorf 1982, 318-327 schliisselt das Phinomen lebensgeschichtlich auf. An
anderer Stelle spricht er von «erlebter Leblosigkeit» (255ff.).



Die Lebensgeschichte als Versshnungsgeschichte 389

heit, um Selbstvertrauen, Bereitschaft zum Gesprich, Freundschaft. Er
sucht das Liebenswerte an all jenen Menschen zu entdecken, die ihm im
Verlauf seiner Lebensgeschichte zu Gefihrten werden. Es gibt eine
heilsame Nachsicht gegeniiber allen Menschen, die den eigenen Le-
bensweg kreuzen. Sie gelingt nur dem, der sich mit seiner Wahl ver-
sohnt hat.

Der Tapfere ist entschlossen, sich an seinen wunden Punkten tref-
fen zu lassen *2. Er strebt nach Selbstbescheidung, nach Riicksichtnah-
me, die auch dem Nichsten etwas zutraut und es ihn tun l4i63t. Vielleicht
liegen die eigenen Leistungen da, wo man sie gar nicht vermutet. Das
anzunehmen ist eine Probe auf die Lauterkeit der eigenen Gesinnung.
Der Tapfere nimmt sie an und ist dankbar fiir alles Gute, das er in
seinem Leben hat tun diirfen, gleichwie und gleichwo dies auch
geschah. Er ist gefaB3t genug, das endgiiltige Urteil iiber sein Leben in
Gottes Hand zu legen. Er bedarf keiner gesuchten und kiinstlich auf-
gebauten Sicherheiten. Eine solche Grundeinstellung zu bewirken ist
Aufgabe der Moralpidagogik. Sittliche Praxis verlangt nicht nur Tugen-
den, sondern auch Lebenshaltungen. Eine Lebensgeschichte ist ja
immer ein Lebensgeschick; eine Geschichte ist ein Schicksal. Jeder-
mann wird irgendwann von sich sagen, er werde gefiihrt, wohin er nicht
will. Niemand ist nur Herr seiner Lebensgeschichte, sondern immer
auch ihr Opfer. Tapferkeit verbindet sich angesichts dessen mit Gehor-
sam. Die erste Frage in aufbrechenden Lebenskrisen lautet darum, wie
sich die urspriinglichen Ideale jeweils reiner verwirklichen lassen. Je
spontaner dies geschieht, um so mehr sinken duBBere Lebensumstinde in
die Peripherie ab.

Erneut werden die Grenzen eines rein normativen Diskurses offen-
bar. Die Schwelle des sinnvollerweise Zumutbaren 148t sich tber fak-
tisch verallgemeinerbare Normen schon nicht mehr hinreichend be-
stimmen. Normen gehen immer von der Prisumtion des Zumutbaren
aus. Wie die Grenzen hinausgeschoben werden, das fillt bereits in die
alleinige Verantwortung dessen, der sich fiir einen bestimmten Lebens-
entwurf entscheidet. Er bestimmt das Mal3 seiner zuhandenen Kraft.

** Tapferkeit setzt Verwundbarkeit voraus.



390 Die Lebensgeschichte als Versshnungsgeschichte

2. Die Lebensentscheidung als hermenentischer Schisissel

Ein Lebensentwurf miindet in die konkrete Lebensentscheidung
ein. Uber sie legt man den eigenen Lebensstand fest. Das geschieht mit
dem Anspruch der Unwiderruflichkeit. Absolutheit und Konkretheit
treffen sich hier auf einmalige Weise. Der Entscheidende hegt die
Zuversicht, dal3 sein Lebensentwurf sich iiber seine Lebensentschei-
dung angemessen umsetzen lasse, wohl wissend, daf3 es dazu eines
ganzen Lebens bedarf. Die Lebensentscheidung gleicht, so gesehen,
einer offenen Form, deren Grenzen zwar unabinderlich festliegen,
deren Binnenraum aber kontinuierlich aufzufiillen und zu differenzie-
ren bleibt. Die Lebensentscheidung erzeugt eine Vorentschiedenheit,
die als letztes einigendes Band alle konkreten Einzelentscheidungen
umschlingt 3.

Auch eine Lebensentscheidung, und sie zumal, fordert stindige
Versshnungsbereitschaft. Alle bislang angestellten Uberlegungen tau-
chen in verschirfter Form wieder auf. Denn alle Weisen geschichtlicher
Unvollendung und Konflikthaftigkeit werden im Leben mit ihr erfah-
ren. Sich mit seiner Lebensentscheidung ausséhnen fordert darum
Nachdenken iiber all jene geheimen Widerspriichlichkeiten, die trotz
eindeutiger Wahl geblieben sind. Gewissenserforschung ist verlangt 4.
Angesichts der vielfiltigen Versagenssituationen bricht immer wieder
die Frage auf, wo deren wahre Griinde liegen. Eine reife Gewissens-
erforschung kann sich darum nicht mit Symptomen zufriedengeben; es
bedarf einer Hintergrunderhellung. Offenbart eine konkrete Schuld
womoglich eine tiefersitzende Lebenskrise? Kommt man mit seiner
Lebensentscheidung nicht zu Rande? Hadert man mit seinem Ge-
schick? Versteht man es nicht, im Leben mit der Lebensentscheidung,
die fiir den Christen ja die Ziige einer Berufung annimmt, sein volles
Gliick und Geniigen zu finden? Bleiben gar Rdume des Unabgegolte-
nen? Vielleicht sucht man in der Schuld einen Ersatz, weil man es nicht
gelernt hat, den ein fiir allemal gezogenen Rahmen auszufiillen. Eine
Kausaltherapie verlangt darum, dafl man eine begangene Schuld
lebensgeschichtlich situiere und interpretiere. Keine Schuld fillt gleich-
sam wie ein Blitz vom Himmel; sie hat eine Vorgeschichte, die im

3 Vgl. Anmerkungen 23 und 28.
M Lesenswert noch immer W. HEINEN, Das Gewissen, sein Werden und Wirken zur
Freiheit, Wiirzburg 1971, 149ff. (Der zwiespiltige Mensch).



Die Lebensgeschichte als Versshnungsgeschichte 391

lautlosen Zerfall der Lebensentscheidung einsetzt. Man hat an ihrem
Gelingen nicht gearbeitet, und so wird man eines Tages von zuwider-
laufenden Konstellationen iiberrollt.

So eroffnet zum Beispiel die Lebensentscheidung zur Ehe eine
gemeinsame Berufungsgeschichte vor Gott. Um ihre Herausforderun-
gen zu bestehen, bedarf es der Fihigkeit zum Gesprich. Die Kultur
geschlechtlicher Begegnung ist in die Kultur des Gesprichs eingelassen.
Gemeinsames Erwigen und gemeinsames Beten tragen iiber Lebens-
krisen hinweg, Ahnliche Uberlegungen gelten auch fiir die Wahl der
Ehelosigkeit. In einer Gesellschaft, die hohe Erwartungen an die Erfiil-
lung durch Liebe und Partnerschaft stellt, hat es der Ehelose besonders
schwer. Er wird leicht als der skurrile AuBlenseiter angesehen oder dazu
gemacht, wenn ihm das notwendige Selbstwertgefiihl abgeht. Man mul3
ungebrochenes Vertrauen in die Sinnhaftigkeit des eigenen Lebenszu-
schnitts haben. Dazu ist die Erfahrung von Freundschaft notwendig.
Eine Lebensentscheidung kann zerbrechen, weil es an der diskreten
Anteilnahme am eigenen Geschick fehlt. Wenn der Ehelose in all den
Erfahrungen, die ihn bedringen, nicht zu Wort kommt, dann versandet
er. Sein Leben verddet. Manchem bleibt nur die innere Emigration,
zum dulleren Ausbruch fehlt der Mut. Oder man mandvriert sich in ein
Leistungsdenken hinein, das keinen Raum des Privaten mehr zuld3t.
Man ist mit seinem Beruf eins und findet darin sein volles Gentigen.
Andere Moglichkeiten der Erfullung verbaut man sich. Das muf} in
einer lebensgeschichtlichen Katastrophe enden. Niemand ist sein Le-
ben lang auf der Hohe seiner Kraft. Fiir gewohnlich l16sen Héhen und
Tiefen einander ab. Es stellt sich dann leicht eine seelische Erschépfung
ein. Denn die Krifte, die man investiert hat, bringen nicht den erhoff-
ten Erfolg. Flucht in Ersatzformen ist dann die Konsequenz. Damit
kann eine geistige Anspruchslosigkeit parallel laufen. Um ein eheloses
Leben ohne Verlust zu bestehen, bedarf es eines hohen Anspruchs an
alles, was man an sich herankommen li3t. Der Ehelose mul3 vielleicht
mehr als andere darauf achten, daB3 sein Niveau nicht absinkt, dal3 er
sich nicht gehen la3t. Denn ihm fehlt oftmals die Korrektur von auflen.
Der Niveauverlust wird zumal in Situationen hoher beruflicher An-
spannung zur Gefahr. Auch der Ehelose kann am Rand seiner Krifte
leben. Er wird dann leicht ausbrechen, wenn menschliche Anteilnahme
und Anerkennung fehlen. Ein solcher Ausbruch geht fiir gewshnlich
Schritt fiir Schritt vor sich. Er mul3 nicht unbedingt dramatische For-
men annehmen. Er kann sich auch in vielen unbeachteten Versagens-



392 Die Lebensgeschichte als Versshnungsgeschichte

situationen anzeigen. Aber hier liegen Symptome vor, die sich nicht
straflos iibergehen lassen, wenn ein Leben gelingen soll.

Dartber sind nicht jene Menschen zu vergessen, deren Lebensent-
scheidung eher die Ziige eines unfreiwilligen Lebensgeschicks an-
nimmt. Sie miissen befihigt werden, sich mit ihrem Schicksal zu ver-
sbhnen, den inneren Frieden mit ihm zu machen, wollen sie sich nicht
heillos aufreiben. Gerade hier tut seelische Hygiene besonders not. Es
muB eine innere Gedankenwelt aufgebaut werden, die einen Schutzwall
gegen Mutlosigkeit, Selbstmitleid und emotionale Leere errichtet. Das
ist eine Herausforderung an die moraltheologische Reflexion. Der
christliche Motivations- und Intentionalititshorizont ist daraufhin zu
bedenken, was er an Hilfen bietet, um ein solches Leben ohne menschli-
che Katastrophe bestehen zu lassen.

Welch konkrete Lebensentscheidung man auch fillt, sie muf3 die
Quelle des eigenen Glicks sein. GewiB ist das nicht im Sinne eines
reduktionistischen Eudimonismus zu verstehen. Das christliche Men-
schenbild verbietet eine solche Engfiihrung, ja es macht sie unméglich.
Fiir den Christen ist alles irdische Gliick auf die ewige Vollendung hin
transparent *>. Hier stellt sich darum auch der Ernstfall der Verssh-
nung. Eine Niichternheit des Geistes ist gefordert, die das Vorliufige
aller innergeschichtlichen Erfillungen durchschaut. Eine Lebensge-
schichte fordert bestindige Denkarbeit, dafl man dieser letzten Heraus-
forderung gewachsen sei.

Schinf3

Der normative Diskurs in der Moraltheologie setzt bei der Richtig-
keit der Einzelentscheidung ein. Er sucht sie argumentativ zu begriin-
den. Das ist unverzichtbar und bedarf keiner weiteren Diskussion. Nun
tritt die normative Ethik keinesfalls mit einem AusschlieBlichkeitsan-
spruch auf; sie verlangt nach Erginzungen. Die Moraltheologie ist auch
Weisheitslehre ; sie verwaltet ein Potential an Sinneinsicht und Lebens-
erfahrung, das sich im Lauf ihrer Geschichte angesammelt hat, und aus
dem man schopft, ohne sich ausdriicklich dariiber Rechenschaft zu

¥ Die Gliicksvorstellungen des Eudimonismus beschreibt G. Bien, Das Gliick, die
«erste Freude» und die menschliche Natur. Zur Theorie der Lust bei ]. Bentham,
J. St. Mill und Aristoteles, in: P. ENGELHARDT (Hg.), Gliick und gegliicktes Leben, 26—
77.



Die Lebensgeschichte als Versshnungsgeschichte 3958

geben. Bewiltigte Lebensgeschichten werden gegenwirtig gehalten.
Das ist fiir den einzelnen Christen ein Trost. Seine Tradition ist eine
lebendige Wirklichkeit, aus deren Kraft sich leben 1if3t. Das macht
Versohnung moéglich. Sie bezeichnet die Mitte christlicher Sittlichkeit.
Sie wird darum priferenziell dort wirksam, wo alle Einzelentscheidun-
gen ihr Gravitationszentrum haben, nimlich im Lebensentwurf, der
Grundentscheidung wie Lebensentscheidung gleicherweise umspannt.
Hier liegt darum die Méglichkeitsbedingung fiir alle zwischenmensch-
liche Verséhnung,






	Die Lebensgeschichte als Versöhnungsgeschichte : eine paradigmatische Thematik spiritueller Moraltheologie

