
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 36 (1989)

Heft: 3

Artikel: Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen?

Autor: Zimmer, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761143

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761143
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christoph Zimmer

Was ist
unter einer theologischen Aussage

zu verstehen?

«Sowohl die Theologen wie die Philosophen dürfen den logischen Positi-
visten dankbar sein für die Strenge und Klarheit, mit der sie in unserer Zeit
Fragen über Bedeutung und Wahrheit formuliert und bearbeitet haben.»

(Martin, 185)

«Man kann die Sprache dazu benutzen, um die Gedanken klarzulegen und

um sie zu verschleiern, aber niemals dazu, um eine Wirklichkeit aufzudek-

ken, die wir nicht vermittels anderer Wege kennen.»

(Holm, 139)

1. Einleitung

1.1. Seit dem gleichbetitelten Aufsatz von Heinrich Scholz (1884—

1956) aus dem Jahre 1936 ist die Beantwortung dieser Frage noch nicht
das geringste Stück vorangekommen. Vielleicht auch deshalb nicht,
weil das charakteristische Fehlen einer Definition der theologischen
Aussage die bequeme Möglichkeit bietet, je nach Opportunität Beliebiges

als theologisch ausgeben zu können. Außerdem zieht es den

berechtigten Vorwurf nach sich, daß die Theologie nicht fähig sei, klar
zu sagen, wovon sie handelt, wenn sie nicht einmal eine Definition für
den Ausdruck «theologische Aussage» vorlegt, damit man theologische
Aussagen eindeutig von andern Aussagen unterscheiden kann.



312 Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen?

1.2. Zwar gibt es reichlich Bemerkungen, die den Anschein erwek-
ken sollen, als ob über das, was eine theologische Aussage ist, zweifelsfrei

Übereinstimmung herrsche, doch wird in Wirklichkeit nur ein
diffuses Spektrum dargeboten, in dem alle möglichen Arten von sprachlichen

Äußerungen - wie Gebet, Doxologie, Zeugnis, Lehre, Bekenntnis

- durcheinandergeworfen und mit Aussage# verwechselt werden (so
z.B. von Schlink, 32—41). Um aber darüber Klarheit zu schaffen, was eine

theologische Aussage sein soll, muß vorher klar sein, was Aussagen
sind, nämlich genau diejenigen sprachlichen Gebilde, die wahr oderfalsch
sein können. Nicht alle sprachlichen Äußerungen sind deshalb Aussagen.
Aber Aussagen sind der wissenschaftlich relevante Teil dessen, was

gesagt wird, weil sich Erkenntnis nur in bezug auf wahre oder falsche

Aussagen bestimmt.

1.3. Mit der stoisch-aristotelischen Definition der Aussage als

entweder wahr oder falsch ist automatisch gesagt, daß eine Aussage nicht
sowohl wahr als auch falsch sein kann. Denn was derart das Nichtwi-
derspruchsprinzip verletzt, ist absurd und sinnlos. Widersprüchliches
scheidet folglich, da es jede vernünftige Kommunikation generell
aufhebt, für irgendwelche Bestimmungen aus. Es versteht sich, daß es auch

in Hinsicht auf theologische Aussagen auszuscheiden hat. Und doch ist

die Absurdität verbreitet worden, theologische Aussagen kennzeichne

ihre Widersprüchlichkeit (Eheling [1] 159), woraus jedoch logisch folgt,
daß jeder Unsinn Theologie ist (vgl. Zimmer [3] 10—12). Denn die

Zulassung eines Widerspruchs führt zur Sinnlosigkeit des ganzen
Redens.

1.4. Wenn man demgegenüber eine Definition des Ausdrucks
«theologische Aussage» ernsthaft anstrebt, ist von Belang, daß eine Definition

eine Konvention darstellt, eine Verabredung und Festlegung
darüber, was die Bedeutung eines Ausdrucks sein soll. Der Nutzen einer
Definition besteht einerseits in dem kommunikativen Wert, daß nur
definierte Ausdrücke gewährleisten, daß über dasselbe gesprochen wird
und nicht über Verschiedenes, und andererseits in dem theoretischen

Wert, daß Definitionen als nichtkreative, eliminierbare Axiome semantische

Relationen zwischen einer Theorie und den sie durchlaufenden
Ausdrücken herstellen (vgl. Zimmer [2] 27—37). Für die Etablierung
einer Definition kann entweder aus der für den betreffenden Ausdruck
bereits vorliegenden intensionalen Vagheitsmasse ein Element heraus-



Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen? 313

gegriffen oder ein ganz neues Element konstruiert und definitorisch
ausgezeichnet werden, wobei allein Gesichtspunkte der kommunikativen

Eindeutigkeit und theoretischen Zweckmäßigkeit entscheiden. Damit

sind stets mehrere Definitionsmöglichkeiten gegeben. Auf welche
dann die Wahl fällt, kann nicht allein von den Definitionen her
bestimmt werden, sondern ist eine Frage der Zweckmäßigkeit bezüglich
der Theorie, für die eine Definition aufgestellt wird.

1.5. Eine Definition des Ausdrucks «theologische Aussage» der
Form «Eine Aussage ist genau dann theologisch, wenn... » gibt zugleich
ein Kriteriumfür Theologizität an, das erlaubt, die Klasse der Aussagen in
zwei vollständig disjunkte Teilklassen zu zerlegen, die der theologischen
Aussagen und die der nicht theologischen. Beide Teilklassen enthalten
sowohl wahre als auch falsche Aussagen. Denn mit einer Definition
wird nichts darüber gesagt, ob eine theologische Aussage wahr oder
falsch ist. Schon deshalb können alle Arten von deklarativen
Offenbarungswahrheiten, dogmatischen Wahrheitsdezisionen oder konsensmäßigen

Wahrheitsbekenntnissen hier nichts beitragen. Ob theologische
Aussagen wahr oder falsch sind, hängt nicht davon ab, wann eine
Aussage theologisch ist, sondern davon, ob sie als wahr oder falsch
bewiesen ist. Wer von der Wahrheit spricht, d.h. Aussagen als wahr
behauptet, muß sie beweisen. Eine unbeweisbare Wahrheit ist wertlos
und praktisch der Falschheit gleichzusetzen.

1.6. Bei der Beantwortung der Frage, was unter einer theologischen
Aussage zu verstehen ist, muß das einstellige Prädikat «Gott» im
Vordergrund stehen. Denn alle Theologie gründet auf der Tatsache, daß das

Prädikat «Gott» in der Sprache vorkommt. Selbstredend kann es umgekehrt

ohne das Prädikat «Gott» keine Theologie geben. Die Relevanz
des Prädikats «Gott» ergibt sich überdies aus der zentralen Rolle, die
dieser Ausdruck in der Theologie spielt, derart, daß viele, wenn nicht
die meisten der für theologisch geltenden Begriffe anscheinend als in
Relation zu «Gott» stehend betrachtet werden. Gemäß der sprachlogischen

Orientierung ist der Ausgangspunkt der, daß in allem, was bisher
als Theologie angesehen wurde, das Prädikat «Gott» in, wie es scheint,
konstitutiver Weise auftritt.

Mit diesem unbestreitbaren Sachverhalt ist insbesondere die extrem
kirchenideologisch beschränkte Vorstellung Schleiermachers unvereinbar,

nach der die Theologie gerade nicht in bezug auf «Gott», sondern



314 Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen?

lediglich in bezug auf eine soziologische Institution und deren regimi-
nelle und administrative Belange erklärt wird (vgl. § 5).

Theologie ist jedoch nichts anderes als die Klasse der theologischen

Aussagen. Bevor darüber überhaupt etwas definitiv gesagt werden kann,
müssen Umfang und Abgrenzung der Klasse der theologischen Aussagen

schon klar sein. Das aber ist bisher nicht der Fall.

2. Aussagenkonzept und Strukturalismus

2.1. Die Suche nach einem Theologizitätskriterium kann man
hauptsächlich auf zwei Wegen betreiben. Einerseits durch Orientierung
an separierten Einzelaussagen, ohne Rücksicht darauf, in welchen
logischen Zusammenhängen sie stehen. Nach dieser vom Aussagenkonzept

(statement view) diktierten Auffassung spielt es keine Rolle, ob die

fraglichen Aussagen einen Theorienbezug haben und Bestandteile
logischer Folgebeziehungen sind, wenn für sie ein Theologizitätskriterium
gelten soll. Ausdruck dieser Auffassung ist z.B. die überaus dürftige
Auskunft Barths, eine theologische Aussage sei eine Aussage über Gott.
Daß dies für eine Definition der theologischen Aussage unfruchtbar, ja

aussichtslos ist, hat bereits H. Scholz deutlich gesehen ([1] 30—33).

2.2. Demgegenüber werden nach der strukturalistischen Auffassung
— nach J. D. Sneed und Y. Bar-Hillel - nicht separierte
Einzelaussagen in den Vordergrund gestellt, sondern die Struktur oder Form
der Theorie, innerhalb derer die betreffenden Aussagen logisch geordnete

Bestandteile sind. Der Bezug einer Aussage zu einer Theorie und

umgekehrt der einer Theorie zu einer Aussage ist hier wesentlich, so daß
sich ein Theologizitätskriterium auf Aussagen beziehen muß, sofern sie

als strukturierte Bestandteile von logischen Folgebeziehungen vorkommen.

Denn der Zusammenhang einer Theorie (vgl. Zimmer [2] 27—31)

ist der der logischen Folgebeziehung, die dann vorliegt, wenn das

Konditional, gebildet aus der Konjunktion der Prämissen und der
Konklusion allgemeingültig ist.

2.3. «Der Hauptunterschied zwischen dem Aussagenkonzept auf der
einen Seite und dem Strukturalismus auf der anderen liegt nicht, wie oft
irrtümlich angenommen, darin, daß bei der ersten Deutung der Begriff
der Aussage oder der der Hypothese im Vordergrund steht, bei der



Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen? 315

zweiten dagegen nicht. Vielmehr ist die Aussagenauffassung dadurch

charakterisiert, daß ihre Vertreter bei der Untersuchung von
Mikrostrukturen ansetzen und dementsprechend Mikroanalysen zu geben
versuchen, während der Strukturalist mit der Untersuchung von globalen
Strukturen von Theorien beginnt» (Stegmüller [1] 2). Die strukturalistische

Betrachtung setzt also voraus, daß statt einer amorphen Aussagenmenge
bereits ein logisch strukturierter Aussagenzusammenhang vorhanden
ist.

2.4. Als Grundform oder allgemeine Form einer Theorie ist das

Konditional aufzufassen, dessen Antezedens die Konjunktion der
Prämissen und dessen Konsequens die Konklusion entspricht. Theorien
dieser Art, die stets den wissenschaftlichen Kern ausmachen, kommen
auch in der Theologie vor, z.B. beim Apostel Paulus, insbesondere aber

bei einigen Gottesbeweisen, die — zuerst von J. Salamucha — z.B. von
W. K. Essler, Ch. Hartshorne, H. G. Hubbeling und anderen logisch
analysiert wurden. Für den Theorienbezug der Definition des

Ausdrucks «theologische Aussage» sind somit durchaus sehr geeignete
Anhaltspunkte gegeben, obgleich die Theologie im großen und ganzen
ihrem derzeitigen Erscheinungsbild nach noch keineswegs hauptsächlich

aus Theorien besteht.

3. Analytische und synthetische Aussagen

3.1. «Alle sinnvollen wissenschaftlichen Aussagen lassen sich erschöpfend

in zwei einander nicht überschneidende Klassen aufteilen. Die erste Klasse
enthält jene Aussagen, deren Wahrheitswert aufGrund einer bloßen

Bedeutungsanalyse ermittelt werden kann. Dazu gehören zunächst die rein
formal-logischen Wahrheiten sowie dieformal-logischen Falschheiten, d.h. jene
Sätze, deren Wahrheit oder Falschheit bereits durch die Bedeutungen
der logischen Zeichen (Junktoren, Quantoren) festgelegt ist. Ferner
sind dazuzurechnen die analytischen Wahrheiten sowie die analytischen
Falschheiten. Dies sind die logischen Folgerungen solcher Aussagen, in
denen die Bedeutungsrelationen deskriptiver Ausdrücke festgehalten
werden (sog. Bedeutungs- oder Analytizitätspostulate) sowie deren
Negationen. Alle diese Aussagen bilden zusammen die umfassende Klasse
der analytisch determinierten Sätze. Diese bilden somit die erste der beiden

großen Klassen von Aussagen.



316 Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen?

Die zweite Klasse besteht aus den nicht analytisch determinierten oder
synthetischen Aussagen. Der Versuch, den Wahrheitswert solcher Aussagen

zu ermitteln, muß sich stets auf Erfahrung stützen. Die Wahrheit
synthetischer Aussagen fällt daher nach dieser Auffassung zusammen
mit empirischer Wahrheit, die Falschheit solcher Aussagen mit
empirischer Falschheit. Aus diesem Grund ist es gerechtfertigt, die
synthetischen Aussagen mit den empirisch determinierten zu identifizieren. »

(,Stegmüller [2] 181).

Schema von Stegmüller ([2] 181) über die Einteilung analytischer und
synthetischer Aussagen

wahr falsch

formal-logisch
wahr

analytisch
wahr

analytisch
nicht determiniert

synthetisch
empirisch determiniert

analytisch wahr + analytisch falsch

analytisch determiniert

formal-logisch
falsch

analytisch
falsch

3.2. Wahrheit oder Falschheit kann aufgrund von ganz verschiedenen

Gegebenheiten vorliegen: aufgrund von Tatsachen, dann ist eine

Aussage empirisch oder synthetisch wahr oder falsch, aufgrund der
logischen Form, dann ist sie logisch wahr oder falsch, oder aufgrund der

Bedeutung der in ihr vorkommenden deskriptiven Ausdrücke sowie

aufgrund ihrer logischen Form, dann ist sie analytisch wahr oder
falsch.

Eine synthetische Aussage, deren Wahrheit allein von den empirischen

Tatsachen abhängt, ist z.B.: «Tertius schrieb den Römerbrief».
Keinerlei Tatsachenwissen ist dagegen nötig, wenn die Wahrheit

allein aus der logischen Form der Aussage erkannt werden kann, wie
beispielsweise bei dem folgenden Konditional: «Wenn es keine
Auferstehung der Toten gibt, ist auch Christus nicht auferstanden» (vgl.
Zimmer [3] 43—48). Hier hängt die Wahrheit ausschließlich von der

Verteilung von «wenn», «dann» und der beiden Negationen ab. Diese



Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen? 317

Aussage ist wahr, weil jede Aussage der Form «wenn nichtdann
nicht...» wahr ist. Aussagen, die allein aufgrund ihrer logischen Form
wahr sind, haben im Gegensatz zu den empirischen Aussagen keinerlei
Tatsachengehalt; sie sagen nichts über die Welt (vgl. Carnap, 198).

Ein Beispiel für eine analytische Aussage ist das von Quirn : «Kein
Junggeselle ist verheiratet.»

«Die Wahrheit dieses Satzes ist offensichtlich nicht von den kon-

tingenten Tatsachen der Welt abhängig und kann doch nicht nur wegen
seiner logischen Form als wahr bezeichnet werden. Zusätzlich zur
Kenntnis der Bedeutungen von «kein» und «ist» braucht man eine
Kenntnis der Bedeutungen von «Junggeselle» und «verheiratet». Jeder,
der deutsch spricht, wird in diesem Fall sagen, daß «Junggeselle»
dieselbe Bedeutung hat wie «nicht verheirateter Mann». Sobald man diese

Bedeutungen annimmt, wird sofort klar, daß der Satz wahr ist, und zwar
nicht wegen irgendwelcher Eigenschaften der Welt, sondern wegen der

Bedeutungen, die unsere Sprache den deskriptiven Wörtern zuordnet.
Es ist nicht einmal nötig, diese Bedeutungen ganz zu verstehen. Es ist

nur nötig zu wissen, daß die Bedeutungen von zwei Wörtern
unverträglich sind, daß man von einem Mann nicht gleichzeitig sagen kann,
er sei Junggeselle und er sei ein verheirateter Mann» (Carnap, 257).

3.3. Da die Klassifizierung in analytische und synthetische Aussagen

vollständig disjunkt ist, gibt es keine Aussagen, die sowohl analytisch

als auch synthetisch wären. Diese Dichotomie betrifft das, was für
die Wahrheit einer Aussage das allein Entscheidende ist, entweder die

logische Form und die Bedeutung der deskriptiven Ausdrücke oder
Tatsachen. Es handelt sich jedoch nicht etwa um verschiedene Sorten

von Wahrheiten. Vielmehr ist es stets dieselbe Wahrheit, und das, was
wahr sein kann, sind Aussagen. Es ist falsch, den Unterschied dessen,

was eine Aussage wahr macht, in einen Unterschied von Wahrheiten
umzuändern. Denn eine Wahrheit ist eine wahre Aussage. Wahr kann
sie im analytischen Fall aufgrund von syntaktischen und semantischen

Gegebenheiten sein und im synthetischen Fall aufgrund von empirischen

Sachverhalten. Welches dann von beidem zutrifft, ändert an dem

Ergebnis, das in beiden Fällen eine wahre Aussage ist, nicht das

mindeste. Auch wird der wissenschaftliche Wert einer wahren Aussage
nicht beeinträchtigt durch das, was sie wahr gemacht hat. Nur wahre
Aussagen zählen. Ob sie analytisch oder empirisch sind, ist nur für den
Beweis ihrer Wahrheit wichtig, nicht für die Beurteilung ihres Wertes.



318 Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen?

3.4. Probiert man jetzt, was sich ergibt, wenn theologische Aussagen

entweder unter die analytischen oder die synthetischen gerechnet
werden, so hat diese Klassifizierung bereits sehr weitgehende
Konsequenzen hinsichtlich dessen, worüber in diesen Aussagen jeweils
gesprochen wird, und zwar ohne leitendes Vorurteil betreffs Theologi-
zität.

Angenommen, theologische Aussagen wären synthetisch und ihre
Wahrheit abhängig von empirischen Daten, so würden sie, falls sie Gott
betreffen, von Gott als von einem empirischen Objekt sprechen. Denn
da ihre Wahrheit von den Tatsachen der Welt bestimmt wird, sind sie

auch Aussagen über die Welt, und alles, worüber sie sprechen, ist

hypothetisch Bestandteil der empirischen Welt. Mit synthetischen
Aussagen kann deshalb die Realität und Wirklichkeit Gottes in einem ernst
zu nehmenden empirischen Sinn - wenn auch nur als empirische
Hypothese — klar zum Ausdruck gebracht werden.

Wenn demgegenüber theologische Aussagen analytisch wären,
dann hätten sie keinerlei Tatsachengehalt und keinerlei Bezug zur
außersprachlichen Wirklichkeit der realen Welt. Mit ihrer Hilfe kann
daher auch nichts über Gott als Realität, als etwas, was es wirklich gibt,
gesagt werden. Weil ihre Wahrheit von innersprachlichen Relationen

logischer und semantischer Natur abhängig ist, spielt es keine Rolle, was

abgesehen davon der Fall sein mag. Und wie sich die Tatsachen
verhalten, wird durch die Wahrheit oder die Falschheit analytischer
Aussagen gar nicht berührt.

3.5. Neben der Möglichkeit, daß die Klasse der theologischen
Aussagen eine Teilklasse der Klasse der synthetischen Aussagen ist, oder

der, daß sie eine Teilklasse der Klasse der analytischen Aussagen ist,
besteht noch die dritte Möglichkeit, daß die Klasse der theologischen
Aussagen vollständig in zwei Teilklassen zerfällt, die der
synthetischtheologischen und die der analytisch-theologischen Aussagen. Einige
theologische Aussagen wären hiernach synthetisch und einige analytisch.

Alle drei Möglichkeiten lassen sich leicht folgendermaßen
veranschaulichen:



Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen? 319

(3)

A - Klasse der analytischen Aussagen
S - Klasse der synthetischen Aussagen
T - Klasse der theologischen Aussagen

Weitere Möglichkeiten, etwa die, daß theologische Aussagen weder

analytisch noch synthetisch wären, gibt es nicht, da alle Aussagen
entweder analytisch oder synthetisch sind.

3.6. Es verwundert nicht, daß sich sowohl für die synthetische
Variante als auch für die analytische in der Tradition Beispiele finden,
allerdings nicht in einer terminologisch ausgearbeiteten Form.
Vielmehr handelt es sich bei einigen der hier verwertbaren Darlegungen um
Äußerungen, die unter dem hier leitenden Gesichtspunkt zwar offen-



320 Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen?

kundig der analytischen oder synthetischen Variante zugeschlagen werden

müssen, ohne daß dem aber entnommen werden darf, daß diese

Autoren alle theologischen Aussagen jeweils derart hätten verstanden
wissen wollen oder daß sie sich auch nur über die vollständige Dis-
junktivität der Klassifizierung im klaren gewesen wären.

4. Deus est

4.1. Von besonderer Relevanz, ja sogar ausschlaggebend für die
Definition der theologischen Aussage ist «deus est». Für diese Aussage

gibt es zwei verschiedene und einander ausschließende Interpretationen,

von denen die zweite wegweisend ist. Die erste Interpretation
besteht darin, daß «deus est» als singuläre Existenzbehauptung aufgefaßt
wird. Sie ist deshalb auch als empiristische Interpretation zu bezeichnen.
Ein Vertreter dieser Ansicht ist z.B. I. U. Dalferth. Nach der zweiten

Interpretation wird «deus est» nicht separat betrachtet, sondern als

Konsequens eines Konditionals. Diese konditionale Interpretation ist

analytisch und findet sich vor allem bei Thomas von Aquin, der zudem die
e'rste Interpretation deutlich ablehnt. Zusätzlich versucht Thomas durch
eine Definition — «deus est suum esse» — den analytischen Charakter

von «deus est» sicherzustellen. Dadurch wird es außerdem möglich, die

Analytizität auch dann zu gewährleisten, wenn man «deus est» als

Separataussage (also nicht konditional) ansehen will.

4.2. Für die empiristische Interpretation der Aussage «deus est» ist

erstens die Beobachtung von Belang, «daß die Existenzsätze gewöhnlich

nicht analytischer Natur» {Carls, 548) sind, und zweitens die
Annahme, daß es sich bei dem Ausdruck «Gott» um einen Eigennamen
handeln würde. Beide Voraussetzungen, nämlich daß «est» «existiert»
heißt, und daß «deus» ein Individuenname ist, sind nötig, um zu der

Auffassung von «deus est» als singulärer Existenzbehauptung zu gelangen.

In dieser Hinsicht wäre die Aussage so wie z. B. «Hans existiert» zu
verstehen. Von Dalferth wird das ganz entsprechend in der Formel Vx
(x a) zum Ausdruck gebracht, die «Gott» («a») als Name bzw.

Designator enthält ([1] 184 ; vgl. [2] 86). Zu einer singulären Existenzbehauptung

wird die Formel aufgrund des singulären Terms a, d.h. die
Singularität Gottes hängt von der Eindeutigkeit des Namens «Gott» ab. Ob
aber ein Name eindeutig ist, läßt sich nicht allein aus dem Namen



Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen? 321

entnehmen, sondern nur aus der Relation des Namens zu einem
vorhandenen Designatum. Deshalb ist die Formel nur unter der Voraussetzung

eine singulare Existenzaussage, daß es ein von a bezeichnetes

Individuum gibt. Das Mißliche bei Namen ist, daß sie die Existenz des

angenommenen Namenträgers nicht garantieren. Zusätzlich zu einem
Namen ist empirisches Wissen nötig, um sagen zu können, daß es etwas

gibt, was der Name bezeichnet. Dies führt, wenn der Ausdruck «Gott»
ein Name sein soll, zu der prekären Situation, daß man das fragliche
Designatum, auf das der Name vielleicht referiert, nicht nachweisen
kann (vgl. Zimmer [1] 27—58). Die Wahrheit der Formel ist davon

abhängig, daß existiert, wovon a ein Name ist (vgl. Zimmer [3] 37£).
Statt diesen Nachweis zu führen, begnügt sich Dalferth (wahrscheinlich
aus Einsicht in dessen Aussichtslosigkeit) schon von vornherein lediglich

mit der bloßen Voraussetzung, daß Gott existiert ([2] 86), so daß die
Formel nur dann einen Sinn hat, wenn präsupponiert wird, daß Gott
existiert. Die Formel besagt also durchaus nicht, was Dalferth anzunehmen

scheint, daß Gott existiert, sondern nur, daß a zur Bezeichnung
eines singulären Gegenstandes verwendet wird (vgl.Quine [1] 130), von
welchem hypothetisch angenommen wird, daß er existiere; er kann
aber ebensogut auch nicht existieren. Die Formel drückt nur die
Vermutung aus, daß a kein leerer Name ist, wie «Zerberus». Sie stellt eine

empirische Hypothese dar, von der allerdings nicht zu sehen ist, wie
man ihre Wahrheit beweisen will.

4.3. Im Gegensatz zur Interpretation von «deus est» als singulärer
Existenzbehauptung, die nicht mehr als eine empirische Hypothese
liefert, die wahr oder auch falsch sein kann, führt die analytische
Interpretation effektiv zu wahren Aussagen, deren Wahrheit beweisbar ist.

Zu dieser Interpretation leitet das folgende Zitat aus Thomas von

Aquin:

«Ad secundum [de deo scire possumus an sit,... non autem possumus scire

quid sit. ergo non est idem esse dei, et quod quid est eius (ST 1 qu 3 ar 4 ag 2)]

dicendum quod esse dupliciter dicitur, uno modo, significat actum essendi ;

alio modo, significat compositionem propositionis, quam anima adinvenit

coniungens praedicatum subiecto. primo igitur modo accipiendo esse, non

possumus scire esse dei, sicut nec eius essentiam, sed solum secundo modo,

scimus enim quod haec propositio quam formamus de deo, cum dicimus

deus est, vera est» (ST 1 qu 3 ar 4 ra 2).



322 Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen?

Ausdrücklich wird davon ausgegangen, daß «est» verschiedene
Funktion hat, je nachdem ob es primo adiacens steht, wie in «est deus»,
oder secundo adiacens, wie in «deus est bonus». Im ersten Fall besagt

«est», daß (aliquid quod est) «deus» existiert (significat actum essendi),
im zweiten Fall verbindet «est» Subjekt (deus) und Prädikat (bonus) zu
einer Aussage anderer Art als wenn «est» primo loco steht. «Esse dei»
und «quod quid est deus» sind bezüglich der Funktion des «est»
verschieden (non est idem), die es gemäß der Form der jeweiligen Aussage
versieht. Diese in der gesamten Scholastik grundlegende Unterscheidung

zwischen der existentiellen und der kopulativen Funktion des

«est» ist auch hier der Ausgangspunkt.
Nun sagt Thomas: «non possumus scire esse dei», d.h. die Existenz

Gottes ist nicht erkennbar. Folglich kann man auch nicht sagen, ob die

Aussage «deus est» im existentiellen Verständnis wahr ist. Denn um das

zu entscheiden, müßte man die Existenz Gottes empirisch nachweisen

können, was nach Thomas nicht möglich ist. Eine Aussage mit «est» in
existentieller Funktion (primo modo) stellt also keine empirische
Erkenntnis dar. Andererseits aber sagt Thomas im Zitat weiter unten:
«scimus enim quod haec propositio quam formamus de deo, cum dici-
mus deus est, vera est.» Wenn die Aussage «deus est» wahr ist, kann sie

nicht deshalb wahr sein, weil Gott existiert, denn das würde ja Kenntnis
der Existenz Gottes voraussetzen, was, wie gesagt, von Thomas

ausgeschlossen wird. Es muß also eine andere Erklärung geben, wenn nicht
zwischen «deus est» und der Annahme der Nichterkennbarkeit von
Gottes Existenz ein Widerspruch entstehen soll.

4.4. Die Wahrheit von «deus est», die Thomas pointiert behauptet,
läßt sich jedoch auf rein analytische Weise einsehen, wenn man auf die
Form der zwölf Gottesbeweise achtet, die in den beiden Summen
vorliegen (vgl. Zimmer [4]).Jeder dieser zwölfthomasischen Gottesbeweise ist ein

allgemeingültiges Konditional, dessen Konsequenz durch die jeweils angefügte

Definition «salva veritate» auf die Formulierung «aliquid quod est deus»

gebracht werden kann. Das sei beispielsweise am zweiten Gottesbeweis

(Numerierung nach Zimmer [4]), der die Form (p )—( q) A —| p) |- q
hat, illustriert:

(1) «aut ergo est procedere in infinitum:
(2) aut est devenire ad aliquod [primum] movens immobile.
(3) sed non est procedere in infinitum.



Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen? 323

(4) ergo necesse est ponere
aliquod primum movens immobile.» (SCG lb 1 cp 13 n. 3)

Die erste Prämisse, bestehend aus (1) und (2), ist eine ausschließende

Alternative. Ihr Vorderglied bildet die Negation der zweiten
Prämisse (3), ihr Hinterglied die Konklusion (4). Aus den Prämissen

folgt logisch die Konklusion, weil das Konditional, gebildet aus der

Konjunktion der Prämissen und der Konklusion, allgemeingültig ist.

Durch Substitution aufgrund der zugehörigen Definition

«deus primum movens immobile» (ST 1 qu 2 ar 3 co)

(die sowohl für den achten als auch für den zweiten Beweis gilt) erhält
man das folgende, mit (1) bis (4) äquivalente Argument:

(5) «aut ergo est procedere in infinitum,
(6) aut est devenire ad aliquid quod est deus.

(7) sed non est procedere in infinitum.
(8) ergo necesse est ponere

aliquid quod est deus».

(1) bis (4) kann nur vermöge der angegebenen Definition mit Recht
«Gottesbeweis» genannt werden, was «salva veritate» (5) bis (8) ergibt,
weil diese erst einen Zusammenhang zwischen dem Ausdruck «Gott»
und dem Argument herstellt. Ohne derartige Definition hätte das

Argument mit «Gott» gar nichts zu tun. Aus diesem Grund hat Thomas

sämtliche zwölf Argumente mit entsprechenden Definitionen versehen,

um sie speziell als Gottesbeweise zu qualifizieren. Ferner wird
insbesondere erkennbar, daß «deus est» bzw. «est deus» in (5) bis (8)
logisch als Bestandteil eines allgemeingültigen Konditionals, einer logischen

Folgerung, eines wahren Arguments fungiert. Nur deshalb kann auch mit
Berechtigung gesagt werden :

«scimus enim quod haec propositio quam formamus de deo, cum dicimus
deus est, vera est.»

Diese Aussage des Thomas gewinnt somit einen sehr präzisen Sinn in
bezug auf die Logik der Gottesbeweise, der allerdings vollständig
verfehlt wird, wenn man «deus est» zu einer singulären Existenzbehauptung

umdeutet. Die Wahrheit dieses, wie die Wahrheit jedes andern
Gottesbeweises ergibt sich allein aus der logischen Form des Arguments,
hier also aus der Verteilung von «)~(», «A», «^» und «—>». Die



324 Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen?

Gottesbeweise sind folglich analytisch wahr, d. h. wegen der logischen
Struktur und der jeweils definierten Bedeutung von «deus». Es versteht
sich, daß derselbe Sachverhalt auch bei den übrigen elf thomasischen
Gottesbeweisen demonstriert werden kann.

Aus der Logik der Gottesbeweise wird ohne weiteres klar, daß «deus

est» von Thomas nicht als synthetische oder empirische Aussage aufgefaßt

wird. Die Nachteile der empiristischen Interpretation sind bereits

von Anfang an dadurch vermieden, daß prinzipiell von der Unerkenn-
barkeit der Existenz Gottes ausgegangen wird. Infolgedessen besteht
auch unabhängig von den Gottesbeweisen gar keine Möglichkeit, «deus

est» im thomasischen Sinn als singulare Existenzbehauptung zu verstehen.

Jedoch führt erst die konditionale Form der Gottesbeweise zu der

richtigen - analytischen — Auffassung von «deus est». Ein Gottesbeweis

besagt natürlich nicht, daß Gott wirklich existiert. Er besagt nur, daß

eine Aussage mit dem Ausdruck «Gott» aus gewissen Prämissen logisch
folgt. Das ist aber trotzdem erheblich mehr wert als die schwache

hypothetische Vermutung, die nach der empiristischen Interpretation
das ganze Endergebnis ausmacht.

4.5. F. Inciarte hat angenommen, daß an der in Kapitel 4.3. zitierten

Thomas-Stelle von einer «Ineinssetzung» der existentiellen und

kopulativen Funktion des «est» betreffs «deus est» gesprochen werden
müßte (258). Es ist jetzt leicht zu sehen, daß das nicht stimmt. Denn
wenn «est» in «deus est» auch von existentieller Funktion wäre, dann
könnte nicht zugleich gesagt werden, daß Gottes Existenz nicht erkennbar

sei, wo doch «deus est» primo modo gerade behauptet, daß Gott
existiert. Unerkennbarkeit der Existenz Gottes heißt automatisch auch,
daß unerkennbar ist, ob «deus est» als Existenzaussage wahr oder falsch
ist. Unter Beibehaltung der Unerkennbarkeit der Existenz Gottes zu

behaupten, daß «deus est» wahr ist, funktioniert nur auf der angedeuteten

analytischen Grundlage. Überdies erhellt die eindeutig kopulative
Rolle, die «est» spielt, zweifelsfrei aus der Konklusion (8): «aliquid
quod est deus», was ganz genau mit der Konklusion des zweiten Beweises

(4) übereinstimmt: «aliquid quod est primum movens immobile»,
die mit «aliquod primum movens immobile» äquivalent ist. «Deus est»

ist nur die abgekürzte Variante von «aliquid quod est deus». Wo «deus est»

steht, muß es «aliquid quod est deus» lauten, damit der Sinn klar wird.
Alle Versuche, «deus est» eine selbständige existentielle Bedeutung
zuzuschreiben, die auf «est» beruhen soll und «deus» zum Namen



Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen? 325

macht, erweisen sich als Fehlschlag. «Gott» ist ein einstelliges Prädikat

(vgl. Zimmer [1] 107—117; [2] 50f.), und wenn man sagen will, daß es

genau ein Objekt gibt, auf das es zutrifft, dann ist diese Formulierung
nötig:

Vx (Gx A A y (Gy —> x y)).

Sie zeigt, daß die Existenzbedeutung durch den Quantor
ausgedrückt wird, und daß die Existenz vom Zutreffen des Prädikats

abhängt.
Die prädikative Funktion des Ausdrucks «Gott» und die kopulative

Funktion des «est» in «deus est» wird des weiteren dadurch erhärtet,
daß Thomas auch andere Aussagen, die auf den ersten Blick wie singulare

Existenzaussagen wirken, ganz entsprechend analysiert (vgl.
Weidemann). Z.B. gibt er die Bedeutung von «caecitas est» als «aliquid est

caecum» an und die von «socrates est» als «aliquid est socrates» (In V
Met. lect. 9 n. 896; In II Sent. dist. 37 qu 1 ar 2 ra 3; De potentia, qu 7

ar 2 ra 1), wobei stets «est» Prädikatsbestandteil ist, und so als «esse

accidentale» überhaupt keine existentielle Funktion ausüben kann.
Besonders das Sokrates-Beispiel lehrt, daß selbst als Eigennamen übliche

Ausdrücke prädikativ analysiert werden, indem sie mit «est» zusammen

ein Prädikat bilden, das auf ein Objekt zutrifft. Demgemäß ist

«aliquid est socrates» durch Vx Sx wiederzugeben, woran klar ersichtlich

ist, daß an dem zum Prädikat umgewandelten Namen keinerlei
Existenzbedeutung haftet, und daß es sich auch nicht um eine singulare
Existenzaussage handelt, sondern nur um eine partikulare. Die
vermeintlich singulären Existenzsätze sind bei Thomas generell partikular
und die darin enthaltenen Eigennamen mit «est» zusammengesetzte
Prädikate. Letzteres erinnert stark an die Kennzeichnungstheorie von
B. Russell, doch wurde im Mittelalter ziemlich allgemein die
Namenfunktion als Prädizierung verstanden (vgl. Pinborg, 39—42).

4.6. Daß «deus» und «est» in einem rein analytischen Zusammenhang

stehen, wird von Thomas zusätzlich und unabhängig von dem
soeben Gesagten durch die Definition

«deus est suum esse»

bzw. «deus est ipsum esse» (ST 1 qu 3 ar 4 co; qu 4 ar 2 co; qu 8 ar 1 co)

belegt. Aufgrund dieser Definition ergeben sich die folgenden Äquivalenzen

:



326 Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen?

«suum esse est esse dei»,

«esse dei est aliquid esse»,

«suum esse est aliquid esse».

Aufgrund dieser Äquivalenzen wiederum sowie der entsprechend

vorgenommenen Substitutionen ist jetzt leicht ersichtlich, daß «deus est

suum esse» mit

«aliquid esse est aliquid esse» oder
«deus est deus»

äquivalent ist, die beide logisch wahr sind. Nimmt man hinzu, daß die in
«deus est suum esse» steckende unbezweifelbare logische Wahrheit
«deus est deus» auch aus diesen Äquivalenzen erhellt

«deus est suum esse»,
«deus est esse dei»,
«esse dei est deus esse»,

«esse est esse»,
«deus est deus»,

so ist die Analytizität der thomasischen Aussagen mit «deus» offenkundig.

5. Analytische Theologie

5.1. Unter «analytischer Theologie» wird hier eine Klasse theologischer

Aussagen verstanden, die analytisch sind; im weiteren Sinn
auch die Orientierung auf eine solche Aussagenklasse. Nicht zu
verwechseln ist dies mit der «Analyse der religiösen Sprache», wie sie z. B.

in der «analytischen Religionsphilosophie» betrieben wird, denn dazu

bestehen zwei sehr wichtige Unterschiede: Hier wird von analytischen

Aussagen gehandelt, dort von der religiösen Sprache, die nicht aus

Aussagen besteht, sondern aus performativen Äußerungen. Und hier
heißt «analytisch» im logischen Sinn «nicht empirisch», dort bezieht
sich der Ausdruck «Analyse» auf pragmatische und damit empirische
Untersuchungen. Überdies wird hier dafür gehalten, daß die Untersuchung

der «religiösen Sprache», die sprachlich von andern Sprachsorten

gar nicht abgrenzbar ist (vgl. Dalferth [3] 101), weder bisher Andeutungen

für eine Definition der theologischen Aussage ergeben hat noch
ihrer Betrachtungsweise nach ergeben kann.



Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen? 327

5.2. Der Weg zur analytischen Theologie wird durch die Gottesbeweise

gewiesen. Nach allem, was ihnen, sofern sie logisch rekonstruiert
sind, mit Sicherheit zu entnehmen ist, handelt es sich um Argumente,
deren Konklusionen das Prädikat «Gott» bzw. entsprechende Definien-
tia enthalten (Zimmer [4] 1). Gottesbeweise heißen diese Argumente
nicht deswegen, weil sie die Existenz Gottes erbringen würden, sondern

weil ihre Konklusionen Aussagen mit dem Prädikat «Gott» sind, feder
Gottesbeweis ist ein Konditional mit der Konjunktion der Prämissen als

Antezedens und der Konklusion als Konsequens. Wenn dieses Konditional
allgemeingültig ist, folgt die Konklusion logisch aus den Prämissen, was
z.B. für die zwölf thomasischen Gottesbeweise der Fall ist. Die Gültigkeit

eines solchen Beweises hat aber nichts mit der Frage zu tun, ob es

Gott wirklich gibt. Denn die Gottesbeweise enthalten keine
Beobachtungssätze (Raum-Zeit-Koordinaten ; Beobachtungsdaten), die den

empirischen Gehalt ausmachen (vgl. Quine [2] 40—46). Und da sie keinen

empirischen Gehalt haben, haben sie auch keinen Wirklichkeitsbezug.
Ihre Wahrheit hängt weder von Tatsachen ab noch davon, was empirisch

der Fall sein mag, sondern ausschließlich von ihrer logischen
Form. Sie sind also analytisch. Ihre Bedeutung besteht darin, daß sie

Aussagen mit dem Prädikat « Gott» liefern, deren Wahrheit logisch definitiv
beweisbar ist. Damit unterscheiden sich die Gottesbeweise bezüglich
beweisbarer Wahrheit grundsätzlich und wesentlich von allem sonstigen

als Theologie Geltenden, das gewöhnlich keine logisch beweisbaren

Aussagen bietet, sondern nur Vermutungen oder willkürliche
Dezisionen, mit denen sich gleichwohl heute die meisten Theologen von
vornherein begnügen, wenn sie sich nicht sogar als Vertreter des

Absurden bereits von der Möglichkeit der Wahrheit verabschiedet
haben (vgl. Zimmer [3] 10—17). Die nach Art der Gottesbeweise auf
beweisbare Wahrheit abzielende Theologie vermag Resultate zu erbringen,

die wertmäßig dem bloß an dem niederen Niveau lediglich
vielleicht möglicher Wahrheit orientierten Bemühen in allerhöchstem
Maße überlegen sind.

5.3. Die Definition der theologischen Aussage kann jetzt folgendermaßen

bestimmt werden:

Eine Aussage ist genau dann theologisch, wenn sie das Prädikat «Gott»
enthält oder wenn sie aus einer Aussage logischfolgt, die das Prädikat « Gott»
enthält.



328 Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen?

Hiernach muß also nicht jede theologische Aussage das Prädikat
«Gott» enthalten; eine Aussage ist auch dann theologisch, wenn sie aus

einer Aussage, die das Prädikat «Gott» enthält, logisch folgt, ohne selbst
das Prädikat «Gott» zu enthalten. Theologizität ist damit nicht nur auf
Separataussagen bezogen, sondern auch auf Assagenzusammenhänge,
die durch die logische Folgebeziehung charakterisiert sind. Aussagen, in
denen das Prädikat «Gott» nicht vorkommt, sind theologisch bezüglich
geeigneter Argumente, deren Prämissen das Prädikat «Gott» enthalten.
Ein solches Argument ist insgesamt theologizitätserhaltend, da aufgrund
von

t A p h t

die Konjunktion einer theologischen Aussage (t) mit einer andern Aussage

die theologische Aussage impliziert. Wenn eine Prämisse theologisch

ist, dann auch die Konklusion des betreffenden Arguments. Aus
der Konjunktion derselben Prämissen folgt gemäß

t A p h p

jedoch auch die Aussage, die das Prädikat «Gott» nicht enthält (p).
Diese ist theologisch bezüglich desjenigen Arguments, dessen Konklusion sie

ist und dessen Prämissen das Prädikat «Gott» enthalten. Die relative
Theologizität von p bezüglich t Apf-p beruht auf dem theologizitäts-
erhaltenden Charakter des Arguments entsprechend t A p |- t. Es läßt
sich daher zwischen absoluter und relativer Theologizität unterscheiden:

Absolut theologisch sind Aussagen, die selbst das Prädikat «Gott»
enthalten, relativ theologisch solche, die das Prädikat «Gott» nicht
enthalten, aber als Konklusion aus Prämissen logisch folgen, von denen in
mindestens einer das Prädikat «Gott» vorkommt. In t A p |- p ist also p
relativ theologisch bezüglich des Arguments, dessen Konklusion p ist,
und dessen eine Prämisse (t) absolut theologisch ist, während unabhängig

von diesem Argument p nicht theologisch ist.

5.4. Um zu illustrieren, wie die vorgestellte Definition der
theologischen Aussage zu handhaben ist, kann prinzipiell jedes Argument
dienen. Nimmt man z.B. das «argumentum resurrectionis», das Paulus in 1 Kor
15, 12—20 als Grundmuster analytischer Theologie aufgestellt hat, so

fällt auf, daß

(1) «Wenn es keine Auferstehung der Toten gibt,
(2) dann ist auch Christus nicht auferstanden.



Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen? 329

(3) Christus ist aber auferstanden.

(4) Also gibt es eine Auferstehung der Toten.»

zunächst nicht im geringsten theologisch scheint, da ja das Prädikat
«Gott» völlig fehlt. Vergegenwärtigt man sich jedoch die logische Form
dieses Arguments, nämlich —i p —> —i q) A q) |- p (vgl. Zimmer [3]
43—48), so sieht man leicht ein, daß es als Ganzes aus jeder beliebigen

theologischen Aussage logischfolgt, wobei es keine Rolle spielt, ob diese beliebige

theologische Aussage wahr oder falsch ist:

t v [((-l p -> -i q) A q) -> p]

Der Grund für dieses bemerkenswerte Resultat besteht darin, daß

jede wahre Aussage aus jeder beliebigen Aussage logisch folgt. Das

paulinische Argument (1) bis (4) ist deswegen relativ theologisch, weil
es aus jeder beliebigen Aussage, die das Prädikat «Gott» enthält, logisch

folgt; und das ist der Fall, weil das paulinische Argument allgemeingültig

wahr ist und allgemeingültige Schemata von jeder beliebigen
Aussage logisch impliziert werden.

Derselbe Sachverhalt läßt sich an den thomasischen Gottesbeweisen

zeigen. Z.B. ist der schon in Kapitel 4.4. herangezogene zweite
Beweis gemäß

t f [((P X q) A -, p) -> q]

theologisch, weil er ebenfalls als allgemeingültiges Argument aus einer

beliebigen theologischen Aussage logisch folgt. Nebenbei bemerkt,
garantiert das auf der hier angegebenen Definition der theologischen
Aussage beruhende Verfahren die Theologizität der Gottesbeweise
auch ganz unabhängig von den Definitionen des Ausdrucks «deus», mit
deren Hilfe Thomas die Theologizität der Gottesbeweise gewährleistet
hat (vgl. Zimmer [4] 17f.). D.h. jene thomasischen Definitionen des

Ausdrucks «Gott» («... et hoc dicimus deum»), die den Konklusionen
der Gottesbeweise folgen, sind nicht mehr nötig, wenn die hier aufgestellte

Definition der theologischen Aussage zur Verfügung steht. Falls
ein Beweis ein gültiges Argument darstellt, gewährleistet die Definition
der theologischen Aussage generell seine Theologizität.

5.5. Inzwischen erhellt ein sehr wesentlicher allgemeiner
Zusammenhang zwischen relativer Theologizität und Wahrheit: Damit eine

Aussage, die das Prädikat «Gott» nicht enthält, aus einer beliebigen
Aussage, die theologisch ist, logisch folgen kann, muß sie wahr sein.



330 Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen?

Eine Aussage ist also nur dann relativ theologisch (bezüglich einer beliebigen

theologischen Aussage), wenn sie wahr ist. Da umgekehrt jedes wahre
Schema von jeder beliebigen Aussage logisch impliziert wird, ist es auch

theologisch, denn wenn es von jeder beliebigen Aussage logisch impliziert

wird, dann auch von jeder beliebigen theologischen Aussage. Dies
hat den sehr weitreichenden Effekt, daß auch die logischen Gesetze

relativ theologisch sind, insofern als sie generell aus einer beliebigen
Aussage logisch folgen, die das Prädikat «Gott» enthält. Z.B. folgt
gemäß

t I—i (p A —i p)

das Nichtwiderspruchsprinzip aus einer beliebigen theologischen
Aussage, ebenso wie jedes andere logische Gesetz. Folglich sind alle logischen

Gesetze auch theologische Gesetze. Dieser Punkt ist für den Aufbau einer
wissenschaftlichen Theologie grundlegend. Der Umstand, daß logische
Gesetze auch theologisch sind, erlaubt übrigens, die sogenannte
«dialektische Theologie», in Wahrheit: absurde Theologie, endgültig zu

liquidieren. In diesem Zusammenhang ist aufAugustinus zu verweisen,
der als erster die Wahrheit eines allgemeingültigen Konditionals (con-
nexio perpétua), einer logischen Folgerung, als göttlich (divinitus)
bezeichnet hat, wobei er als Beispiel folgendes Argument anführt:

((p —» q) A —| q) |—[ p (De doctrina Christiana, II, 120 ; CSEL 80,68).
Während aber nach dieser «Augustinischen Interpretation der
logischen Sätze» (Scholz [2] 157) — die insbesondere von Leibniz aufgenommen

wurde — ein Argument (ratio) aufgrund des Eindrucks seiner

allgemeingültigen logischen Wahrheit, daß es keine Belegung gibt, die
es falsch machen würde, als «divinitus instituta» gilt, ergibt sich nach
der hier gegebenen Definition der theologischen Aussage die Theolo-
gizität eines allgemeingültigen Arguments daraus, daß es selbst aus einer
beliebigen theologischen Aussage logisch folgt. Nach Augustinus scheint
es die logische Wahrheit einer allgemeingültigen Folgerung (veritas
connexionum) zu sein, die, indem sie als solche direkt auf Gott zurückgeführt

wird, gewissermaßen theologisch ist; hier dagegen ist nicht die
Wahrheit theologisch, sondern eine Aussage gemäß der Definition.

5.6. Der dargelegte Zusammenhang besagt jedoch nicht etwa, daß

jede theologische Aussage generell wahr wäre. Eine absolut theologische

Aussage wie t, die das Prädikat «Gott» enthält, kann, wie ganz
beliebige andere Aussagen, wahr oder falsch sein. Aufgrund der logi-



Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen? 331

sehen Eigenschaften des Konditionals folgt ein wahres Schema s aus t
auch dann, wenn t falsch ist. Deshalb hat die relative Theologizität von s

bezüglich t durchaus nicht zur Voraussetzung, daß t wahr sein müßte.
Auch aus falschen theologischen Aussagen folgt etwas, und dieses ist
selbstverständlich ebenfalls theologisch. Relative Theologizität einer
Aussage oder eines Aussagenzusammenhangs ist nicht an die Wahrheit
einer theologischen Prämisse gebunden, sondern hängt davon ab, ob die

Aussage aus der Prämisse logisch folgt. Die Definition der theologischen

Aussage stellt in keiner Weise eine Präsupposition von deren Wahrheit dar.

Andererseits ist die Frage bedeutend wichtiger, ob eine Aussage wahr
ist, als die, ob sie theologisch ist. Denn eine Aussage, die falsch ist, nützt

gar nichts, und mag sie auch noch so theologisch sein. Dagegen kann
jede wahre Aussage nach Bedarf sofort als theologisch ausgezeichnet
werden, weil sie stets aus einer Aussage, die das Prädikat «Gott» enthält,
logisch folgt. Ferner ist stets entscheidbar, ob eine Aussage logisch folgt,
so daß allgemein Theologizität mit rein logischen Mitteln effektiv entscheidbar

ist. Somit bleibt es nicht mehr der Willkür des subjektiven Gutdünkens

von Schulen, Richtungen und Disziplinen überlassen, wann eine Aussage

theologisch ist, sondern kann neutral, objektiv und definitiv in
endlichen Schritten entschieden werden, indem überprüft wird, ob in
der fraglichen Aussage das Prädikat «Gott» vorkommt, oder, falls nicht,
ob sie aus einer Aussage logisch folgt, in der das Prädikat «Gott»
vorkommt. Die angeführte Definition der theologischen Aussage gibt nicht
nur ein verhältnismäßig einfach zu handhabendes Entscheidungsverfahren

an; sie erweist sich überdies als besonders praktikabel wegen
ihrer vollkommenen theologischen Neutralität. Sie ist verwendbarfür
prinzipielljede theologische Überzeugung, sofern in ihr die Grundsätze rationaler
Kommunikation gelten, da keinerlei Annahmen inhaltlicher Art eingegangen

sind. Sie erlaubt die Beibehaltung des bisher als theologisch Geltenden
nach Maßgabe der Logik, außer dem Absurden, und, was viel wichtiger
ist, die Weiterentwicklung der theologischen Theoriebildung über das

unfruchtbare repristinatorische non-nova-sed-nove-Prinzip hinaus,
indem neue Aussagen, die nicht bloß endlos «dasselbe anders» sagen,
durch logisches Folgern bereits per definitionem theologisch ermöglicht

werden. Dadurch wird auf das bestimmteste der logisch-wissenschaftlichen

Methode entsprochen, nach der auch in der Theologie
vorzugehen ist, wenn Erkenntnisse, und das heißt auch die quantitative
Zunahme von Erkenntnissen, angestrebt werden. Auch der Fortschritt
theologischen Wissens, die Zunahme wahrer Aussagen, kann sich nur



332 Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen?

durch logisches Schlußfolgern vollziehen, wie ebenfalls schon Thomas

lehrt:

«venimus in cognitionem aliorum secundum modum nostrum, scilicet

discurrendo de principiis ad conclusiones» (In Boethium de Trinitate,

qu 2 ar 2).

Der logische Bezug ist für den argumentativen Charakter der Theologie

ebenso unabdingbar wie für ihren Fortschritt, eine Erkenntnis, die

sich am deutlichsten in den Gottesbeweisen manifestiert, aber auch

grundsätzlich u.a. bei Thomas die programmatische Konzeption der

Theologie ausmacht (vgl. /. Thomas, 296—300). Deswegen mußte die

Definition der theologischen Aussage von der Hochform rationaler

Theologie her entwickelt werden, den Gottesbeweisen, während dem

durch antilogische Einstellung verursachten theologischen Verfall
keine Berücksichtigung zukommen durfte. Es wird jedenfalls ausgesprochen

schwerfallen, eine andere Definition der theologischen Aussage

vorzubringen, die mindestens die Aussagen der thomasischen
Gottesbeweise als theologische Aussagen ebenso sicherstellt.

5.7. Indem die Definition der theologischen Aussage auf das

genaueste der Bedeutung des Wortes «Theologie» Rechnung trägt —

«logoi», Aussagen, die das Prädikat «theos» enthalten, und die, die
daraus logisch, «logikös», folgen, — ist von vornherein die Orientierung
am Zentralen und Wesentlichen genommen, wie es sich sachlich und historisch

am Gehrauch des Ausdrucks «Gott» zeigt. Demgegenüber sind Begriffe
wie «Offenbarung», «Christus», «Kirche» usw. ganz sekundär, und es

wäre eine das Wesen von Definitionen völlig verkennende, ja ins

Gegenteil verkehrende Forderung, wenn die Definition der theologischen

Aussage alle möglichen dogmatischen Begriffe mitumfassen sollte.

Ist jedoch erst einmal die Definition eines Begriffes gegeben, dann
können durch weitere Definitionen andere Begriffe auf ihn zurückgeführt

oder zu ihm in bestimmte semantische Relationen gebracht werden.

Aber der eventuelle primitive Einwand, die vorgelegte Definition
der theologischen Aussage werde «der Fülle und Tiefe des theologischen

Denkens » nicht gerecht, würde tatsächlich nur eine definitionsfeindliche

Haltung erkennen lassen. Mit einer Definition der theologischen

Aussage ist keineswegs die Verpflichtung verbunden, alles und
jedes, was im Laufe der Jahrhunderte vielleicht als theologisch gegolten
haben mochte, zusammenzufassen, denn das würde eine völlig nichts-



Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen? 333

sagende, vage Masse ergeben. Nur wenn ein Ausdruck eine Bedeutung
hat, die definierte, ist er präzise; je mehr Bedeutungen er hingegen
angehängt erhält, desto diffuser wird er, bis er schließlich inkommuni-
kabel ist. Die Aufgabe der Definition der theologischen Aussage ist

dann gelöst, wenn ein Kriterium aufgestellt ist, das in jedem Fall die

Entscheidung, ob ein vorliegendes sprachliches Gebilde eine theologische

Aussage ist oder nicht, gestattet. Das leistet die vorgestellte
Definition. Die Zweckmäßigkeit und Eignung dieser Definition ergeben
sich aus ihrem Theorienbezug (vgl. Zimmer [2] 27—31), d. h. daraus, ob sie

bezüglich mindestens einer Theorie als nichtkreatives eliminierbares
Axiom fungiert. Auch der Theorienbezug ist bereits anhand der
thomasischen Gottesbeweise sowie dem paulinischen «argumentum resur-
rectionis» nachgewiesen, so daß die Definition der theologischen Aussage

schon jetzt für dreizehn verschiedene Theorien gilt und ihre

Anwendung sehr leicht auf weitere Theorien ausgedehnt werden
kann.

6. Hybrid-Theologie*

6.1. Hybrid-Theologie ist im Gegensatz zur analytischen Theologie
das pseudoempirische Reden über Gott. Pseudoempirisch ist es deswegen,

weil über Gott zwar unter Berufung auf Erfahrung gesprochen
wird, jedoch unter charakteristischer Außerachtlassung desfür Erfahrung
konstitutiven Wahrnehmungs- bzw. Beobachtungsaspektes. Wirklich
empirische Theologie müßte den Ausdruck «Gott» als Beobachtungsprädikat

enthalten, und Aussagen mit dem Prädikat «Gott» müßten
Beobachtungssätze sein, solche, die durch Beobachtung bestätigt werden
können (vgl. Przeiçcki, 63f.\Quine [2] 40—46). Da es diese nicht gibt und
nach der christlichen Tradition auch nicht geben kann, kann es folglich
auch keine empirische Theologie geben. Die einzig mögliche Theologie ist
die analytische. Trotzdem existieren verschiedene Varianten von
Hybrid-Theologie, deren erstes gemeinsames Kennzeichen die traditionswidrige

Interpretation von «deus est» als singuläre Existenzbehauptung ist.

Deren Wahrheit kann allein dadurch bewiesen werden, daß die Exi-

* Der Ausdruck «Hybrid-Theologie» bezieht sich grundsätzlich nur auf die direkt zitierten

Äußerungen. Eine Übertragung auf die gesamte theologische Arbeit der zitierten
Autoren, für die dieser Aufsatz keinerlei Anhaltspunkte bietet, ist unberechtigt und wird
von mir nicht gutgeheißen.



334 Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen?

Stenz des von dem angeblichen Namen «Gott» bezeichneten Objekts

empirisch gezeigt wird. Da dies nicht möglich ist, stellt die singulare
Existenzbehauptung lediglich eine empirische Hypothese dar. Eine

Hypothese ist aber keine wahre Aussage, nur eine, die möglicherweise
wahr sein kann, möglicherweise aber auch falsch. Demnach geht die

Hybrid-Theologie von einer möglicherweise falschen Aussage aus.

Gelegentlich wird von Vertretern der Hybrid-Theologie hinsichtlich

der Hypothese, daß Gott existiert, eine sogenannte «eschatologi-
sche Verifikation» in Anspruch genommen, der die Vorstellung
zugrundeliegt, daß sich die Wahrheit dieser Hypothese dereinst einmal
herausstellen werde. Man wird dies jedoch nicht als seriös bezeichnen

können. Erstens nicht, weil sich die Anhänger dieser Meinung die

Verantwortung für den Wahrheitsbeweis dessen, was sie sagen, damit
ziemlich billig vom Halse schaffen wollen, und zweitens nicht, weil
dort, wo eine eschatologische Verifikation für möglich gehalten wird,
selbstredend auch mit einer eschatologischen Falsifikation gerechnet
werden muß. Wenn Wahrheit und Falschheit sich erst eschatologisch
erweisen sollen, dann kann man sich natürlich die Mühe von Beweisen

sparen und ganz unbekümmert um Sinn und Wahrheit des nach Belieben

Behaupteten spekulieren.

6.2. Neben Dalferth ist besonders W. Pannenberg Vertreter der

Hybrid-Theologie. Seiner Ansicht nach sollen sich theologische Aussagen

hypothetisch « auf behauptete Selbstbekundungen göttlicher
Wirklichkeit im religiösen Bewußtsein beziehen». Dementsprechend werden

sie als «Hypothesen über Wahrheit und/oder Unwahrheit von
Ausprägungen des religiösen Bewußtseins » vorgestellt bzw. als «

Hypothesen dritter Ordnung», d.h. als «Hypothesen über Hypothesen über

Hypothesen» (336). Hiernach ist der Gegenstand theologischer Aussagen

die Wahrheit anderer Aussagen, da jene «Ausprägungen des

religiösen Bewußtseins» in jedem Fall Aussagen sein müssen, sonst würde
man keine Hypothesen über ihre Wahrheit aufstellen können.
Hypothesen dritter Ordnung wären somit Aussagen darüber, daß gewisse

Behauptungen, die als Ausprägungen des religiösen Bewußtseins
gelten, wahr oder falsch sind. Da also der Gegenstand theologischer
Aussagen Wahrheit oder Falschheit bestimmter anderer Aussagen ist, lauten

sie der Struktur nach entweder «Die Hypothese Hn ist wahr» oder
«Die Hypothese Hn ist falsch», wobei es sich bei diesen Behauptungen
selbst wieder um Hypothesen handelt, über deren Wahrheitswert wei-



Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen? 335

tere Hypothesen aufgestellt werden können, und dies ad infinitum. Das
läßt sich leicht mit Hilfe des Hypothesenschemas illustrieren. Es sei

beispielsweise H° eine Hypothese über einen in Frage kommenden
Sachverhalt. Diese kann wahr oder falsch sein. Daß sie wahr ist, behauptet
Hj, daß sie falsch ist, H^. Diese Hypothesen über eine Hypothese sind
wiederum wahr oder falsch. Daß HJ wahr ist, sagt H|, daß sie falsch ist,
H^. Bezüglich dieser Hypothesen über Hypothesen über Hypothesen
sagt H^, daß H, wahr ist, H|, daß H^ falsch ist, usw. Der Wahrheitswert
sämtlicher Hypothesen höherer Ordnung als H° hängt vom Wahrheitswert

der Grundhypothese ab. Z. B. ist Hg dann wahr, wenn H° wahr ist,
und falsch, wenn H° falsch ist, während etwa H^ dann wahr ist, wenn H°
falsch ist.

Theologische Aussagen im Sinne von Pannenberg sind hier H\ bis H^.
Deren Wahrheit hängt von der Wahrheit der Grundhypothese H° ab.

Wie man sieht, gibt es zu jeder Grundhypothese vier verschiedene

theologische Aussagen, was den verhängnisvollen Effekt hat, daß jeder
Grundhypothese, die wahr ist, drei theologische Aussagen gegenüberstehen,

die das bestreiten. Ebenso gibt es zu jeder Grundhypothese, die
falsch ist, drei theologische Aussagen, die das Gegenteil behaupten.
Anders ausgedrückt sind von den vier möglichen theologischen
Aussagen bezüglich einer Grundhypothese genau drei stets falsch. Allgemein
gilt daher, daß von sämtlichen theologischen Aussagen, die überhaupt möglich
sind, prinzipiell 75% falsch sind. Nimmt man die Wahrscheinlichkeit,
daß eine beliebige Grundhypothese wahr ist, mit 50% an, so beträgt die

Wahrscheinlichkeit, daß eine beliebige theologische Aussage wahr ist, 12,5%.
Doch auch diese von vornherein nicht überschreitbaren 12,5% werden
ja effektiv nicht erreicht, weil die theologischen Aussagen nur
Hypothesen sind, von denen man nicht weiß, ob sie wahr oder falsch sind.
Man weiß höchstens, daß die Klasse der theologischen Aussagen maximal!
12,5% wahre Aussagen enthalten kann, man weiß aber nicht, welche

Aussagen das sind. Das wüßte man erst dann, wenn ein Entscheidungsverfahren

zur Verfügung stünde, das es erlaubt, wahre theologische
Aussagen definitiv zu bestimmen. Doch davon kann in der Hybrid-Theo-
logie bei weitem nicht die Rede sein. Pannenberg hat so mit seiner
Konstruktion der theologischen Aussagen als Hypothesen dritter
Ordnung ungewollt ein Beispiel gegeben für die wirkliche Lage der

Hybrid-Theologie in ihrer ganzen Aussichtslosigkeit und prinzipiellen
Unfähigkeit, wahre Aussagen aufzustellen.



336 Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen?

6.3. Eine der merkwürdigsten Ausprägungen der Hybrid-Theolo-
gie geht jedoch auf G. Ebeling zurück, nach dessen Äußerungen Gott
tatsächlich empirisch nachgewiesen werden zu können scheint,
allerdings offensichtlich nicht der christliche Gott. Zuerst ist davon
auszugehen, daß jeder Terminus formal oder material supponieren kann:
material bezieht er sich auf sich selbst, formal auf ein von ihm
unterschiedenes Signifikat. Gemäß letzterem ist insbesondere zwischen dem

Wort «Gott» und Gott zu unterscheiden. Nach Ebelings Meinung, der
sich u.a. E.Jüngel angeschlossen hat (12), sollen jedoch diese beiden

ganz grundlegenden semiotischen Funktionsweisen, statt auseinandergehalten

zu werden, in eins zusammenfallen, so daß Signifikant und

Signifikat ein und dasselbe sind:

« Gott kommt hier gar nicht in dem üblichen Sinne als vom Wort getrennter
Wortinhalt in Betracht, sozusagen als ein sprachloses Ding, das man erst zur
Sprache bringen muß, indem man es benennt, also durch eine Vokabel
bezeichnet. Vielmehr kommt Gott selbst als Wort in Betracht» ([2]
417).

Das Signifikat des Ausdrucks «Gott» («der vom Wort getrennte
Wortinhalt») und der Ausdruck «Gott» als Signifikant werden hier
systematisch vermengt. Dabei erlaubt das Zitat, wie auch das folgende,
keinen Zweifel, daß Gott mit dem Wort «Gott» für identisch gilt. Denn
wenn Gott nicht vom Wort «Gott» getrennt ist, sondern «Gott selbst als

Wort» in Betracht kommt, dann müssen Gott und Wort «Gott» dasselbe

sein. Ebeling behauptet deshalb auch:

«In der Tat wird absichtlich mit der Feststellung eingesetzt, daß und wo es

Gott unbestreitbar gibt, nämlich in der Sprache» ([1] 158).

Doch die Aussage «es gibt Gott in der Sprache» kann unbestreitbar
nur im Sinne von «Es gibt das Wort <Gott> in der Sprache», d.h. das

Wort «Gott» ist Element der Klasse der Wörter, aufgefaßt werden,
wenn man diesmal nicht unterstellen will, daß Gott und «Gott» glattweg

verwechselt sind. Jedenfalls ist dem mit Sicherheit zu entnehmen,
daß Ebeling zwischen Gott und Wort «Gott» ausdrücklich einen Unterschied

ausschließt. Nimmt man demzufolge an, daß Gott das Wort
«Gott» ist, dann ist seine Existenz empirisch vollkommen gesichert, da
der jeweilige materielle Bestand eines jeden Vorkommnisses des
Ausdrucks (sign vehicle) schon einzeln für sich einen genügenden Nach-



Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen? 337

weis darstellt. Selbst daß es nur genau einen Gott gibt, ließe sich notfalls
aus der Relation der «sign vehicles» zum «sign design» herleiten. Dieser
hybride «Gottesbeweis» — ein echtes Zeugnis von Pseudotheologie —

und seine dubiose Voraussetzung, daß Gott und «Gott» eins wären,
erweist sich im Vergleich zur analytischen Theologie nur noch als

desorientierende Kuriosität.

Hypothesenschema

h;
\ /v r

\/
H?

H2 »3 »4

«I

\ / \ /v r

\/
Hi

Hj

H^

\ /W f

H|

w

Hi



338 Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen?

Literaturverzeichnis

Carls, Rainer: Existenzaussage und Existenzvoraussetzung in Existenzsätzen.

In: ThPh 52 (1977) 543-560.
Carnap, Rudolf: Einführung in die Philosophie der Naturwissenschaft. Hg.

von Martin Gardner, übers, von Walter Hoering, München 1969.

Dalferth, Ingolf U. :

[1] Existenz und Identifikation. Erwägungen zum Problem der Existenz
Gottes im Gespräch mit der Analytischen Philosophie. In : NZSTh 25

(1983) 178-202.

[2] Existenz Gottes und christlicher Glaube. Skizzen zu einer eschatologi-
schen Ontologie, München 1984 (BEvTh 93).

[3] Religiöse Sprechakte als Kriterien der Religiosität? Kritik einer Kon¬
fusion. In: LingBibl 44 (1979) 101-118.

Ebeling, Gerhard:
[1] Dogmatik des christlichen Glaubens. I: Erster Teil: Der Glaube an

Gott den Schöpfer der Welt, Berlin 21986.

[2] Gott und Wort. In: Ders. Wort und Glaube. II: Beiträge zur Funda¬

mentaltheologie und zur Lehre von Gott, Tübingen 1969, 369—432.

Holm, Soren: Religion — Sprache - Wirklichkeit. In: NZSTh 9 (1967) 139—

152.

Inciarte, Fernando : Zur Rolle der Prädikation in der Theologie des Thomas

von Aquin: Am Beispiel der Trinitätslehre. In: Sprache u. Erkenntnis,
1. Halbbd., 256—269.

Jüngel, Eberhard: Gott als Geheimnis der Welt. Zur Begründung der Theo¬

logie des Gekreuzigten im Streit zwischen Theismus und Atheismus, Tübingen

51986.

Martin, James A. : Philosophische Sprachprüfung der Theologie. Eine Einfüh¬

rung in den Dialog zwischen der analytischen Philosophie und der Theologie.

Einleitung und Bearbeitung der dt. Ausg. von Gerhard Sauter u.

Hans Günter Ulrich. Übers, von Günter Memmert, München 1974 (TB
54).

Pannenberg, Wolfhart: Wissenschaftstheorie und Theologie, Frankfurt/M.
1973.

Pinborg, Jan : Logik und Semantik im Mittelalter. Ein Überblick, Stuttgart-Bad
Cannstatt 1972 (problemata 10).

PrzeIecki, M.: Die Logik empirischer Theorien. In: Zur Logik empirischer
Theorien. Hg. von Wolfgang Balzer u. Michael Heidelberger, Berlin-
New York 1983, 43-96.



Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen 339

Quine, Willard van Orman:
[1] Existenz und Quantifikation. In: Ders.: Ontologische Relativität und

andere Schriften, Stuttgart 1975, 127—156 (Reclam 9804).

[2] Empirischer Gehalt. In : Ders. : Theorien und Dinge. Übers, von
Joachim Schulte, Frankfurt/M. 1985, 39—46.

Schleiermacher, Friedrich D. : Kurze Darstellung des theologischen Stu¬

diums, Berlin 21830.

Schlink, Edmund: Ökumenische Dogmatik. Grundzüge, Göttingen 1983.

Scholz, Heinrich:
[1] Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen? In: Theolo¬

gische Aufsätze. Karl Barth zum 50. Geburtstag, München 1936, 25—37.

Nachdrucke in: Theologie als Wissenschaft. Aufsätze und Thesen. Hg.
und eingel. von Gerhard Sauter, München 1971, 265-278 (TB 43);
Beckmann, Klaus-Martin: Protestantische Theologie, Düsseldorf-
Wien 1973, 86-97.

[2] Das theologische Element im Beruf des logistischen Logikers. In:
Schmidthüs, Karlheinz (Hg.): Christliche Verwirklichung. Romano
Guardini zum 50. Geburtstag dargebracht von seinen Freunden und

Schülern, Rothenfels/M. 1935, 138—159. Nachdruck in: Scholz, Heinrich:

Mathesis Universalis. Abhandlungen zur Philosophie als strenger
Wissenschaft. Hg. von Hans Hermes, Friedrich Kambartel, Joachim
Ritter, Darmstadt 1961, 324—340.

Sprache und Erkenntnis im Mittelalter. Akten des VI. Internationalen Kon¬

gresses für Mittelalterliche Philosophie der Société Internationale pour
l'Etude de la Philosophie Médiévale, 29.8-3.9.1977 in Bonn. 2 Halbbde.

Hg. von Jan P. Beckmann u.a. unter Leitung von Wolfgang Kluxen,
Berlin—New York 1981 (Miscellanea Mediaevalia; 13/1 u. 13/2).

Stegmüller, Wolfgang:
fl] Neue Wege der Wissenschaftsphilosophie, Berlin-Heidelberg—New

York 1980.

[2] Probleme und Resultate der Wissenschaftstheorie und Analytischen
Philosophie. I : Wissenschaftliche Erklärung und Begründung, Berlin-
Heidelberg—New York 21983.

Thomas, Ivo: Logic and Theology. In: Dominican Studies 1 (1948) 291—

321.

Weidemann, Hermann: «Socrates est»: Zur Logik singulärer Existenzaussagen
nach Thomas von Aquin. In: Sprache u. Erkenntnis, 2. Halbbd., 753—

758.

Zimmer, Christoph:
[1] Die logische Funktion des Ausdrucks «Gott» (erscheint in: FThL).
[2] Definierbarkeit und Definition des Ausdrucks «Gott». In: Linguistica

Biblica 62 (1989) und 63 (1989).



340 Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen?

[3] Negation und via negationis (erscheint in: LingBibl).
[4] Logik der thomasischen Gottesbeweise. In: Franziskanische Studien 71

(1989) Heft 1.

[5] Existenz-Simulation in den Gottesbeweisen. In: Das Phänomen der
«Simulation». Beiträge zu einem semiotischen Kolloquium. Hg. von
Erhardt Güttgemanns, Bonn 1989 (FThL 17).


	Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen?

