Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 36 (1989)

Heft: 3

Artikel: Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen?
Autor: Zimmer, Christoph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761143

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761143
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHRISTOPH ZIMMER

Was 1st
unter einer theologischen Aussage
zu verstehen?

«Sowohl die Theologen wie die Philosophen diirfen den logischen Positi-
visten dankbar sein fiir die Strenge und Klarheit, mit der sie in unserer Zeit
Fragen iiber Bedeutung und Wahrheit formuliert und bearbeitet haben.»

(Martin, 185)

«Man kann die Sprache dazu benutzen, um die Gedanken klarzulegen und
um sie zu verschleiern, aber niemals dazu, um eine Wirklichkeit aufzudek-
ken, die wir nicht vermittels anderer Wege kennen.»

(Holm, 139)

1. Einleitung

1.1. Seit dem gleichbetitelten Aufsatz von Heinrich Scholz (1884—
1956) aus dem Jahre 1936 ist die Beantwortung dieser Frage noch nicht
das geringste Stiick vorangekommen. Vielleicht auch deshalb nicht,
weil das charakteristische Fehlen einer Definition der theologischen
Aussage die bequeme Moglichkeit bietet, je nach Opportunitit Belie-
biges als theologisch ausgeben zu kénnen. AuBerdem zieht es den
berechtigten Vorwurf nach sich, daf3 die Theologie nicht fihig sei, klar
zu sagen, wovon sie handelt, wenn sie nicht einmal eine Definition fiir
den Ausdruck «theologische Aussage» vorlegt, damit man theologische
Aussagen eindeutig von andern Aussagen unterscheiden kann.



312 Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen?

1.2, Zwar gibt es reichlich Bemerkungen, die den Anschein erwek-
ken sollen, als ob iiber das, was eine theologische Aussage ist, zweifels-
frei Ubereinstimmung herrsche, doch wird in Wirklichkeit nur ein
diffuses Spektrum dargeboten, in dem alle méglichen Arten von sprach-
lichen AuBerungen — wie Gebet, Doxologie, Zeugnis, Lehre, Bekennt-
nis — durcheinandergeworfen und mit_4ussagen verwechselt werden (so
z.B. von Schlink, 32—41). Um aber dartiber Klarheit zu schaffen, was eine
theologische Aussage sein soll, mul3 vorher klar sein, was Aussagen
sind, nimlich genau diejenigen sprachlichen Gebilde, die wabr oder falsch
sein konnen. Nicht alle sprachlichen AuBerungen sind deshalb Aussagen.
Aber Aussagen sind der wissenschaftlich relevante Teil dessen, was
gesagt wird, weil sich Erkenntnis nur in bezug auf wahre oder falsche
Aussagen bestimmt.

1.3. Mit der stoisch-aristotelischen Definition der Aussage als ent-
weder wahr oder falsch ist automatisch gesagt, da3 eine Aussage nicht
sowohl wahr als auch falsch sein kann. Denn was derart das Nichtwi-
derspruchsprinzip verletzt, ist absurd und sinnlos. Widerspriichliches
scheidet folglich, da es jede verniinftige Kommunikation generell auf-
hebt, fiir irgendwelche Bestimmungen aus. Es versteht sich, da3 es auch
in Hinsicht auf theologische Aussagen auszuscheiden hat. Und doch ist
die Absurditit verbreitet worden, theologische Aussagen kennzeichne
ihre Widerspriichlichkeit (Ebeling [1] 159), woraus jedoch logisch folgt,
daB jeder Unsinn Theologie ist (vgl. Zimmer [3] 10-12). Denn die
Zulassung eines Widerspruchs fithrt zur Sinnlosigkeit des ganzen
Redens.

1.4. Wenn man demgegeniiber eine Definition des Ausdrucks «theo-
logische Aussage» ernsthaft anstrebt, ist von Belang, daB3 eine Defini-
tion eine Konvention darstellt, eine Verabredung und Festlegung dar-
Uber, was die Bedeutung eines Ausdrucks sein soll. Der Nutzen einer
Definition besteht einerseits in dem Rommunikativen Wert, daB3 nur
definierte Ausdriicke gewihrleisten, da3 iiber dasselbe gesprochen wird
und nicht tiber Verschiedenes, und andererseits in dem zheoretischen
Wert, dal3 Definitionen als nichtkreative, eliminierbare Axiome seman-
tische Relationen zwischen einer Theorie und den sie durchlaufenden
Ausdriicken herstellen (vgl. Zimmer [2] 27-37). Fir die Etablierung
einer Definition kann entweder aus der fiir den betreffenden Ausdruck
bereits vorliegenden intensionalen Vagheitsmasse ein Element heraus-



Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen? 313

gegriffen oder ein ganz neues Element konstruiert und definitorisch
ausgezeichnet werden, wobei allein Gesichtspunkte der kommunikati-
ven Eindeutigkeit und theoretischen Zweckmd/Sigkeit entscheiden. Da-
mit sind stets mehrere Definitionsmoglichkeiten gegeben. Auf welche
dann die Wahl fillt, kann nicht allein von den Definitionen her
bestimmt werden, sondern ist eine Frage der ZweckmiBigkeit beziiglich
der Theorie, fiir die eine Definition aufgestellt wird.

1.5. Eine Definition des Ausdrucks «theologische Aussage» der
Form «Eine Aussage ist genau dann theologisch, wenn...» gibt zugleich
ein Kriterium fiir Theologizitit an, das erlaubt, die Klasse der Aussagen in
zwei vollstindig disjunkte Teilklassen zu zerlegen, die der theologischen
Aussagen und die der nicht theologischen. Beide Teilklassen enthalten
sowohl wahre als auch falsche Aussagen. Denn mit einer Definition
wird nichts dariiber gesagt, ob eine theologische Aussage wahr oder
falsch ist. Schon deshalb kénnen alle Arten von deklarativen Offenba-
rungswahrheiten, dogmatischen Wahrheitsdezisionen oder konsensmi-
Bigen Wahrheitsbekenntnissen hier nichts beitragen. Ob theologische
Aussagen wahr oder falsch sind, hingt nicht davon ab, wann eine
Aussage theologisch ist, sondern davon, ob sie als wahr oder falsch
bewiesen ist. Wer von der Wahrheit spricht, d.h. Aussagen als wahr
behauptet, mul} sie beweisen. Eine unbeweisbare Wahrheit ist wertlos
und praktisch der Falschheit gleichzusetzen.

1.6. Bei der Beantwortung der Frage, was unter einer theologischen
Aussage zu verstehen ist, mul3 das einstellige Priadikat « Gott» im Vor-
dergrund stehen. Denn alle Theologie griindet auf der Tatsache, daf3 das
Pridikat « Gott» in der Sprache vorkomm?. Selbstredend kann es umge-
kehrt ohne das Pridikat «Gott» keine Theologie geben. Die Relevanz
des Pridikats « Gott» ergibt sich iiberdies aus der zentralen Rolle, die
dieser Ausdruck in der Theologie spielt, derart, dafl viele, wenn nicht
die meisten der fiir theologisch geltenden Begriffe anscheinend als in
Relation zu «Gott» stehend betrachtet werden. Gemil3 der sprachlogi-
schen Orientierung ist der Ausgangspunkt der, dal3 in allem, was bisher
als Theologie angesehen wurde, das Priadikat « Gott» in, wie es scheint,
konstitutiver Weise auftritt.

Mit diesem unbestreitbaren Sachverhalt ist insbesondere die extrem
kirchenideologisch beschrinkte Vorstellung Schleiermachers unverein-
bar, nach der die Theologie gerade nicht in bezug auf «Gott», sondern



314 Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen?

lediglich in bezug auf eine soziologische Institution und deren regimi-
nelle und administrative Belange erklirt wird (vgl. § 5).

Theologie ist jedoch nichts anderes als die Klasse der theologischen Aus-
sagen. Bevor dariiber iiberhaupt etwas definitiv gesagt werden kann,
miissen Umfang und Abgrenzung der Klasse der theologischen Aussa-
gen schon klar sein. Das aber ist bisher nicht der Fall.

2. Aussagenkonzept und Strukturalismus

2.1. Die Suche nach einem Theologizititskriterium kann man
hauptsichlich auf zwei Wegen betreiben. Einerseits durch Orientierung
an separierten Einzelaussagen, ohne Riicksicht darauf, in welchen logi-
schen Zusammenhingen sie stehen. Nach dieser vom Aussagenkonzept
(statement view) diktierten Auffassung spielt es keine Rolle, ob die
fraglichen Aussagen einen Theorienbezug haben und Bestandteile logi-
scher Folgebeziehungen sind, wenn fiir sie ein Theologizititskriterium
gelten soll. Ausdruck dieser Auffassung ist z.B. die tiberaus diirftige
Auskunft Barths, eine theologische Aussage sei eine Aussage iiber Gott.
Da@ dies fiir eine Definition der theologischen Aussage unfruchtbar, ja
aussichtslos ist, hat bereits /. Scholz deutlich gesehen ([1] 30-33).

2.2. Demgegeniiber werden nach der strukturalistischen Auffassung
— nach /.D. Sneed und Y. Bar-Hille/ - nicht separierte Einzel-
aussagen in den Vordergrund gestellt, sondern die Struktur oder Form
der Theorie, innerhalb derer die betreffenden Aussagen logisch geord-
nete Bestandteile sind. Der Bezug einer Aussage zu einer Theorie und
umgekehrt der einer Theorie zu einer Aussage ist hier wesentlich, so daf3
sich ein Theologizitdtskriterium auf Aussagen beziehen muB, sofern sie
als strukturierte Bestandteile von logischen Folgebeziehungen vorkom-
men. Denn der Zusammenhang einer Theorie (vgl. Zimmer [2] 27-31)
ist der der logischen Folgebeziechung, die dann vorliegt, wenn das
Konditional, gebildet aus der Konjunktion der Primissen und der Kon-
klusion allgemeingiiltig ist.

2.3. «Der Hauptunterschied zwischen dem Aussagenkonzept auf der
einen Seite und dem Strukturalismus auf der anderen liegt nicht, wie oft
irrtimlich angenommen, darin, daf3 bei der ersten Deutung der Begriff
der Aussage oder der der Hypothese im Vordergrund steht, bei der



Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen? 315

zweiten dagegen nicht. Vielmehr ist die Aussagenauffassung dadurch
charakterisiert, da3 ihre Vertreter bei der Untersuchung von Mikro-
strukturen ansetzen und dementsprechend Mikroanalysen zu geben ver-
suchen, wihrend der Strukturalist mit der Untersuchung von globalen
Strukturen von Theorien beginnt» (Stegmiiller 1] 2). Die strukturalistische
Betrachtung setzt also voraus, dal3 statt einer amorphen Aussagenmenge
bereits ein logisch strukturierter Aussagenzusammenhang vorhanden
ist.

2.4. Als Grundform oder allgemeine Form einer Theorie ist das
Konditional aufzufassen, dessen Antezedens die Konjunktion der Pri-
missen und dessen Konsequens die Konklusion entspricht. Theorien
dieser Art, die stets den wissenschaftlichen Kern ausmachen, kommen
auch in der Theologie vor, z.B. beim Apostel Pawulus, insbesondere aber
bei einigen Gottesbeweisen, die — zuerst von /. Salamucha — z.B. von
W.K. Essler, Ch. Hartshorne, H.G. Hubbeling und anderen logisch
analysiert wurden. Fir den Theorienbezug der Definition des Aus-
drucks «theologische Aussage» sind somit durchaus sehr geeignete
Anhaltspunkte gegeben, obgleich die Theologie im groflen und ganzen
ihrem derzeitigen Erscheinungsbild nach noch keineswegs hauptsich-
lich aus Theorien besteht.

3. Analytische und synthetische Aussagen

3.1, «Alle sinnvollen wissenschaftlichen Aussagen lassen sich erschipfend
in gwei einander nicht sberschneidende Klassen aufteilen. Die erste Klasse
enthilt jene Aussagen, deren Wabrheitswert auf Grund einer blofSen Bedeu-
tungsanalyse ermittelt werden kann. Dazu gehoren zunichst die rein for-
mal-logischen Wahrheiten sowie die formal-logischen Falschheiten, d.h. jene
Sitze, deren Wahrheit oder Falschheit bereits durch die Bedeutungen
der logischen Zeichen (Junktoren, Quantoren) festgelegt ist. Ferner
sind dazuzurechnen die analytischen Wahrbeiten sowie die analytischen
Falschheiten. Dies sind die logischen Folgerungen solcher Aussagen, in
denen die Bedeutungsrelationen deskriptiver Ausdriicke festgehalten
werden (sog. Bedeutungs- oder Analytizititspostulate) sowie deren Nega-
tionen. Alle diese Aussagen bilden zusammen die umfassende Klasse
der analytisch determinierten Séiitze. Diese bilden somit die erste der bei-
den groflen Klassen von Aussagen.



316 Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen?

Die zweite Klasse besteht aus den nicht analytisch determinierten oder
synthetischen Aussagen. Der Versuch, den Wahrheitswert solcher Aussa-
gen zu ermitteln, mul} sich stets auf Erfabrung stiitzen. Die Wahrheit
synthetischer Aussagen fillt daher nach dieser Auffassung zusammen
mit empirischer Wahrheit, die Falschheit solcher Aussagen mit empi-
rischer Falschheit. Aus diesem Grund ist es gerechtfertigt, die synthe-
tischen Aussagen mit den empirisch determinierten zu identifizieren. »
(Stegmiiller [2] 181).

Schema von Stegmiiller ([2] 181) iiber die Einteilung analytischer und syn-
thetischer Aussagen

wahr falsch
formal-logisch analytisch formal-logisch
wahr nicht determiniert falsch
= synthetisch

= empirisch determiniert

analytisch analytisch
wahr falsch

analytisch wahr + analytisch falsch
= analytisch determiniert

3.2. Wahrheit oder Falschheit kann aufgrund von ganz verschiede-
nen Gegebenheiten vorliegen: aufgrund von Tatsachen, dann ist eine
Aussage empirisch oder synthetisch wahr oder falsch, aufgrund der logi-
schen Form, dann ist sie logisch wahr oder falsch, oder aufgrund der
Bedeutung der in ihr vorkommenden deskriptiven Ausdriicke sowie
aufgrund ihrer logischen Form, dann ist sie analytisch wahr oder
falsch.

Eine synthetische Aussage, deren Wahrheit allein von den empiri-
schen Tatsachen abhingt, ist z. B.: «Tertius schrieb den Rémerbriefy.

Keinerlei Tatsachenwissen ist dagegen nétig, wenn die Wahrheit
allein aus der logischen Form der Aussage erkannt werden kann, wie
beispielsweise bei dem folgenden Konditional: « Wenn es keine Aufer-
stehung der Toten gibt, ist auch Christus nicht auferstanden» (vgl.
Zimmer [3] 43-48). Hier hidngt die Wahrheit ausschlieBlich von der
Verteilung von «wenn», «dann» und der beiden Negationen ab. Diese



Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen? 317

Aussage ist wahr, weil jede Aussage der Form «wenn nicht..., dann
nicht...» wahr ist. Aussagen, die allein aufgrund ihrer logischen Form
wahr sind, haben im Gegensatz zu den empirischen Aussagen keinerlei
Tatsachengehalt; sie sagen nichts iiber die Welt (vgl. Carnap, 198).

Ein Beispiel fiir eine analytische Aussage ist das von Quine: «Kein
Junggeselle ist verheiratet.»

«Die Wahrheit dieses Satzes ist offensichtlich- nicht von den kon-
tingenten Tatsachen der Welt abhingig und kann doch nicht nur wegen
seiner logischen Form als wahr bezeichnet werden. Zusitzlich zur
Kenntnis der Bedeutungen von «kein» und «ist» braucht man eine
Kenntnis der Bedeutungen von «Junggeselle» und «verheiratet». Jeder,
der deutsch spricht, wird in diesem Fall sagen, dal3 «Junggeselle» die-
selbe Bedeutung hat wie «nicht verheirateter Mann». Sobald man diese
Bedeutungen annimmt, wird sofort klar, daf der Satz wahr ist, und zwar
nicht wegen irgendwelcher Eigenschaften der Welt, sondern wegen der
Bedeutungen, die unsere Sprache den deskriptiven Wértern zuordnet.
Es ist nicht einmal nétig, diese Bedeutungen ganz zu verstehen. Es ist
nur notig zu wissen, dal3 die Bedeutungen von zwei Wortern unver-
traglich sind, daB3 man von einem Mann nicht gleichzeitig sagen kann,
er sei Junggeselle und er sei ein verheirateter Mann» (Carnap, 257).

3.3. Da die Klassifizierung in analytische und synthetische Aussa-
gen vollstindig disjunkt ist, gibt es keine Aussagen, die sowohl analy-
tisch als auch synthetisch wiren. Diese Dichotomie betrifft das, was fiir
die Wahrheit einer Aussage das allein Entscheidende ist, entweder die
logische Form und die Bedeutung der deskriptiven Ausdriicke oder
Tatsachen. Es handelt sich jedoch nicht etwa um verschiedene Sorten
von Wahrheiten. Vielmehr ist es stets dieselbe Wahrheit, und das, was
wahr sein kann, sind Aussagen. Es ist falsch, den Unterschied dessen,
was eine Aussage wahr macht, in einen Unterschied von Wahrheiten
umzuindern. Denn eine Wahrheit ist eine wahre Aussage. Wahr kann
sie im analytischen Fall aufgrund von syntaktischen und semantischen
Gegebenheiten sein und im synthetischen Fall aufgrund von empiri-
schen Sachverhalten. Welches dann von beidem zutrifft, indert an dem
Ergebnis, das in beiden Fillen eine wahre Aussage ist, nicht das min-
deste. Auch wird der wissenschaftliche Wert einer wahren Aussage
nicht beeintrichtigt durch das, was sie wahr gemacht hat. Nur wahre
Aussagen zihlen. Ob sie analytisch oder empirisch sind, ist nur fiir den
Beweis ihrer Wahrheit wichtig, nicht fir die Beurteilung ihres Wertes.



318 Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen?

3.4. Probiert man jetzt, was sich ergibt, wenn theologische Aussa-
gen entweder unter die analytischen oder die synthetischen gerechnet
werden, so hat diese Klassifizierung bereits sehr weitgehende Konse-
quenzen hinsichtlich dessen, woriiber in diesen Aussagen jeweils
gesprochen wird, und zwar ohne leitendes Vorurteil betreffs Theologi-
zitit.

Angenommen, theologische Aussagen wiren synthetisch und ihre
Wahrheit abhingig von empirischen Daten, so wiirden sie, falls sie Gott
betreffen, von Gott als von einem empirischen Objekt sprechen. Denn
da ihre Wahrheit von den Tatsachen der Welt bestimmt wird, sind sie
auch Aussagen iiber die Welt, und alles, woriiber sie sprechen, ist
hypothetisch Bestandteil der empirischen Welt. Mit synthetischen Aus-
sagen kann deshalb die Realitit und Wirklichkeit Gottes in einem ernst
zu nehmenden empirischen Sinn — wenn auch nur als empirische
Hypothese — klar zum Ausdruck gebracht werden.

Wenn demgegeniiber theologische Aussagen analytisch wiren,
dann hitten sie keinerlei Tatsachengehalt und keinerlei Bezug zur
aullersprachlichen Wirklichkeit der realen Welt. Mit ihrer Hilfe kann
daher auch nichts iiber Gott als Realitit, als etwas, was es wirklich gibt,
gesagt werden. Weil ihre Wahrheit von innersprachlichen Relationen
logischer und semantischer Natur abhingig ist, spielt es keine Rolle, was
abgesehen davon der Fall sein mag. Und wie sich die Tatsachen ver-
halten, wird durch die Wahrheit oder die Falschheit analytischer Aus-
sagen gar nicht beriihrt.

3.5. Neben der Méglichkeit, daf3 die Klasse der theologischen Aus-
sagen eine Teilklasse der Klasse der synthetischen Aussagen ist, oder
der, daB sie eine Teilklasse der Klasse der analytischen Aussagen ist,
besteht noch die dritte Moglichkeit, da3 die Klasse der theologischen
Aussagen vollstindig in zwei Teilklassen zerfillt, die der synthetisch-
theologischen und die der analytisch-theologischen Aussagen. Einige
theologische Aussagen wiren hiernach synthetisch und einige analy-
tisch.

Alle drei Méglichkeiten lassen sich leicht folgendermallen veran-
schaulichen:



Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen? 319

(1) A 5 S
©) A T S
(3) A T T S

A — Klasse der analytischen Aussagen
S — Klasse der synthetischen Aussagen
T — Klasse der theologischen Aussagen

Weitere Moglichkeiten, etwa die, daB3 theologische Aussagen weder
analytisch noch synthetisch wiren, gibt es nicht, da alle Aussagen ent-
weder analytisch oder synthetisch sind.

3.6. Es verwundert nicht, daf3 sich sowohl fiir die synthetische
Variante als auch fiir die analytische in der Tradition Beispiele finden,
allerdings nicht in einer terminologisch ausgearbeiteten Form. Viel-
mehr handelt es sich bei einigen der hier verwertbaren Darlegungen um
AuBerungen, die unter dem hier leitenden Gesichtspunkt zwar offen-



320 Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen?

kundig der analytischen oder synthetischen Variante zugeschlagen wer-
den miissen, ohne dal3 dem aber entnommen werden darf, dal3 diese
Autoren alle theologischen Aussagen jeweils derart hitten verstanden
wissen wollen oder dal3 sie sich auch nur tber die vollstindige Dis-
junktivitit der Klassifizierung im klaren gewesen wiren.

4. Deus est

4.1. Von besonderer Relevanz, ja sogar ausschlaggebend fiir die
Definition der theologischen Aussage ist «deus est». Fiir diese Aussage
gibt es zwei verschiedene und einander ausschlieBende Interpretatio-
nen, von denen die zweite wegweisend ist. Die erste Interpretation
besteht darin, dal3 «deus est» als singulire Existenzbehauptung aufgefalit
wird. Sie ist deshalb auch als empiristische Interpretation zu bezeichnen.,
Ein Vertreter dieser Ansicht ist z.B. /. U. Dalferth. Nach der zweiten
Interpretation wird «deus est» nicht separat betrachtet, sondern als
Konsequens eines Konditionals. Diese &onditionale Interpretation ist
analytisch und findet sich vor allem bei Zhomas von Aquin, der zudem die
erste Interpretation deutlich ablehnt. Zusitzlich versucht 7hozas durch
eine Definition — «deus est suum esse» — den analytischen Charakter
von «deus est» sicherzustellen. Dadurch wird es auBerdem méglich, die
Analytizitit auch dann zu gewihrleisten, wenn man «deus est» als
Separataussage (also nicht konditional) ansehen will.

4.2. Fur die empiristische Interpretation der Aussage «deus est» ist
erstens die Beobachtung von Belang, «dal3 die Existenzsitze gewthn-
lich nicht analytischer Natur» (Carls, 548) sind, und zweitens die
Annahme, daf3 es sich bei dem Ausdruck « Gott» um einen Eigennamen
handeln wiirde. Beide Voraussetzungen, nimlich dal3 «est» «existiert»
heiBt, und daB3 «deus» ein Individuenname ist, sind nétig, um zu der
Auffassung von «deus est» als singulidrer Existenzbehauptung zu gelan-
gen. In dieser Hinsicht wire die Aussage so wie z. B. « Hans existiert» zu
verstehen. Von Dalferth wird das ganz entsprechend in der Formel Vx
(x = a) zum Ausdruck gebracht, die «Gott» («a») als Name bzw. Desi-
gnator enthilt ([1] 184; vgl. [2] 86). Zu einer singuliren Existenzbehaup-
tung wird die Formel aufgrund des singuliren Terms a, d.h. die Sin-
gularitit Gottes hingt von der Eindeutigkeit des Namens « Gott» ab. Ob
aber ein Name eindeutig ist, 146t sich nicht allein aus dem Namen



Wias ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen? 321

entnehmen, sondern nur aus der Relation des Namens zu einem vor-
handenen Designatum. Deshalb ist die Formel nur unter der Voraus-
setzung eine singulire Existenzaussage, dal3 es ein von a bezeichnetes
Individuum gibt. Das MiBliche bei Namen ist, daB sie die Existenz des
angenommenen Namentrigers nicht garantieren. Zusitzlich zu einem
Namen ist empirisches Wissen nétig, um sagen zu kénnen, dal3 es etwas
gibt, was der Name bezeichnet. Dies fiihrt, wenn der Ausdruck « Gott»
ein Name sein soll, zu der prekiren Situation, dal man das fragliche
Designatum, auf das der Name vielleicht referiert, nicht nachweisen
kann (vgl. Zimmer [1] 27-58). Die Wahrheit der Formel ist davon
abhingig, dal} existiert, wovon a ein Name ist (vgl. Zimmer [3] 371.).
Statt diesen Nachweis zu fithren, begniigt sich Dalferth (wahrscheinlich
aus Einsicht in dessen Aussichtslosigkeit) schon von vornherein ledig-
lich mit der bloBen Voraussetzung, da3 Gott existiert ([2] 86), so dal3 die
Formel nur dann einen Sinn hat, wenn priasupponiert wird, daB3 Gott
existiert. Die Formel besagt also durchaus nicht, was Dalferth anzuneh-
men scheint, da3 Gott existiert, sondern nur, daf3 a zur Bezeichnung
eines singuliren Gegenstandes verwendet wird (vgl. Quine [1] 130), von
welchem hypothetisch angenommen wird, daB3 er existiere; er kann
aber ebensogut auch nicht existieren. Die Formel driickt nur die Ver-
mutung aus, dal3 a kein leerer Name ist, wie «Zerberus». Sie stellt eine
empirische Hypothese dar, von der allerdings nicht zu sehen ist, wie
man ihre Wahrheit beweisen will.

4.3. Im Gegensatz zur Interpretation von «deus est» als singulirer
Existenzbehauptung, die nicht mehr als eine empirische Hypothese
liefert, die wahr oder auch falsch sein kann, fiihrt die analytische Inter-
pretation effektiv zu wahren Aussagen, deren Wahrheit beweisbar ist.
Zu dieser Interpretation leitet das folgende Zitat aus Zhomas von
Aquin:

«Ad secundum [de deo scire possumus an sit, ... non autem possumus scire
quid sit. ergo non est idem esse dei, et quod quid est eius (ST 1 qu 3ar 4 ag 2)]
dicendum quod esse dupliciter dicitur, uno modo, significat actum essendi;
alio modo, significat compositionem propositionis, quam anima adinvenit
coniungens praedicatum subiecto. primo igitur modo accipiendo esse, non
possumus scire esse dei, sicut nec eius essentiam, sed solum secundo modo.
scimus enim quod haec propositio quam formamus de deo, cum dicimus
deus est, vera est» (ST 1 qu 3 ar 4 ra 2).



322 Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen?

Ausdriicklich wird davon ausgegangen, dall «est» verschiedene
Funktion hat, je nachdem ob es primo adiacens steht, wie in «est deus»,
oder secundo adiacens, wie in «deus est bonus». Im ersten Fall besagt
«esty», dal} (aliquid quod est) «deus» existiert (significat actum essendi),
im zweiten Fall verbindet «est» Subjekt (deus) und Pridikat (bonus) zu
einer Aussage anderer Art als wenn «est» primo loco steht. «Esse dei»
und «quod quid est deus» sind beztglich der Funktion des «est» ver-
schieden (non est idem), die es gemil3 der Form der jeweiligen Aussage
versieht. Diese in der gesamten Scholastik grundlegende Unterschei-
dung zwischen der existentiellen und der kopulativen Funktion des
«est» ist auch hier der Ausgangspunkt.

Nun sagt 7homas: «non possumus scire esse dei», d. h. die Existenz
Gottes ist nicht erkennbar. Folglich kann man auch nicht sagen, ob die
Aussage «deus est» im existentiellen Verstindnis wahr ist. Denn um das
zu entscheiden, mii3te man die Existenz Gottes empirisch nachweisen
kénnen, was nach Zhomas nicht moglich ist. Eine Aussage mit «est» in
existentieller Funktion (primo modo) stellt also keine empirische
Erkenntnis dar. Andererseits aber sagt 7homas im Zitat weiter unten:
«scimus enim quod haec propositio quam formamus de deo, cum dici-
mus deus est, vera est.» Wenn die Aussage «deus est» wahr ist, kann sie
nicht deshalb wahr sein, weil Gott existiert, denn das wiirde ja Kenntnis
der Existenz Gottes voraussetzen, was, wie gesagt, von 7homas ausge-
schlossen wird. Es mul3 also eine andere Erklirung geben, wenn nicht
zwischen «deus est» und der Annahme der Nichterkennbarkeit von
Gottes Existenz ein Widerspruch entstehen soll.

4.4. Die Wahrheit von «deus est», die 7homas pointiert behauptet,
14Bt sich jedoch auf rein analytische Weise einsehen, wenn man auf die
Form der zwolf Gottesbeweise achtet, die in den beiden Summen vor-
liegen (vgl. Zimmer [4]). Jeder dieser xwilf thomasischen Gottesbeweise ist ein
allgemeingiiltiges Konditional, dessen Konsequenz durch die jeweils angefiigte
Definition «salva veritate» auf die Formulierung «aliquid quod est deus»
gebracht werden kann. Das sei beispielsweise am zweiten Gottesbeweis
(Numerierung nach Zimmer [4]), der die Form (p > X qQ) A = p)F q
hat, illustriert:

(1) «aut ergo est procedere in infinitum:
(2) aut est devenire ad aliquod [primum] movens immobile.
(3) sed non est procedere in infinitum.



Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen? 323

(4) ergo necesse est ponere
aliquod primum movens immobile.» (SCG 1b 1 cp 13 n. 3)

Die erste Primisse, bestehend aus (1) und (2), ist eine ausschlie-
Bende Alternative. Thr Vorderglied bildet die Negation der zweiten
Primisse (3), ihr Hinterglied die Konklusion (4). Aus den Primissen
folgt logisch die Konklusion, weil das Konditional, gebildet aus der
Konjunktion der Primissen und der Konklusion, allgemeingiiltig ist.
Durch Substitution aufgrund der zugehérigen Definition

«deus = 3¢ primum movens immobile» (ST 1 qu 2 ar 3 co)

(die sowohl fiir den achten als auch fiir den zweiten Beweis gilt) erhilt
man das folgende, mit (1) bis (4) dquivalente Argument:

(5) «aut ergo est procedere in infinitum,
(6) aut est devenire ad aliquid quod est deus.
(7) sed non est procedere in infinitum.
(8) ergo necesse est ponere
aliquid quod est deus».

(1) bis (4) kann nur vermége der angegebenen Definition mit Recht
«Gottesbeweis» genannt werden, was «salva veritate» (5) bis (8) ergibt,
weil diese erst einen Zusammenhang zwischen dem Ausdruck «Gott»
und dem Argument herstellt. Ohne derartige Definition hitte das
Argument mit «Gott» gar nichts zu tun. Aus diesem Grund hat 7homas
simtliche zwolf Argumente mit entsprechenden Definitionen verse-
hen, um sie speziell als Gottesbeweise zu qualifizieren. Ferner wird
insbesondere erkennbar, dal3 «deus est» bzw. «est deus» in (5) bis (8)
logisch als Bestandteil eines allgemeingiiltigen Konditionals, einer logischen
Folgerung, eines wabren Arguments fungiert. Nur deshalb kann auch mit
Berechtigung gesagt werden:

«scimus enim quod haec propositio quam formamus de deo, cum dicimus
deus est, vera est.»

Diese Aussage des 7homas gewinnt somit einen sehr prizisen Sinn in
bezug auf die Logik der Gottesbeweise, der allerdings vollstindig ver-
fehlt wird, wenn man «deus est» zu einer singuliren Existenzbehaup-
tung umdeutet. Die Wahrheit dieses, wie die Wahrheit jedes andern
Gottesbeweises ergibt sich a//ein aus der logischen Form des Arguments,
hier also aus der Verteilung von «><», «A», «—» und «—>» Die



324 Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen?

Gottesbeweise sind folglich analytisch wakr, d.h. wegen der logischen
Struktur und der jeweils definierten Bedeutung von «deus». Es versteht
sich, dal3 derselbe Sachverhalt auch bei den iibrigen elf thomasischen
Gottesbeweisen demonstriert werden kann,

Aus der Logik der Gottesbeweise wird ohne weiteres klar, daf3 «deus
est» von 7homas nicht als synthetische oder empirische Aussage aufge-
faBt wird. Die Nachteile der empiristischen Interpretation sind bereits
von Anfang an dadurch vermieden, daf3 prinzipiell von der Unerkenn-
barkeit der Existenz Gottes ausgegangen wird. Infolgedessen besteht
auch unabhingig von den Gottesbeweisen gar keine Méglichkeit, «deus
est» im thomasischen Sinn als singuldre Existenzbehauptung zu verste-
hen. Jedoch fiihrt erst die konditionale Form der Gottesbeweise zu der
richtigen — analytischen — Auffassung von «deus est». Ein Gottesbeweis
besagt natiirlich nicht, dafl Gott wirklich existiert. Er besagt nur, dal3
eine Aussage mit dem Ausdruck « Gott» aus gewissen Primissen logisch
folgt. Das ist aber trotzdem erheblich mehr wert als die schwache
hypothetische Vermutung, die nach der empiristischen Interpretation
das ganze Endergebnis ausmacht.

4.5. F. Inciarte hat angenommen, dal3 an der in Kapitel 4.3. zitier-
ten Thomas-Stelle von einer «Ineinssetzung» der existentiellen und
kopulativen Funktion des «est» betreffs «deus est» gesprochen werden
miilite (258). Es ist jetzt leicht zu sehen, dal3 das nicht stimmt. Denn
wenn «est» in «deus est» auch von existentieller Funktion wire, dann
konnte nicht zugleich gesagt werden, daB3 Gottes Existenz nicht erkenn-
bar sei, wo doch «deus est» primo modo gerade behauptet, dal} Gott
existiert. Unerkennbarkeit der Existenz Gottes heil3t automatisch auch,
daf3 unerkennbar ist, ob «deus est» als Existenzaussage wahr oder falsch
ist. Unter Beibehaltung der Unerkennbarkeit der Existenz Gottes zu
behaupten, dal «deus est» wahr ist, funktioniert nur auf der angedeu-
teten analytischen Grundlage. Uberdies erhellt die eindeutig kopulative
Rolle, die «est» spielt, zweifelsfrei aus der Konklusion (8): «aliquid
quod est deus», was ganz genau mit der Konklusion des zweiten Bewei-
ses (4) ubereinstimmt: «aliquid quod est primum movens immobile»,
die mit «aliquod primum movens immobile» dquivalent ist. « Deus est»
ist nur die abgekiirzte Variante von « aliquid quod est deus». Wo «deus est»
steht, mul3 es «aliquid quod est deus» lauten, damit der Sinn klar wird.
Alle Versuche, «deus est» eine selbstindige existentielle Bedeutung
zuzuschreiben, die auf «est» beruhen soll und «deus» zum Namen



Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen? 325

macht, erweisen sich als Fehlschlag, «Gott» ist ein einstelliges Pradikat
(vgl. Zimmer [1] 107-117; [2] 50f.), und wenn man sagen will, daB3 es
genau ein Objekt gibt, auf das es zutrifft, dann ist diese Formulierung
notig:

Vx (Gx A Ay (Gy = x =y)).

Sie zeigt, daf3 die Existenzbedeutung durch den Quantor ausge-
driickt wird, und daBl die Existenz vom Zutreffen des Pridikats
abhingt.

Die pridikative Funktion des Ausdrucks « Gott» und die kopulative
Funktion des «est» in «deus est» wird des weiteren dadurch erhirtet,
daB3 7homas auch andere Aussagen, die auf den ersten Blick wie singu-
lire Existenzaussagen wirken, ganz entsprechend analysiert (vgl. We:-
demann). Z.B. gibt er die Bedeutung von «caecitas est» als «aliquid est
caecum» an und die von «socrates est» als «aliquid est socrates» (In V
Met. lect. 9 n. 896; In II Sent. dist. 37 qu 1 ar 2 ra 3; De potentia, qu 7
ar 2 ra 1), wobei stets «est» Pridikatsbestandteil ist, und so als «esse
accidentale» iiberhaupt keine existentielle Funktion ausiiben kann.
Besonders das Sokrates-Beispiel lehrt, daB selbst als Eigennamen tibli-
che Ausdriicke priadikativ analysiert werden, indem sie mi# « est » gusam-
men ein Pridikat bilden, das auf ein Objekt zutrifft. Demgemil3 ist
«aliquid est socrates» durch Vx Sx wiederzugeben, woran klar ersicht-
lich ist, dal an dem zum Pridikat umgewandelten Namen keinerlei
Existenzbedeutung haftet, und daB es sich auch nicht um eine singulire
Existenzaussage handelt, sondern nur um eine partikulare. Die ver-
meintlich singuliren Existenzsitze sind bei 7homas generell partikular
und die darin enthaltenen Eigennamen mit «est» zusammengesetzte
Priddikate. Letzteres erinnert stark an die Kennzeichnungstheorie von
B. Russell, doch wurde im Mittelalter ziemlich allgemein die Namen-
funktion als Pridizierung verstanden (vgl. Pinborg, 39-42).

4.6. Dal «deus» und «est» in einem rein analytischen Zusammen-
hang stehen, wird von 7homas zusitzlich und unabhingig von dem
soeben Gesagten durch die Definition

«deus est suum esse»

bzw. «deus est ipsum esse» (ST 1 qu 3ar 4 co; qu4 ar 2 co; qu 8 ar 1 co)
belegt. Aufgrund dieser Definition ergeben sich die folgenden Aquiva-
lenzen:



326 Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen?

«suum esse est esse dein,
«esse dei est aliquid esse»,
«suum esse est aliquid esse».

Aufgrund dieser Aquivalenzen wiederum sowie der entsprechend
vorgenommenen Substitutionen ist jetzt leicht ersichtlich, daf «deus est
suum esse» mit

«aliquid esse est aliquid esse» oder
«deus est deus»

dquivalent ist, die beide logisch wahr sind. Nimmt man hinzu, daf3 die in
«deus est suum esse» steckende unbezweifelbare logische Wahrheit
«deus est deus» auch aus diesen Aquivalenzen erhellt

«deus est suum esse»,
«deus est esse dei»,
«esse dei est deus esse»,
«esse est essen,

«deus est deus»,

so ist die Analytizitit der thomasischen Aussagen mit «deus» offenkun-
dig.

5. Analytische Theologie

5.1. Unter «analytischer Theologie» wird hier eine Klasse theolo-
gischer Aussagen verstanden, die analytisch sind; im weiteren Sinn
auch die Orientierung auf eine solche Aussagenklasse. Nicht zu ver-
wechseln ist dies mit der « Analyse der religiésen Sprache», wie sie z. B,
in der «analytischen Religionsphilosophie» betrieben wird, denn dazu
bestehen zwei sehr wichtige Unterschiede: Hier wird von analytischen
Aussagen gehandelt, dort von der religiésen Sprache, die nicht aus
Aussagen besteht, sondern aus performativen AuBerungen. Und hier
heillt «analytisch» im logischen Sinn «nicht empirisch», dort bezieht
sich der Ausdruck « Analyse» auf pragmatische und damit empirische
Untersuchungen. Uberdies wird hier dafiir gehalten, daB3 die Untersu-
chung der «religidsen Sprachen», die sprachlich von andern Sprachsorten
gar nicht abgrenzbar ist (vgl. Dalferth [3] 101), weder bisher Andeutun-
gen fiir eine Definition der theologischen Aussage ergeben hat noch
ihrer Betrachtungsweise nach ergeben kann.



Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen? 327

5.2. Der Weg zur analytischen Theologie wird durch die Gottesbe-
weise gewiesen. Nach allem, was ihnen, sofern sie logisch rekonstruiert
sind, mit Sicherheit zu entnehmen ist, handelt es sich um Argumente,
deren Konklusionen das Pridikat « Gott» bzw. entsprechende Definien-
tia enthalten (Zimmer [4] 1). Gottesbeweise heillen diese Argumente
nicht deswegen, weil sie die Existenz Gottes erbringen wiirden, sondern
weil ihre Konklusionen Aussagen mit dem Pridikat « Gott» sind. Jeder
Gottesheweis ist ein Konditional mit der Konjunktion der Prédmissen als
Antezedens und der Konklusion als Konsequens. Wenn dieses Konditional
allgemeingiiltig ist, folgt die Konklusion logisch aus den Primissen, was
z.B. fiir die zwolf thomasischen Gottesbeweise der Fall ist. Die Gultig-
keit eines solchen Beweises hat aber nichts mit der Frage zu tun, ob es
Gott wirklich gibt. Denn die Gottesbeweise enthalten keine Beobach-
tungssitze (Raum-Zeit-Koordinaten; Beobachtungsdaten), die den em-
pirischen Gehalt ausmachen (vgl. Quine [2] 40-46). Und da sie keinen
empirischen Gehalt haben, haben sie auch keinen Wirklichkeitsbezug.
Thre Wahrheit hingt weder von Tatsachen ab noch davon, was empi-
risch der Fall sein mag, sondern ausschlieBlich von ihrer logischen
Form. Sie sind also analytisch. Zbre Bedeutung besteht darin, daf3 sie
Aussagen mit dem Préidikat « Gott» liefern, deren Wabrbeit logisch definitiv
beweishar ist. Damit unterscheiden sich die Gottesbeweise beziiglich
beweisbarer Wahrheit grundsitzlich und wesentlich von allem sonsti-
gen als Theologie Geltenden, das gewohnlich keine logisch beweisba-
ren Aussagen bietet, sondern nur Vermutungen oder willkiirliche Dezi-
sionen, mit denen sich gleichwohl heute die meisten Theologen von
vornherein begniigen, wenn sie sich nicht sogar als Vertreter des
Absurden bereits von der Moglichkeit der Wahrheit verabschiedet
haben (vgl. Zimmer [3] 10-17). Die nach Art der Gottesbeweise auf
beweisbare Wahrheit abzielende Theologie vermag Resultate zu erbrin-
gen, die wertmiBig dem bloB3 an dem niederen Niveau lediglich viel-
leicht moglicher Wahrheit orientierten Bemiihen in allerhéchstem
Maf@e iiberlegen sind.

5.3. Die Definition der theologischen Aussage kann jetzt folgenderma-
Ben bestimmt werden:

Eine Aussage ist genau dann theologisch, wenn sie das Pridikat « Gott»
enthdlt oder wenn sie aus einer Aussage logisch folgt, die das Pridikat « Gott »
enthilt.



328 Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen?

Hiernach muf} also nicht jede theologische Aussage das Pridikat
«Gott» enthalten; eine Aussage ist auch dann theologisch, wenn sie aus
einer Aussage, die das Pradikat « Gott» enthilt, logisch folgt, ohne selbst
das Pridikat «Gott» zu enthalten. Theologizitit ist damit nicht nur auf
Separataussagen bezogen, sondern auch auf Assagenzusammenhinge,
die durch die logische Folgebeziehung charakterisiert sind. Aussagen, in
denen das Pridikat « Gott» nicht vorkommt, sind theologisch beziiglich
geeigneter Argumente, deren Primissen das Pridikat « Gott» enthalten.
Ein solches Argument ist insgesamt theologizititserhaltend, da aufgrund
von

tApht

die Konjunktion einer theologischen Aussage (t) mit einer andern Aus-
sage die theologische Aussage impliziert. Wenn eine Primisse theolo-
gisch ist, dann auch die Konklusion des betreffenden Arguments. Aus
der Konjunktion derselben Primissen folgt gemil3

tApkp

jedoch auch die Aussage, die das Pridikat «Gott» nicht enthilt (p).
Diese ist theologisch bezdglich desjenigen Arguments, dessen Konklusion sie
ist und dessen Primissen das Pridikat « Gott» enthalten. Die relative
Theologizitit von p beziiglich t A p | p beruht auf dem theologizitits-
erhaltenden Charakter des Arguments entsprechend t A p |- t. Es a0t
sich daher zwischen absoluter und relativer Theologizitit unterschei-
den: Absolut theologisch sind Aussagen, die selbst das Pridikat « Gott»
enthalten, relativ theologisch solche, die das Pridikat « Gott» nicht ent-
halten, aber als Konklusion aus Primissen logisch folgen, von denen in
mindestens einer das Pridikat « Gott» vorkommt. Int A p} p ist also p
relativ theologisch beziiglich des Arguments, dessen Konklusion p ist,
und dessen eine Priamisse (t) absolut theologisch ist, wihrend unabhin-
gig von diesem Argument p nicht theologisch ist.

5.4. Um zu illustrieren, wie die vorgestellte Definition der theolo-
gischen Aussage zu handhaben ist, kann prinzipiell jedes Argument die-
nen. Nimmt man 2. B. das « argumentum resurrectionis », das Paulus in 1 Kor
15, 12-20 als Grundmuster analytischer Theologie aufgestellt hat, so
fallt auf, daB

(1) «Wenn es keine Auferstehung der Toten gibt,
(2) dann ist auch Christus nicht auferstanden.



Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen? 529

(3) Christus ist aber auferstanden.
(4) Also gibt es eine Auferstehung der Toten.»

zunichst nicht im geringsten theologisch scheint, da ja das Pridikat
«Gottr» vollig fehlt. Vergegenwirtigt man sich jedoch die logische Form
dieses Arguments, nimlich (( = p = —q) A q) F p (vgl. Zimmer [3]
43-48), so sieht man leicht ein, daBl es als Ganzes aus jeder beliebigen
theologischen Aussage logisch folgt, wobei es keine Rolle spielt, ob diese beliebige
theologische Aussage wahr oder falsch ist:

tk[((mp—=> =9 Nq) — p]

Der Grund fiir dieses bemerkenswerte Resultat besteht darin, dal3
jede wahre Aussage aus jeder beliebigen Aussage logisch folgt. Das
paulinische Argument (1) bis (4) ist deswegen relativ theologisch, weil
es aus jeder beliebigen Aussage, die das Pradikat « Gott» enthilt, logisch
folgt; und das ist der Fall, weil das paulinische Argument allgemein-
giiltig wahr ist und allgemeingiiltige Schemata von jeder beliebigen
Aussage logisch impliziert werden.

Detrselbe Sachverhalt 148t sich an den thomasischen Gottesbewei-
sen zeigen. Z.B. ist der schon in Kapitel 4.4. herangezogene zweite
Beweis gemil3

tF[((p>X P A =p) —d]

theologisch, weil er ebenfalls als allgemeingiiltiges Argument aus einer
beliebigen theologischen Aussage logisch folgt. Nebenbei bemerkt,
garantiert das auf der hier angegebenen Definition der theologischen
Aussage beruhende Verfahren die Theologizitit der Gottesbeweise
auch ganz unabhingig von den Definitionen des Ausdrucks «deus», mit
deren Hilfe 7homas die Theologizitit der Gottesbeweise gewihrleistet
hat (vgl. Zimmer [4] 17f.). D.h. jene thomasischen Definitionen des
Ausdrucks «Gott» («... et hoc dicimus deum»), die den Konklusionen
der Gottesbeweise folgen, sind nicht mehr nétig, wenn die hier aufge-
stellte Definition der theologischen Aussage zur Verfiigung steht. Falls
ein Beweis ein giiltiges Argument darstellt, gewihrleistet die Definition
der theologischen Aussage generell seine Theologizitit.

5.5. Inzwischen erhellt ein sehr wesentlicher allgemeiner Zusam-
menhang zwischen relativer Theologizitit und Wahrheit: Damit eine
Aussage, die das Pridikat «Gott» nicht enthilt, aus einer beliebigen
Aussage, die theologisch ist, logisch folgen kann, mul} sie wahr sein.



330 Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen?

Eine Aussage ist also nur dann relativ theologisch (beziiglich einer beliebi-
gen theologischen Aussage), wenn sie wabr ist. Da umgekehrt jedes wahre
Schema von jeder beliebigen Aussage logisch impliziert wird, ist es auch
theologisch, denn wenn es von jeder beliebigen Aussage logisch impli-
ziert wird, dann auch von jeder beliebigen theologischen Aussage. Dies
hat den sehr weitreichenden Effekt, dall auch die logischen Gesetze
relativ theologisch sind, insofern als sie generell aus einer beliebigen
Aussage logisch folgen, die das Pridikat «Gott» enthilt. Z.B. folgt
gemil3

tk=(pA-p

das Nichtwiderspruchsprinzip aus einer beliebigen theologischen Aus-
sage, ebenso wie jedes andere logische Gesetz. Folglich sind alle logischen
Gesetze auch theologische Gesetze. Dieser Punkt ist fiir den Aufbau einer
wissenschaftlichen Theologie grundlegend. Der Umstand, dal3 logische
Gesetze auch theologisch sind, erlaubt tibrigens, die sogenannte «dia-
lektische Theologie», in Wahrheit: absurde Theologie, endgiiltig zu
liquidieren. In diesem Zusammenhang ist auf Augustinus zu verweisen,
der als erster die Wahrheit eines allgemeingiiltigen Konditionals (con-
nexio perpetua), einer logischen Folgerung, als gozz/ich (divinitus)
bezeichnet hat, wobei er als Beispiel folgendes Argument anfiihrt:
((p = 9) N —q)F = p (De doctrina christiana, I, 120; CSEL 80,68).
Wihrend aber nach dieser « Augustinischen Interpretation der logi-
schen Sitze» (Scholz [2] 157) — die insbesondere von Leibniz aufgenom-
men wurde — ein Argument (ratio) aufgrund des Eindrucks seiner
allgemeingiiltigen logischen Wahrheit, daf3 es keine Belegung gibt, die
es falsch machen wiirde, als «divinitus instituta» gilt, ergibt sich nach
der hier gegebenen Definition der theologischen Aussage die Theolo-
gizitit eines allgemeingiiltigen Arguments daraus, dal es selbst aus einer
beliebigen theologischen Aussage logisch folgt. Nach 4 #gustinus scheint
es die logische Wahrheit einer allgemeingiiltigen Folgerung (veritas
connexionum) zu sein, die, indem sie als solche direkt auf Gott zuriick-
gefiihrt wird, gewissermaBen theologisch ist; hier dagegen ist nicht die
Wahrheit theologisch, sondern eine Aussage gemif3 der Definition.

5.6. Der dargelegte Zusammenhang besagt jedoch nicht etwa, dal}
jede theologische Aussage generell wahr wire. Eine absolut theologi-
sche Aussage wie t, die das Priadikat « Gott» enthilt, kann, wie ganz
beliebige andere Aussagen, wahr oder falsch sein. Aufgrund der logi-



Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen? 331

schen Eigenschaften des Konditionals folgt ein wahres Schema s aus t
auch dann, wenn t falsch ist. Deshalb hat die relative Theologizitit von s
beziiglich t durchaus nicht zur Voraussetzung, dal3 t wahr sein miif3te.
Auch aus falschen theologischen Aussagen folgt etwas, und dieses ist
selbstverstindlich ebenfalls theologisch. Relative Theologizitit einer
Aussage oder eines Aussagenzusammenhangs ist nicht an die Wahrheit
einer theologischen Primisse gebunden, sondern hingt davon ab, ob die
Aussage aus der Primisse logisch folgt. Die Definition der theologischen
Aussage stellt in keiner Weise eine Prisupposition von deren Wabrheit dar.
Andererseits ist die Frage bedeutend wichtiger, ob eine Aussage wahr
ist, als die, ob sie theologisch ist. Denn eine Aussage, die falsch ist, niitzt
gar nichts, und mag sie auch noch so theologisch sein. Dagegen kann
jede wahre Aussage nach Bedarf sofort als theologisch ausgezeichnet
werden, weil sie stets aus einer Aussage, die das Pridikat « Gott» enthilt,
logisch folgt. Ferner ist stets entscheidbar, ob eine Aussage logisch folgt,
so daf3 allgemein Theologizitit mit rein logischen Mitteln effektiv entscheidbar
Zst. Somit bleibt es nicht mehr der Willkiir des subjektiven Gutdiinkens
von Schulen, Richtungen und Disziplinen tiberlassen, wann eine Aus-
sage theologisch ist, sondern kann neutral, objektiv und definitiv in
endlichen Schritten entschieden werden, indem iiberpriift wird, ob in
der fraglichen Aussage das Pridikat « Gott» vorkommt, oder, falls nicht,
ob sie aus einer Aussage logisch folgt, in der das Priddikat «Gott» vor-
kommt. Die angefiihrte Definition der theologischen Aussage gibt nicht
nur ein verhiltnismiBig einfach zu handhabendes Entscheidungsver-
fahren an; sie erweist sich tiberdies als besonders praktikabel wegen
ihrer vollkommenen zheologischen Neutralitit. Sie ist verwendbar fiir prin-
zipiell jede theologische Uberzengung, sofern in ibr die Grundsitze rationaler
Kommunikation gelten, da keinerlei Annabmen inbaltlicher Art eingegangen
sind. Sie erlaubt die Beibehaltung des bisher als theologisch Geltenden
nach MaB3gabe der Logik, auBer dem Absurden, und, was viel wichtiger
ist, die Weiterentwicklung der theologischen Theoriebildung iber das un-
fruchtbare repristinatorische non-nova-sed-nove-Prinzip hinaus, in-
dem nexe Aussagen, die nicht bloB endlos «dasselbe anders» sagen,
durch logisches Folgern bereits per definitionem theologisch ermég-
licht werden. Dadurch wird auf das bestimmteste der Jogisch-wissen-
schaftlichen Methode entsprochen, nach der auch in der Theologie vor-
zugehen ist, wenn Erkenntnisse, und das heift auch die quantitative
Zunahme von Erkenntnissen, angestrebt werden. Auch der Fortschritt
theologischen Wissens, die Zunahme wahrer Aussagen, kann sich nur



332 Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen?

durch logisches SchluBfolgern vollziehen, wie ebenfalls schon 7horzas
lehrt:

«venimus in cognitionem aliorum secundum modum nostrum, scilicet
discurrendo de principiis ad conclusiones» (In Boethium de Trinitate,
qu 2 ar 2).

Der logische Bezug ist fiir den argumentativen Charakter der Theo-
logie ebenso unabdingbar wie fiir ihren Fortschritt, eine Erkenntnis, die
sich am deutlichsten in den Gottesbeweisen manifestiert, aber auch
grundsitzlich w.a. bei Zhomas die programmatische Konzeption der
Theologie ausmacht (vgl. 7. Thomas, 296-300). Deswegen mulBte die
Definition der theologischen Aussage von der Hochform rationaler
Theologie her entwickelt werden, den Gottesbeweisen, wihrend dem
durch antilogische Einstellung verursachten theologischen Verfall
keine Beriicksichtigung zukommen dutrfte. Es wird jedenfalls ausgespro-
chen schwerfallen, eine andere Definition der theologischen Aussage
vorzubringen, die mindestens die Aussagen der thomasischen Gottes-
beweise als theologische Aussagen ebenso sicherstellt.

5.7. Indem die Definition der theologischen Aussage auf das
genaueste der Bedeutung des Wortes « Theologie» Rechnung trigt —
«logoi», Aussagen, die das Pridikat «theos» enthalten, und die, die
daraus logisch, «logikss», folgen, — ist von vornherein die Oréentierung
am Zentralen und Wesentlichen genommen, wie es sich sachlich und historisch
am Gebrauch des Ausdrucks « Gott» zeigt. Demgegeniiber sind Begriffe
wie «Offenbarung», «Christus», «Kirche» usw. ganz sekundir, und es
wire eine das Wesen von Definitionen vollig verkennende, ja ins
Gegenteil verkehrende Forderung, wenn die Definition der theologi-
schen Aussage alle méglichen dogmatischen Begriffe mitumfassen soll-
te. Ist jedoch erst einmal die Definition eines Begriffes gegeben, dann
kénnen durch weitere Definitionen andere Begriffe auf ihn zuriickge-
fiihrt oder zu ihm in bestimmte semantische Relationen gebracht wer-
den. Aber der eventuelle primitive Einwand, die vorgelegte Definition
der theologischen Aussage werde «der Fiille und Tiefe des theologi-
schen Denkens» nicht gerecht, wiirde tatsichlich nur eine definitions-
feindliche Haltung erkennen lassen. Mit einer Definition der theologi-
schen Aussage ist keineswegs die Verpflichtung verbunden, alles und
jedes, was im Laufe der Jahrhunderte vielleicht als theologisch gegolten
haben mochte, zusammenzufassen, denn das wiirde eine vollig nichts-



Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen? 333

sagende, vage Masse ergeben. Nur wenn ein Ausdruck eize Bedeutung
hat, die definierte, ist er prizise; je mehr Bedeutungen er hingegen
angehingt erhilt, desto diffuser wird er, bis er schlieBlich inkommuni-
kabel ist. Die Aufgabe der Definition der theologischen Aussage ist
dann geldst, wenn ein Kriterium aufgestellt ist, das in jedem Fall die
Entscheidung, ob ein vorliegendes sprachliches Gebilde eine theologi-
sche Aussage ist oder nicht, gestattet. Das leistet die vorgestellte Defi-
nition. Die ZweckmiBigkeit und Eignung dieser Definition ergeben
sich aus ihrem Zheorienbezug (vgl. Zimmer [2] 27-31), d. h. daraus, ob sie
beziiglich mindestens einer Theorie als nichtkreatives eliminierbares
Axiom fungiert. Auch der Theorienbezug ist bereits anhand der tho-
masischen Gottesbeweise sowie dem paulinischen «argumentum resur-
rectionis» nachgewiesen, so dal3 die Definition der theologischen Aus-
sage schon jetzt fir dreizehn verschiedene Theorien gilt und ihre
Anwendung sehr leicht auf weitere Theorien ausgedehnt werden
kann.

6. Hybrid-Theologie*

6.1. Hybrid-Theologie ist im Gegensatz zur analytischen Theologie
das pseudoempirische Reden iiber Gott. Pseudoempirisch ist es deswe-
gen, weil iiber Gott zwar unter Berufung auf Erfahrung gesprochen
wird, jedoch unter charakteristischer AxfBerachtlassung des fiir Erfahrung
konstitutiven Wahrnehmungs- bzw. Beobachtungsaspektes. Wirklich empi-
rische Theologie miifite den Ausdruck « Gott» als Beobachtungspridi-
kat enthalten, und Aussagen mit dem Pridikat « Gott» miiSten Beob-
achtungssitze sein, solche, die durch Beobachtung bestitigt werden
koénnen (vgl. Preetecki, 63£.; Quine [2] 40—46). Da es diese nicht gibt und
nach der christlichen Tradition auch nicht geben kann, &ann es folglich
auch keine empirische Theologie geben. Die einzig mégliche Theologie ist
die analytische. Trotzdem existieren verschiedene Varianten von Hy-
brid-Theologie, deren erstes gemeinsames Kennzeichen die traditions-
widrige Interpretation von «deus est» als singulire Existenzbebauptung ist.
Deren Wahrheit kann allein dadurch bewiesen werden, dal3 die Exi-

* Der Ausdruck « Hybrid-Theologie » bezieht sich grundsitzlich nur auf die direkt zitier-
ten AuBerungen. Eine Ubertragung auf die gesamte theologische Arbeit der zitierten
Autoren, fir die dieser Aufsatz keinerlei Anhaltspunkte bietet, ist unberechtigt und wird
von mir nicht gutgeheiflen.



334 Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen?

stenz des von dem angeblichen Namen «Gott» bezeichneten Objekts
empirisch gezeigt wird. Da dies nicht mdglich ist, stellt die singulire
Existenzbehauptung lediglich eine empirische Hypothese dar. Eine
Hypothese ist aber keine wahre Aussage, nur eine, die méglicherweise
wahr sein kann, méglicherweise aber auch falsch. Demnach gebt die
Hybrid-Theologie von einer miglicherweise falschen Aussage aus.

Gelegentlich wird von Vertretern der Hybrid-Theologie hinsicht-
lich der Hypothese, daf3 Gott existiert, eine sogenannte «eschatologi-
sche Verifikation» in Anspruch genommen, der die Vorstellung
zugrundeliegt, daB sich die Wahrheit dieser Hypothese dereinst einmal
herausstellen werde. Man wird dies jedoch nicht als serids bezeichnen
konnen. Erstens nicht, weil sich die Anhinger dieser Meinung die
Verantwortung fiir den Wahrheitsbeweis dessen, was sie sagen, damit
ziemlich billig vom Halse schaffen wollen, und zweitens nicht, weil
dort, wo eine eschatologische Verifikation fiir méglich gehalten wird,
selbstredend auch mit einer eschatologischen Falsifikation gerechnet
werden muBB. Wenn Wahrheit und Falschheit sich erst eschatologisch
erweisen sollen, dann kann man sich natiirlich die Miihe von Beweisen
sparen und ganz unbekiimmert um Sinn und Wahrheit des nach Belie-
ben Behaupteten spekulieren.

6.2. Neben Dalferth ist besonders W. Pannenberg Vertreter der
Hybrid-Theologie. Seiner Ansicht nach sollen sich theologische Aussa-
gen hypothetisch «auf behauptete Selbstbekundungen géttlicher Wirk-
lichkeit im religisen BewuBtsein beziehen». Dementsprechend wer-
den sie als «Hypothesen tiber Wahrheit und/oder Unwahrheit von
Ausprigungen des religiosen Bewul3tseins» vorgestellt bzw. als « Hypo-
thesen dritter Ordnung», d.h. als «Hypothesen tiber Hypothesen tiber
Hypothesen» (336). Hiernach ist der Gegenstand theologischer Aussa-
gen die Wahrheit anderer Aussagen, da jene « Ausprigungen des reli-
giosen Bewultseins» in jedem Fall Aussagen sein miissen, sonst wiirde
man keine Hypothesen tiber ihre Wahrheit aufstellen kénnen. Hypo-
thesen dritter Ordnung wiren somit Aussagen dariiber, dall gewisse
Behauptungen, die als Ausprigungen des religiésen Bewultseins gel-
ten, wahr oder falsch sind. Da also der Gegenstand theologischer Aus-
sagen Wahrheit oder Falschheit bestimmter anderer Aussagen ist, lau-
ten sie der Struktur nach entweder «Die Hypothese H_ ist wahr» oder
«Die Hypothese H_ ist falsch», wobei es sich bei diesen Behauptungen
selbst wieder um Hypothesen handelt, iiber deren Wahrheitswert wei-



Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen? 335

tere Hypothesen aufgestellt werden kénnen, und dies ad infinitum. Das
148t sich leicht mit Hilfe des Hypothesenschemas illustrieren. Es sei bei-
spielsweise H° eine Hypothese iiber einen in Frage kommenden Sach-
verhalt. Diese kann wahr oder falsch sein. Dal3 sie wahr ist, behauptet
Hi, daB sie falsch ist, H}. Diese Hypothesen iiber eine Hypothese sind
wiederum wahr oder falsch. DaBl H! wahr ist, sagt H?, daB sie falsch ist,
H3. Beziiglich dieser Hypothesen iiber Hypothesen iiber Hypothesen
sagt Hy, da3 H? wahr ist, H3, da3 H? falsch ist, usw. Der Wahrheitswert
samtlicher Hypothesen héherer Ordnung als H® hingt vom Wahrheits-
wert der Grundhypothese ab. Z. B. ist H dann wahr, wenn H° wahr ist,
und falsch, wenn He falsch ist, wihrend etwa H3 dann wahr ist, wenn He
falsch ist.

Theologische Aussagen im Sinne von Pannenberg sind hier H? bis H3.
Deren Wahrheit hingt von der Wahrheit der Grundhypothese H® ab.
Wie man sieht, gibt es zu jeder Grundhypothese vier verschiedene
theologische Aussagen, was den verhidngnisvollen Effekt hat, daB3 jeder
Grundhypothese, die wahr ist, drei theologische Aussagen gegeniiber-
stehen, die das bestreiten. Ebenso gibt es zu jeder Grundhypothese, die
falsch ist, drei theologische Aussagen, die das Gegenteil behaupten.
Anders ausgedriickt sind von den vier méglichen theologischen Aus-
sagen beztiglich einer Grundhypothese genau drei stets falsch. .4/gemein
gilt daber, daf3 von simtlichen theologischen Aussagen, die iiberbaupt maglich
sind, pringipiell 75% falsch sind. Nimmt man die Wahrscheinlichkeit,
daB eine beliebige Grundhypothese wahr ist, mit 50% an, so betrdgt die
Wabrscheinlichkert, daj3 eine beliebige theologische Aussage wabr ist, 12,5 %.
Doch auch diese von vornherein nicht iiberschreitbaren 12,5% werden
ja effektiv nicht erreicht, weil die theologischen Aussagen nur Hypo-
thesen sind, von denen man nicht weil3, ob sie wahr oder falsch sind.
Man weif3 hichstens, daf3 die Klasse der theologischen Awussagen maximal'
12,5 % wabre Aussagen enthalten kann, man weif3 aber nicht, welche Aus-
sagen das sind. Das wiite man erst dann, wenn ein Entscheidungsver-
fahren zur Verfiigung stiinde, das es erlaubt, wahre theologische Aus-
sagen definitiv zu bestimmen. Doch davon kann in der Hybrid-Theo-
logie bei weitem nicht die Rede sein. Pannenberg hat so mit seiner
Konstruktion der theologischen Aussagen als Hypothesen dritter Ord-
nung ungewollt ein Beispiel gegeben fiir die wirkliche Lage der
Hybrid-Theologie in ihrer ganzen Aussichtslosigkeit und prinzipiellen
Unfihigkeit, wahre Aussagen aufzustellen.



336 Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen?

6.3. Eine der merkwiirdigsten Ausprigungen der Hybrid-Theolo-
gie geht jedoch auf G. Ebeling zuriick, nach dessen AuBerungen Gott
tatsichlich empirisch nachgewiesen werden zu kénnen scheint, aller-
dings offensichtlich nicht der christliche Gott. Zuerst ist davon auszu-
gehen, daB jeder Terminus formal oder material supponieren kann:
material bezieht er sich auf sich selbst, formal auf ein von ihm unter-
schiedenes Signifikat. Gemif3 letzterem ist insbesondere zwischen dem
Wort «Gott» und Gott zu unterscheiden. Nach Ebelings Meinung, der
sich u.a. E. Jiinge/ angeschlossen hat (12), sollen jedoch diese beiden
ganz grundlegenden semiotischen Funktionsweisen, statt auseinander-
gehalten zu werden, in eins zusammenfallen, so dal3 Signifikant und
Signifikat ein und dasselbe sind:

«Gott kommt hier gar nicht in dem iiblichen Sinne als vom Wort getrennter
Wortinhalt in Betracht, sozusagen als ein sprachloses Ding, das man erst zur
Sprache bringen mul}, indem man es benennt, also durch eine Vokabel
bezeichnet. Vielmehr kommt Gott selbst als Wort in Betracht» ([2]
417).

Das Signifikat des Ausdrucks «Gott» («der vom Wort getrennte
Wortinhalt») und der Ausdruck «Gott» als Signifikant werden hier
systematisch vermengt. Dabei erlaubt das Zitat, wie auch das folgende,
keinen Zweifel, daB3 Gott mit dem Wort « Gott» fiir identisch gilt. Denn
wenn Gott nicht vom Wort « Gott» getrennt ist, sondern « Gott selbst als
Wort» in Betracht kommt, dann miissen Gott und Wort « Gott» dasselbe
sein. Ebeling behauptet deshalb auch:

«In der Tat wird absichtlich mit der Feststellung eingesetzt, dal und wo es
Gott unbestreitbar gibt, nimlich in der Sprache» ([1] 158).

Doch die Aussage «es gibt Gott in der Sprache» kann unbestreitbar
nur im Sinne von «Es gibt das Wort <«Gott> in der Sprache», d. h. das
Wort «Gott» ist Element der Klasse der Wérter, aufgefalit werden,
wenn man diesmal nicht unterstellen will, daB3 Gott und «Gott» glatt-
weg verwechselt sind. Jedenfalls ist dem mit Sicherheit zu entnehmen,
daB Ebeling zwischen Gott und Wort « Gott» ausdriicklich einen Unter-
schied ausschlieBt. Nimmt man demzufolge an, dal Gott das Wort
«Gotty ist, dann ist seine Existenz empirisch vollkommen gesichert, da
der jeweilige materielle Bestand eines jeden Vorkommnisses des Aus-
drucks (sign vehicle) schon einzeln fiir sich einen geniigenden Nach-



Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen? 337

weis darstellt. Selbst dal3 es nur genau einen Gott gibt, lie3e sich notfalls
aus der Relation der «sign vehicles» zum «sign design» herleiten. Dieser
hybride «Gottesbeweis» — ein echtes Zeugnis von Pseudotheologie —
und seine dubiose Voraussetzung, dafl Gott und «Gott» eins wiren,
erweist sich im Vergleich zur analytischen Theologie nur noch als
desorientierende Kuriositit.

Hypothesenschema
SO LR LR LR
w f w f w f w f
\ / \/ \/ \/
H? H3 H3 Hj
N\ / N\ /
w f w f
N/ N/
Hj H;



338 Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen?

Literaturverseichnis

Carws, Rainer: Existenzaussage und Existenzvoraussetzung in Existenzsitzen.
In: ThPh 52 (1977) 543-560.

Carnar, Rudolf: Einfiihrung in die Philosophie der Naturwissenschaft. Hg,
von Martin GARDNER, iibers. von Walter HoeEriNG, Miinchen 1969.

DALFERTH, Ingolf U.:

[1] Existenz und Identifikation. Erwigungen zum Problem der Existenz
Gottes im Gesprich mit der Analytischen Philosophie. In: NZSTh 25
(1983) 178-202.

[2] Existenz Gottes und christlicher Glaube. Skizzen zu einer eschatologi-
schen Ontologie, Miinchen 1984 (BEvTh 93).

[3] Religiose Sprechakte als Kriterien der Religiositit? Kritik einer Kon-
fusion. In: LingBibl 44 (1979) 101-118.

EBELING, Gerhard:

[1] Dogmatik des christlichen Glaubens. I: Erster Teil: Der Glaube an
Gott den Schopfer der Welt, Berlin 21986.

[2] Gott und Wort. In: DErs. Wort und Glaube. II: Beitrige zur Funda-
mentaltheologie und zur Lehre von Gott, Tiibingen 1969, 369—432.

HoLM, Seren: Religion — Sprache — Wirklichkeit. In: NZSTh 9 (1967) 139—
152

INcIARTE, Fernando: Zur Rolle der Pridikation in der Theologie des Thomas
von Aquin: Am Beispiel der Trinitdtslehre. In: Sprache u. Erkenntnis,
1. Halbbd., 256-269.

JUNGEL, Eberhard: Gott als Geheimnis der Welt. Zur Begriindung der Theo-
logie des Gekreuzigten im Streit zwischen Theismus und Atheismus, Tibin-
gen °1986.

MARTIN, James A.: Philosophische Sprachpriifung der Theologie. Eine Einfiih-
rung in den Dialog zwischen der analytischen Philosophie und der Theo-
logie. Einleitung und Bearbeitung der dt. Ausg. von Gerhard SAUTER u.
Hans Giinter ULricu. Ubers. von Giinter MEMMERT, Miinchen 1974 (TB
54).

PANNENBERG, Wolfhart: Wissenschaftstheorie und Theologie, Frankfurt/M.
1973,

PINBORG, Jan: Logik und Semantik im Mittelalter. Ein Uberblick, Stuttgart-Bad
Cannstatt 1972 (problemata 10).

Przetecki, M.: Die Logik empirischer Theorien. In: Zur Logik empirischer
Theorien. Hg. von Wolfgang BALZER u. Michael HEIDELBERGER, Berlin—
New York 1983, 43-96.



Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen? 339

Quing, Willard van Orman:
[1] Existenz und Quantifikation. In: DErs.: Ontologische Relativitit und
andere Schriften, Stuttgart 1975, 127-156 (Reclam 9804).
[2] Empirischer Gehalt. In: Dgrs.: Theorien und Dinge. Ubers. von
Joachim Schulte, Frankfurt/M. 1985, 39-46.

SCHLEIERMACHER, Friedrich D.: Kurze Darstellung des theologischen Stu-
diums, Berlin 21830.

ScuLiNk, Edmund: Okumenische Dogmatik. Grundziige, Géttingen 1983.

Scuovrz, Heinrich:

[1] Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen? In: Theolo-
gische Aufsitze. Karl Barth zum 50. Geburtstag, Miinchen 1936, 25-37.
Nachdrucke in: Theologie als Wissenschaft. Aufsitze und Thesen. Hg,
und eingel. von Gerhard SauTer, Miinchen 1971, 265-278 (TB 43);
BeckMANN, Klaus-Martin: Protestantische Theologie, Diisseldorf—
Wien 1973, 86-97.

[2] Das theologische Element im Beruf des logistischen Logikers. In:
ScuMmipTHUS, Karlheinz (Hg.): Christliche Verwirklichung. Romano
Guardini zum 50. Geburtstag dargebracht von seinen Freunden und
Schiilern, Rothenfels/M. 1935, 138—159. Nachdruck in: Scuovrz, Hein-
rich: Mathesis Universalis. Abhandlungen zur Philosophie als strenger
Wissenschaft. Hg. von Hans HErMES, Friedrich KAMBARTEL, Joachim
RriTTER, Darmstadt 1961, 324-340.

Sprache und Erkenntnis im Mittelalter. Akten des VI. Internationalen Kon-
gresses fiir Mittelalterliche Philosophie der Société Internationale pour
’Etude de la Philosophie Médiévale, 29.8-3.9.1977 in Bonn. 2 Halbbde.
Hg. von Jan P. BECKMANN u.a. unter Leitung von Wolfgang KLUXEN,
Berlin—-New York 1981 (Miscellanea Mediaevalia; 13/1 u. 13/2).

STEGMULLER, Wolfgang:

[1] Neue Wege der Wissenschaftsphilosophie, Berlin—Heidelberg—New
York 1980.

[2] Probleme und Resultate der Wissenschaftstheorie und Analytischen
Philosophie. I: Wissenschaftliche Erklirung und Begriindung, Berlin—
Heidelberg—New York 21983.

TaoMas, Ivo: Logic and Theology. In: Dominican Studies 1 (1948) 291-
321,

WEeIDEMANN, Hermann: «Socrates est»: Zur Logik singulirer Existenzaussagen
nach Thomas von Aquin. In: Sprache u. Erkenntnis, 2. Halbbd., 753—
758.

ZIMMER, Christoph:

[1] Die logische Funktion des Ausdrucks «Gott» (erscheint in: FThL).

[2] Definierbarkeit und Definition des Ausdrucks « Gott». In: Linguistica
Biblica 62 (1989) und 63 (1989).



340 Was ist unter ciner theologischen Aussage zu verstehen?

[3] Negation und via negationis (erscheint in: LingBibl).

[4] Logik der thomasischen Gottesbeweise. In: Franziskanische Studien 71
(1989) Heft 1.

[5] Existenz-Simulation in den Gottesbeweisen. In: Das Phinomen der
«Simulation». Beitrdge zu einem semiotischen Kolloquium. Hg. von
Erhardt GUTrcEMANNS, Bonn 1989 (FThL 17).



	Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen?

