
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 36 (1989)

Heft: 3

Artikel: Petrus Damiani ein Freund der Logik?

Autor: Bucher, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761142

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761142
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theodor G. Bucher

Petrus Damiani
ein Freund der Logik?

Petrus Damiani (1007—1072) steht im Ruf des klassischen Antidia-
lektikers. Wer sich in der Geschichte nur vage auskennt, weiß von
diesem frühmittelalterlichen Denker wenigstens, daß er sich zweifelhafte

Berühmtheit erworben hat durch die heftigen Angriffe auf die
Logik. Er soll das Nonkontradiktionsprinzip geleugnet haben, wodurch
er zum Verfechter der doppelten Wahrheit wurde L

1 Auswahl zur Literatur: O.J. Blum, St. Peter Damiani: His Teaching on the
Spiritual Life. The Catholic Univ. of America. Studies in Mediaeval History N. S. 10

(Washington 1947); P. Brezzi/B. Nardi, S. Pier Damiani. De divina omnipotentia e altri
opuscoli. Ediz. naz. dei classici del pensiero italiano 5 (Fiorenze 1943) ; R. Bultot,
Christianisme et valeurs humaines. La doctrine du mépris du monde. Le 11e siècle. 1. Pierre
Damien (Louvain 1963); F. Dressler, Petrus Damiani. Leben und Werk. Studia Ansel-
miana 34 (1954) 1-247 ;J. A. Endres, Petrus Damiani und die weltliche Wissenschaft, in:
Beiträge zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters, hg. von C. Baeumker (Münster
1910) 1-36; E. Gilson, La philosophie au Moyen Age. Des origines patristiques à la fin
du 14e siècle (Paris 21986); J. Gonsette, Pierre Damien et la culture profane. Essais

philosophiques 7 (Louvain 1957); T. Gregory, Das opusculum contra Wolfelmum und
die antiplatonische Polemik des Manegold von Lautenbach. Piatonismus in der
Philosophie des Mittelalters, hg. von W. Beierwaltes (Darmstadt 1969) 366—380;
W. Hartmann (Hg.), Manegold von Lautenbach. Liber contra Wolfelmum (Weimar
1972); J. Isaac, Le Péri Hermeneias en occident de Boèce à Saint Thomas (Paris 1953);
F. Kempf, Philosophisch-theologische Kämpfe. Die Anfänge der Frühscholastik, in :

Handbuch der Kirchengeschichte, hg. von H.Jedin (Freiburg [1966] 1985) 3/1, 531—

539 ; G. Ladner, Theologie und Politik vor dem Investiturstreit. Abendmahlstreit/Kirchenreform

Cluni und Heinrich III., hg. von H.Hirsch (Wien 1936); J. Leclercq,
Documents sur S. Pierre Damien. Riv. di storia della Chiesa in Italia 11 (1957) 106-113;
Ders., Le jugement du Bx Paul Giustiniani sur S. Pierre Damien. Riv. di storia della chiesa
in Italia 11 (1957) 423-426; Ders., Inédits de S. Pierre Damien. Revue bénédictine 67

(1957) 151-174; Ders., S. Pierre Damien, ermite et homme d'église (Rome 1960);



268 Petrus Damiani ein Freund der Logik?

Diese Sicht ist etwas ins Wanken geraten. Seit der Mitte unseres

Jahrhunderts setzen sich vermehrt Historiker oder der Geschichte
nahestehende Denker mit zunehmendem Erfolg für eine Meinungsänderung
ein. Eine unmittelbare Frucht davon ist das Urteil, wie es etwa bei
Hartmann anzutreffen ist: «Manegold von Lautenbach wird auf Grund
seiner Schrift gegen Wolfhelm in der Philosophiegeschichte neben
Petrus Damiani (+ 1072) und Otloh von St. Emmeram (f um 1070) als

Antidialektiker bezeichnet. Von Petrus Damiani und von Otloh ist
dieses Odium infolge neuerer Untersuchungen inzwischen genommen
worden...» 2. Was Hartmann hier über Damiani aussagt, scheint er als

Sprecher einer sich anbahnenden Richtungsänderung zu tun. Zwar
stützt Hartmann seine überraschende These für Damianis Neuinterpretation

nicht auf eigene Forschungen; er schließt sich dem Urteil mehrerer

Vertrauensleute an, die, so macht es den Anschein, mit
entsprechender Kleinarbeit aufwarten. Aufder Ebene der Auseinandersetzung
heißt das, die Studie von Endres aus dem Jahre 1910, an der sich die
Fachleute bisher in der Beurteilung von Damianis Logik orientiert
haben, sei aufgrund neuerer Erkenntnisse überholt.

Allen voran sind die Kirchenhistoriker dabei, den sich abzeichnenden

Meinungsumschwung als wissenschaftliche Erkenntnis in
Handbüchern zu verbreiten. Im Lexikon für Theologie und Kirche sind die

Angaben trotz der Kürze unmißverständlich. «Durchaus kein Antidialektiker,

war er [Damiani] der Überzeugung...»3; Kempf hat dieselbe

Ansicht im Standardwerk von Jedin so erweitert: «Daß sich hier die

H. Löwe, Petrus Damiani. Ein italienischer Reformer am Vorabend des Investiturstreites.

Gesch. in Wissenschaft und Unterricht (1955); A.J. Macdonald, Authority and
Reason in the Early Middleages (Oxford 1933); R. Masi, S. Pier Damiani e la cultura.
Divinitas 3 (1959) 176-185 ; P. Palazzini, II diritto strumento di riforma ecclesiastica in
S. Pier Damiani (Roma 1956); V. Poletti, II vero atteggiamento antidialettico di Pier
Damiani (Faenza 1953) ; Ders., Studi su San Pier Damiani. In onore del Cardinale A. G.

Cigognani (Faenza 1961); K. Reindel, Petrus Damiani bei Dante. Deutsches Dante-Jb.
34/35 (1957) 153—176; Ders., Art. Petrus Damiani in LThK (Freiburg [1963] 1986)
5,358-360; J.J. Ryan, Saint Peter Damiani and his Canonical Sources. A Preliminary of
the Antecedents of the Gregorian Reform. Pontifical Institute of Mediaeval Studies.
Studies and Texts 2 (Toronto 1956); H. Schauwecker, Otloh von St. Emmeram. Ein
Beitrag zur Bildungs- und Frömmigkeitsgeschichte des 11. Jahrhunderts. Studien und
Mitteilungen zur Geschichte des Benediktinerordens und seiner Zweige 74 (1963) 5—240 ;

N. Tamassia, Le opere di Pier Damiano. Atti del R. Istituto Veneto di scienze, lettere ed
arti 62 (1902-3) 884—890; S. Vanni Rovighi, San Anselmo e la filosofia del sec. XI
(Milano 1949).

2 W. Hartmann [Anm. 1] 24—25.
3 K. Reindel, Petrus Damiani LThK 8, 359.



Petrus Damiani ein Freund der Logik? 269

Gefahr einer doppelten Wahrheit abzeichne (Endres), ist eine allzu

logische, dem Denken Damianis nicht angemessene Deduktion. Mit
derselben Vorsicht muß die Gesamthaltung der sogenannten Antidia-
lektiker beurteilt werden, bestand sie doch keineswegs in absoluter

Negation»4. In wenigen Worten läßt sich dieser neue Trend so
zusammenfassen: Das Prädikat « Antidialektiker» soll auf Damiani entweder
nicht zutreffen oder es wird dem Begriff eine positive Seite abgewonnen,

was im letztgenannten Fall soweit gehen kann, daß Damiani für
seine Einstellung zur Logik mit Lob überhäuft wird 5.

Die Historiker lassen sich bei dieser Neubewertung von einer
dreifachen methodischen Vorentscheidung leiten: Erstens zeigt sich die

neuere Forschung der älteren gegenüber als überlegen, zweitens bestätigt

die Konvergenz unter den Forschern die Annäherung an die Wahrheit,

und drittens vermag der gesunde Menschenverstand, den jeder
Historiker, Philologe oder Theologe mitbringt, den logischen Anteil
adäquat zu beurteilen.

Der erste Punkt hat zweifellos einen hohen Wahrscheinlichkeitswert,

auch wenn er nicht genau zu beziffern ist, und der zweite hängt
von der Vollständigkeit der Autorenauswahl ab. Demgegenüber regt
der dritte Punkt eine Textuntersuchung an, die sich nicht mit Vermutungen

zufriedenzugeben braucht. Daher werde ich mich auf diesen
Punkt konzentrieren. Im Anschluß daran werde ich kurz einige
Auswirkungen auf die Theologie andeuten sowie aufdie heutige Bewertung
von Damianis Logik eingehen.

1. Petrus Damiani als Logiker

Nach einer Einleitung über den Begriff und die Stellung der Logik
bei Damiani werden einige Texte ausgewählt. An ihnen soll Damianis
Logikverständnis und sein Umgang mit dem Nonkontradiktionsprinzip
diskutiert werden.

4 F. Kempf [Anm. 1 ] 3/1, 533.
5 «Verdient er daher den Beinamen Antidialektiker, mit dem ihn die Historiker

bezeichnen? Man sollte ihn eher loben im Namen seines Intellektualismus', die Anwendung

eines Instrumentes streng beschränkt zu haben, das noch nicht seinen festen

Ausgangspunkt (point d'appui) gefunden hatte». J. Gonsette [Anm. 1] 60—61.



270 Petrus Damiani ein Freund der Logik?

1.0. Einleitung

Bei Damianis Zugang zur Logik treffen wir zunächst auf eine

zeitbedingte terminologische Schwierigkeit. Damiani benutzt nicht das

Wort logica, er spricht von dialectica. Damit hat er sich den Ruf eines

Dialektikers, genauer eines Gegners der Dialektik eingehandelt. Um zu

verstehen, welche Gefahren der Deutung hier drohen, muß der
Zusammenhang zwischen Dialektik und Logik näher erörtert werden. Daher

beginne ich zuerst mit einigen Andeutungen über die historische
Entwicklung des Dialektikbegriffs, bevor allgemeine Ansichten Damianis

zur Logik untersucht werden.

1.0.1. Zur Dialektik bei Damiani

Die Stoiker haben nicht sklavisch in den Pfaden des Piatonismus

weiterphilosophiert. Das hat sie freilich nicht gehindert, zahlreiche
Worte zu übernehmen, die wie alles Sprachliche, leichten
Bedeutungsverschiebungen bis zu Kernveränderungen ausgesetzt sind.

Eine KernVeränderung hat das Wort SiaÂ£KTtKf| erfahren, mit dem

unter den Nachfolgern von Aristoteles das neu entdeckte Gebiet der

formalen Logik bezeichnet wird. Schon vor 200 v. Chr. hat sich diese

fachtechnische Bedeutung eingespielt, und sie bleibt in den großen
Zügen unverändert bis mindestens ins 16. Jahrhundert. Da die antiken

Philosophen das Wort diabetica nicht benutzen, wenn sie, wie etwa
Plotin 6, von der Dialektik reden, gibt es bei ihnen auch nicht eine
unklare Abgrenzung zwischen Dialektik und Logik. Eine gewisse
Mehrdeutigkeit ist nachweisbar, insofern die Logik bald in einem weiteren,
bald in einem engeren Sinn verstanden wird7. Der weitere umfaßt

Methodologie (Definition, Einteilungen usw.), Grammatik, Etymologie

usw., der engere die formale Logik, wenn Zenon, Chrysipp, Cicero
oder Cassiodor die diabetica darstellen, dann machen die aristotelischen

6 In der 3. Enneade über Zeit und Ewigkeit kommt das Wort ôtakeKTlKl) nie vor,
dagegen « Dialektik » häufig in der erklärenden Einleitung. Vgl. Plotin, Über Ewigkeit und
Zeit (Enneade III 7). Bearb. von W. Beierwaltes (Frankfurt a. M. 31981). Häufig wird
aber Dialektik nicht nur in die Erklärung hineingetragen, sondern auch in die Übersetzung.

So nennt etwa Augustinus die Logik üblicherweise distiplina disputationis, was in der
Bibliothek der Kirchenväter irreführend mit Dialektik übersetzt wird. Vgl. disciplina
disputationis, in : De doctr. ehr. II, 31 (48) 2-3 ;praeeepta disputationis II, 36 (54) 1-2 ; ratio
disputationis II, 39 (58) 19 usw.

7 Wie schwankend die Einteilungen sind, das sei bei Martianus Capella als einzigem
Autor angedeutet:



Petrus Damiani ein Freund der Logik? 271

Syllogismen den Kern dieser Darstellung aus zusammen mit den

Regeln, die im Mittelalter «Modus ponens», «Modus tollens»,
«Disjunktiver Syllogismus» usw. genannt werden8. Nach eigenem Zeugnis
hat Aristoteles die Syllogismentheorie «erfunden», dem die Megariker-
Stoiker einen zweiten, für die Praxis erheblich nützlicheren Teil
hinzugefügt haben. Das so entstandene Gebiet heißt ziemlich allgemein
8taÀ£KTiKf|. Sobald nun der neue Inhalt auf Piaton zurückprojiziert wird
— aufgrund des gleichen Wortes ist die Verführung naheliegend - setzt
ein Anachronismus mit verheerenden Folgen ein. Zwischen Piaton und
den Stoikern bleibt in Wirklichkeit nur das Wort dasselbe: die Bedeutung

hat sich so radikal gewandelt wie zwischen Lucifer und Christo-
phorus. Cicero war sich dieser Begriffsentwicklung bewußt, und
deshalb hat er nur widerwillig das Wort SiaÂ£KTiKf| mit dialectica übersetzt

9.

Cicero's Sorgen waren nicht unbegründet. Mit der Renaissance ist
die Logik in Ungnade gefallen, Kant hat die ihm bekannten Rudimente
für das umfassende, abgeschlossene Logikwissen der abendländischen
Tradition gehalten, und Hegel hat mit einigen unbedachten Äußerungen

den Vorrang der Dialektik gegenüber der Logik festgeschrieben 10.

1. Loquendo
2. Eloquende

3. Proloquendo
4. Proloquiorum summa

5. Iudicando (für Poeten)
6. Für Rhetoriker

Grammatik

Aristotelische
Logik Stoisch£

Martianus Capella, De nuptiis Philologiae & Mercurii. Peter Perna (Basel 1577) 64—65.

Doch bei der Ausführung wird die Logik nicht, wie angekündigt, unter Proloquendo und
Proloquiorum summa abgehandelt ; sie trägt den neuen Titel : secundapars de eloquendo. Der
Autor hält also nicht einmal in seinem eigenen Werk die vorgeschlagene Einteilung
durch.

8 «Doch zuerst reden wir von den [Aristotelischen und Hypothetischen] Syllogismen,

in denen sich die Nützlichkeit und Kraft der ganzen dialectica zeigt...»,
M. A. Cassiodor, De artibus ac disciplinis liberalium litterarum. Kap. 3 : De dialectica, PL
70,1168. Vgl. ferner Cassiodori Senatoris Institutiones, hg. von R. A. B. Mynors. Clarendon

(Oxford 1937) 118-119.
9 Vgl. J. Kaimio, Cicero's Topica: The Preface and Sources (Turku 1976) 17-18.

1 " Es seien nur zwei Punkte erwähnt. Erstens übersetzt er die Fachtermini der Stoa

mit einer Beliebigkeit, die nicht nur den Leser an der Brauchbarkeit jeglicher Logik
zweifeln lassen, sondern Hegel selber zu Fall bringen, etwa wenn er die einfachste Regel —

die Stoiker nennen sie Nummer 1 -, konkret so verwendet: «Wenn's Tag ist, dann ist's

hell; nun aber ist's Nacht, also nicht hell». Diese unkorrekte Argumentation zeigt außer
einem Abschreibefehler, der im antiken Vorbild von Chrysipp nicht anzutreffen ist, daß



272 Petrus Damiani ein Freund der Logik?

Zur Bewertung genügt nun allerdings die Unterscheidung
Dialektik/Logik für sich allein nicht, vor allem dann nicht, wenn als Gegenstück

zur Dialektik eine Karikatur von Logik entwickelt wird. Obwohl
Hegel das Gebiet der Logik nicht einmal oberflächlich analysiert hat,
bleibt sein Ansehen unvermindert bestehen bei Philosophen oder

Philosophiehistorikern, die sich mit Dialektik befassen. Daß er für die

Dialektik die erste Autorität ist, dürfte unbestritten sein. Doch für eine

Entflechtung zwischen Dialektik und Logik hat er sich nicht eingesetzt.
Daraus sind Fehlurteile in der historischen Bewertung entstanden,
indem etwa Augustins diabetica unter dem Aspekt der Dialektik untersucht

wird, was das Bild eines schreibfreudigen Rhetorikers ergibt, der
sich auf luftige Definitionen einläßt11 und unbekümmert an den
Problemen vorbeiredet12. Hat schließlich diabetica diese verschwommene,
in der Antike nicht belegbare Bedeutung angenommen, dann braucht es

nur noch kleine Schritte der Ausweitung, bis das Begriffsfeld keine

Hegel der Sinn für die Systematik von logischen Regeln abgeht. Zweitens wird der
Renaissancephilosoph Petrus Ramus, der Fehler nach der genannten Art im Dutzend
wiederholt, in Hegels Geschichte mit dreieinhalb Seiten gewürdigt [G. W. F. Hegel,
Theorie-Werkausgabe 20,45-48], während Pascal, dessen Logiküberlegungen allen
Abwertungen standgehalten haben, mit eineinhalb Zeilen als Popularphilosoph in der
Einleitung erwähnt ist [ebd. 18,114], Vgl. Th.G. Bucher, Wissenschaftstheoretische
Überlegungen zu Hegels Planetenschrift. Hegel-Studien 18 (1983) 65-137, bes. Hegels Bewertung

der formalen Logik 102—111. Weiter Ders., Zur formallogischen Identität im Urteil
von Hegel. Philosophia Naturalis 20 (1983) 453—473.

11 Gonsette unterscheidet zwei Bedeutungen von dialectical 1. Die Wissenschaft der
Gesetze, die das Denken regieren, was der formalen Logik entspricht (De ordine II, 13)
und 2. die Kunst, diese Gesetze zu handhaben (Contra Cresc. I, 13). Vgl. J. Gonsette
[Anm. 1] 43. Diese Einteilung führt nicht über Schaumschlägerei hinaus.

12 Pépin sagt wörtlich: «Man hat den Eindruck, daß die dialectique, wie sie von
Augustinus vorgesehen ist, im wesentlichen jene der Stoiker ist... » J. Pépin, Saint Augustin

et la dialectique (Villanova 1976) 216. Hier wird der engere und eigentliche Sinn der
Logik, den Augustinus tatsächlich als einzigen im Auge hat, offensichtlich erkannt.
Erstaunlicherweise geht Pépin dennoch nur ganz kursorisch auf diese brauchbare Logik
ein und widmet die große Ausführung der «Logik» im weiten Sinn. Konkret distanziert
sich Pépin in der Besprechung von « De dialectica » — so lautet der richtige Titel (ebd. 23) —

nicht von der Ansicht der Mauristen, dieser Traktat sei von «extremer Banalität». Dennoch

wird eine möglichst vollständige Zitatensammlung aufgeführt, die im gleichen
trivialen Sinn von der nützlichen Bedeutung ablenkt. Einige Beispiele: 1. Gegenstand der
dialectique sei Definition, Einteilung, Zusammenfügung (166), 2. «Die dialectique
unterscheidet sich von der Sprachbegabung (éloquence) dadurch, daß dialectique dazu dient, das

Verstandene vorwiegend mitzuteilen und die Sprachbegabung vorwiegend, um es zu
verstehen.» (140) 3. «Die dialectique hält sich mit Vorliebe an Fragen-Antworten » (186)
usw. Von diesem Nebengeleise aus gelingt es nicht mehr, die Bedeutung von Augustinus
in der Logik - was die Absicht des Buches sein sollte - ins Zentrum zu rücken. Das ist

umso bedauerlicher, als Augustinus erstens in dieser Frage die Tradition streng über-



Petrus Damiani ein Freund der Logik? 273

Ansicht mehr ausschließt und jeder Mensch zum Dialektiker wird. Auf
der Grundlage einer bis zur Tautologie gedehnten Begrifflichkeit muß
zum vornherein jeglicher Nachweis mißlingen, Petrus Damiani als

Antidialektiker vorzustellen.
Wenn Damianis Einstellung zur Dialektik erwähnt wird, dann geht

es nicht um einen Dialektikbegriff des 18. oder 19. Jahrhunderts, den

man ins Frühmittelalter zurückverlegen müßte. Vielmehr steht der

Begriffdiabetica zur Debatte, wie er sich in der Zeit zwischen 300 v. Chr.
bis in die Mitte des 16. Jahrhunderts im Kern nicht verändert hat und
der ohne nennenswerte Verfälschung synonym mit der formalen Logik
ist. Damit stellt sich die Frage so: War Petrus Damiani ein Logikgegner?

Die Anhänger von Damiani verneinen die Frage und machen dazu

Angaben, denen wir folgen wollen.

1.0.2. Damianis Stellung zur Logik

Die Fachleute, die heute über die Logik von Damiani den Ton
angeben, sind bemüht, ein versöhnliches Bild zwischen Damiani und
seiner Umgebung zu zeichnen, das durch die vermeintliche Abweichung

in der Logik nicht gestört wird. Während im 11. Jahrhundert
religiöse Reformatoren der Ansicht waren, die Mönche, der Klerus und
die Christen würden die Logik besser nicht kennen, die eine heidnische

Erfindung sei13, hat sich Damiani gesträubt, dieser Auffassung
beizupflichten ; er soll sich nicht gegen die Logik, sondern in gesunder
Einstellung nur gegen ihren schlechten Gebrauch zur Wehr gesetzt
haben 14. Nach Dreßler hat bisher jede genaue Untersuchung festge-

nimmt, zweitens sie korrekt bis in Einzelheiten versteht und drittens sie pädagogischdidaktisch

deutlich über seine Vorgänger oder Zeitgenossen hinausführt. Es ist
Verfälschung, wenn die Leistungen von Augustinus verschwiegen, hingegen Banalitäten
wortreich ausgewalzt werden. Vgl. Th. G. Bucher, Zur formalen Logik bei Augustinus.
Freib. Zeitschr. für Philos, und Theol. 29 (1982) 3—45.

13 « Nach dem Urteil der religiösen Reformatoren des 11. Jh. war es viel besser, daß
die Mönche, der Klerus und die Christen die Logik nicht kannten, die eine heidnische

Erfindung ist...» P. Brezzi/B. Nardi [Anm. 1] 5. «Das Ideal von P. Damiani ist, daß die
Laien der Profankultur für sich selber keine Aufmerksamkeit schenken». R. Bultot
[Anm. 1] 91.

14 «Damiani wendet sich nicht gegen die Logik, sondern gegen ihren schlechten
Gebrauch, gegen die unerlaubte Anwendung auf ein Gebiet, das eine andere Maßeinheit
erfordern würde». P. Brezzi [Anm. 1] 17. «Wie Augustinus, Césaire d'Arles oder Gregor
der Große, so führt Petrus Damiani den Kampf vor allem gegen die Exzesse...»

J. Gonsette [Anm. 1] 38-39. «Petrus Damiani leugnet nie den Wert [der Logik],... aber

er behauptet, dieser Wert sei ausschließlich formell...» (ebd. 46). «Petrus leugnet in
keiner Weise die Nützlichkeit der Logik in der Theologie ...» (ebd. 60).



274 Petrus Damiani ein Freund der Logik?

stellt, daß Petrus das übliche Logikwissen des 11. Jahrhunderts
mitbekommen hatte 15, auch wenn er nach anderer Quelle die hohlen
Syllogismen durch religiöse Kenntnis ersetzte 16. Damiani wisse Bescheid
über die verschiedenen Schlußformen; seine Unterscheidungen, mit
denen er etwa die Auslegung von Benedikts Regel angreift, würden
geradezu an Sophismen grenzen17. Im Anschluß an Augustinus soll
Damiani einige Anomalien zitieren, die den Logikern die Relativität
ihrer Normen verdeutlichen müßten 1S. Was Damiani erzählt, sei letztlich

nicht bloß der kulturbedingte Widerhall jener Zeit19. Das

Grundanliegen von Damiani bestand also darin, der weltlichen Wissenschaft —

mit Blick auf die Logik — kein Richteramt in theologischen Fragen
zuzubilligen. Mit dieser Unterwürfigkeit sei er an die Seite der Meister
aus der Hochscholastik zu stellen 20.

Daneben hören sich einige einschränkende Nuancen an Damianis

Logik mehr als Beschwichtigung an. Zugegeben wird, daß Damiani
offensichtlich geringe authentische Kenntnisse besaß. Er führt zwar
eine ganze Reihe von Namen antiker Schriftsteller an, hinter denen aber

sicher keine wirkliche Kenntnis ihrer Werke steht: Galen, Gellius,
Cassiodor, wobei letztgenannter nur im Zusammenhang des Quadrivi-
ums erwähnt wird 21. Ferner wird unumwunden zugegeben, daß Dami-

15 «Manche Darstellung hat sich darum verleiten lassen, seine Ausbildung in der
Kunst der Beweisführung geringer anzuschlagen als in den andern Fächern. Doch jedes
aufmerksame Studium seiner Schriften hat bisher das Gegenteil ergeben : Petrus verfügt
über das vollkommene Rüstzeug für die dialektische Behandlung eines Themas, wie man
es nach den Bildungsverhältnissen zu Beginn des 11. Jahrhunderts erwarten kann.
F. Dressler [Anm. 1] 197-198.

16 «Die hohlen Syllogismen, mit denen die Gier nach der Natur gerechtfertigt wird,
ersetzt er [Damiani] durch religiöse Kenntnis als Hören auf das Evangelium».
J. Leclercq, Saint Pierre Damien ermite [Anm. 1] 201.

17 Vgl. F. Dressler [Anm. 1] 198. Unter einem Sophismus versteht man eine
hinterlistige Argumentation, deren Fehlerhaftigkeit der Gegner nicht zu durchschauen
vermag. Der Kontext zeigt, daß Dreßler hier Sophismus positiv bewertet, etwa im Sinn von
anspruchsvoller Logik.

18 In Anlehnung an Augustinus (De civ. Dei 21, 4—8) beendet Gonsette diesen

Gedankengang mit den Worten : « Der Salamander lebt im Feuer, und weit entfernt dabei

umzukommen, scheint er sich im Gegenteil höchst wohl zu fühlen. » J. Gonsette
[Anm. 1] 57.

19 «Wer heute noch Damiani als typisches Beispiel eines Antidialektikers auffaßt,
bar aller Kenntnisse und Verächter des Wissens, tut als ob - um von anderem zu

schweigen — seine Schriften nur das Echo, zum Teil sehr wörtliche Echo der klassischen
Werke der scholastischen Kultur wären.» P. Brezzi/B. Nardi [Anm. 1] 35.

2(1 Vgl. F. Dressler [Anm. 1] 203.
21 Vgl. F. Dressler [Anm. 1] 186-187, 195.



Petrus Damiani ein Freund der Logik? 275

ani hinsichtlich der Logik mehr Kritik statt Aufbau oder gar Forschung
betrieben hätte. Freilich wird er auch dafür nachsichtig von jeglichem
Tadel freigesprochen, da seine Zeit mehr Aszese als Spekulation brauchte22.

Zu diesem relativ geschlossenen Bild, das aus umfangreichen
Studien hervorgegangen ist, gibt es eine ebenso kompakte Gegenmeinung,
die sehr kurz, manchmal fast nur in Einzelsätzen ausgedrückt wird.
Psychologisch ist es verständlich, voluminösen Büchern mehr zu

vertrauen; letztlich entscheidet jedoch die Verläßlichkeit der Argumentation.

Zunächst bleibt zu untersuchen, was Damiani in der Logik wirklich
gesagt hat und was daraus abzuleiten ist. Das darf nur anhand seiner

eigenen Worte durchgeführt werden. Daher wähle ich zur Beurteilung
zwei Texte aus De divina omnipotentia, die von Anfang an im Zentrum
der Damianikontroverse stehen. Den zweiten und längeren werde ich
in drei Stücke abgrenzen, alles mit Titeln überschreiben, in der

Übersetzung die einzelnen Sätze numerieren und fortlaufend kurz kommentieren.

Im Anschluß daran werden zwei grundlegende Probleme

besprochen.

1.1. Ausgewählte Stellen aus <De divina omnipotentia>

1.1.1. Die Regeln der Logiker versagen

Quamobrem indubitabili fide cre-
dendum est, Deum omnia posse, sive

faciat, sive non faciat. Nam quod
malum est, potius debet dici nihil, quam
aliquid, atque ideo nihil praejudicat, si

dicamus Deum omnia posse, licet
mala omnia non possit; cum mala non
intra omnia, sed extra omnia potius
debeant supputari. Hinc est, quod

saepe divina virtus armatos dialectico-

(1) In unerschütterlichem Glauben

ist festzuhalten, daß Gott alles

kann, ob er es ausführt oder nicht. (2)
Aber was das Böse anbelangt, müßte
es eher nichts als etwas genannt werden,

und daher wird nichts
vorentschieden, wenn wir sagen, Gott könne
alles, aber alles Böse sei ausgeschlossen.

(3) Da das Böse nicht zu allem

gehört, sondern außerhalb von allem

22 «... Man mag bedauern, daß sich Damiani mehr darauf beschränkt hat zu kämpfen,

ohne den Versuch zu wagen auseinanderzuhalten und zu rekonstruieren, aber es wäre
absurd, wollte man ihm dies übel nehmen. Seine Zeit hatte ein dringenderes Bedürfnis an
Aszese als Spekulation ...» J. Gonsette [Anm. 1] 39—40.



276 Petrus Damiani ein Freund der Logik?

rum syllogismos, eorumque versutias

destruit; et quae apud eos necessaria

jam atque inevitabilia judicantur,
omnium philosophorum argumenta con-
fundit. Audi syllogismum: Si lignum
ardet, profecto uritur; sed ardet, ergo
et uritur. Sed ecce Moyses videt ru-
bum ardere, et non comburi
(Exod. 3). Rursus, si lignum prae-
cisum est, non fructificat, sed prae-
cisum est, ergo non fructificat. Sed

ecce virga Aaron in tabernaculo, contra

naturae ordinem reperitur amyg-
dalas protulisse (Num. 17). PL 145,

610-611.

ist, müßte es eher undinglich existieren.

(4) Hier ist es, wo die göttliche
Kraft die oft gepanzerten Syllogismen
der Logiker und ihre Verschlagenheit
zerstört. (5) Dabei bringt er die
Argumente der Philosophen durcheinander,

die sie für notwendig und
unausweichlich halten. (6) So beim Schluß:
Wenn das Holz brennt, dann
verbrennt es. Nun brennt es; also
verbrennt es. Aber siehe, Moses hat den

Dornbusch brennen sehen, der nicht
verbrannte (Exod. 3). (7) Oder wenn
das Holz abgeschnitten ist, bringt es

keine Frucht. Nun ist es abgeschnitten

; also bringt es keine Frucht. Aber
siehe, Aarons Stab im Zelt hat gegen
die Naturgewohnheit zu sprießen

begonnen und Mandeln angesetzt.
(Numeri, 17)

Satz (1) ist ein theologisches Bekenntnis. Der Autor will damit die
Allmacht, gleichzeitig aber auch die Freiheit Gottes hervorheben.
Wenn es etwas gäbe, das Gott nicht ausführen könnte, wäre das eine
Gegeninstanz zu seiner Allmacht. Und wenn er die Schöpfung aus

irgendeinem Zwang hervorgebracht hätte, dann wäre er nicht frei
gewesen. Da beide Eigenschaften als gleich wichtig anzusehen sind, ist
jede Deutung abzulehnen, die der einen eine Stellung einräumte,
wodurch die andere vermindert würde. Das ist schließlich der Kern des

Problems, aus dem heraus Petrus Damiani die Schrift De divina omni-

potentia verfaßt hat.

Implizit läßt sich aus (1) erschließen: (2) Wenn Gott alles schaffen
kann, dann vermag er auch das Böse zu schaffen. Da nun Damiani dieser

theologisch unerwünschten Konsequenz entgehen will, bezeichnet er
mit der Tradition das Böse als nichts. (3) Das Böse gehört nicht zum
Ganzen ; es steht außerhalb und deshalb existiert es nicht nach Art der
Dinge, die das Ganze ausmachen. Etwas unvermittelt richtet Damiani
nun in (4) den Blick auf die Logiker. Offenbar sind sie es, die mit ihrem
hinterlistigen Wissen angebliche Lücken in der Allmacht Gottes
aufzeigen. Da es jedoch den Logikern schon schwerfällt, die besondere
Existenzweise des Bösen zu erfassen, werden sie sich auch anderswo



Petrus Damiani ein Freund der Logik? 277

nicht leicht aus den Schwierigkeiten heraushalten können. (5) Tatsächlich

bringt die göttliche Allmacht die Argumente durcheinander, die in
den Augen der Logiker für unerschütterlich gelten. Welche Art der

Argumentation dabei vorgesehen ist, demonstriert Damiani in (6) und
(7) anhand von zwei Beispielen: Der Dornbusch brennt ohne zu
verbrennen, und Aarons abgesägter Stab hat Blüten getrieben und Frucht

getragen.

1.1.2. Die Zeit beeinflußt das Wirken Gottes nicht

At revincendam ergo didacium
hominum impudentiam, quibus ad-

huc propositae quaestionis absolutio

superius facta non sufficit, non inepte

possumus dicere, quia potest Deus fa-

cere in ilia invariabili et constantis-
sima semper aeternitate sua, ut quod
factum fuerat, apud hoc transire
nostrum, factum non sit; scilicet ut dica-

mus: Roma, quae antiquitus condita

est, potest Deus agere ut condita non
fuerit. Hoc quod dicimus, potest,
praesentis videlicet temporis, congrue
dicitur quantum pertinet ad immobilem

Dei omnipotentis aeternitatem ;

sed quantum ad nos, ubi continuata
mobilitas, et perpes est transitus, ut
mos est, potuit, convenientius dicere-

mus, ut ita intelligamus hoc quod dicitur:

Potest Deus facere, ut Roma non
fuerit non condita, hoc scilicet secundum

eum apud quem «non est trans-
mutatio nec vicissitudinis obumbratio
(Jac. 1)». Quod nimirum apud nos ita

sonat, potuit Deus. Quantum enim ad

aeternitatem suam, quidquid potuit
Deus, hoc etiam et potest; quia praesens

ejus in praeteritum nunquam ei
vertitur: ejus hodie non in eras, vel in

aliquod temporis vicissitudine permu-
tatur; sed sicut ipse semper est quod

(8) Um die Unverschämtheit der

Quaerulanten zu widerlegen, denen
der oben angeführte Lösungsvorschlag

nicht genügt, ist es nicht unpassend

zu sagen, daß Gott in seiner

unveränderlichen, immer bestehenden

Ewigkeit so zu wirken vermag,
daß das Geschehene, nachdem es für
uns vergangen ist, nicht geschehen
sei. (9) So könne man etwa sagen, daß

Gott hinsichtlich der in alter Zeit
gegründeten Stadt Rom so handeln

kann, daß sie nicht gegründet worden
wäre. (10) Das, was wir «können»

nennen in der Gegenwart, wird
entsprechend [anders] ausgedrückt, wenn
es sich auf die unveränderliche Ewigkeit

des allmächtigen Gottes bezieht.

(11) Im Hinblick aufuns, wo üblicherweise

ständige Bewegung vorliegt und
ununterbrochene Veränderung, würden

wir besser « konnte » sagen, um die

Behauptung so zu verstehen: (12)
Gott kann es machen, daß Rom nicht
gegründet worden wäre; so gilt es

nämlich für ihn, bei dem «keine
Veränderung ist noch ein Schatten infolge
von Wechsel» (Jak. 1,17b). (13) Was
für uns so [unannehmbar] klingt, das

könnte Gott [tun], (14) Mit seiner

Ewigkeit hängt es zusammen, daß



278 Petrus Damiani ein Freund der Logik?

est, ita quidquid illi adest, semper
adest. Quapropter sicut rite possumus
dicere: Potuit Deus ut Roma, ante-

quam facta fuisset, facta non fuerit ; ita
nihilominus possumus et congrue
dicere: potest Deus ut Roma, etiam

postquam facta est, facta non fuerit.
Potuit secundum nos, potest secundum

se. Illud enim posse, quod habe-

bat Deus antequam Roma fieret, im-
mutabile semper apud aeternitatem
Dei et intransibile perseverat. PL 145,
619.

Gott alles, was er konnte, immer noch
kann ; die Gegenwart wendet sich für
ihn nie in Vergangenheit. (15) Sein

Heute wird nicht in ein Morgen noch
in einen anderen Wandel der Zeit
umgeformt. (16) Da er immer ist, was

er ist, so ist auch alles, was ihm

zugänglich ist, jederzeit gegenwärtig.
(17) Daher können wir mit Recht

sagen: Bevor Rom gegründet wurde,
hätte Gott Rom auch nicht machen
können. (18) Nichtsdestoweniger
dürfen wir entsprechend beifügen:
Nachdem Rom gegründet ist,
vermöchte Gott, daß es auch nicht wäre.

(19) Von uns aus gesehen könnte er
dies, von ihm aus gesehen kann er es.

(20) Das Können, das Gott vor der

Gründung Roms besaß, gehört zur
unveränderlichen Ewigkeit Gottes
und bleibt unvergänglich.

In Satz (8) gibt Damiani einen Einblick in seine Zeitvorstellung. Er
stellt dabei zwei Zeitreihen in Parallele, eine unendliche und eine
endliche. Die unendliche Zeit schließt die Eigenschaft ein, daß das, was
für die endliche vergangen ist, in ihr nicht einmal geschehen sein muß.
Diese als allgemein aufgefaßte Behauptung wird durch Satz (9) an einer
Einzelaussage exemplifiziert. In (10) und (11) fügt Damiani noch eine

terminologische Präzisierung zu (8) an. (12) ist die Wiederholung von
(9), verstärkt durch ein Bibelzitat. (13) behauptet, daß die Allmacht
Gottes das tun kann, was für uns unzumutbar ist. In (14) liegt die

Betonung darauf, daß ausgeführte Taten die Allmacht Gottes nicht
mindern, und sogleich wird der Blick wieder auf das eingeschlagene
Ziel gerichtet: Gott kann immer, was er einst konnte — die Zeit wandelt
ihn nicht - wobei die Zeitunabhängigkeit in (15) nochmals wiederholt
wird. In (16) wird hervorgehoben, dem immer Seienden liege alles in
Gegenwart vor. Mit Satz (17) drückt Damiani die Kontingenz hinsichtlich

der Gründung Roms aus, woraus er (18) folgert, Gott könnte Rom -
nachdem es besteht — auch nicht machen. In (19) wird die Nuance
zwischen potentiellem und wirklichem Können hervorgehoben, ein
Sachverhalt, der in den Augen von Damiani vermutlich in (8) begrün-



Petrus Damiani ein Freund der Logik? 279

det ist. Das Einzelbeispiel von (18) wird in (20) verallgemeinert und

grundsätzlich auf alle Ereignisse ausgedehnt.

1.1.3 Das Können Gottes ist zeitlos

Illud enim posse, quod apud
Deum erat ante saecula, illud est ho-
die ; et illud posse, quod sibi est hodie,
erat nihilominus ante saecula; et fi-
xum atque immobile per omnia quae
futura sunt, saecula, aeternaliter
persévérât. Sicut ergo potuit Deus, ante-

quam quaeque facta essent, ut non
fièrent; ita nihilominus potest et nunc ut

quae facta sunt non fuissent. Illud
enim posse, quod tunc habebat, nec
immutatum est, nec ablatum ; sed sicut

ipse semper est quod est, ita et posse
Dei mutari non potest. PL 145,619.

(21) Was Gott vor allen Zeiten
konnte, das kann er auch heute. (22)
Und was er heute kann, das

vermochte er auch schon vor Jahrhunderten.

(23) Fest und unerschütterlich
wird er verharren in alle zukünftigen
Zeiten. (24) Daher hätte Gott die

Dinge auch nicht machen können,
bevor er sie gemacht hat; (25) so

könnte er jetzt ebensogut, daß die

Dinge nicht wären, die er gemacht
hat. (26) Das Können, das er damals

besaß, läßt sich weder verändern noch
einschränken. Denn wie er immer
bleibt, was er ist, so kann sich auch das

Können Gottes nicht ändern.

Die Texte (21) und (22) sind Implikationen, die zusammen die

Äquivalenz ausmachen; «Genau das, was er vor allen Zeiten konnte,
das kann er auch heute noch. » Satz (23) ist ein bestätigender Nachdruck,
es werde sich daran nie etwas ändern. Nochmals wiederholt Damiani in
Satz (24) die Kontingenz und schließt daran (25), Gott könnte auch

nicht machen, was er gemacht hat. (26) unterstreicht, daß sich dies alles

ergebe, weil sich im Können Gottes nichts ändert.

1.1.4 Allmacht kann Geschehenes ungeschehen machen

Et sicut veraciter et absque ulla

penitus contradictione dicimus quia
hoc nunc et semper Deus hoc est quod
erat ante saecula, ita nihilominus
veraciter dicimus quia hoc nunc et semper

potest Deus quod poterat ante
saecula. Si ergo per omnia potest Deus

quidquid ab initio potuit ante rerum

(27) Und daher können wir wahrlich

ohne jeglichen Widerspruch
sagen, daß Gott jetzt und immer das ist,
was er vor aller Zeit war, (28) wobei
wir mit Recht sagen, daß er jetzt und
immer das kann, was er vor aller Zeit
konnte. (29) Wenn daher Gott alles,
bevor es geschaffen wurde, hätte nicht



280 Petrus Damiani ein Freund der Logik?

conditionem, ut quae nunc facta sunt
nullatenus fierent; potest igitur ut
facta minime fuissent. Posse si quidem
eius fixum est et aeternum, ut quid-
quid unquam potuit, semper possit,
nec varietas temporum apud aeterni-

tatem ullum vicissitudinis invenit
locum; sed sicut idem semper quod in
principio erat, sic etiam totum potest
quidquid ante saecula poterat. Propo-
sitae igitur disputationi adhibenda est

clausula: Si itaque omnia posse coae-

ternum est Deo, potest igitur Deus ut

quae facta sunt facta non fuerint. Sed

omnia posse coaeternum est Deo;
potest igitur Deus ut quae facta sunt facta

non fuerint. PL 145, 620.

machen können, dann vermag er folglich

auch, daß es jetzt nicht wäre. (30)
Sein Können ist nämlich festgelegt
und ewig, so daß er immer kann, was

er einmal konnte, da die Veränderung
der Zeit in der Ewigkeit keinen Platz
für eine Änderung hat. (31) Aber wie

er immer derselbe bleibt, der er am

Anfang war, so kann er auch uneingeschränkt

[ausführen], was er vor
Jahrhunderten konnte. (32) Entsprechend
ist dieser Überlegung folgender
Schlußsatz anzuschließen : Wenn
daher das Alles-Können zur Ewigkeit

Gottes gehört, dann kann Gott
auch das Geschehene ungeschehen
machen. (33) Nun gehört das Alles-
Können zur Ewigkeit Gottes. (34)

Folglich kann Gott das Geschehene

ungeschehen machen.

Bei (27) wird zuerst die Unveränderlichkeit Gottes hervorgehoben,
die in (28) auf sein Können ausgedehnt wird. (29) behauptet, wenn die

von Gott geschaffenen Dinge kontingent sind, dann könnte es auch

sein, daß sie jetzt nicht wären. (30) hebt wieder die Unveränderlichkeit
Gottes hervor. (31) Da er immer derselbe bleibt, kann er auch immer
gleich handeln, und deshalb dürfe man auch sagen, (32) Gott könnte das

Geschehene ungeschehen machen. Da nach (33) das Alles-Können zur
Ewigkeit Gottes gehört, so auch nach (34) die Verwandlung des

Geschehenen in Ungeschehenes.
Diese vier Textabschnitte stellen nicht alles dar, was Damiani zur

Logik zu sagen hat. Doch gibt der erste Text ausreichenden Einblick in
Damianis formales Verständnis. Die drei übrigen Texte kreisen um den
zentralen Vorwurf, Damiani würde, um die Allmacht Gottes zu retten,
Widersprüche zulassen. Auf der Grundlage dieser Texte sollen nur zwei

Gesichtspunkte etwas ausführlicher erörtert werden, nämlich das

Logikverständnis von Damiani und seine Stellung zum Nonkontradik-
tionsprinzip.



Petrus Damiani ein Freund der Logik? 281

1.2 Zum Logikverständnis von Petrus Damiani

Da uns Damiani keine Ubersicht gibt, was er von der Logik hält, so

drängt sich ein indirektes Kontrollverfahren auf. Es besteht darin, daß

wir logisch relevante Argumentationen aus dem Text von Damiani
aussuchen, um dabei im einzelnen seine Gewandtheit zu beurteilen. Mit
Vorliebe werden elementarste Deduktionen ausgewählt, nicht nur weil
sie leichter zu überprüfen sind, sondern vor allem auch, weil sie je nach

Ausgang einen der beiden Rückschlüsse erlauben: Einerseits legt ein
fehlerfreier Umgang nahe, daß sich Damiani entweder in der elementaren

Logik auskannte oder daß ihn der gesunde Menschenverstand
zielsicher geführt hat ; andererseits dürfte aus Anfängerfehlern entnommen

werden, daß Damiani in der Logik mindestens im Zeitpunkt der
Niederschrift keine Kenntnisse besaß. Es bleibt also zu untersuchen,
welcher der beiden Fälle sich bestätigen läßt.

1.2.1 Formale Schlüsse

Eine ausreichende Menge an Informationen über Damianis
Logikkonzeption liefert uns die Widerlegung im ersten Text der Sätze (6) und
(7). Zunächst stützen sich die beiden Schlüsse auf die einfachste Schlußregel,

auf den Modusponens. Formal haben wir also:

1) 1. H —V 2) 1.G-1F

Alle Logiker halten diese zwei Beispiele desselben Schlusses tatsächlich

für korrekt. Dennoch empfindet der gesunde Menschenverstand
ein offenkundiges Unbehagen. Damiani, der es ebenfalls spürt, gibt
keine Gründe dafür an. Statt in einem beliebigen Lehrbuch nachzulesen,

welche Empfehlung die Logiker zu dieser Regel im Schulunterricht
seit 1200 Jahren abgeben, leitet er aus dem Gefühl der Widersprüchlichkeit

ab, die Logik hätte versagt. Ich möchte nun der Frage nachgehen,

ob sich für Damiani das Vertrauen in sein Gefühl gelohnt hat.

Die lange, bewährte Logiktradition lehrt, daß der Logiker durch
vorschriftsmäßiges Einhalten der Regeln nur zu einem korrekten
Schluß gelangt. Falls die zur Verfügung gestellten Prämissen wahr sind,
ergeben sich darüber hinaus wahre Schlüsse. Dabei nimmt der Logiker
zunächst bloß die beiden Prämissen zur Kenntnis: «Alle Menschen sind

2. H /.- V
3. V 1,2, MP

2. G /.'."IF
3. "IF 1,2, MP



282 Petrus Damiani ein Freund der Logik?

sterblich. Sokrates ist ein Mensch». Solange ihm eine Behauptung nicht
gerade widersinnig scheint, geht er von der Annahme aus, der
Diskussionspartner beabsichtige, eine vernünftige Rede zu führen. Nachdem

nun die Prämissen vorgelegt sind, beginnt das Geschäft des Logikers. Er
sagt nun in aller Strenge, was daraus abzuleiten ist und was nicht.

In unserem Beispiel hat Damiani Prämissen aus dem Alltagswissen
gewählt: Wenn Holz brennt, dann verbrennt es. Mit einer weiteren
Prämisse gelangt er zum oben formalisierten Schluß. Anschließend
führt er eine Ausweitung durch, gegen deren Legitimität nichts
einzuwenden ist ; denn korrekte Logik muß es zulassen, anerkannte Formen
auf jeden beliebigen, folglich selbst auf einen theologischen Inhalt zu

übertragen. Das ist allerdings gerade der Streitpunkt gewisser Theologen,

denen sich auch Damiani anschließt. Scheinbar liefert das Beispiel
die ausreichende Bestätigung für die Unerlaubtheit theologischer
Übertragungen, denn für den Bibelkenner macht sich der Mißerfolg intuitiv
bemerkbar. Bevor wir uns allerdings den Logikgegnern anschließen, sei

vorher versucht, den Fehler genau zu lokalisieren.

Ausgang ist die implizite Gegenüberstellung zweier Schlüsse:

3. Also verbrennt es

Die Argumentationen (A) und (T) stimmen in der 2. Prämisse

überein, die als Antezedensbedingung ein beliebiges Stück Holz
miteinbeziehen, wozu auch der Dornbusch gehört. Wenn nun die Konklusion

3. von (T) erschließt, es würde nicht verbrennen, so wird indirekt
die 1. Prämisse von (A) als falsch nachgewiesen. Sie müßte aufgrund der
Bibelkenntnis korrekt lauten:

1 a. Brennendes Holz verbrennt (nicht immer).

Auf die Tatsache, daß sich mit dieser Prämisse bei (T) überhaupt
kein Schluß mehr ergibt, brauchen wir nicht einzugehen, vielmehr steht

im Vordergrund, wie gründlich Damiani mit diesem Einwand das

Versagen der Logik nachgewiesen hat. Das ist nicht zum vornherein
durchschaubar, weil er in seiner Analyse zwei Gesichtspunkte überein-

anderschiebt, nämlich einen logischen und einen theologischen. Ich

(A) Alltag (T) Theologie
1.

2. Dies ist Holz (ein Strauch)
3. Es verbrennt nicht

1. Brennendes Holz verbrennt
(immer).

2. Dies ist ein Stück Holz



Petrus Damiani ein Freund der Logik? 283

möchte daher Damianis Überlegungen im Zeitlupentempo nachzeichnen.

Es gilt als allgemein bekannte Tatsache, daß brennendes Holz
verbrennt, falls es nicht grün ist, nicht am Brennen gehindert wird durch

mangelnde Sauerstoffzufuhr, übermäßigen Wind usw. Dem stellt
Damiani einen Einzelfall gegenüber, den er aus der Theologie kennt und
der zu prüfen ist.

1.2.2 Gültigkeit und Wahrheit

Manchmal benutzten die Verfasser der Bibel zu einer Beschreibung
Metaphern aus der Natur. Ungeachtet der Herkunft solcher Bilder will
die Theologie nicht eine naturwissenschaftliche Theorie verkünden, da

sie nicht beabsichtigt, über ihren heilsgeschichtlichen Rahmen
hinauszugehen. Die große Mehrheit aller Exegeten stimmt dieser Ansicht zu.

Dann ist aber der Einwand vom Dornbusch nicht stichhaltig, und
Damiani hat sich überdies als unvorsichtiger Ausleger der Bibel erwiesen.

Es ist aber noch ein zweiter Fall denkbar. Nehmen wir an, im dritten
Kapitel des Buches Exodus sei gleichwohl ein naturwissenschaftliches

Ereignis im Blickpunkt, so daß damals der Busch gebrannt habe ohne zu

verbrennen, wie es Mose wahrgenommen hat. Daraus ergäbe sich, daß

die Allaussage «alles brennbare Holz verbrennt (unter geeigneten
Bedingungen) » durch eine Einzelaussage falsifiziert worden wäre. Die
Allaussage wäre demnach falsch, und man müßte ergänzen, daß alle

Verbrennungstheoretiker bis zu Mose — und jene, die von Mose nichts
wissen sogar bis heute — dem Irrtum verfallen sind, alles brennbare Holz
würde verbrennen.

Mit dieser neuen Einsicht in die Verbrennungstheorie würde die

Beispielsammlung der Wissenschaftstheoretiker über Ausnahmefälle
der Allaussagen vergrößert. Ähnlich galt es in der Antike als gesichert,
alle Schwäne seien weiß, bis zu dem Tag, als der australische Schwan als

cjgnus atratus in die Klassifikation aufgenommen wurde.
Wenn wir abschätzen wollen, wie weit nun die Logik von diesem

Vorgang betroffen wird, so ist zunächst zu bedenken, daß die Wahrheit
der Prämisse «wenn Holz brennt, dann verbrennt es» in den
Zuständigkeitsbereich des Chemikers gehört. Für eine etwaige Fehlbehauptung

liegt konsequenterweise die Verantwortung beim Holzfachmann



284 Petrus Damiani ein Freund der Logik?

oder beim entsprechenden Naturwissenschaftler, keineswegs aber beim

Logiker. Da dieser wichtige Punkt von Logikgegnern bis heute ständig
mißdeutet wird, möchte ich ihn noch an einem Beispiel verdeutlichen.

Gehen wir von der Behauptung aus: «Zwei Kirschen und drei
Birnen sind fünf Steine». Obwohl niemand dieser ungewohnten Aussage

zustimmen wird, dürften wir in Anlehnung an Damiani gleichwohl
berechtigt sein, auf die generelle Untauglichkeit der Mathematik zu
schließen. Wer sich indessen gelassener an die Untersuchung wagt, wird
leicht erkennen, daß an diesem Beispiel die Mathematik gerade das

einzig Korrekte ist, während gegen die Ontologie verstoßen wird.
Kirschen und Birnen dürfen zwar zusammengefaßt werden, aber als Früchte,

Elemente und ungestraft noch auf viele andere Weisen, sicher aber

nicht als Steine. Was in dieser konkreten Lage sinnvollerweise
zusammenzuzählen ist, das bestimmt der Bauer oder der gesunde Menschenverstand.

Hingegen liefert die Mathematik, genauer die Arithmetik, für
diese Tätigkeit nur die nützlichen Ordnungsnamen (1, 2, 3...), ergänzt
durch die erlaubten Operationen, zu denen auch «2 + 3 5» gehört.
Wenn nun im Alltag oder in der Wissenschaft auf vielfältigste Weise
Mißbrauch getrieben wird durch unerlaubte Zuordnungen oder andere

ontologische Verstösse, so ist dafür die Arithmetik gewiß nicht
verantwortlich.

Seit jeher entspricht es den Erwartungen an eine brauchbare Logik,
daß nur bei wahren Prämissen das Resultat als wahr herauskommt.
Indessen läßt sich aus dem Text nicht erschließen, ob Damiani den

unterschiedlichen Ausgangspunkt der Prämissen von (A) und (T)
bewußt verschleiert oder aus Unachtsamkeit übersieht; seine gesamte
Logikkonzeption scheint eher für das letzte zu sprechen. Wichtiger
scheint ihm das Resultat zu sein : das widersprüchliche Ergebnis erlaubt,
die Logik als unbrauchbar hinzustellen.

Damianis Kritik trifft in doppelter Weise daneben. Erstens ist sie auf
die Verbrennungstheorie gerichtet, zu deren Bestätigung oder Widerlegung

die Theologie bestimmt nicht zu befragen ist. Und zweitens
unterstellt er dem Logiker Zuständigkeit für die Wahrheit der Prämissen.

Mit solchen Beschuldigungen ist die Grenze der Zumutbarkeit
überschritten. Das vergleichende Abwägen zwischen chemischer und

theologischer Verbrennung stellt eine peinliche Kategorienverwechs-
lung dar, die nicht durch logische Schlüsse zu vermeiden ist, sondern

erkenntnistheoretisch, nämlich durch einen Hauch an gesundem Men-



Petrus Damiani ein Freund der Logik? 285

schenverstand. Darauf verzichtet Damiani, um dafür die Logik in
Mißkredit zu bringen.

Zusammenfassend läßt sich festhalten: Die Deduktion, die Damiani
mit den Sätzen (6) und (7) vorführt, zeigt nicht, wie er meint, die

Wertlosigkeit logischer Konstruktionen ; vielmehr erlaubt sie den
Rückschluß, daß Damiani nicht eine dürftige, sondern überhaupt keine
Logikausbildung mitbekommen hat, was für das 11. Jahrhundert nicht
sonderlich erstaunt23. Er verstößt gegen Logikvorschriften von Cicero,
Galen, Sextus Empiricus, Apuleius, Gellius, Augustinus, Capeila, Cas-

siodor, Boethius. Daß er von diesen Werken nie ein Exemplar studiert
hatte, bestätigt er weiter am unverzeihlichen Durcheinander zwischen

Gültigkeit und Wahrheit. Damit möchte ich durchaus nicht ausdrückliche

Erörterungen oder gar Definitionen verlangen, hingegen den
sinnvollen Umgang. Auf diesen Unterschied zwischen Wahrheit und

Gültigkeit kann nicht verzichtet werden, weil die Logik seit jeher
beansprucht, nur für die Gültigkeit zuständig zu sein ; mehr können und
wollen die Regeln nicht leisten. Wem dieser Unterschied nicht geläufig
ist — und dies dürfte die wesentlichste Ursache aller Logikgegner bis
heute sein —, der ist auch nicht vom selbstkonstruierten Vorurteil
abzubringen, der Logiker halte sich für die Wahrheit (der Prämissen) zuständig.

1.3 Petrus Damiani und das Nonkontradiktionsprinzip

In den Titeln, die ich den drei weiteren Texten gegeben habe, zeigen
sich die Grundzüge von Damianis Argumentation. Text 2 unterstreicht,
daß die Zeit das Wirken Gottes nicht beeinflußt, und Text 3 ist eine

Wiederholung, das Können Gottes sei zeitlos. Der abschließende Text 4

ist eine Folgerung aus den beiden vorangegangenen.
Damiani geht es ausschließlich um theologische Belehrung. Da

jedoch Theologie — soweit sie Mitteilung Gottes ist — unter Menschen

nur über die Rede weiterzugeben ist, bekommt die Frage höchste

Bedeutung, wie solche Rede beschaffen sein muß, oder anders gesagt:
wie Menschen, die einander verstehen wollen, über Gott zu reden

23 Alkuin, Erich von Auxerre, Abbo von Fleury usw. haben zur Logik ziemlich
nichts beigetragen. Zuerst mußte der Geist der Pseudo-Beda Schrift überwunden werden,
die zum Kommentar De Trinitate von Boethius meint: «Bereits Ambrosius hätte gesagt
<Gott rettet die Welt nicht durch Logik>. Es wird auch überliefert, es sei gelehrt worden,
daß in der Litanei gebetet werde: A dialecticis, libera nos, Domine». PL 95,394 B.



286 Petrus Damiani ein Freund der Logik?

haben. Allerdings lassen sich dazu bestenfalls einige Minimalforderungen

aufzählen. Ich möchte unter ihnen auf drei kurz eingehen, nämlich
wie Unveränderlichkeit, Kontingenz und Widerspruch beim Reden

über Gott aufgefaßt werden müssen. Zuerst folge ich einmal mehr den

Textvorlagen.
Der Text 2 setzt mit der Behauptung ein, daß für die Menschen

Vergangenheit etwas anderes sei als für Gott. Wie das zu verstehen ist,
wird in (9) erklärt. Aus dem Kontext ergibt sich, daß diese Aussage

genau dann richtig ist, wenn damit die Kontingenz und nichts anderes

ausgesprochen wird. Nun legt aber Damiani weit mehr in diesen Satz.

Worin dieser Mehrgehalt besteht, das ist erst dann ausreichend erfaßt,

wenn wir den Überblick über alle anderen von (9) beeinflußten oder

abgeleiteten Sätze vor uns haben.

In Satz (10) schlägt Damiani einen Sprachvergleich zwischen unserem

Können in der Gegenwart und dem für Gott zeitlosen Können vor.
Nach den Ausführungen von (11) würden wir die Vergangenheit
korrekter mit einer Vergangenheitsform aussprechen. Damit ließe sich Satz

(12) besser verstehen; da es für Gott keine Zeit gibt, so wäre auch die

Vermutung nicht widersinnig, er könnte hinter die Gründung Roms
zurück und die Stadt ungeschehen machen. Die Unveränderlichkeit
Gottes wird mit der Jakobusstelle 1,17b belegt. Um einer allfälligen
Versuchung vorzubeugen, diese Aussage abzuschwächen, wird in Satz

(13) bestätigt, daß Gott alles, was er bisher konnte, immer noch kann.
Zur Verstärkung wird noch beigefügt, die Gegenwart wende sich für
Gott nie zur Vergangenheit, so daß nach (15) das Heute nicht zum

Morgen wird. Aus diesen Angaben folgert Daminani Satz (17), worin
die klassische Auffassung der Kontingenz ausgesprochen wird. Gleichzeitig

soll noch (18) folgen, wonach Gott auch in der Lage wäre, Rom

nachträglich ungeschehen zu machen. Um dem Leser das Einlenken zu

erleichtern, wird mit (19) nochmals auf (8) verwiesen.
In diesem Abschnitt 1.1.2 sind bereits alle Themen enthalten, die in

den weiteren Texten besprochen werden, nämlich die schillernde
Kontingenzdarstellung (9), aus der in sachten Übergangsschritten die

Ablehnung der Nonkontradiktion (18) gefolgert wird. Doch vorerst
wenden wir uns der Unveränderlichkeit zu.



Petrus Damiani ein Freund der Logik? 287

1.3.1 Die Unveränderlichkeit Gottes

Das entscheidende Wort der in (12) zitierten Bibelstelle ist
JtapaÀÀayf|. Innerhalb des Neuen Testaments ist dies ein Hapaxlegome-

non; es stammt aus einem astronomischen Kontext und findet Damianis
besondere Vorliebe. Schon in seiner ersten Predigt identifiziert er in
traditioneller Weise die Sonne mit Christus, wobei die Sonne in
fünffacher Weise dem Mond gegenübergestellt wird. Ein Ausschnitt daraus

lautet so: «Die Sonne ist in sich unveränderlich (incommutabilis) wie
auch Christus selber in sich hinsichtlich der Göttlichkeit (secundum
divinitatis potentiam) immer unveränderlich bleibt. Daher sagt er <Ich

bin Gott und verändere mich nicht (non mutor) (Mal. III) ; bei ihm gibt
es keine Veränderung und keine Verfinsterung (Jak. I)»24. Damiani
übernimmt mit dem astronomischen Nebenklang von Jakobus den

Gedanken, daß es bei Gott keine Veränderungen oder Verfinsterungen
gibt, wie sie durch die Gestirne bedingt auf der Erde vorkommen. Auf
die Theologie übertragen bedeutet dies: da Gott unwandelbar ist in
seiner Güte, kann von ihm nichts Böses und Unheilvolles ausgehen.

Die Mehrdeutigkeit liegt also im Wort «Unveränderlichkeit». Die
Jakobusstelle ist auf die Unveränderlichkeit Gottes ausgerichtet und
will damit eine wesentliche Eigenschaft der göttlichen Natur beschreiben.

Unveränderlichkeit ist dabei gleichbedeutend mit Vollkommenheit.

Damit will unter anderem gesagt sein, daß Gott sein Wort nicht
brechen kann, daß seine Entschlüsse von Ewigkeit her gefaßt sind und
auch ausgeführt werden usw.

Diese Unveränderlichkeit ist indessen völlig verschieden von einer
Unwandelbarkeit der Schöpfung. Damiani stellt die Unveränderlichkeit

Gottes in Gegensatz zu jeder Art von Bewegung, während Bewegung

eine konstitutive Eigenschaft aller Materie ist. Unsere Rede ist,
außer in den seltenen Fällen, wo wir uns über Gott oder formale Dinge
unterhalten, jeweils eine Rede über bewegliche Gegenstände, und dies

unabhängig davon, ob das besprochene Objekt die Erde im allgemeinen
ist oder ein in ihr vorkommendes Einzelereignis wie etwa die Gründung

Roms. Ohne Bewegung oder Änderung geht es nicht ab.

Würde die Gründung Roms oder die ganze Schöpfung rückgängig
gemacht, dann wäre das alles andere als eine Vernichtung der Bewegung,

vielmehr eine Bewegungsvermehrung, nämlich eine zusätzliche

Änderung. Gewiß wäre es die letzte und abschließende Bewegung.

u P. Damiani, Sermo 1 zur Epiphanie. PL 144, 509 B.



288 Petrus Damiani ein Freund der Logik?

Doch aus der Unveränderlichkeit Gottes - die selbst durch die Schöpfung

des Universums nicht vervollkommnet wird — ableiten zu wollen,
daß sich nichts verändert habe, ist unannehmbar, weil sich Damiani für
diesen Schluß auf eine Äquivokation stützt. Die Metapher der
astronomischen Unveränderlichkeit wird als Prämisse für theologische
Konsequenzen mißbraucht.

Wie kommt es, daß Damiani aus einem Hapax so weitreichende
Konsequenzen zieht? Es hängt mit der Exegese der Kirchenväter
zusammen, bei denen die Unveränderlichkeit Gottes einen besonders

wichtigen Platz einnimmt. Die biblische Absicherung holen sie aus
Ps 102, 26ff., Is 14,4; 51,6 und Mal 3,6. Auffallend oft im Vergleich zur
heutigen Theologie haben die Kirchenväter - unter ihnen besonders

Augustinus — den Wortlaut des Jakobusbriefes aufgenommen, um die
Unveränderlichkeit Gottes zu betonen25. Indessen zielt in den vielen
Stellen die Absicht der biblischen Schriftsteller wie der Kirchenväter

ganz deutlich auf das Vertrauen Gottes ab, auf seine unbedingte Treue

zum Menschen. Damiani spinnt diesen Gedanken weiter, bis er unversehens

den Sinn verfehlt. Aus Gründen, die näher zu untersuchen

wären, meint er, aus dem Schatz der kanonischen Schriften alles
herausholen zu dürfen, was mit den Vorstellungen seines persönlichen
Gottesbildes verträglich ist.

1.3.2 Kontingenz

Der schillernde Kontingenzbegriff, wie er in (9) ausgesprochen
wird, führt in (10) zu einem sprachlichen Vorschlag, der in (11) noch
weiter ausgeführt wird, nämlich, daß für Gott besser die Vergangenheit
«konnte» (potuit) zu verwenden wäre. Etwas erstaunt fragt man sich,

warum denn Damiani gleich im anschließenden Vers (12) seinen

eigenen Rat nicht befolgt. Der Grund ist offensichtlich.
Der Begriff der Kontingenz ist seit Aristoteles in einer Weise

definiert, die heute durchaus noch als brauchbar gilt. Kontingent ist das,

was möglich, aber nicht notwendig ist. Oder anders formuliert : das, was

möglich, aber möglicherweise auch nicht ist. Nun glaubt man intuitiv

25 Vgl. Augustinus, De civ. Dei 11,21 ; De correptione et gratia ad eumdem Valen-
tinum et cum illo monachos Adrumetinos über 10 ; De doctr. christ. 4,7 ; Brief Augustinus'
und Alypsius' an Paulinus 10; De genesi ad litteram 5,18; Quaestiones de Levitico 93;
Contra litteras Petiliani libn 3,3; Ps. Aug. PL 162,562 B usw. Vgl. Vetus Latina, hg. von
W. Thiele. Epistulae Catholicae (Freiburg 1956-69) 26/1,15-16.



Petrus Damiani ein Freund der Logik? 289

einigermaßen zu verstehen, was Damiani mit (10) und (11) sagen will.
In Wirklichkeit stehen jedoch diese Sprachvorschläge in unserem
Redebereich gar nicht zur Verfügung; es bleibt nur die Wahl zwischen dem
wirklichen Können in Gegenwart (kann) und Vergangenheit (konnte
[hat gekonnt]) und dem entsprechenden hypothetischen Können
(könnte, hätte gekonnt). Die Rede der Vergangenheit ist assertorisch
bei der Beschreibung der eingetroffenen Ereignisse, hypothetisch bei
der Aufzählung der vorrätigen Auswahlsituationen. Nun wird aber mit
der Erwähnung der Auswahlmöglichkeiten die Kontingenz angesprochen,

die von den Anhängern einer göttlichen Schöpfungslehre in keiner

Weise bezweifelt wird, und die auch philosophisch unverdächtig ist.

Warum sollte es indessen Damiani verwehrt sein, einen bisher nicht
beachteten oder zum mindesten vernachlässigten Gesichtspunkt ins

Zentrum zu rücken?
Die Unerlaubtheit liegt in der Sprache als dem Instrument der

Mitteilung. Zwar hat die Sprache in einer Beziehung etwas Willkürliches

an sich, verlangt aber in einer anderen Hinsicht gleichzeitig strenge
Einschränkungen. Die Willkür ist in der Richtung gestattet, daß etwa
ein Tisch ebenso gut «table», «tavola», «stol» oder auch noch anders

genannt werden darf. So könnten auch Lucifer/Christophorus mit
umgekehrten Bedeutungen belegt sein. Doch von jenem Moment an,
wo eine Bedeutung einem Wort zugeordnet ist, hat die Willkür ihre
Grenze erreicht. Dahinter steckt zwar keine moralische Verpflichtung,
sondern eine menschliche Erfahrung von vielen Tausenden vonJahren,
von der ein Teil seit über 2000 Jahren in der Logik systematisiert
ist.

Der klassische Kontingenzbegriff schließt zwei Aspekte ein, erstens
daß ein bestimmtes Ding oder Ereignis einst verwirklicht sein kann,
und zweitens, daß es dazu keine Notwendigkeit gibt. Das trifft unter
anderem auf die Gründung Roms zu. Doch vom Augenblick der

Verwirklichung an entsteht eine neue Situation, die auf zweifache Weise
beschreibbar ist : entweder ist das Ereignis aus der ursprünglichen
Kontingenz herausgehoben oder der Kontingenzbegriff hat sich gewandelt.
Ein zweijähriges menschliches Wesen wird mit Recht Kind genannt. Ist
dieser Mensch jedoch dreißigjahre alt geworden, dann ist er entweder
über das Kindesalter hinaus oder es wird — z.B. in der Rede vom
«Geburtstagskind» - eine metaphorische Bedeutung von Kind unterstellt.

Analog steht eine Wirklichkeit im gleichen Verhältnis zur
Kontingenz wie der Dreißigjährige zu seiner eigenen Kindheit. Das heißt



290 Petrus Damiani ein Freund der Logik?

dann nur, daß er einst ein Kind war und das Glück hatte, während

dreißig Jahren weder von einem Unfall noch von einer Krankheit
getötet worden zu sein.

Wer das erkannt hat, wird auch einsehen, daß es keinen Sinn hat zu

behaupten, es sei heute kontingent, daß Rom gegründet oder nicht
gegründet werde. Die Gründung von Rom ist längst zur Tatsache

geworden. Falls jedoch diese Tatsache heute als kontingent bezeichnet

wird, so hat sich dabei ein wesentlicher Bedeutungswandel vollzogen.
Durch die Verwirklichung ist die einstige Möglichkeit verloren gegangen,

so daß Kontingenz jetzt nicht mehr heißt, verwirklicht oder nicht
verwirklicht werden zu können26.

Gewiß kann eine kontingente Tatsache nach christlicher
Schöpfungstheologie wieder vernichtet werden. Aber dann handelt es sich um
eine während einer bestimmten Zeit verwirklichte Tatsache und

keineswegs, wie Damiani möchte, um keine Tatsache. Das ist die Art, wie
bisher alle Menschen über die Dinge gesprochen haben, und damit
haben sie erfolgreich jeden Widerspruch vermieden.

Das ist ein so wichtiger Gesichtspunkt, daß alle Modalsysteme seit
Aristoteles bis zu Smirnov das Prinzip aufgenommen haben: p/Dp.
Diese Behauptung ist nun keineswegs das Gegenstück zur Mittelalterthese

: A necesse ad esse valet consequentia, es ist nur der Ausdruck für die

allgemeine Sicht, daß wir nur dann kohärent über die Welt reden

können, wenn wir Tatsachen als Tatsachen ernst nehmen. Und da gibt
es keinen Ausweg, falls wir nicht in Täuschung und Lüge versinken
wollen.

1.3.3 Nonkontradiktion

Beim dritten Text beginnen sich gleich mit dem ersten Satz (21) die

Wiederholungen zu häufen, was im vierten Textabschnitt fortgesetzt
wird. Die Redundanz ist insofern erfreulich, als sie die Richtung der

Interpretation noch strenger kanalisiert.
Die Sätze (21) und (22) sind Implikationen, die eine Äquivalenz

aussprechen. «Genau das, was Gott vor allen Zeiten konnte, das kann er
auch heute noch». Satz (23) ist eine bestätigende Unterstreichung, daß
sich daran nichts ändern werde.

26 Thomas von Aquin hat das in aller Deutlichkeit erfaßt. «Vieles hat einst den
Charakter des Möglichen gehabt solange es werden konnte ; diesen Möglichkeitscharakter
verliert es, nachdem es geworden ist». STh I, q. 25, a. 5 ad 2.



Petrus Damiani ein Freund der Logik? 291

Logisch sehr bedeutsam ist Satz (24), der die in (17) ausgesprochene

Kontingenz der Stadt Rom auf alle Dinge überträgt. Unmittelbar an
diese korrekte Kontingenzdarstellung schließt Damiani - wie schon in
(18) — wiederholend auch in (25) an: «ita nihilominus potest...»

Der letzte Textabschnitt gibt für das bisher Gesagte zusätzliche

Bestätigungen. Gott ist immer derselbe (27), und sein Können bleibt
gleichfalls zu allen Zeiten dasselbe (28). Was schon in (18) und (25)

vorgelegt wurde, wird gleich zum dritten Mal in (29) wiederholt, nämlich,

daß aus der Kontingenz folge, Gott könne Geschaffenes auch heute
noch ungeschehen machen. Dann werden nochmals seine Eigenschaften

beschrieben, er sei in seinem Können nicht zeitlich festgelegt (30
und 31). Schließlich werden die Behauptungen von (18) und (25) ein
weiteres Mal aufgenommen, generell ausgeweitet und in der Schlußform

eines Modus ponens zusammengefaßt :

1. Wenn das Alles-Können zu Gott gehört, dann kann er das Geschehene

ungeschehen machen (32).
2. Das Alles-Können gehört zu Gott (33).
3. Also kann er das Geschehene ungeschehen machen (34).

In diesen Texten wird das Nonkontradiktionsprinzip öfters
erwähnt. Methodisch nachteilig wirkt sich die Tatsache aus, daß es

Damiani für überflüssig hält, eine explizite Formulierung dieses Prinzips

zu geben. Dies erlaubt ihm in größerer Freiheit harmlos scheinende

Aussagen mit Bedeutungen zu füllen, die ihn schneller zum Ziel bringen.

So will er von Gott her sprechen und diskutiert dabei die
Kontingenz anhand von (9). In welche Umgebung Satz (9) jedoch eingebettet

ist, das läßt sich nur aus den nachfolgenden Sätzen entnehmen,
unter denen (18) das aufschlußreichste Licht auf (9) zurückwirft.

1.3.3.1 Intuitive Argumentation

Die Intuition ist unsere erste Lehrmeisterin in der Begegnung mit
der Welt. Unfehlbar ist sie allerdings nicht, denn allzu oft zwingen uns
Kritik und Anfragen, einen scheinbar gelungenen Ablauf erneut zu

überprüfen. Warum nun die Wiederholung in den gleichen Bahnen

bevorzugt wird, während uns doch für gewisse Bereiche mit der Logik
eine echte Alternative zur Verfügung steht, geht offensichtlich auf die

vorgegebene Überzeugung zurück, die persönliche Intuition stehe in
jeder Beziehung über der Logik. Damiani scheint so zu denken.



292 Petrus Damiani ein Freund der Logik?

Von (18) an setzt Damiani mit Gedankengängen ein, die wenig von
der Logik geleitet sind. Zunächst betrifft dies die Herkunft des Satzes

(18) selber. Während bei den Aussagen (6) und (7) die Logik ausdrücklich

herbemüht wurde, — um in gelehrtem Schein zu verdoppeln, was
der gesunde Menschenverstand längst durchschaut hatte - unterläßt es

Damiani, die erforderlichen Voraussetzungen aufzuzählen, wie dieser

wenig einleuchtende Satz (18) mit dem vorher Gesagten zusammenhängt.

Dagegen suggeriert er mit «ita» für (18) und (25) eine Folgerung,
die bei größter logischer Umsicht aus den vorhergehenden Sätzen nicht
zu erschließen ist.

Die allenthalben gering eingeschätzte Logik müßte uns auch noch

vor weiteren Zweideutigkeiten Damianis warnen. So ist etwa Satz (28),
wie er dasteht, gemäß theistischem Verständnis einwandfrei, denn was
Gott einst konnte, das kann er immer noch. Nur ist aus dem Kontext
deutlich genug zu entnehmen, daß Damiani dem Satz statt der Bedeutung

(a) : « Früher hat Gott Kontingentes geschaffen ; diese Fähigkeit hat

er immer noch» mit Selbstverständlichkeit die Bedeutung (b) unterstellt,

nämlich: «Früher hat Gott Kontingentes geschaffen ; jetzt könnte
er das Geschaffene in Kontingenz zurückverwandeln». Da man mit der

ganzen Tradition (a) für richtig halten kann bei Ablehnung von (b),
hätte es Damiani mindestens auffallen müssen, wie neu seine Einsicht
(b) ist, die ihn nicht einmal in die Lage versetzt, einen Autoritätsbeweis
vorzulegen. Die Interpretation (b) war für ihn dermaßen evident, daß er
sie zum Stützpfeiler machte für das, was er über den Widerspruch zu

sagen hat.

1.3.3.2 Der unterschätzte Widerspruch

Die einstige Kontingenzbeschreibung von (9), die richtig aufgefaßt
werden kann27, schließt, wie sich jetzt zeigt, bei Damiani ein falsches

Verständnis ein. Das wird aus der fortgeführten Deutung ersichtlich,
die sich von (18) an in einen Widerspruch verstrickt, der zu allem
Überfluß in den Sätzen (25) und (29) wiederholt wird. Die unterlassene

Widerspruchsdefinition rächt sich jetzt, indem Damiani
Kontingenzbeschreibungen bis in den Bereich der Widersprüche hinein verlängert.

21 Die Ergänzung des Wortes «damals» würde ausreichen, also: «So könne man
etwa sagen, daß Gott hinsichtlich der in alter Zeit gegründeten Stadt Rom so handeln
kann (bzw. konnte), daß sie damals nicht gegründet worden wäre. »



Petrus Damiani ein Freund der Logik? 293

Der Unterschied zwischen Kontingenz und Tatsache besteht darin,
daß die Kontingenz eines Dinges oder eines Vorganges als dauernde

Möglichkeit verharren kann oder zu einer Wirklichkeit zu werden

vermag. Ist sie aber Wirklichkeit geworden, dann ist sie nicht mehr kon-

tingent. Zu behaupten, daß etwas eine Wirklichkeit sein kann und nicht
eine Wirklichkeit sein kann, das ist eine der vielen sprachlichen
Ausdrucksarten, mit denen das Nonkontradiktionsprinzip abgelehnt wird.
Um dieses Prinzip zu leugnen, braucht es nicht die Aussage «ich lehne
das Nonkontradiktionsprinzip ab». Harmlos scheinende Redeweisen
haben dieselbe Auswirkung, etwa, es könne etwas groß und nicht groß
sein, es gebe Freiheit und nicht Freiheit, es könne etwas verwirklicht
und nicht verwirklicht sein. Wer die Reichweite solcher Redewendungen

unterschätzt, steht gleich im Vorzimmer der Behauptung, die
Wahrheit der Philosophie sei von derjenigen der Theologie verschieden,

so daß eine Aussage im einen Gebiet wahr, im andern falsch sein

kann oder umgekehrt28. Die sprachliche Vielfalt von
Widerspruchskonstruktionen ist unbegrenzt.

Damiani hat mit der Ablehnung des Widerspruchsprinzips der ganzen

Logik den Abschied gegeben. Dies kann nicht aufgewogen werden
durch einen einzelnen korrekt ausgeführten Schluß.

(30) stellt mit Recht die Unveränderlichkeit von Gottes Können
dar. Die einwandfreie Kontingenzdefinition von (32) und von Satz (24)
wird durch die intuitive Unterstellung von (b) — [«Früher hat Gott
Kontingentes geschaffen; jetzt könnte er das Geschaffene in Kontingenz

zurückverwandeln»] — zu (32') und somit zu einer falschen
Prämisse. Mit Hilfe von (32') und der theologisch gesicherten Prämisse (33)
wird aus zwei Prämissen auf logisch korrekte Weise ein Schluß gefolgert
(34), der allerdings falsch ist, weil eine der beiden Prämissen, nämlich

(32') von Anfang an falsch war. Oder etwas weiter ausgeholt: Statt den

Gedankengang von (9) nach (32) zu führen, vollzieht Damiani eine

Bedeutungsverschiebung. Er legt die berüchtigte Interpretation (b)
bereits in den ersten dieser Sätze hinein, so daß (9) zu (9') verschoben

wird, was nicht syntaktisch, sondern nur durch die Folgerungen
nachweisbar ist. Ohne Zögern schließt er nämlich mit der nie begründeten —

28 «Daniel Hoffmann und der Ramist Pfaffrad hatten behauptet, man müsse
zwischen der endlichen Wahrheit der Philosophie und der ihr wesensverschiedenen Wahrheit

der Theologie unterscheiden. D. h. ein Satz könne zugleich philosophisch falsch und

theologisch wahr sein und umgekehrt.... An die Stelle der Logik des Verstandes müsse die

Logik des Glaubens treten.» W. Risse, Die Logik der Neuzeit. 1. Bd. 1500-1640. Frommann

(Stuttgart 1964) 184—185.



294 Petrus Damiani ein Freund der Logik?

aber fehlerhaften - These von (18), (25) und (29) auf (32'). Daß seine

unter diesen Bedingungen abgeleitete Hauptthese geringes Vertrauen
verdient, erfordert keine ausführlichen logischen Erklärungen. Es

genügt etwa der methodische Hinweis, mit dem Thomas von Aquin
seinen Traktat De ente et essentia eröffnet: «Parvus error in principio,
magnus est in fine».

Mit diesem Überblick erfassen wir nun das gemeinsame Anliegen
der vier Textabschnitte. Sie zeigen eine auffällige Redundanz, die es

leicht macht, dem roten Faden zu folgen. Etwas dichter geknüpft sieht

er so aus:

1) Gott ist allmächtig (1,14).
2) Da es in ihm keine Veränderung gibt, kann er jederzeit, was er früher

konnte (14,21,22,23,28,30,31).
3) Nun hat Gott Dinge geschaffen, die er nicht hätte hervorbringen müssen,

d.h. kontingente Dinge (17,24).
4) Also könnte er auch die geschaffenen Dinge nachträglich ungeschaffen

machen (18,25,29,32',34', 9',12',20').

Prämisse 1) stellt eine grundlegende theologische Tatsache fest. 2)
ist eine Erläuterung zu 1), ein Nachdruck, daß seine Allmacht im Lauf
der Zeit nicht abnimmt. 3) zeigt nochmals einen Rückgriff auf 1), daß

göttliche Allmacht keine andere Notwendigkeit einschließt als die seiner

eigenen Ewigkeit, woraus sich ergibt, daß die Schöpfung kontingent
ist. Beim Schluß 4) bedeutet das Zusatzzeichen bei 32, 34 usw., daß

Damiani den intuitiven Gehalt (b) hineinliest.
Es wäre nun Aufgabe der Logik, die genauen Regeln vorzulegen,

nach denen aus den drei Prämissen die Konklusion 4) gefolgert wird.
Dieses Bedürfnis empfindet Damiani so unwiderstehlich, daß er eine

Ableitung konstruiert, die den Anschein einer Notwendigkeit erwecken
soll. Seine Wahl fällt nicht auf intuitive oder gar fehlerhafte Regeln;
eine Wortverbindung genügt ihm. Da in weiten Kreisen anscheinend
Unsicherheiten vorliegen, wann solche Wortverbindungen eine
Verknüpfung bewirken, will ich zuerst eine kurze Erklärung vorausschik-
ken.

Sehr viele Wörter sind beschreibend. Daneben gibt es eine beachtliche

Anzahl, die etwas bewirken und durchaus nicht deskriptiv sind.
Dazu gehört etwa «Guten Tag!». Mit dieser Formel wird nicht der Tag
beschrieben. Das Primäre ist ein Gruß, der viele Momente einschließt:
man gibt dem andern kund, daß man mit ihm eine Form des Kontaktes



Petrus Damiani ein Freund der Logik? 295

aufnimmt, man wünscht ihm Gutes usw. Zweifellos könnte der genau
gleiche Gruß durch eine andere konventionelle Formel gleichermaßen
ausgedrückt werden, die nichts über den Tag aussagt, etwa durch
«Gesundheit ».

In der Sprache kommen beide Wortarten vermischt vor. Jene, die

logisch etwas bewirken, werden sinnvollerweise logische Funktoren

genannt (z.B. «alle», «nicht», «und» usw.). Seit der Antike bis zum
Ausgang des Mittelalters und dann wieder in der Gegenwart ist der

Logikunterricht vorwiegend darauf ausgerichtet, die logischen Funktoren

aufzuzählen und zu zeigen, unter welchen Bedingungen sie korrekte
Schlüsse zustande bringen. Dagegen gehören die beschreibenden Wörter,

selbst wenn sie für den Uneingeweihten nach Logik aussehen — wie
etwa «also» — einer andern Kategorie an. Sie bewirken nichts und sind
deshalb auch keine Funktoren. Ihre Aufgabe liegt in einer zusätzlichen

Verdeutlichung des Kontextes, die Aufzählung der Prämissen sei nun
abgeschlossen und es folge eine vom Sprecher für wichtig gehaltene
Konklusion. Ob dann die behauptete Ableitung tatsächlich korrekt ist,

vermag einzig der Logiker zu zeigen, indem er die benutzten Regeln
überprüft. In Zeiten der logischen Dekadenz will man freilich davon
nichts wissen. An die Stelle der Logik tritt dann eine Überfülle an
intuitiv aufgefundenen, aber nichts bewirkenden logischen Wörtern, im
eigentlichen Sinn Scheinlogik29.

Bei allen Einsprüchen gegenüber dem rationalen Denken, das

durch die Logik gefördert wird, möchte Damiani für seine Argumentation

im Ernstfall nicht auf das Ansehen der Logik verzichten. Da ihn
aber die Intuition nicht belehrt, den Logikschein von der verläßlichen

Logik zu unterscheiden, ist er aufgut Glück angewiesen. Und das Glück

29 Als einziges Beispiel sei Francesco Sizzi erwähnt, der in seiner Dianoia Astronomica

(Venedig 1611) die Notwendigkeit der sieben Planeten darlegt und so argumentiert: «Es

gibt sieben Öffnungen im Kopf, zwei Nasenlöcher, zwei Ohren, zwei Augen und einen
Mund; ebenso gibt es am Himmel zwei Sterne, die Gutes verheißen, zwei unheilvolle,
zwei leuchtende und den Merkur allein unentschlossen und indifferent... Darüber hinaus
haben Juden und andere alte Nationen genau wie moderne Europäer die Einteilung der
Woche in sieben Tage angenommen und sie nach den Planeten benannt. Deshalb, wenn
wir die Zahl der Planeten erhöhen, dann fällt dieses ganze und hübsche System zusammen

Hieraus und aus vielen anderen Naturphänomenen wie den sieben Metallen usw.,
die aufzuzählen ermüden würde, schließen wir, daß die Anzahl der Planeten notwendigerweise

sieben ist... Außerdem sind die Satelliten für das bloße Auge unsichtbar und
können deshalb keinen Einfluß auf die Erde haben und wären folglich nutzlos, weshalb
sie nicht existieren. » J.J. Fahie, Galileo. His Life and Work (London 1903) 103.



296 Petrus Damiani ein Freund der Logik?

ist ihm nicht hold, wie dem «also» (ita nihilominus) zu entnehmen ist,
das die Ubergangsstellen von den Prämissen zur Konklusion ziert. Das

verstärkte «also» ist logisch belanglos und bewirkt sowenig einen
Schluß, wie der intensive Wunsch fliegen zu können mich zum
Konkurrenten der Dohlen im Gleitflug prädestiniert.

Zwischen den drei Prämissen und der Konklusion besteht tatsächlich

kein logischer Zusammenhang. Er wird sehnlichst gewünscht und
selbstbewußt behauptet, aber nirgends gezeigt. Damit gelangen wir zur
Logik der Launenhaftigkeit : Grundsätzlich lehnt Damiani die Logik als

überflüssig ab ; benötigt er sie jedoch für eigene Zwecke, dann ist sie voll
ausgebildet und jederzeit verfügbar. Oder mit andern Worten: Die
korrekten logischen Argumente des Gegners sind theologisch wertlos ;

für die eigene theologische Argumentation reicht die Intuition aus, die
in ein Scheingewand der Logik gehüllt ist.

2. Auswirkungen auf die Theologie, oder der übersehene Relativismus

Damiani kennt letztlich nur das eine Ziel : Förderung der Theologie.
Diese Absicht leitet alle Gedankengänge, und von ihr erhalten die
Bedenken gegen die Logik ihr Gewicht. Gleichzeitig ist es diese auf
Glaubensvertiefung ausgerichtete Einstellung, der Damiani in
Theologenkreisen den Rufbesonderer Kirchentreue verdankt — und nicht etwa
seinen überzeugenden Argumenten. In Wirklichkeit zahlt sich Damia-
nis Antilogik nicht aus, da sie allenthalben zu üblen theologischen
Konsequenzen führt, unter denen als einziger Beleg die Deutung der
Allmacht Gottes erwähnt sei.

Die Allmacht Gottes ist eine unbestreitbare und unbestrittene
Grundwahrheit christlicher Theologie. Schließt sie ein, Gott könne
alles tun Um die Reichweite der Allmacht abzuklären, sind im Laufder

Jahre abwechslungsreiche Fragen aufgeworfen worden: ob Gott einen
Stein schaffen könne, der so groß wäre, daß er ihn nicht zu tragen
vermöchte, ob er imstande sei, ein Ding hervorzubringen, das er nicht
mehr zerstören könne usw. Für Damiani steht jener Denker der Theologie

am nächsten, der all diese Fragen bejaht, weil er dadurch die
Allmacht Gottes bedingungslos anerkennt.



Petrus Damiani ein Freund der Logik? 297

2.1 Die Verwechslung der Philosophie mit Theologie

Die Allmacht Vollkommenheit Erhabenheit absolute Größe

usw.) darf gewiß als herausragende Eigenschaft Gottes erforscht werden,

allerdings unter Berücksichtigung der erforderlichen methodischen

Prinzipien, damit nicht mindestens auf zwei Arten am Gott der
Christen vorbeigeredet wird. Einmal droht mit jeder Verabsolutierung
eine Verfälschung, die nur durch den Einbezug weiterer Eigenschaften
auszugleichen ist. Zum andern sind die wichtigsten Eigenschaften Gottes

jene, die aus der Offenbarung bekannt sind.

Trotz des theologischen Ausgangspunktes bei der Beschreibung der
Allmacht Gottes ist nun Damiani unversehens auf die Ebene der
Philosophie geraten. Statt die Offenbarungseigenschaften mitzubedenken,
geschweige denn die philosophischen Erkenntnisse von ihnen leiten zu

lassen, lehnt Damiani jede Beschränkung ab, die seinen philosophischen

Gott - den er fälschlich für den geoffenbarten hält — einengen
könnte. Den unverschämtesten Angriff in dieser Hinsicht haben seiner

Meinung nach die Logiker gewagt, vor deren Grenzüberschreitungen
sich Damiani und seine Anhänger zu energischem Protest herausgefordert

sehen. Die Logik sei, so heißt es in diesen Kreisen, selbstverständlich

anerkennenswert, aber nicht in der von den Logikern vorgesehenen

Stringenz, die nicht einmal im Hinblick auf Gott Ausnahmen vom
Nonkontradiktionsprinzip zulassen wolle.

Hier kommt nun allerdings nicht, wie Damiani und seine
Sympathisanten meinen, ein besonders frommer Zug zum Vorschein, sondern
verkürzter philosophischer Rationalismus. Wie Gott ist, was er von sich

mitteilen will, wie er sich dem Menschen gegenüber zeigt usw., das sind
authentisch theologische Fragen, die kaum von der philosophischen
Spekulation zu beantworten sind. Die Offenbarung zeigt uns denn auch

einen von der philosophischen Tradition stark abweichenden Gott. Das

hat im Urchristentum zum belastenden Konflikt mit der Philosophie
geführt, weil sich der Hellenismus einen menschgewordenen Gottessohn

nicht vorstellen konnte, der nach dem Kreuzestod aufersteht, ja

überhaupt einen Erlösergott in Menschengestalt.
Wir wissen ferner auch lediglich von der Offenbarung her, wie nahe

uns Gott ist. Diese Nähe zum Menschen ist konsequent durchgehalten.
Gott hat zu uns in menschlich verständlicher Weise gesprochen; sein

Wort hat die Qualitäten, die wir als Menschen mit dem Begriff
Vollkommenheit verbinden. Schon im zwischenmenschlichen Bereich setzt



298 Petrus Damiani ein Freund der Logik?

beispielsweise guter Wille so etwas wie Stabilität voraus, die man als

Treue zum Wort bezeichnen kann. Es gibt aber keine Art von Stabilität
ohne Einhalten des Nonkontradiktionsprinzips. Soll nun nach dem

Vorschlag von Damiani angenommen werden, daß sich Gott in seiner
Vollkommenheit darüber hinwegsetzt? Das mag dem spekulativen
damianischen Philosophengott angemessen sein; der Offenbarungsgott
der Christen verhält sich gerade nicht so.

Und das sind durchaus nicht etwa Mutmaßungen eines Logikers ; es

ist vielmehr theologisch gesichertes Wissen. Das Nonkontradiktions-
prinzip, das jedes Sprachspiel leitet, ist innerhalb der Theologie dort am
unmißverständlichsten ablesbar, wo von Gott gesagt wird, was er nicht
kann: sich selbst verleugnen (2 Tim 2,13), bei einem Größeren schwören

als er selber ist (Hebr 6,13), lügen (Hebr 6,18) usw.
Wenn nun Damiani nicht in der Lage ist, die differenzierte

theologische Tradition nachzuvollziehen, so daß er glaubt, Gottes Allmacht
werde nur anerkannt, wenn Gott heute noch Rom ungeschehen
machen könnte, so spricht Damiani damit nicht nur eine logische
Absurdität aus — vor diesem Einwand würde er wohl lediglich die
Achseln zucken - sondern auch die größte Blasphemie. Gewiß steckt
keine böse Absicht dahinter, wenn sein Allmachtsbegriff keine Dummheit

ausschließt — es ist nur Naivität, gepaart mit Logikunkenntnis. Mit
der philosophischen Kurzsichtigkeit geht offensichtlich eine nicht minder

selektive Vertrautheit mit der Bibel einher. Schließlich müßte uns
ein solcher Gott mehr seltsam als liebenswürdig vorkommen, wenn er
sich uns tatsächlich offenbarte auf eine Weise, die unserem
Erkenntnisvermögen — immerhin sein Geschenk — möglichst konsequent
zuwiderliefe. Damianis Verachtung der Logik hat sein verzerrtes Gottesbild
hoffnungslos im Gestrüpp seiner (Hobby-)Philosophie verirren
lassen.

2.2 <Philosophia ancilla theologiae>

Wie gelingt es Damiani, seinen Philosophenstandpunkt als theologische

Argumentationsweise auszugeben Das vermag er dank des

taktischen Grundsatzes von der Philosophie als ancilla tbeologiae, den die

Theologen üblicherweise mit Zustimmung zitieren30. Ich möchte kurz
auf die Verwendbarkeit dieses Leitsatzes eingehen.

30 In dieser Kurzform dürfte das Wort bei Damiani nicht anzutreffen sein, aber es ist
eine sinnvolle Zusammenfassung etwa für die lange Ausführung in PL 145,603.



Petrus Damiani ein Freund der Logik? 299

Jedes Gebiet hat seine Eigenständigkeit und seinen eigenen Wert.
Die Vorstellung, das eine sei dem andern untergeordnet, dürfte ein

später Ausläufer der aristotelischen Wissenschaftseinteilung sein, die
auf das Objekt ausgerichtet war. Unter diesem Gesichtspunkt galt das

Unbewegte und Selbständige Erste Philosophie) als das Erhabenste,
dem das Unbewegte und Unselbständige Mathematik) untergeordnet

ist, und noch eine Stufe tiefer sitzt das Bewegte und Unselbständige
Physik). Da jedoch die Mathematik in keiner Weise die Lehre der

Quantitäten sein kann - Quantitäten sind ausschließlich Elemente

sachhaltiger und nicht formaler Wissenschaften — ist sie nach allgemeiner

Uberzeugung ebenso unbewegt wie selbständig, so daß sie also nach
den aristotelischen Einteilungsprinzipien mit der Ersten Philosophie
Metaphysik) zusammenfallen müßte. Da aus noch vielen weiteren
Gründen die aristotelische Wissenschaftseinteilung überholt ist, mußte
das gegenseitige Verhältnis der Wissenschaften zueinander von Grund
auf neu überlegt werden. Als Spezialfall sind wir hier vor die Frage
gestellt, welchen Sinn «ancilla» im Verhältnis zur Theologie annehmen
könnte. Damiani und seine späteren Anhänger drücken damit in
Anlehnung an Aristoteles eine Unterordnung aus. Sie reden von der

Philosophie als Magd der Theologie und verstehen Magd im soziologischen

Sinn, nämlich als Ausführende der Befehle, die von der Herrin,
der Theologie, ausgehen.

In diesem Sinn ist nun freilich keine Wissenschaft einer andern

untergeordnet. Der Philologe kann genau so berechtigt wie etwa der
Historiker in bestimmten Situationen dem Theologen Weisungen erteilen,

die keine aufschiebende Wirkung kennen, falls die Theologie nicht
auf Abwege geraten will. Eine Hierarchie der Wissenschaften beruht
auf derselben schwankenden kulturell-subjektiven Bewertung wie eine
Hierarchie der Handwerkerberufe. Von einem generellen Vorrang der

Theologie als Wissenschaft kann keine Rede sein.

Damit ist zwar das Anliegen von Damiani noch nicht vollständig
abgewiesen. Es bleibt ein weiterer bisher nicht besprochener Sinn von
Vorrang zu überlegen, nämlich daß der Glaube das Wichtigste für den
Menschen ist. Diese Deutung dürfte sogar Damianis eigentliches
Grundmotiv gewesen sein, das die Abwehr gegen die Wissenschaften

ausgelöst hat. Gemäß der verbreiteten Vorstellung, das Niedere komme

gegen das Höhere nicht auf, hat er der Theologie gleichsam oberste
Herrschaftsfunktion zuerkannt. Unglücklicherweise ist bei dieser

Gelegenheit der Glaube voreilig mit Wissenschaft identifiziert worden. Im



300 Petrus Damiani ein Freund der Logik?

späteren Rückblick erweist sich diese Vermischung als unverzichtbare

Voraussetzung für die Pseudodeduktion, deren Konklusion die
vorgesehene Stellung der Theologie zu beweisen hat. Da jedoch die Bibel
keinerlei Interesse zeigt, den Glauben auf die Stufe der Wissenschaft zu

heben, ist wohl eher zu schließen, Damiani sei in diesem weiteren
Punkt einmal mehr seiner Alltagsphilosophie erlegen.

Allgemein wird übersehen, daß dieses Damianiprinzip von der

Philosophie als ancilla theologiae nicht zuletzt der Theologie den schlechtesten

Dienst erwiesen hat. Begonnen hat es bei Damiani selber mit
seinen ebenso provozierenden wie sterilen philosophischen
Gottesspekulationen. Da er wegen seines Reflexionsgegenstandes glaubte, in der

Theologie zu sein, und sich somit auf einer höheren Stufe wähnte, hielt
er jegliche Methodenüberlegung — die ja «nur» philosophisch hätte sein

können — für überflüssig. Angesichts dieser methodischen Einschränkung

konnten sich die Philosophen, allen voran die Logiker, nicht
zurückhalten. Damiani verstand jedoch nicht, was auf dem Spiel stand.

Statt sich endlich auf die Theologie zu besinnen, verbohrte er sich tiefer
in seine rudimentäre Philosophie und griffverzweifelt nach dem letzten
Mittel: er hat seine philosophische Spekulation immunisiert durch
Ausschalten eines der wichtigsten Kontrollmittel, indem er die Logik
für nichtzuständig erklärte. Dem wußte er gleichzeitig im Namen der
Kirchentreue den Schein theologischer Verbindlichkeit umzulegen,
indem er folgerte: die Theologie steht höher als die Philosophie. «Da es

also eine doppelte Wahrheit gibt, bestimme künftig ich, wie weit eure
philosophischen Wahrheiten grundsätzlich — oder mindestens innerhalb

der Theologie — anerkannt werden und als Wahrheiten gelten
dürfen ».

Seither haben Theologen nicht nur bei unpassenden Gelegenheiten
den zu ihren Gunsten gedeuteten Vorrang der Theologie beschworen;
allzu oft waren oder sind sie einer philosophischen Problematik verfallen,

für die sie der angemessenen philosophischen Kritik unzugänglich
sind31. Und das ist zweifellos der allerschlechteste Teil aus dem Erbe
Damianis.

51 Dazu gehört etwa das Problem der Bildung. Gonsette sagt: «Das Studium der
freien Künste, dargelegt in den Schulbüchern von Boethius und Martianus Capeila, stellte
nur eine Einleitung (propédeutique) dar, die als eine Art intellektueller Gymnastik höchst
elementar war unter beinahe rein formalem Gesichtspunkt und ohne innere Beziehung
zur geheiligten Kultur war. »J. Gonsette [Anm. 1] 9. Hier gibt Gonsette eine unfreiwillige

Charakterisierung seiner eigenen Logikauffassung: Es werden nur elementare Dinge
besprochen, und weil sie formal sind, haben sie keine «innere Beziehung» zur Theologie.



Petrus Damiani ein Freund der Logik? 301

3. Die heutige Bewertung von Damianis Logik

Die beiden theologischen Standardwerke LThK und das lObändige
Handbuch der Kirchengeschichte sowie die meisten Bücher verbreiten über
Damiani den Eindruck, er hätte die Bildung gefördert und um die Mitte
unseres Jahrhunderts sei die während langer Zeit verachtete Logik
rehabilitiert worden. Diese Ansicht wird von den Berufsphilosophen
entschieden abgelehnt.

Daran fällt auf, wie die ungleich großen, aber klar abgegrenzten
Gruppen Damianis Logik auf widersprüchliche Art darstellen. Die
einen behaupten, Damiani sei auf der Höhe seiner Zeit gestanden.
Einzelne Vertreter fügen hinzu, er hätte eine tüchtige Bildung erworben

und sie gefördert, in der Logik habe er sich gemäß dem Bildungsstand

seiner Zeit ausgekannt, das Nonkontradiktionsprinzip nur bei der

Überbordung eingeschränkt oder überhaupt nicht verletzt, lediglich die

übermütigen Logiker in ihre Grenzen verwiesen. Hieher gehören Brez-

zi, Dreßler, Gonsette, Hartmann, Leclercq, Reindel, Schauwecker usw.
Die Gegner wenden ein, er hätte die Logik verachtet und sei soweit

gegangen, das Nonkontradiktionsprinzip zu leugnen. Dieser Gruppe
schließen sich an: Bultot, Endres, Gilson, Isaac, Jolivet, Vanni Rovighi
usw. Die Grenzen der beiden Gruppen sind so auffallend deutlich

gezogen, daß man sich erstaunt fragt, wie solch unversöhnliche
Positionen aus denselben Texten herauszulesen sind. Diesem eher seltenen
Phänomen möchte ich nachgehen.

Die erste Gruppe zeichnet sich durch ein leitendes Gruppenbewußtsein

mit weitreichender Informationsverflechtung aus32. Wird die

Literatur auf Verweise durchkämmt, so geht die heutige Logikbewer-

Dem möchte ich nur beifügen, daß meine gesamte Damianikritik auf dieser elementaren
Grundlage geführt wird. Ferner scheint Damiani mit der Grammatik dieselben
Schwierigkeiten erlebt zu haben. Er zitiert die Stelle aus dem Sündenfall: Wenn ihr vom Apfel
eßt, « <werdet ihr sein wie Gott (eritis sicut dii) und Gut und Bös erkennen) (Gen. 3). Also
Bruder, willst du Grammatik studieren Lerne Gott im Plural zu deklinieren ». De sancta

simplicitate PL 145,695. Auf diesen Fehlschluß, die Grammatik begünstige Vielgötterei,
möchte ich nicht eingehen, sondern nur bemerken, daß der hebräische Text im gleichen
Vers 5 zweimal elohim sagt, was die Septuaginta zuerst mit tbeos und dann mit theoi
übersetzt. Statt zum Nutzen der Theologie mit Hilfe der Grammatik diese Seite an der
Vulgata, dem treuen Abbild der Septuaginta, aufzudecken, verketzert Damiani die Grammatik.

Was an dieser Abhandlung am besten stimmt, das ist der Titel.
32 Hartmann, der Verfasser einer Publikation aus einem Nachbargebiet, den ich

eingangs zitiert habe, gibt seine drei Quellen an : Dreßler, Gonsette und Schauwecker. Die
ausführlichste Studie über Damiani, jene von Jean Leclercq (S. Pierre, ermite et homme
d'église), zitiert in diesem Zusammenhang Dreßler, Gonsette, Palazzini, Ryan, Tamassia



302 Petrus Damiani ein Freund der Logik?

tung im wesentlichen auf Dreßler und hauptsächlich aufdie kleine, aber

eingehende Erörterung der Logik von Gonsette zurück. Der Gegenspieler

ist Endres, dessen Übersicht trotz ihren 75 Jahren das Vertrauen
der Philosophen widerspiegelt.

Um zu zeigen, ob die Gegensätze zu Recht hervorgehoben werden,
möchte ich daher auf die Hauptargumente von Dreßler und Gonsette

eingehen, mit denen die Qualität von Damianis Logik dargestellt wird
und wie die beiden Autoren dem Vorwurf von der Ablehnung des

Nonkontradiktionsprinzips begegnen. Gelegentlich soll die Unterstützung

von Anhängern miteinbezogen werden, soweit sie der Verdeutlichung

dienen mag.

3.1 Damianis Umgang mit den logischen Regeln

Beim Umgang mit den logischen Regeln möchte ich nur auf zwei
Punkte eingehen, die zum Lob Damianis hervorgehoben werden: er
soll sich in den logischen Regeln auskennen und in der Lage sein, mit
ihnen gewandt umzugehen.

Nach Dreßler weiß Damiani Bescheid über die verschiedenen
Schlußformen33. Welche «verschiedenen Schlußformen» können
gemeint sein Wir suchen vergebens nach Aufzählungen. Der einzige Typ
von Schlüssen, auf den ständig hingewiesen wird, ist der Dreierschritt
der Sätze (32) bis (34). Was da exemplarisch vorgelegt wird, ist der alte
Modus ponens.

Wenn nun Damiani aus (32) und (33) korrekt mit Modusponens auf
(34) schließt, so ist das allerdings kein Beweis für erwähnenswerte

Logikkenntnis. Wie aus den Forschungen des Piaget-Institutes in Genf
hervorgeht, lernt das Kleinkind zusammen mit den Sprachstrukturen
weit feinere Abgrenzungen unterscheiden als nur die simple Regel des

(vgl. 193). Für die Kirchenhistoriker Kempf und Reindel sind Dreßler und Gonsette die
Hauptzeugen zur Beurteilung der Logik. Dreßler seinerseits beruft sich auf Ladner, und
dieser geht zurück auf C. Prantl. Zu Prantl sei bloß angemerkt, daß er als Historiker den
zweifelhaften Ruhm des größten Logikfälschers für sich buchen darf, daß er jedoch zu
Damiani beinahe nichts sagt.

33 «Genauso weiß Petrus Bescheid über die verschiedenen Schlußformen, auch
wenn er sagt, man solle in seinen Schriften keine <Schlüsse von dialektischer Feinheit)
suchen. Ja gerade, wenn seine Darstellung und Beweisführung einmal auf schwachen
Füssen steht, gehen ihm jene Künste gar leicht zur Hand, und er erweist sich selber als
Meister jener anderwärts scharf getadelten Schulmanier, und seine Unterscheidungen
grenzen manchmal an Sophismen.» F. Dressler [Anm. 1] 198.



Petrus Damiani ein Freund der Logik? 303

Modusponensu. Beim Spiel mit Kindern zeigt sich überdies, daß geradezu

die Erwartung besteht, die kleinen Sprößlinge sollten spätestens ab

vier Jahren korrekt nach dem Modus tollens handelnäs. In der Redeweise
der Stoiker ist dies die Regel Nummer 2, die weder von Damiani noch

von seinen Anhängern in Beispielen eingesetzt wird.
Die «verschiedenen Schlußformen» reduzieren sich faktisch auf

eine Einzelregel. Das zwingt Freunde und Verteidiger, sooft die
Logikkenntnis von Damiani belegt werden soll, bis zum Überdruß einen
Schluß nach Modusponens vorzuführen. Abwechslung besteht dann nur
in der Art, wie er stilistisch vorbereitet wird. Und das versteht Gonsette
meisterhaft, denn rhetorisch wirksam spart er das stärkste Argument bis

zum Ende auf:
«Und er [Damiani] schließt, nicht ohne Ironie, mit einem jener

hypothetischen Syllogismen, auf die seine Gegner so erpicht waren:

Si itaque omnia posse coaeternum est Deo, potest igitur Deus ut quae facta

sunt facta non fuerint;
Sed omnia posse coaeternum est Deo;
Potest igitur Deus ut quae facta sunt facta non fuerint»36.

Sowenig wie man es einem Buchhalter verargen würde, wenn er die

Eintragungen richtig zusammenzählt, sowenig darf ein Philosoph
gerügt werden, wenn er korrekte Schlüsse fordert. Daß es jedoch in der
hier vorgelegten Form zu geschehen hat, darin liegt keine Notwendigkeit.

Es ist lediglich eine gutgemeinte Empfehlung, allfällige
Unstimmigkeiten leichter durchschaubar zu machen. Diesen einzigen Zweck
formaler Darstellung übersieht Gonsette. Doch sind wir damit auch
schon beim zweiten Punkt angelangt, nämlich bei Damianis logischer
Gewandtheit.

Für Gonsette ist das erwähnte Beispiel nicht nur die definitive
Rechtfertigung der Absurdität, daß Gott Rom auch heute noch
ungeschehen machen könnte ; es ist vor allem ein Beweis, daß sich Damiani
auf die Logik so gut wie seine Gegner versteht. Das Beispiel liefert
tatsächlich aufschlußreiche Einsicht.

M Vgl. H. Wermus, Essai de développement d'une prélogique à partir des foncteurs

partiels. Arch. Psychol. 45 (1977) 85-100.
35 Beispiel : Wenn du die Wespe im Konfitürenglas berührst, dann sticht sie dich. Da

ich Schmerz vermeiden will, berühre ich folglich das Tier nicht.
36 J. Gonsette [Anm. 1] 99.



304 Petrus Damiani ein Freund der Logik?

Die Wahrheit, die Gonsette hinter der Deduktion sieht, hängt von
der Deutung des Nachsatzes der 1. Prämisse ab, also wie « Deus potest ut
quae facta sunt facta non fuerint» gedeutet wird. Gilt die Aussage als

Beschreibung der Kontingenz, so wird man diesem Satz zustimmen.
Wird er aber so aufgefaßt, Gott könne etwas Verwirklichtes nachträglich

ungeschehen machen, dann ist dieser Satz eine petitio principii. An
dieser mißlichen Lage ändert sich nichts, auch wenn der fragliche Satz

mit weiteren Sätzen verknüpft und schließlich in einen korrekten
Schluß verpackt wird. Dazu zwei Beispiele:

A) Wenn Gott allmächtig ist, kann er kontingente Dinge schaffen.

Gott ist allmächtig.
Also kann er kontingente Dinge schaffen.

B) Wenn Gott allmächtig ist, kann er einen zweiten Gott schaffen.

Gott ist allmächtig.
Also kann er einen zweiten Gott schaffen.

Trotz des korrekten Modusponens, der in A) und B) eingehalten wird,
sind die beiden Schlüsse nicht gleichwertig. Der Logiker verliert bei B)

angesichts der ersten Prämisse sogleich jegliches Interesse, weil die
offensichtlich unwahre Voraussetzung nichts anderes als Leerlauf
hervorbringen kann. Daher wird er diese Spielerei gar nicht erst beginnen.
Damit enthüllt jedoch das Beispiel genau das Gegenteil dessen, wofür es

Gonsette einsetzt: Es zeigt nicht Damiani als gebildeten Philosophen;
es ist vielmehr ein erschreckendes Zeugnis für das logische Unverständnis

all jener, die es für beweiskräftig halten.

3.2 Das Nonkontradiktionsprinzip

Am Nonkontradiktionsprinzip wird der Gegensatz der beiden

Gruppen über die Einschätzung von Damianis Logik am deutlichsten.
Während die einen Damianis Ablehnung aus den Texten klar entnehmen,

gibt es bei den andern alle Zwischenstufen zwischen Ausflüchten,
Einschränkungen, Verniedlichungen bis zum Eingeständnis. Aber
gerade diese angestrebte differenzierte Sicht erweist sich ausnahmsweise
als pseudowissenschaftlich. Denn beim Nonkontradiktionsprinzip gibt
es entweder die strenge Anerkennung oder die allgemeine Ablehnung,
weil das kleinste Rütteln an der strengen Anerkennung bereits Ablehnung

zur Folge hat. Wie sorglos dabei vorgegangen wird, sei an einigen
Beispielen gezeigt.



Petrus Damiani ein Freund der Logik? 305

Als Hauptzeuge darf Gonsette erwähnt werden, der einen totalen
Harmonisierungsversuch anstrebt. Er zeigt aufgrund der Texte, daß

Damiani Behauptungen vorbringt, die allgemeine Zustimmung finden
müßten. «Daher wählt Damiani seine Formulierungen sehr sorgfältig:

was Gott tun konnte, ist nicht, daß Rom zur gleichen Zeit und in
gleicher Hinsicht [sie] gegründet und nicht gegründet sei, sondern daß

Rom, bevor es gegründet wurde, hätte nicht sein können»37. Als einzig
nennenswerter Philosoph distanziert sich S. Vanni Rovighi nicht radikal

genug von der dahinter stehenden Position38.
An diesem Beispiel sehen wir in auffallender Deutlichkeit die

Arbeitsweise von Gonsette. Statt eine der problematischen Formulierungen

zu prüfen, zitiert er den in meiner Darstellung als (17)
aufgeführten Satz, der von höchster Harmlosigkeit ist und a priori mit der

Zustimmung aller rechnen darf. In (17) wird die Kontingenz erwähnt,

gegen die niemand etwas einzuwenden hat. Dagegen verschweigt Gonsette

nicht nur den anschließenden Satz, in dem Damiani das Nonkon-
tradiktionsprinzip in aller Form leugnet, mein Satz (18): «Potest Deus

ut Roma, etiam postquam facta est, facta non fuerit»; er geht in seiner

Behauptung bis zur Verdrehung der Tatsachen, nämlich es würde diesen

Satz nicht geben, obwohl er unmittelbar auf den besprochenen Satz

(17) folgt und in (25) und (29) wiederholt wird. Da Gonsette
unterschlägt, was ihm nicht paßt, wird er erst recht die impliziten Leugnungen

des Nonkontradiktionsprinzips in den Sätzen (9), (12), (20), (32)
und (34) nicht anerkennen, in denen Damiani mitdenkt, was ich die

Interpretation (b) genannt habe. Gonsette hat sich sein Resultat
vorgegeben, so daß er an den in 3.1 erwähnten Schluß anfügt: «Deshalb ist
es korrekt zu sagen, daß es Gott <vermag> (Dieu <peut> faire que), daß

37 Gonsette führt gleich drei bestätigende Damianistellen an. Vgl. J. Gonsette
[Anm. 1] 98.

38 « Gott ist ein Wollender und gleichzeitig ein Nicht-Wollender. Nun scheint es,
daß diese Theorie nicht weit abweicht von jener des hl. Thomas, und die Interpretation
von J. A. Endres scheint nicht gerechtfertigt zu sein, nach der Damiani das Prinzip der
Nonkontradiktion in den Umkreis des Kontingenten einbezieht... Richtig ist indessen,
wie Endres bemerkt, daß die Rede bei Damiani schwankend ist...» S. Vanni Rovighi
[Anm. 1] 12—13. Ich verstehe hier die hervorragende Philosophin Vanni Rovighi nicht,
wenn sie einerseits festhält, Gott könne nicht ein Wollender und gleichzeitig ein Nicht-
Wollender sein, andererseits den Widerspruch von Damiani - der am Beispiel Roms Gott
diesen Widerspruch ausdrücklich zutraut — in den anschließenden Sätzen unter
Sprachschwankungen entschuldigt. Das ist umso erstaunlicher, als sie ein besonders feines

Empfinden für die Folgen des Widerspruchs verrät, wenn sie sagt, die Konfusion
zwischen Sein und Nichtsein sei schlecht, und deshalb könne Gott das Kontradiktorische
nicht machen.



306 Petrus Damiani ein Freund der Logik?

Rom nicht gegründet wurde. Dies unter der Bedingung, daß diese

Gegenwart auf die unbewegliche Ewigkeit des Allmächtigen zurückgeführt

wird»39. Dieses Argument ließe sich mit gleicher Berechtigung so

fortführen: «Gott kann einen zweiten Gott schaffen, unter der Bedingung,

daß diese Schöpfung auf die unbewegliche Ewigkeit des Allmächtigen

zurückgeführt wird».
Das Beispiel trägt einen weiteren Baustein bei zur vermuteten

Tatsache, daß sich Gonsette über die Konsequenzen des Widerspruchs
völlig im unklaren ist und meint, das strenge Verbot sei je nach Situation
flexibel zu handhaben40. Denn nur so sind seine ständigen Wiederholungen

begreiflich, Damiani sei weit entfernt, den absoluten Wert des

Nonkontradiktionsprinzips zu leugnen41, er würde nicht die absolute

Gültigkeit der Logik in der Theologie ablehnen, einzig wegen Mangels
an systematischer und kohärenter Metaphysik müßte er ihr
Anwendungsfeld einschränken42, die einzig sichere Grundlage der Logik
komme ihr im Glauben zu43. Erst recht gilt es, wenn er Damianis
Beispielen zustimmt, die geeignet sein sollen, «den fanatischen Logikern

die Relativität ihrer Normen vor Augen zu führen». Zur Illustration

muß der Salamander herhalten, der im Feuer lebt und sich darin
wohlfühlt. «Und im Anschluß an Augustinus (De civ. Dei 21, Kap. 4—8)

wiederholt Damiani einige jener Anomalien, die die Aufmerksamkeit
der fanatischen Logiker erregen müßten, an die sie sich klammern:
<Der Salamander lebt im Feuer und, weit davon entfernt, geröstet zu

werden, scheint er sich sehr wohl zu fühlen?»44.

Erstens geht es Augustinus in den genannten Kapiteln nur um den

Nachweis, daß es Dinge gibt, die wir nicht verstehen45. Zweitens läßt
der Salamander Studien unter den verschiedenartigsten Gesichtspunk-

" J. Gonsette [Anm. 1] 97.
4,1 Nach Leclercq genügt es nicht, die verschiedenen Urteile und Widersprüche (sie)

zusammenzustellen ; es gehe um die Frage, wie Damiani daraus eine lebendige Synthese
bilde. Vgl. J. Leclercq [Anm. 1] 193.

" Vgl. J- Gonsette [Anm. 1] 7. «Freilich halten wir uns dadurch nicht für berechtigt,

Damiani allgemein zu einem Vernunftverächter und einem Vertreter der Ansicht
einer doppelten Wahrheit zu stempeln ...» F. Dressler [Anm. 1] 204.

42 Vgl. J. Gonsette [Anm. 1] 60.
45 «Die einzige sichere Grundlage, die die Logik in diesem Jahrhundert besitzt,

kommt ihr in den Gegebenheiten des Glaubens zu...» J. Gonsette [Anm. 1] 61.
44 J. Gonsette [Anm. 1] 57.
45 Unter den unverständlichen Dingen gehört jedoch das Beispiel des Salamanders

zusammen mit dem unverderblichen Pfauenfleisch, den Stuten in Kappadozien, die durch
den Wind trächtig werden usw. zu den ausgefallenen Absonderlichkeiten. Man wird sich
indessen hüten, Damiani diese naturwissenschaftlichen Legenden zum Vorwurf zu



Petrus Damiani ein Freund der Logik? 307

ten zu, nur nicht über die Logik. Es ist völlig sinnlos, aufgrund von
irgendwelchen Tatsachen die Logik zu erforschen oder ihr Vorschriften
erteilen zu wollen. Und drittens ist das Zitat tendenziös, weil sich

Augustinus deutlich genug zum Nonkontradiktionsprinzip bekennt,
etwa mit den Worten: «Wer so spricht <Wenn Gott allmächtig ist, dann

soll er das Geschehene ungeschehen machen), der merkt nicht, daß er
so spricht < Wenn Gott allmächtig ist, dann soll er machen, daß das, was
wahr ist, eben dadurch, daß es wahr ist, falsch sei>» oder auch: «...

Diesen Satz kann Gott nicht falsch machen, weil Gott der Wahrheit
nicht entgegensteht»46. Daß auch Thomas von Aquin diese Stelle
ausdrücklich wiederholt, dazu unter dem Titel «Kann Gott Geschehenes

ungeschehen machen?» einen beachtenswerten Anti-Damiani-Artikel
verfaßt hat47, wird verschwiegen, wohl um den Vergleich mit den

intellektuellen Führern des Mittelalters nicht zu gefährden — etwa mit
dem Zeitgenossen Anselm von Canterbury48 oder dem späteren Doctor

subtilis Johannes Duns Scotus49 usw.
Eine ganze Gruppe von Autoren läßt sich von dieser gewaltsamen

Schönfärberei nicht beeindrucken. Im wesentlichen sind es die
Philosophen. So vermerkt etwa Jolivet ausdrücklich, Damiani lehne die

Logik ab50 und die Doktrin von Damiani sei dermaßen radikal und

machen, die bis zu Albert dem Großen ungeprüft im Physiologus und ähnlichen Schriften
verbreitet wurden. «Wenn dieser [der Salamander] in einen Feuerofen hineingeht, so
verlöscht das Feuer, oder wenn er in ein Bad hineingeht, so wird das ganze Bad kalt».
Physiologus Bernensis. Wissenschaftl. Kommentar von Ch. von Steiger und
O. Homburger (Basel 1964) 95.

46 Augustinus contra Faustum lib. 26, Kap. 5. PL 42,481 und 482.
47 Thomas von Aquin, STh I, q. 25, art. 4.
48 Bei Anselm treffen wir eine Logik an, die heute noch nicht geklärt ist. Davon

zeugen die Diskussionen seiner Gottesbeweise. Vgl. Th. G. Bucher, Zur Entwicklung
des Ontologischen Beweises nach 1960 in: Der Streit um den Gott der Philosophen, hg.
von J. Möller (Düsseldorf 1985) 113-139.

49 Johannes Duns Scotus hat den Beweis erarbeitet, daß mit allem Aufwand an
Rationalität dem Skeptizismus nicht zu entgehen ist, sobald die vorsichtigste Abschwä-
chung des Nonkontradiktionsprinzips zugelassen wird. Duns Scotus, Erste Analytik II, 3,

hg. von L. Vives (Paris 1891) .2,184. Der Beweis ist in die Grundlagenforschung der
Mathematik eingegangen. Vgl. D. Hilbert/P. Bernays, Grundlagen der Mathematik
(Berlin 1934) 1,86.

50 «Die Logik wird ihrerseits verworfen in De divina omnipotentia, wo Damiani
behauptet, Gott könne alles... er vermöge es, daß das Geschehene ungeschehen werde».
J. Jolivet, La philosophie médiévale en Occident, in : Histoire de la Philosophie [Pléiade]
(Paris 1969) 1,1278. « Daß von einem solchen Mann das ius magisterii abgesprochen und
ihr im Verhältnis zur Theologie die Aufgabe gestellt wurde, velut ancilla dominae quodam

famulatus ohsequio suhservire, ist leicht zu begreifen ». J. Geyser, Die mittelalterliche Phi-



308 Petrus Damiani ein Freund der Logik?

extrem, daß sie kaum mehr zu überbieten sei51. Isaac spricht ähnliche
Worte52.

Ein einziges Mal scheint Gonsette von leichten Zweifeln an Damia-
nis Einstellung befallen zu sein, doch bringt er zaghaft die Entschuldigung

vor, Damianis Zeit hätte eben mehr Aszese als Spekulation
gebraucht53. Darauf meint Bultot unmißverständlich: «Dem können
wir uns nicht anschließen. Zu behaupten, die Zeit von Petrus Damiani
hätte ein größeres Bedürfnis an Aszese statt an Spekulation gehabt, das

ist eine Vermischung zweier verschiedener Wirklichkeitsgebiete. Auf
der intellektuellen Ebene hätte diese Epoche gute Spekulation dringend
gebraucht»54.

4. Damianis Relativismus und ein Paradox der Interpretation

Man braucht kein großer Theologe zu sein, um einzusehen, daß wir
über Gott nur vom Menschen aus reden können. Was wir über ihn
wissen, hat er in einer uns angepaßten Sprache geoffenbart. Das

Geheimnis Gottes ernst nehmen heißt, sich dieser Grenze bewußt zu
sein. Der gläubige Logiker muß dabei voraussetzen, daß die Angaben,
die uns Gott über sich selber gemacht hat, mit der Erkenntnisart unserer
Welt zusammenhängen. Der Satz «Es gibt einen Gott» darf nicht
gleichberechtigt — vernünftig, sinnvoll, begründbar — neben dem Satz

«Es gibt keinen Gott» stehen. Das ist letztlich der Grund, warum die
Verfasser der Bibel sich so viel Mühe gegeben haben bei der Beschreibung

von Gott. Wir reden in derselben Sprache über Krieg und Frieden,
über Welt und Ewigkeit, über Teuflisches und Göttliches. Soll es

überhaupt ein Wissen auf einem beliebigen Gebiet geben, so sind wir darauf

angewiesen, daß nicht jede Aussage in den Strudel des totalen Relati-

losophie, in: Die Geschichte der Philosophie, hg. von M. Dessoir (Berlin 1925) /,308.
Vgl. auch F. Copleston, A History of Philosophy. Mediaeval Philosophy (London 1966)
2,146.

51 «Die Doktrin von Petrus Damiani ist dermaßen radikal, so extrem, daß es

schwierig scheint, sie zu überbieten: Das Trivium hat keinen soliden Gegenstand mehr,
die Naturordnung kann von Gott jederzeit umgestürzt werden, der sich in seinen
Handlungen nicht mehr an das Nonkontradiktionsprinzip halten will. » J. Jolivet [Anm. 50]
7,1279.

52 «In seinem übertriebenen Voluntarismus und der Ungeniertheit, mit denen er
[Daminani] die Gesetze der Natur und des Denkens behandelt, scheint er Gott die Macht
zuzutrauen, sich schlicht mit den Widersprüchen zu verbinden ...» J. Isaac [Anm. 1] 47,
Anm. 1.

53 Vgl. J- Gonsette [Anm. 1] 92-93.
51 R. Bultot [Anm. 1] 93, Anm. 225.



Petrus Damiani ein Freund der Logik? 309

vismus hineingerissen wird. Sobald ein einziger Widerspruch im
harmlosesten Alltagsbereich anerkannt wird, so ist damit jegliches vernünftige

Reden über die Welt und a fortiori über Gott zerstört. Damiani traut
sogar Gott widersprüchliche Tätigkeiten zu. Größere Blasphemien gibt
es nicht.

Bei allen Geheimnissen um Gott berechtigt uns die Inadäquatheit
der Sprache in keiner Weise, einen sprachlichen Widersinn für die

Beschreibung einer unzugänglichen Eigenschaft zu halten. Damiani
möchte letztlich aus der vorgegebenen Sprache aussteigen. Dieser
Schleichweg führt indessen zum allgemeinen Bankrott und reißt dabei
die Theologie mit. Damianis Anhänger wollen nicht zugeben, wie weit
sie die Grenzen der von ihnen für Theologie gehaltenen Philosophie
überschritten haben ; sie verdrehen den Sachverhalt ins Gegenteil : der
weltlich denkende Mensch — insbesondere der Logiker — sei in seinem
Rationalismus festgefahren und würde sich weigern, auf göttliche
Geheimnisse einzugehen.

Die Untersuchung über Damiani wirft noch eine andersartige Frage
auf, die in das Gebiet der Dogmatik gehört. Es gilt als ausgemacht, daß
bei der Beurteilung der Rechtgläubigkeit nicht die Gesinnung des

Autors im Vordergrund steht, die nur sehr schwer in allen Einzelheiten
zu ergründen wäre. Ausschlaggebend ist jeweils der Text. Bei Damiani
muß indessen die Beurteilung umgekehrt verlaufen sein. Es wird
offensichtlich die gläubige, einsatzfreudige, fromme Persönlichkeit beurteilt,
denn die an der Oberfläche liegenden Relativierungen machen ihn zu
einem haltlosen Skeptiker, woran die Theologie bestimmt nicht
interessiert sein kann.

Zusammenfassung

Die Betrachtung einiger fundamentaler Damianistellen unter dem

Gesichtspunkt der Logik hat folgende Ergebnisse gebracht:
1. Damiani verwechselt Erkenntnistheorie mit Logik. Für die

Irrtümer der Erkenntnistheorie — flüchtige Beobachtung, mangelndes
Unterscheidungsvermögen, voreilige Verallgemeinerung usw. — macht

er die Logik verantwortlich.
2. In engem Zusammenhang mit dem Punkt 1. steht die Unterlassung,

zwischen Wahrheit und Gültigkeit zu unterscheiden. Ein
Logikbegriff, der sich über diese Einteilung hinwegsetzt, hat sich nirgends
bewährt.



310 Petrus Damiani ein Freund der Logik?

3. Die «vielen Schlußformen», in denen sich Damiani auskennt,

geben sich bei eingehender Analyse als eine einzige zu erkennen. Überdies

ist der geistige Besitz des Modus ponens, dessen ungezwungener
Umgang von den Kindern beim Eintritt in die Volksschule vorausgesetzt

wird, nicht der überzeugendste Beweis für die Logikkenntnis eines

Gebildeten.
4. In seinen Spekulationen über Gott gerät Damiani auf die Ebene

der Philosophie. Statt sich von ihr und insbesondere von der Logik
wieder auf die Theologie zurückführen zu lassen, bestreitet er die

Zuständigkeit der Logik, die sich in den Kernbereich der Theologie
einmischen wolle. Wie die Logik dabei konkret vorgeht, vermag er nur
an dem einen Satz zu verdeutlichen : Gott kann heute Rom ungeschehen
machen. Die Logiker halten diesen Satz einheitlich für absurd, denn es

ist eine der vielfältigen Ausdrucksweisen, das Nonkontradiktionsprin-
zip abzulehnen und die doppelte Wahrheit zu postulieren.

5. Damiani führt in den analysierten Texten kein einziges Beispiel
an, wo ein logischer Übergriff auf die Theologie stattgefunden und
Schaden angerichtet hätte. Alle Beispiele sind ausnahmslos Variationen
der unter 1. und 2. aufgezählten Irrtümer.

6. Damiani verfügte einigermaßen über die Logikkenntnis seiner
Zeit. Nur war sie im 11. Jahrhundert überaus dürftig, sozusagen inexistent.

Anselm von Canterbury stellt die Ausnahme dar. Da sich in der
Kenntnis der Logik zwischen Früh- und Hochscholastik ein bedeutender

Wandel vollzogen hat, darf Damiani nicht mit dem «Mittelalter»
identifiziert werden.

7. Die neueren Sympathisanten der Damiani-Logik führen keine

logischen Analysen durch. Davon ist nicht einmal Gonsette auszunehmen,

obwohl er sich nahe am Text aufhält. Solange die fundamentalen
Punkte 1. und 2. nicht in die Kritik einbezogen werden, fehlen die

Grundlagen für eine Logikbewertung.
8. Die logischen Ergebnisse aus 1. bis einschließlich 6. stehen in

diametralem Gegensatz zu den Ergebnissen von Gonsette und den von
ihm beeinflußten Forschern. Hingegen wird alles, was Endres zur Logik
gesagt hat, bestätigt.


	Petrus Damiani ein Freund der Logik?

