Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 36 (1989)

Heft: 3

Artikel: Petrus Damiani ein Freund der Logik?
Autor: Bucher, Theodor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761142

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761142
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Tueopor G. BUCHER

Petrus Damiani
ein Freund der Logik?

Petrus Damiani (1007-1072) steht im Ruf des klassischen Antidia-
lektikers. Wer sich in der Geschichte nur vage auskennt, weill von
diesem frithmittelalterlichen Denker wenigstens, daB3 er sich zweifel-
hafte Bertihmtheit erworben hat durch die heftigen Angriffe auf die
Logik. Er soll das Nonkontradiktionsprinzip geleugnet haben, wodurch
er zum Verfechter der doppelten Wahrheit wurde 1.

' Auswahl zur Literatur: O.]. BLum, St. Peter Damiani: His Teaching on the Spi-
ritual Life. The Catholic Univ. of America. Studies in Mediaeval History N.S. 10 (Wa-
shington 1947); P. BREzz1/B. NARDI, S. Pier Damiani. De divina omnipotentia e altri
opuscoli. Ediz. naz. dei classici del pensiero italiano 5 (Fiorenze 1943); R. Burtor, Chris-
tianisme et valeurs humaines. La doctrine du mépris du monde. Le 11¢siécle. 1. Pierre
Damien (Louvain 1963); F. DRESSLER, Petrus Damiani. Leben und Werk. Studia Ansel-
miana 34 (1954) 1-247;]. A. ENDRES, Petrus Damiani und die weltliche Wissenschaft, in:
Beitrige zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters, hg. von C. BAEUMKER (Miinster
1910) 1-36; E. GiLson, La philosophie au Moyen Age. Des origines patristiques a la fin
du 14¢ siecle (Paris 21986); J. GoNseTTE, Pierre Damien et la culture profane. Essais
philosophiques 7 (Louvain 1957); T. GREGORY, Das opusculum contra Wolfelmum und
die antiplatonische Polemik des Manegold von Lautenbach. Platonismus in der Philo-
sophie des Mittelalters, hg. von W.BeiERwALTES (Darmstadt 1969) 366-380;
W. HarTMANN (Hg.), Manegold von Lautenbach. Liber contra Wolfelmum (Weimar
1972); J. Isaac, Le Peri Hermeneias en occident de Boece a Saint Thomas (Paris 1953);
F. KemprF, Philosophisch-theologische Kimpfe. Die Anfinge der Friithscholastik, in:
Handbuch der Kirchengeschichte, hg. von H. JEpIN (Freiburg [1966] 1985) 3/1, 531—
539; G. LADNER, Theologie und Politik vor dem Investiturstreit. Abendmabhlstreit,/Kir-
chenreform Cluni und Heinrich III., hg. von H. Hirscu (Wien 1936); J. LECLERCQ,
Documents sur S. Pierre Damien. Riv. di storia della Chiesa in Italia 11 (1957) 106-113;
DEers., Le jugement du B* Paul Giustiniani sur S. Pierre Damien. Riv. di storia della chiesa
in Ttalia 11 (1957) 423-426; DeRrs., Inédits de S. Pierre Damien. Revue bénédictine 67
(1957) 151-174; Ders., S. Pierre Damien, ermite et homme d’église (Rome 1960);



268 Petrus Damiani ein Freund der Logik?

Diese Sicht ist etwas ins Wanken geraten. Seit der Mitte unseres
Jahrhunderts setzen sich vermehrt Historiker oder der Geschichte nahe-
stehende Denker mit zunehmendem Erfolg fiir eine Meinungsinderung
ein. Eine unmittelbare Frucht davon ist das Urteil, wie es etwa bei
Hartmann anzutreffen ist: « Manegold von Lautenbach wird auf Grund
seiner Schrift gegen Wolfhelm in der Philosophiegeschichte neben
Petrus Damiani (+ 1072) und Otloh von St. Emmeram (T um 1070) als
Antidialektiker bezeichnet. Von Petrus Damiani und von Otloh ist
dieses Odium infolge neuerer Untersuchungen inzwischen genommen
worden...» 2. Was Hartmann hier iiber Damiani aussagt, scheint er als
Sprecher einer sich anbahnenden Richtungsinderung zu tun. Zwar
stiitzt Hartmann seine iiberraschende These fiir Damianis Neuinterpre-
tation nicht auf eigene Forschungen; er schlieBt sich dem Urteil meh-
rerer Vertrauensleute an, die, so macht es den Anschein, mit entspre-
chender Kleinarbeit aufwarten. Auf der Ebene der Auseinandersetzung
heil3t das, die Studie von Endres aus dem Jahre 1910, an der sich die
Fachleute bisher in der Beurteilung von Damianis Logik orientiert
haben, sei aufgrund neuerer Erkenntnisse tiberholt.

Allen voran sind die Kirchenhistoriker dabei, den sich abzeichnen-
den Meinungsumschwung als wissenschaftliche Erkenntnis in Hand-
biichern zu verbreiten. Im Lexikon fiir Theologie und Kirche sind die
Angaben trotz der Kiirze unmiBverstindlich. « Durchaus kein Antidia-
lektiker, war er [Damiani] der Uberzeugung...» 3; Kempf hat dieselbe
Ansicht im Standardwerk von Jedin so erweitert: « Daf3 sich hier die

H. Lowe, Petrus Damiani. Ein italienischer Reformer am Vorabend des Investiturstrei-
tes. Gesch. in Wissenschaft und Unterricht (1955); A.]J. MacpoNALD, Authority and
Reason in the Early Middleages (Oxford 1933); R. Mast, S. Pier Damiani e la cultura.
Divinitas 3 (1959) 176-185; P. PavLazzint, Il diritto strumento di riforma ecclesiastica in
S. Pier Damiani (Roma 1956); V. PorETTy, Il vero atteggiamento antidialettico di Pier
Damiani (Faenza 1953); DErs., Studi su San Pier Damiani. In onore del Cardinale A. G.
Cigognani (Faenza 1961); K. REINDEL, Petrus Damiani bei Dante. Deutsches Dante-Jb.
34,35 (1957) 153-176; DERrs., Art. Petrus Damiani in LThK (Freiburg [1963] 1986)
8,358-360; J.J. Ryan, Saint Peter Damiani and his Canonical Sources. A Preliminary of
the Antecedents of the Gregorian Reform. Pontifical Institute of Mediaeval Studies.
Studies and Texts 2 (Toronto 1956); H. ScHAUWECKER, Otloh von St. Emmeram. Ein
Beitrag zur Bildungs- und Frémmigkeitsgeschichte des 11. Jahrhunderts. Studien und
Mitteilungen zur Geschichte des Benediktinerordens und seiner Zweige 74 (1963) 5-240;
N. Tamassia, Le opere di Pier Damiano. Atti del R. Istituto Veneto di scienze, lettere ed
arti 62 (1902-3) 884—-890; S. Vann1 RoviGHl, San Anselmo e la filosofia del sec. XI
(Milano 1949).

2 W. HARTMANN [Anm. 1] 24-25.

3 K. REINDEL, Petrus Damiani LThK &, 359.



Petrus Damiani ein Freund der Logik? 269

Gefahr einer doppelten Wahrheit abzeichne (Endres), ist eine allzu
logische, dem Denken Damianis nicht angemessene Deduktion. Mit
derselben Vorsicht muf3 die Gesamthaltung der sogenannten Antidia-
lektiker beurteilt werden, bestand sie doch keineswegs in absoluter
Negation» 4. In wenigen Worten li63t sich dieser neue Trend so zusam-
menfassen: Das Pridikat « Antidialektiker» soll auf Damiani entweder
nicht zutreffen oder es wird dem Begriff eine positive Seite abgewon-
nen, was im letztgenannten Fall soweit gehen kann, dal Damiani fiir
seine Einstellung zur Logik mit Lob tiberhduft wird °.

Die Historiker lassen sich bei dieser Neubewertung von einer drei-
fachen methodischen Vorentscheidung leiten: Erstens zeigt sich die
neuere Forschung der ilteren gegeniiber als iiberlegen, zweitens besti-
tigt die Konvergenz unter den Forschern die Anniherung an die Wahr-
heit, und drittens vermag der gesunde Menschenverstand, den jeder
Historiker, Philologe oder Theologe mitbringt, den logischen Anteil
adiquat zu beurteilen.

Der erste Punkt hat zweifellos einen hohen Wahrscheinlichkeits-
wert, auch wenn er nicht genau zu beziffern ist, und der zweite hingt
von der Vollstindigkeit der Autorenauswahl ab. Demgegeniiber regt
der dritte Punkt eine Textuntersuchung an, die sich nicht mit Vermu-
tungen zufriedenzugeben braucht. Daher werde ich mich auf diesen
Punkt konzentrieren. Im Anschlul3 daran werde ich kurz einige Aus-
wirkungen auf die Theologie andeuten sowie auf die heutige Bewertung
von Damianis Logik eingehen.

1. Petrus Damiani als Logiker

Nach einer Einleitung tiber den Begriff und die Stellung der Logik
bei Damiani werden einige Texte ausgewihlt. An ihnen soll Damianis
Logikverstindnis und sein Umgang mit dem Nonkontradiktionsprinzip
diskutiert werden.

1 F. KEmpF [Anm. 1] 3/1, 533.

5 «Verdient er daher den Beinamen Antidialektiker, mit dem ihn die Historiker
bezeichnen ? Man sollte ihn eher loben im Namen seines Intellektualismus’, die Anwen-
dung eines Instrumentes streng beschrinkt zu haben, das noch nicht seinen festen Aus-
gangspunkt (point d’appui) gefunden hatte». . GONSETTE [Anm. 1] 60-61.



270 Petrus Damiani ein Freund der Logik?

1.0. Einleitung

Bei Damianis Zugang zur Logik treffen wir zunichst auf eine zeit-
bedingte terminologische Schwierigkeit. Damiani benutzt nicht das
Wort logica, er spricht von dialectica. Damit hat er sich den Ruf eines
Dialektikers, genauer eines Gegners der Dialektik eingehandelt. Um zu
verstehen, welche Gefahren der Deutung hier drohen, mul3 der Zusam-
menhang zwischen Dialektik und Logik niher erértert werden. Daher
beginne ich zuerst mit einigen Andeutungen iiber die historische Ent-
wicklung des Dialektikbegriffs, bevor allgemeine Ansichten Damianis
zur Logik untersucht werden.

1.0.1. Zur Dialektik bei Damiani

Die Stoiker haben nicht sklavisch in den Pfaden des Platonismus
weiterphilosophiert. Das hat sie freilich nicht gehindert, zahlreiche
Worte zu iibernehmen, die wie alles Sprachliche, leichten Bedeutungs-
verschiebungen bis zu Kernverinderungen ausgesetzt sind.

Eine Kernverinderung hat das Wort dwadextikn erfahren, mit dem
unter den Nachfolgern von Aristoteles das neu entdeckte Gebiet der
formalen Logik bezeichnet wird. Schon vor 200 v.Chr. hat sich diese
fachtechnische Bedeutung eingespielt, und sie bleibt in den groflen
Ziigen unverindert bis mindestens ins 16. Jahrhundert. Da die antiken
Philosophen das Wort dialectica nicht benutzen, wenn sie, wie etwa
Plotin ¢, von der Dialektik reden, gibt es bei ihnen auch nicht eine
unklare Abgrenzung zwischen Dialektik und Logik. Eine gewisse Mehi-
deutigkeit ist nachweisbar, insofern die Logik bald in einem weiteren,
bald in einem engeren Sinn verstanden wird’. Der weitere umfal3t
Methodologie (Definition, Einteilungen usw.), Grammatik, Etymolo-
gie usw., der engere die formale Logik, wenn Zenon, Chrysipp, Cicero
oder Cassiodor die dialectica darstellen, dann machen die aristotelischen

¢ In der 3. Enneade iiber Zeit und Ewigkeit kommt das Wort SIOAEKTIKT nie vor,
dagegen « Dialektik » hiufig in der erklirenden Einleitung. Vgl. Plotin, Uber Ewigkeit und
Zeit (Enneade III 7). Bearb. von W. BEIERWALTES (Frankfurt a. M. 31981). Hiufig wird
aber Dialektik nicht nur in die Erkldrung hineingetragen, sondern auch in die Uberset-
zung. So nennt etwa Augustinus die Logik iiblicherweise disciplina disputationis, was in der
Bibliothek der Kirchenviter irrefiihrend mit Dialektik tbersetzt wird. Vgl. disciplina
disputationis, in: De doctr, chr. 11, 31 (48) 2--3; praecepta disputationis 11, 36 (54) 1-2; ratio
disputationis 11, 39 (58) 19 usw.

7 Wie schwankend die Einteilungen sind, das sei bei Martianus Capella als einzigem
Autor angedeutet:



Petrus Damiani ein Freund der Logik? 271

Syllogismen den Kern dieser Darstellung aus zusammen mit den
Regeln, die im Mittelalter « Modus ponens», «Modus tollens», «Dis-
junktiver Syllogismus» usw. genannt werden?® Nach eigenem Zeugnis
hat Aristoteles die Syllogismentheorie «erfunden», dem die Megariker-
Stoiker einen zweiten, fiir die Praxis erheblich niitzlicheren Teil hin-
zugefiigt haben. Das so entstandene Gebiet heilit ziemlich allgemein
dwaAekTikn. Sobald nun der neue Inhalt auf Platon zuriickprojiziert wird
— aufgrund des gleichen Wortes ist die Verfithrung naheliegend — setzt
ein Anachronismus mit verheerenden Folgen ein. Zwischen Platon und
den Stoikern bleibt in Wirklichkeit nur das Wort dasselbe: die Bedeu-
tung hat sich so radikal gewandelt wie zwischen Lucifer und Christo-
phorus. Cicero war sich dieser Begriffsentwicklung bewuBt, und des-
halb hat er nur widerwillig das Wort SioAextikn mit dialectica tiber-
setet ?,

Cicero’s Sorgen waren nicht unbegriindet. Mit der Renaissance ist
die Logik in Ungnade gefallen, Kant hat die ihm bekannten Rudimente
fiir das umfassende, abgeschlossene Logikwissen der abendlindischen
Tradition gehalten, und Hegel hat mit einigen unbedachten AuBerun-
gen den Vorrang der Dialektik gegeniiber der Logik festgeschrieben 9.

Iudicando (fiir Poeten)
Fir Rhetoriker

1. Loquendo .

2. Eloquende } mmmatik

3. Proloquendo . Aristotelische
4. Proloquiorum summa } Logik < Stoische

2

0.

MarTiANUS CAPELLA, De nuptiis Philologiae & Mercurii. Peter Perna (Basel 1577) 64—65.
Doch bei der Ausfiihrung wird die Logik nicht, wie angekiindigt, unter Prologuendo und
Prologuiorum summa abgehandelt; sie trigt den neuen Titel: secunda pars de eloguendo. Der
Autor hilt also nicht einmal in seinem eigenen Werk die vorgeschlagene Einteilung
durch.

8 «Doch zuerst reden wir von den [Aristotelischen und Hypothetischen] Syllogis-
men, in denen sich die Niitzlichkeit und Kraft der ganzen dialectica zeigt...»,
M. A. Cass10DOR, De artibus ac disciplinis liberalium litterarum. Kap. 3: De dialectica, PL
70,1168. Vgl. ferner Cassiodori Senatoris Institutiones, hg. von R. A. B. MyNors. Claren-
don (Oxford 1937) 118-119.

? Vgl. J. Kamio, Cicero’s Topica: The Preface and Sources (Turku 1976) 17—18.

10 Es seien nur zwel Punkte erwihnt. Erstens iibersetzt er die Fachtermini der Stoa
mit einer Beliebigkeit, die nicht nur den Leser an der Brauchbarkeit jeglicher Logik
zweifeln lassen, sondern Hegel selber zu Fall bringen, etwa wenn er die einfachste Regel —
die Stoiker nennen sie Nummer 1 —, konkret so verwendet: « Wenn’s Tag ist, dann ist’s
hell; nun aber ist’s Nacht, also nicht hell». Diese unkorrekte Argumentation zeigt auller
einem Abschreibefehler, der im antiken Vorbild von Chrysipp nicht anzutreffen ist, daf3



272 Petrus Damiani ein Freund der Logik?

Zur Bewertung geniigt nun allerdings die Unterscheidung Dialek-
tik/Logik fiir sich allein nicht, vor allem dann nicht, wenn als Gegen-
stiick zur Dialektik eine Karikatur von Logik entwickelt wird. Obwohl
Hegel das Gebiet der Logik nicht einmal oberflichlich analysiert hat,
bleibt sein Ansehen unvermindert bestehen bei Philosophen oder Phi-
losophiehistorikern, die sich mit Dialektik befassen. Dal} er fiir die
Dialektik die erste Autoritit ist, diirfte unbestritten sein. Doch fiir eine
Entflechtung zwischen Dialektik und Logik hat er sich nicht eingesetzt.
Daraus sind Fehlurteile in der historischen Bewertung entstanden,
indem etwa Augustins dialectica unter dem Aspekt der Dialektik unter-
sucht wird, was das Bild eines schreibfreudigen Rhetorikers ergibt, der
sich auf luftige Definitionen einldBt'! und unbekiimmert an den Pro-
blemen vorbeiredet 12, Hat schlieBlich dialectica diese verschwommene,
in der Antike nicht belegbare Bedeutung angenommen, dann braucht es
nur noch kleine Schritte der Ausweitung, bis das Begriffsfeld keine

Hegel der Sinn fiir die Systematik von logischen Regeln abgeht. Zweitens wird der
Renaissancephilosoph Petrus Ramus, der Fehler nach der genannten Art im Dutzend
wiederholt, in Hegels Geschichte mit dreieinhalb Seiten gewiirdigt [G. W.F. HEGEL,
Theorie-Werkausgabe 20,45-48], wihrend Pascal, dessen Logikiiberlegungen allen Ab-
wertungen standgehalten haben, mit eineinhalb Zeilen als Popularphilosoph in der Ein-
leitung erwihnt ist [ebd. 18,114]. Vgl. Th. G. Bucher, Wissenschaftstheoretische Uber-
legungen zu Hegels Planetenschrift. Hegel-Studien 18 (1983) 65137, bes. Hegels Bewer-
tung der formalen Logik 102-111. Weiter DEgrs., Zur formallogischen Identitit im Urteil
von Hegel. Philosophia Naturalis 20 (1983) 453-473.

"' Gonsette unterscheidet zwei Bedeutungen von dialectica : 1. Die Wissenschaft der
Gesetze, die das Denken regieren, was der formalen Logik entspricht (De ordine II, 13)
und 2. die Kunst, diese Gesetze zu handhaben (Contra Cresc. I, 13). Vgl. J. GoNSETTE
[Anm. 1] 43. Diese Einteilung fiihrt nicht iiber Schaumschligerei hinaus.

'2 Pépin sagt wortlich: «Man hat den Eindruck, daB die dialectigue, wie sie von
Augustinus vorgesehen ist, im wesentlichen jene der Stoiker ist ... » ]. PEPIN, Saint Augus-
tin et la dialectique (Villanova 1976) 216. Hier wird der engere und eigentliche Sinn der
Logik, den Augustinus tatsichlich als einzigen im Auge hat, offensichtlich erkannt.
Erstaunlicherweise geht Pépin dennoch nur ganz kursorisch auf diese brauchbare Logik
ein und widmet die grofle Ausfithrung der « Logik» im weiten Sinn. Konkret distanziert
sich Pépin in der Besprechung von « De dialectica»—so lautet der richtige Titel (ebd. 23) —
nicht von der Ansicht der Mauristen, dieser Traktat sei von «extremer Banalitidt». Den-
noch wird eine méglichst vollstindige Zitatensammlung aufgefiihrt, die im gleichen
trivialen Sinn von der niitzlichen Bedeutung ablenkt. Einige Beispiele: 1. Gegenstand der
dialectique sei Definition, Einteilung, Zusammenfiigung (166), 2. « Die dialectique unter-
scheidet sich von der Sprachbegabung (éloquence) dadurch, daf3 dialectigue dazu dient, das
Verstandene vorwiegend mitzuteilen und die Sprachbegabung vorwiegend, um es zu
verstehen.» (140) 3. « Die dialectique hilt sich mit Vorliebe an Fragen-Antworten» (186)
usw. Von diesem Nebengeleise aus gelingt es nicht mehr, die Bedeutung von Augustinus
in der Logik — was die Absicht des Buches sein sollte — ins Zentrum zu riicken. Das ist
umso bedauerlicher, als Augustinus erstens in dieser Frage die Tradition streng iiber-



Petrus Damiani ein Freund der Logik? 273

Ansicht mehr ausschlie3t und jeder Mensch zum Dialektiker wird. Auf
der Grundlage einer bis zur Tautologie gedehnten Begrifflichkeit mul3
zum vornherein jeglicher Nachweis miBlingen, Petrus Damiani als
Antidialektiker vorzustellen.

Wenn Damianis Einstellung zur Dialektik erwihnt wird, dann geht
es nicht um einen Dialektikbegriff des 18. oder 19. Jahrhunderts, den
man ins Frithmittelalter zuriickverlegen miifite. Vielmehr steht der
Begriff dialectica zur Debatte, wie er sich in der Zeit zwischen 300 v. Chr.
bis in die Mitte des 16. Jahrhunderts im Kern nicht verindert hat und
der ohne nennenswerte Verfilschung synonym mit der formalen Logik
ist. Damit stellt sich die Frage so: War Petrus Damiani ein Logikgeg-
ner? Die Anhidnger von Damiani verneinen die Frage und machen dazu
Angaben, denen wir folgen wollen.

1.0.2. Darmianis Stellung zur Logik

Die Fachleute, die heute iiber die Logik von Damiani den Ton
angeben, sind bemiiht, ein verséhnliches Bild zwischen Damiani und
seiner Umgebung zu zeichnen, das durch die vermeintliche Abwei-
chung in der Logik nicht gestért wird. Wihrend im 11. Jahrhundert
religise Reformatoren der Ansicht waren, die Ménche, der Klerus und
die Christen wiirden die Logik besser nicht kennen, die eine heidnische
Erfindung sei !?, hat sich Damiani gestriubt, dieser Auffassung beizu-
pflichten; er soll sich nicht gegen die Logik, sondern in gesunder Ein-
stellung nur gegen ihren schlechten Gebrauch zur Wehr gesetzt
haben 4. Nach DreBler hat bisher jede genaue Untersuchung festge-

nimmt, zweitens sie korrekt bis in Einzelheiten versteht und drittens sie padagogisch-
didaktisch deutlich tiber seine Vorginger oder Zeitgenossen hinausfiihrt. Es ist Verfil-
schung, wenn die Leistungen von Augustinus verschwiegen, hingegen Banalititen
wortreich ausgewalzt werden. Vgl. Th. G. BucHER, Zur formalen Logik bei Augustinus.
Freib. Zeitschr. fiir Philos. und Theol. 29 (1982) 3-45.

13 «Nach dem Urtteil der religiésen Reformatoren des 11. Jh. war es viel besser, daf3
die Ménche, der Klerus und die Christen die Logik nicht kannten, die eine heidnische
Erfindung ist ...» P. BREzz1/B. NARDI [Anm. 1] 5. «Das Ideal von P. Damiani ist, daB die
Laien der Profankultur fiir sich selber keine Aufmerksamkeit schenken». R. BurroT
[Anm. 1] 91.

14 «Damiani wendet sich nicht gegen die Logik, sondern gegen ihren schlechten
Gebrauch, gegen die unerlaubte Anwendung auf ein Gebiet, das eine andere MafBeinheit
erfordern wiirde». P. BRezz1 [Anm. 1] 17. « Wie Augustinus, Césaire d’Arles oder Gregor
der GroBe, so fithrt Petrus Damiani den Kampf vor allem gegen die Exzesse..»
J. GonserTE [Anm. 1] 38—39. « Petrus Damiani leugnet nie den Wert [der Logik], ... aber
er behauptet, dieser Wert sei ausschlieBlich formell ...» (ebd. 46). «Petrus leugnet in
keiner Weise die Niitzlichkeit der Logik in der Theologie ...» (ebd. 60).



274 Petrus Damiani ein Freund der Logik?

stellt, daB3 Petrus das tibliche Logikwissen des 11. Jahrhunderts mitbe-
kommen hatte '*, auch wenn er nach anderer Quelle die hohlen Syllo-
gismen durch religiése Kenntnis ersetzte '¢. Damiani wisse Bescheid
iiber die verschiedenen SchluBformen; seine Unterscheidungen, mit
denen er etwa die Auslegung von Benedikts Regel angreift, wiirden
geradezu an Sophismen grenzen'’. Im Anschlufl an Augustinus soll
Damiani einige Anomalien zitieren, die den Logikern die Relativitit
ihrer Normen verdeutlichen miiBiten '8, Was Damiani erzihlt, sei letzt-
lich nicht bloB der kulturbedingte Widerhall jener Zeit '°. Das Grund-
anliegen von Damiani bestand also darin, der weltlichen Wissenschaft —
mit Blick auf die Logik — kein Richteramt in theologischen Fragen
zuzubilligen. Mit dieser Unterwiirfigkeit sei er an die Seite der Meister
aus der Hochscholastik zu stellen %°.

Daneben héren sich einige einschrinkende Nuancen an Damianis
Logik mehr als Beschwichtigung an. Zugegeben wird, dafl Damiani
offensichtlich geringe authentische Kenntnisse besaB3. Er fiihrt zwar
eine ganze Reihe von Namen antiker Schriftsteller an, hinter denen aber
sicher keine wirkliche Kenntnis ihrer Werke steht: Galen, Gellius,
Cassiodor, wobei letztgenannter nur im Zusammenhang des Quadrivi-
ums erwihnt wird 2!, Ferner wird unumwunden zugegeben, dafl Dami-

% «Manche Darstellung hat sich darum verleiten lassen, seine Ausbildung in der
Kunst der Beweisfithrung geringer anzuschlagen als in den andern Fichern. Doch jedes
aufmerksame Studium seiner Schriften hat bisher das Gegenteil ergeben: Petrus verfiigt
iiber das vollkommene Ristzeug fiir die dialektische Behandlung eines Themas, wie man
es nach den Bildungsverhiltnissen zu Beginn des 11. Jahrhunderts erwarten kann.
F. DRESSLER [Anm. 1] 197-198.

'¢ «Die hohlen Syllogismen, mit denen die Gier nach der Natur gerechtfertigt wird,
ersetzt er [Damiani] durch religiése Kenntnis als Héren auf das Evangelium».
J. LECLERCQ, Saint Pierre Damien ermite [Anm. 1] 201.

' Vgl. F. DressLER [Anm. 1] 198. Unter einem Sophismus versteht man eine hin-
terlistige Argumentation, deren Fehlerhaftigkeit der Gegner nicht zu durchschauen ver-
mag. Der Kontext zeigt, daB3 DreBler hier Sophismus positiv bewertet, etwa im Sinn von
anspruchsvoller Logik.

'* In Anlehnung an Augustinus (De civ. Dei 21, 4-8) beendet Gonsette diesen
Gedankengang mit den Worten: « Der Salamander lebt im Feuer, und weit entfernt dabei
umzukommen, scheint er sich im Gegenteil héchst wohl zu fihlen.» J. GONSETTE
[Anm. 1] 57.

1 « Wer heute noch Damiani als typisches Beispiel eines Antidialektikers auffaf(3t,
bar aller Kenntnisse und Verichter des Wissens, tut als ob — um von anderem zu
schweigen — seine Schriften nur das Echo, zum Teil sehr wértliche Echo der klassischen
Werke der scholastischen Kultur wiren.» P. BREzz1/B. NARDI [Anm. 1] 35.

* Vegl. F. DRESSLER [Anm. 1] 203.

2 Vgl F. DrEssLER [Anm. 1] 186-187, 195.



Petrus Damiani ein Freund der Logik? 275

ani hinsichtlich der Logik mehr Kritik statt Aufbau oder gar Forschung
betrieben hitte. Freilich wird er auch dafiir nachsichtig von jeglichem
Tadel freigesprochen, da seine Zeit mehr Aszese als Spekulation brauch-
T 22,

Zu diesem relativ geschlossenen Bild, das aus umfangreichen Stu-
dien hervorgegangen ist, gibt es eine ebenso kompakte Gegenmeinung,
die sehr kurz, manchmal fast nur in Einzelsitzen ausgedriickt wird.
Psychologisch ist es verstindlich, volumintsen Biichern mehr zu ver-
trauen; letztlich entscheidet jedoch die VerliBlichkeit der Argumenta-
tion.

Zunichst bleibt zu untersuchen, was Damiani in der Logik wirklich
gesagt hat und was daraus abzuleiten ist. Das darf nur anhand seiner
eigenen Worte durchgefithrt werden. Daher wihle ich zur Beurteilung
zwei Texte aus De divina omnipotentia, die von Anfang an im Zentrum
der Damianikontroverse stehen. Den zweiten und lingeren werde ich
in drei Stiicke abgrenzen, alles mit Titeln iiberschreiben, in der Uber-
setzung die einzelnen Sitze numerieren und fortlaufend kurz kommen-
tieren. Im Anschlul daran werden zwei grundlegende Probleme
besprochen.

1.1. Ausgewihlte Stellen auns <De divina omnipotentiay

1.1.1. Die Regeln der Logiker versagen

Quamobrem indubitabili fide cre-
dendum est, Deum omnia posse, sive
faciat, sive non faciat. Nam quod ma-
lum est, potius debet dici nihil, quam
aliquid, atque ideo nihil praejudicat, si
dicamus Deum omnia posse, licet
mala omnia non possit; cum mala non
intra omnia, sed extra omnia potius
debeant supputari. Hinc est, quod
saepe divina virtus armatos dialectico-

2

(1) In unerschiitterlichem Glau-
ben ist festzuhalten, daB Gott alles
kann, ob er es ausfiihrt oder nicht. (2)
Aber was das Bose anbelangt, miil3te
es eher nichts als etwas genannt wer-
den, und daher wird nichts vorent-
schieden, wenn wir sagen, Gott kénne
alles, aber alles Bose sei ausgeschlos-
sen. (3) Da das Bose nicht zu allem
gehort, sondern aullerhalb von allem

? «... Man mag bedauern, daf3 sich Damiani mehr darauf beschrinkt hat zu kimp-

fen, ohne den Versuch zu wagen auseinanderzuhalten und zu rekonstruieren, aber es wire
absurd, wollte man ihm dies tibel nehmen. Seine Zeit hatte ein dringenderes Bediirfnis an
Aszese als Spekulation ...» J. GONSETTE [Anm. 1] 39—40.



276 Petrus Damiani ein Freund der Logik ?

rum syllogismos, eorumque versutias
destruit; et quae apud eos necessaria
jam atque inevitabilia judicantur, om-
nium philosophorum argumenta con-
fundit. Audi syllogismum: Si lignum
ardet, profecto uritur; sed ardet, ergo
et uritur. Sed ecce Moyses videt ru-
bum ardere, et non comburi
(Exod. 3). Rursus, si lignum prae-
cisum est, non fructificat, sed prae-
cisum est, ergo non fructificat. Sed
ecce virga Aaron in tabernaculo, con-
tra naturae ordinem reperitur amyg-
dalas protulisse (Num. 17). PL 145,
610-611.

ist, miiite es eher undinglich existie-
ren. (4) Hier ist es, wo die géttliche
Kraft die oft gepanzerten Syllogismen
der Logiker und ihre Verschlagenheit
zerstort, (5) Dabei bringt er die Argu-
mente der Philosophen durcheinan-
der, die sie fiir notwendig und unaus-
weichlich halten. (6) So beim Schluf3:
Wenn das Holz brennt, dann ver-
brennt es. Nun brennt es; also ver-
brennt es. Aber siehe, Moses hat den
Dornbusch brennen sehen, der nicht
verbrannte (Exod. 3). (7) Oder wenn
das Holz abgeschnitten ist, bringt es
keine Frucht. Nun ist es abgeschnit-

ten; also bringt es keine Frucht. Aber
siche, Aarons Stab im Zelt hat gegen
die Naturgewohnheit zu sprielen be-
gonnen und Mandeln angesetzt. (Nu-
meri, 17)

Satz (1) ist ein theologisches Bekenntnis. Der Autor will damit die
Allmacht, gleichzeitig aber auch die Freiheit Gottes hervorheben.
Wenn es etwas gibe, das Gott nicht ausfithren kénnte, wire das eine
Gegeninstanz zu seiner Allmacht. Und wenn er die Schépfung aus
irgendeinem Zwang hervorgebracht hitte, dann wire er nicht frei
gewesen. Da beide Eigenschaften als gleich wichtig anzusehen sind, ist
jede Deutung abzulehnen, die der einen eine Stellung einriumte,
wodurch die andere vermindert wiirde. Das ist schlieBlich der Kern des
Problems, aus dem heraus Petrus Damiani die Schrift De divina omni-
potentia verfal3t hat.

Implizit 1463t sich aus (1) erschlieBen: (2) Wenn Gott alles schaffen
kann, dann vermag er auch das Bose zu schaffen. Da nun Damiani dieser
theologisch unerwiinschten Konsequenz entgehen will, bezeichnet er
mit der Tradition das Bose als nichts. (3) Das Bose gehort nicht zum
Ganzen; es steht aulerhalb und deshalb existiert es nicht nach Art der
Dinge, die das Ganze ausmachen. Etwas unvermittelt richtet Damiani
nun in (4) den Blick auf die Logiker. Offenbar sind sie es, die mit ihrem
hinterlistigen Wissen angebliche Liicken in der Allmacht Gottes auf-
zeigen. Da es jedoch den Logikern schon schwerfillt, die besondere
Existenzweise des Bosen zu erfassen, werden sie sich auch anderswo



Petrus Damiani ein Freund der Logik? 277

nicht leicht aus den Schwierigkeiten heraushalten kénnen. (5) Tatsich-
lich bringt die géttliche Allmacht die Argumente durcheinander, die in
den Augen der Logiker fiir unerschiitterlich gelten. Welche Art der
Argumentation dabei vorgesehen ist, demonstriert Damiani in (6) und
(7) anhand von zwei Beispielen: Der Dornbusch brennt ohne zu ver-
brennen, und Aarons abgesigter Stab hat Bliiten getrieben und Frucht

getragen.

1.1.2. Die Zeit beeinfluf3t das Wirken Gottes nicht

At revincendam ergo didacium
hominum impudentiam, quibus ad-
huc propositae quaestionis absolutio
superius facta non sufficit, non inepte
possumus dicere, quia potest Deus fa-
cere in illa invariabili et constantis-
sima semper aeternitate sua, ut quod
factum fuerat, apud hoc transire nos-
trum, factum non sit; scilicet ut dica-
mus: Roma, quae antiquitus condita
est, potest Deus agere ut condita non
fuerit. Hoc quod dicimus, potest,
praesentis videlicet temporis, congrue
dicitur quantum pertinet ad immobi-
lem Dei omnipotentis aeternitatem;
sed quantum ad nos, ubi continuata
mobilitas, et perpes est transitus, ut
mos est, potuit, convenientius dicere-
mus, ut ita intelligamus hoc quod dici-
tur: Potest Deus facere, ut Roma non
fuerit non condita, hoc scilicet secun-
dum eum apud quem «non est trans-
mutatio nec vicissitudinis obumbratio
(Jac. 1)». Quod nimirum apud nos ita
sonat, potuit Deus. Quantum enim ad
aeternitatem suam, quidquid potuit
Deus, hoc etiam et potest; quia prae-
sens ejus in praeteritum nunquam ei
vertitur: ejus hodie non in cras, vel in
aliquod temporis vicissitudine permu-
tatur; sed sicut ipse semper est quod

(8) Um die Unverschimtheit der
Quaerulanten zu widerlegen, denen
der oben angefithrte Losungsvor-
schlag nicht geniigt, ist es nicht unpas-
send zu sagen, daBl Gott in seiner
unverinderlichen, immer bestehen-
den Ewigkeit so zu wirken vermag,
dal3 das Geschehene, nachdem es fiir
uns vergangen ist, nicht geschehen
sei. (9) So kénne man etwa sagen, dal3
Gott hinsichtlich der in alter Zeit ge-
griindeten Stadt Rom so handeln
kann, daB3 sie nicht gegriindet worden
wire. (10) Das, was wir «kénnen»
nennen in der Gegenwart, wird ent-
sprechend [anders] ausgedriickt, wenn
es sich auf die unverinderliche Ewig-
keit des allmichtigen Gottes bezieht.
(11) Im Hinblick auf uns, wo tiblicher-
weise stindige Bewegung vorliegt und
ununterbrochene Verinderung, wiir-
den wir besser «konnte » sagen, um die
Behauptung so zu verstehen: (12)
Gott kann es machen, da3 Rom nicht
gegriindet worden wire; so gilt es
nimlich fiir ihn, bei dem «keine Ver-
anderungist noch ein Schatten infolge
von Wechsel» (Jak. 1,17b). (13) Was
fiir uns so [unannehmbar] klingt, das
kénnte Gott [tun]. (14) Mit seiner
Ewigkeit hingt es zusammen, dal}



278 Petrus Damiani ein Freund der Logik?

est, ita quidquid illi adest, semper
adest. Quapropter sicut rite possumus
dicere: Potuit Deus ut Roma, ante-
quam facta fuisset, facta non fuerit; ita
nihilominus possumus et congrue di-
cere: potest Deus ut Roma, etiam
postquam facta est, facta non fuerit.
Potuit secundum nos, potest secun-
dum se. Illud enim posse, quod habe-
bat Deus antequam Roma fieret, im-
mutabile semper apud aeternitatem
Dei et intransibile perseverat. PL 145,
619,

Gott alles, was er konnte, immer noch
kann; die Gegenwart wendet sich fiir
ihn nie in Vergangenheit. (15) Sein
Heute wird nicht in ein Morgen noch
in einen anderen Wandel der Zeit
umgeformt. (16) Da er immer ist, was
er ist, so ist auch alles, was ihm
zuginglich ist, jederzeit gegenwirtig.
(17) Daher kénnen wir mit Recht
sagen: Bevor Rom gegriindet wurde,
hitte Gott Rom auch nicht machen
kénnen. (18) Nichtsdestoweniger
dirfen wir entsprechend beifiigen:

Nachdem Rom gegriindet ist, ver-
mochte Gott, dal3 es auch nicht wire.
(19) Von uns aus gesehen konnte er
dies, von ihm aus gesehen kann er es.
(20) Das Konnen, das Gott vor der
Grindung Roms besaB3, gehort zur
unverinderlichen Ewigkeit Gottes
und bleibt unverginglich.

In Satz (8) gibt Damiani einen Einblick in seine Zeitvorstellung. Er
stellt dabei zwei Zeitreihen in Parallele, eine unendliche und eine
endliche. Die unendliche Zeit schlief3t die Eigenschaft ein, dal3 das, was
fiir die endliche vergangen ist, in ihr nicht einmal geschehen sein mubB.
Diese als allgemein aufgefal3te Behauptung wird durch Satz (9) an einer
Einzelaussage exemplifiziert. In (10) und (11) fugt Damiani noch eine
terminologische Prizisierung zu (8) an. (12) ist die Wiederholung von
(9), verstirkt durch ein Bibelzitat. (13) behauptet, daf3 die Allmacht
Gottes das tun kann, was fiir uns unzumutbar ist. In (14) liegt die
Betonung darauf, da3 ausgefiihrte Taten die Allmacht Gottes nicht
mindern, und sogleich wird der Blick wieder auf das eingeschlagene
Ziel gerichtet: Gott kann immer, was er einst konnte — die Zeit wandelt
ihn nicht — wobei die Zeitunabhingigkeit in (15) nochmals wiederholt
wird. In (16) wird hervorgehoben, dem immer Seienden liege alles in
Gegenwart vor. Mit Satz (17) driickt Damiani die Kontingenz hinsicht-
lich der Griindung Roms aus, woraus er (18) folgert, Gott kénnte Rom —
nachdem es besteht — auch nicht machen. In (19) wird die Nuance
zwischen potentiellem und wirklichem Kénnen hervorgehoben, ein
Sachverhalt, der in den Augen von Damiani vermutlich in (8) begriin-



Petrus Damiani ein Freund der Logik ? 279

det ist. Das Einzelbeispiel von (18) wird in (20) verallgemeinert und
grundsitzlich auf alle Ereignisse ausgedehnt.

1.1.3 Das Kinnen Gottes ist zeitlos

Illud enim posse, quod apud
Deum erat ante saecula, illud est ho-
die; et illud posse, quod sibi est hodie,
erat nihilominus ante saecula; et fi-
xum atque immobile per omnia quae
futura sunt, saecula, aeternaliter per-
severat. Sicut ergo potuit Deus, ante-
quam quaeque facta essent, ut non fie-
rent; ita nihilominus potest et nunc ut
quae facta sunt non fuissent. Illud
enim posse, quod tunc habebat, nec
immutatum est, nec ablatum; sed sicut
ipse semper est quod est, ita et posse
Dei mutari non potest. PL 145,619.

(21) Was Gott vor allen Zeiten
konnte, das kann er auch heute. (22)
Und was er heute kann, das ver-
mochte er auch schon vor Jahrhun-
derten. (23) Fest und unerschiitterlich
wird er verharren in alle zukiinftigen
Zeiten. (24) Daher hitte Gott die
Dinge auch nicht machen koénnen,
bevor er sie gemacht hat; (25) so
kénnte er jetzt ebensogut, dall die
Dinge nicht wiren, die er gemacht
hat. (26) Das K6nnen, das er damals
besal3, 146t sich weder verindern noch
einschrinken. Denn wie er immer
bleibt, was er ist, so kann sich auch das
Kénnen Gottes nicht dndern.

Die Texte (21) und (22) sind Implikationen, die zusammen die

Aquivalenz ausmachen: «Genau das, was er vor allen Zeiten konnte,
das kann er auch heute noch. » Satz (23) ist ein bestitigender Nachdruck,
es werde sich daran nie etwas dndern. Nochmals wiederholt Damianiin
Satz (24) die Kontingenz und schlieBt daran (25), Gott kénnte auch
nicht machen, was er gemacht hat. (26) unterstreicht, daf3 sich dies alles

ergebe, weil sich im Koénnen Gottes nichts dndert.

1.1.4 Allmacht kann Geschehenes ungeschehen machen

Et sicut veraciter et absque ulla
penitus contradictione dicimus quia
hoc nunc et semper Deus hoc est quod
erat ante saecula, ita nihilominus ver-
aciter dicimus quia hoc nunc et sem-
per potest Deus quod poterat ante
saecula. Si ergo per omnia potest Deus
quidquid ab initio potuit ante rerum

(27) Und daher kénnen wir wahr-
lich ohne jeglichen Widerspruch sa-
gen, daB3 Gott jetzt und immer das ist,
was er vor aller Zeit war, (28) wobei
wir mit Recht sagen, dal3 er jetzt und
immer das kann, was er vor aller Zeit
konnte. (29) Wenn daher Gott alles,
bevor es geschaffen wurde, hitte nicht



280 Petrus Damiani ein Freund der Logik?

conditionem, ut quae nunc facta sunt
nullatenus fierent; potest igitur ut
facta minime fuissent. Posse si quidem
eius fixum est et aeternum, ut quid-
quid unquam potuit, semper possit,
nec varietas temporum apud aeterni-
tatem ullum vicissitudinis invenit lo-
cum; sed sicut idem semper quod in
principio erat, sic etiam totum potest
quidquid ante saecula poterat. Propo-
sitae igitur disputationi adhibenda est
clausula: Si itaque omnia posse coae-
ternum est Deo, potest igitur Deus ut
quae facta sunt facta non fuerint. Sed
omnia posse coaeternum est Deo; po-

test igitur Deus ut quae facta sunt facta
non fuerint. PL 145, 620.

machen kénnen, dann vermager folg-
lich auch, daf es jetzt nicht wire. (30)
Sein Koénnen ist nimlich festgelegt
und ewig, so daB er immer kann, was
er einmal konnte, da die Verinderung
der Zeit in der Ewigkeit keinen Platz
fiir eine Anderung hat. (31) Aber wie
er immer derselbe bleibt, der er am
Anfang war, so kann er auch uneinge-
schrinkt [ausfiihren], was er vor Jahr-
hunderten konnte. (32) Entsprechend
ist dieser Uberlegung folgender
SchluBlsatz  anzuschlieBen: Wenn
daher das Alles-Konnen zur Ewig-
keit Gottes gehort, dann kann Gott
auch das Geschehene ungeschehen
machen. (33) Nun gehort das Alles--
Koénnen zur Ewigkeit Gottes. (34)
Folglich kann Gott das Geschehene
ungeschehen machen.

Bei (27) wird zuerst die Unverinderlichkeit Gottes hervorgehoben,

die in (28) auf sein Kénnen ausgedehnt wird. (29) behauptet, wenn die
von Gott geschaffenen Dinge kontingent sind, dann kdnnte es auch
sein, dal sie jetzt nicht wiren. (30) hebt wieder die Unverinderlichkeit
Gottes hervor. (31) Da er immer derselbe bleibt, kann er auch immer
gleich handeln, und deshalb diirfe man auch sagen, (32) Gott kénnte das
Geschehene ungeschehen machen. Da nach (33) das Alles-Konnen zur
Ewigkeit Gottes gehort, so auch nach (34) die Verwandlung des
Geschehenen in Ungeschehenes.

Diese vier Textabschnitte stellen nicht alles dar, was Damiani zur
Logik zu sagen hat. Doch gibt der erste Text ausreichenden Einblick in
Damianis formales Verstindnis. Die drei iibrigen Texte kreisen um den
zentralen Vorwurf, Damiani wiirde, um die Allmacht Gottes zu retten,
Widerspriiche zulassen. Auf der Grundlage dieser Texte sollen nur zwei
Gesichtspunkte etwas ausfilhrlicher erdrtert werden, nimlich das
Logikverstindnis von Damiani und seine Stellung zum Nonkontradik-
tionsprinzip.



Petrus Damiani ein Freund der Logik? 281
1.2 Zum Logikverstindnis von Petrus Damiani

Da uns Damiani keine Ubersicht gibt, was er von der Logik hilt, so
dringt sich ein indirektes Kontrollverfahren auf. Es besteht darin, daf3
wir logisch relevante Argumentationen aus dem Text von Damiani
aussuchen, um dabei im einzelnen seine Gewandtheit zu beurteilen. Mit
Vorliebe werden elementarste Deduktionen ausgewihlt, nicht nur weil
sie leichter zu iiberpriifen sind, sondern vor allem auch, weil sie je nach
Ausgang einen der beiden Riickschliisse erlauben: Einerseits legt ein
fehlerfreier Umgang nahe, dal3 sich Damiani entweder in der elemen-
taren Logik auskannte oder daf3 ihn der gesunde Menschenverstand
zielsicher gefiithrt hat; andererseits diirfte aus Anfingerfehlern entnom-
men werden, dal3 Damiani in der Logik mindestens im Zeitpunkt der
Niederschrift keine Kenntnisse besal3. Es bleibt also zu untersuchen,
welcher der beiden Fille sich bestitigen 14Bt.

1.2.1 Formale Schliisse

Eine ausreichende Menge an Informationen iiber Damianis Logik-
konzeption liefert uns die Widerlegung im ersten Text der Sitze (6) und
(7). Zunichst stiitzen sich die beiden Schliisse auf die einfachste Schluf3-
regel, auf den Modus ponens. Formal haben wir also:

) .LH—>V 2) 1.G—"F
2. H P 2.G /.. F
3.V 1,2, MP 371F 1,2, MP

Alle Logiker halten diese zwei Beispiele desselben Schlusses tatsich-
lich fir korrekt. Dennoch empfindet der gesunde Menschenverstand
ein offenkundiges Unbehagen. Damiani, der es ebenfalls spiirt, gibt
keine Griinde dafiir an. Statt in einem beliebigen Lehrbuch nachzule-
sen, welche Empfehlung die Logiker zu dieser Regel im Schulunterricht
seit 1200 Jahren abgeben, leitet er aus dem Gefiihl der Widerspriich-
lichkeit ab, die Logik hitte versagt. Ich méchte nun der Frage nachge-
hen, ob sich fiir Damiani das Vertrauen in sein Gefiihl gelohnt hat.

Die lange, bewihrte Logiktradition lehrt, dal der Logiker durch
vorschriftsmiBiges Einhalten der Regeln nur zu einem korrekten
SchluB3 gelangt. Falls die zur Verfiigung gestellten Primissen wahr sind,
ergeben sich dariiber hinaus wahre Schliisse. Dabei nimmt der Logiker
zunichst bloB3 die beiden Pramissen zur Kenntnis: « Alle Menschen sind



282 Petrus Damiani ein Freund der Logik?

sterblich. Sokrates ist ein Mensch». Solange ihm eine Behauptung nicht
gerade widersinnig scheint, geht er von der Annahme aus, der Diskus-
sionspartner beabsichtige, eine verniinftige Rede zu fithren. Nachdem
nun die Primissen vorgelegt sind, beginnt das Geschift des Logikers. Er
sagt nun in aller Strenge, was daraus abzuleiten ist und was nicht.

In unserem Beispiel hat Damiani Primissen aus dem Alltagswissen
gewihlt: Wenn Holz brennt, dann verbrennt es. Mit einer weiteren
Primisse gelangt er zum oben formalisierten Schlufl. AnschlieBend
fihrt er eine Ausweitung durch, gegen deren Legitimitit nichts einzu-
wenden ist; denn korrekte Logik mul3 es zulassen, anerkannte Formen
auf jeden beliebigen, folglich selbst auf einen theologischen Inhalt zu
tibertragen. Das ist allerdings gerade der Streitpunkt gewisser Theolo-
gen, denen sich auch Damiani anschlieB3t. Scheinbar liefert das Beispiel
die ausreichende Bestitigung fiir die Unerlaubtheit theologischer Uber-
tragungen, denn fiir den Bibelkenner macht sich der MiBlerfolg intuitiv
bemerkbar. Bevor wir uns allerdings den Logikgegnern anschlieBen, sei
vorher versucht, den Fehler genau zu lokalisieren.

Ausgang ist die implizite Gegeniiberstellung zweier Schliisse:

(A) Alltag (T) Theologie
1. Brennendes Holz verbrennt 1 ¢

(immer). 2. Dies ist Holz (ein Strauch)
2. Dies ist ein Stiick Holz 3. Es verbrennt nicht

3. Also verbrennt es

Die Argumentationen (A) und (T) stimmen in der 2. Primisse
tiberein, die als Antezedensbedingung ein beliebiges Stiick Holz mit-
einbeziehen, wozu auch der Dornbusch gehért. Wenn nun die Konklu-
sion 3. von (T) erschlief3t, es wiirde nicht verbrennen, so wird indirekt
die 1. Primisse von (A) als falsch nachgewiesen. Sie miifite aufgrund der
Bibelkenntnis korrekt lauten:

1 a. Brennendes Holz verbrennt (nicht immer).

Auf die Tatsache, daB sich mit dieser Primisse bei (T) tiberhaupt
kein Schluf3 mehr ergibt, brauchen wir nicht einzugehen, vielmehr steht
im Vordergrund, wie griindlich Damiani mit diesem Einwand das
Versagen der Logik nachgewiesen hat. Das ist nicht zum vornherein
durchschaubar, weil er in seiner Analyse zwei Gesichtspunkte iiberein-
anderschiebt, nimlich einen logischen und einen theologischen. Ich



Petrus Damiani ein Freund der Logik? 283

méchte daher Damianis Uberlegungen im Zeitlupentempo nachzeich-
nen.

Es gilt als allgemein bekannte Tatsache, dal3 brennendes Holz ver-
brennt, falls es nicht griin ist, nicht am Brennen gehindert wird durch
mangelnde Sauerstoffzufuhr, iibermiBigen Wind usw. Dem stellt Da-
miani einen Einzelfall gegeniiber, den er aus der Theologie kennt und
der zu priifen ist.

1.2.2 Giiltigkeit und Wabrheit

Manchmal benutzten die Verfasser der Bibel zu einer Beschreibung
Metaphern aus der Natur. Ungeachtet der Herkunft solcher Bilder will
die Theologie nicht eine naturwissenschaftliche Theorie verkiinden, da
sie nicht beabsichtigt, tiber ihren heilsgeschichtlichen Rahmen hinaus-
zugehen. Die groBBe Mehrheit aller Exegeten stimmt dieser Ansicht zu.
Dann ist aber der Einwand vom Dornbusch nicht stichhaltig, und
Damiani hat sich tiberdies als unvorsichtiger Ausleger der Bibel erwie-
sen.

Es ist aber noch ein zweiter Fall denkbar. Nehmen wir an, im dritten
Kapitel des Buches Exodus sei gleichwohl ein naturwissenschaftliches
Ereignis im Blickpunkt, so dall damals der Busch gebrannt habe ohne zu
verbrennen, wie es Mose wahrgenommen hat. Daraus ergibe sich, daf3
die Allaussage «alles brennbare Holz verbrennt (unter geeigneten
Bedingungen)» durch eine Einzelaussage falsifiziert worden wire. Die
Allaussage wire demnach falsch, und man miillte erginzen, daf3 alle
Verbrennungstheoretiker bis zu Mose — und jene, die von Mose nichts
wissen sogar bis heute — dem Irrtum verfallen sind, alles brennbare Holz
wiirde verbrennen.

Mit dieser neuen Einsicht in die Verbrennungstheorie wiirde die
Beispielsammlung der Wissenschaftstheoretiker tiber Ausnahmefille
der Allaussagen vergroBert. Ahnlich galt es in der Antike als gesichert,
alle Schwine seien weil3, bis zu dem Tag, als der australische Schwan als
cygnus atratus in die Klassifikation aufgenommen wurde.

Wenn wir abschitzen wollen, wie weit nun die Logik von diesem
Vorgang betroffen wird, so ist zunichst zu bedenken, dal3 die Wahrheit
der Primisse «wenn Holz brennt, dann verbrennt es» in den Zustin-
digkeitsbereich des Chemikers gehort. Fir eine etwaige Fehlbehaup-
tung liegt konsequenterweise die Verantwortung beim Holzfachmann



284 Petrus Damiani ein Freund der Logik?

oder beim entsprechenden Naturwissenschaftler, keineswegs aber beim
Logiker. Da dieser wichtige Punkt von Logikgegnern bis heute stindig
mif3deutet wird, méchte ich ihn noch an einem Beispiel verdeutli-
chen.

Gehen wir von der Behauptung aus: «Zwei Kirschen und drei
Birnen sind fiinf Steine». Obwohl niemand dieser ungewohnten Aus-
sage zustimmen wird, diirften wir in Anlehnung an Damiani gleichwohl
berechtigt sein, auf die generelle Untauglichkeit der Mathematik zu
schlieBen. Wer sich indessen gelassener an die Untersuchung wagt, wird
leicht erkennen, dal3 an diesem Beispiel die Mathematik gerade das
einzig Korrekte ist, wihrend gegen die Ontologie verstoBen wird. Kir-
schen und Birnen diirfen zwar zusammengefal3t werden, aber als Friich-
te, Elemente und ungestraft noch auf viele andere Weisen, sicher aber
nicht als Steine. Was in dieser konkreten Lage sinnvollerweise zusam-
menzuzihlen ist, das bestimmt der Bauer oder der gesunde Menschen-
verstand. Hingegen liefert die Mathematik, genauer die Arithmetik, fiir
diese Titigkeit nur die niitzlichen Ordnungsnamen (1, 2, 3...), erginzt
durch die erlaubten Operationen, zu denen auch «2 + 3 = 5» gehort.
Wenn nun im Alltag oder in der Wissenschaft auf vielfiltigste Weise
MiBbrauch getrieben wird durch unerlaubte Zuordnungen oder andere
ontologische Verstosse, so ist dafiir die Arithmetik gewil3 nicht verant-
wortlich.

Seit jeher entspricht es den Erwartungen an eine brauchbare Logik,
daB nur bei wahren Primissen das Resultat als wahr herauskommt.
Indessen 148t sich aus dem Text nicht erschlieBen, ob Damiani den
unterschiedlichen Ausgangspunkt der Primissen von (A) und (T)
bewufit verschleiert oder aus Unachtsamkeit iibersieht; seine gesamte
Logikkonzeption scheint eher fiir das letzte zu sprechen. Wichtiger
scheint ihm das Resultat zu sein: das widerspriichliche Ergebnis erlaubt,
die Logik als unbrauchbar hinzustellen.

Damianis Kritik trifft in doppelter Weise daneben. Erstens ist sie auf
die Verbrennungstheorie gerichtet, zu deren Bestitigung oder Wider-
legung die Theologie bestimmt nicht zu befragen ist. Und zweitens
unterstellt er dem Logiker Zustindigkeit fiir die Wahrheit der Primis-
sen. Mit solchen Beschuldigungen ist die Grenze der Zumutbarkeit
tberschritten. Das vergleichende Abwigen zwischen chemischer und
theologischer Verbrennung stellt eine peinliche Kategorienverwechs-
lung dar, die nicht durch logische Schliisse zu vermeiden ist, sondern
erkenntnistheoretisch, nimlich durch einen Hauch an gesundem Men-



Petrus Damiani ein Freund der Logik? 285

schenverstand. Darauf verzichtet Damiani, um dafiir die Logik in MiB3-
kredit zu bringen.

Zusammenfassend 148t sich festhalten: Die Deduktion, die Damiani
mit den Sitzen (6) und (7) vorfiihrt, zeigt nicht, wie er meint, die
Wertlosigkeit logischer Konstruktionen; vielmehr erlaubt sie den Riick-
schluB3, dal Damiani nicht eine diirftige, sondern tiberhaupt keine
Logikausbildung mitbekommen hat, was fiir das 11. Jahrhundert nicht
sonderlich erstaunt?3, Er verstoBt gegen Logikvorschriften von Cicero,
Galen, Sextus Empiricus, Apuleius, Gellius, Augustinus, Capella, Cas-
siodor, Boethius. DaB3 er von diesen Werken nie ein Exemplar studiert
hatte, bestitigt er weiter am unverzeihlichen Durcheinander zwischen
Giiltigkeit und Wahrheit. Damit méchte ich durchaus nicht ausdriick-
liche Er6rterungen oder gar Definitionen verlangen, hingegen den
sinnvollen Umgang. Auf diesen Unterschied zwischen Wahrheit und
Giiltigkeit kann nicht verzichtet werden, weil die Logik seit jeher
beansprucht, nur fiir die Giiltigkeit zustindig zu sein; mehr kénnen und
wollen die Regeln nicht leisten. Wem dieser Unterschied nicht geliufig
ist — und dies diirfte die wesentlichste Ursache aller Logikgegner bis
heute sein —, der ist auch nicht vom selbstkonstruierten Vorurteil abzu-
bringen, der Logiker halte sich fiir die Wahrheit (der Primissen) zustin-
dig.

1.3 Petrus Damiani und das Nonkontradiktionsprinzip

In den Titeln, die ich den drei weiteren Texten gegeben habe, zeigen
sich die Grundziige von Damianis Argumentation. Text 2 unterstreicht,
daB die Zeit das Wirken Gottes nicht beeinflul3t, und Text 3 ist eine
Wiederholung, das Kénnen Gottes sei zeitlos. Der abschlieBende Text 4
ist eine Folgerung aus den beiden vorangegangenen.

Damiani geht es ausschlieBlich um theologische Belehrung. Da
jedoch Theologie — soweit sie Mitteilung Gottes ist — unter Menschen
nur iiber die Rede weiterzugeben ist, bekommt die Frage hochste
Bedeutung, wie solche Rede beschaffen sein mul3, oder anders gesagt:
wie Menschen, die einander verstehen wollen, iiber Gott zu reden

23 Alkuin, Erich von Auxerre, Abbo von Fleury usw. haben zur Logik ziemlich
nichts beigetragen. Zuerst mufte der Geist der Pseudo-Beda Schrift iiberwunden werden,
die zum Kommentar De Trinitate von Boethius meint: « Bereits Ambrosius hitte gesagt
<Gott rettet die Welt nicht durch Logik>. Es wird auch iberliefert, es sei gelehrt worden,
daB in der Litanei gebetet werde: A dialecticis, libera nos, Domine». PL 95,394 B.



286 Petrus Damiani ein Freund der Logik?

haben. Allerdings lassen sich dazu bestenfalls einige Minimalforderun-
gen aufzihlen. Ich moéchte unter ihnen auf drei kurz eingehen, nimlich
wie Unverinderlichkeit, Kontingenz und Widerspruch beim Reden
tiber Gott aufgefal3t werden miissen. Zuerst folge ich einmal mehr den
Textvorlagen.

Der Text 2 setzt mit der Behauptung ein, daf fiir die Menschen
Vergangenheit etwas anderes sei als fiir Gott. Wie das zu verstehen ist,
wird in (9) erklirt. Aus dem Kontext ergibt sich, daf3 diese Aussage
genau dann richtig ist, wenn damit die Kontingenz und nichts anderes
ausgesprochen wird. Nun legt aber Damiani weit mehr in diesen Satz.
Worin dieser Mehrgehalt besteht, das ist erst dann ausreichend erfalt,
wenn wir den Uberblick iiber alle anderen von (9) beeinfluiten oder
abgeleiteten Sitze vor uns haben.

In Satz (10) schldgt Damiani einen Sprachvergleich zwischen unse-
rem Kénnen in der Gegenwart und dem fiir Gott zeitlosen Kénnen vor.
Nach den Ausfithrungen von (11) wiirden wir die Vergangenheit kor-
rekter mit einer Vergangenheitsform aussprechen. Damit liel3e sich Satz
(12) besser verstehen; da es fiir Gott keine Zeit gibt, so wire auch die
Vermutung nicht widersinnig, er kénnte hinter die Griindung Roms
zuriick und die Stadt ungeschehen machen. Die Unverinderlichkeit
Gottes wird mit der Jakobusstelle 1,17b belegt. Um einer allfilligen
Versuchung vorzubeugen, diese Aussage abzuschwichen, wird in Satz
(13) bestitigt, dal3 Gott alles, was er bisher konnte, immer noch kann.
Zur Verstirkung wird noch beigefiigt, die Gegenwart wende sich fiir
Gott nie zur Vergangenheit, so dall nach (15) das Heute nicht zum
Morgen wird. Aus diesen Angaben folgert Daminani Satz (17), worin
die klassische Auffassung der Kontingenz ausgesprochen wird. Gleich-
zeitig soll noch (18) folgen, wonach Gott auch in der Lage wire, Rom
nachtriglich ungeschehen zu machen. Um dem Leser das Einlenken zu
erleichtern, wird mit (19) nochmals auf (8) verwiesen.

In diesem Abschnitt 1.1.2 sind bereits alle Themen enthalten, die in
den weiteren Texten besprochen werden, nimlich die schillernde Kon-
tingenzdarstellung (9), aus der in sachten Ubergangsschritten die
Ablehnung der Nonkontradiktion (18) gefolgert wird. Doch vorerst
wenden wir uns der Unverinderlichkeit zu.



Petrus Damiani ein Freund der Logik? 287

1.3.1 Die Unverdnderlichkeit Gottes

Das entscheidende Wort der in (12) zitierten Bibelstelle ist
napailayn. Innerhalb des Neuen Testaments ist dies ein Hapaxlegome-
non, es stammt aus einem astronomischen Kontext und findet Damianis
besondere Vorliebe. Schon in seiner ersten Predigt identifiziert er in
traditioneller Weise die Sonne mit Christus, wobei die Sonne in fiinf-
facher Weise dem Mond gegeniibergestellt wird. Ein Ausschnitt daraus
lautet so: «Die Sonne ist in sich unverinderlich (incommutabilis) wie
auch Christus selber in sich hinsichtlich der Géttlichkeit (secundum
divinitatis potentiam) immer unverinderlich bleibt. Daher sagt er <Ich
bin Gott und verindere mich nicht (non mutor) (Mal. III); bei ihm gibt
es keine Verinderung und keine Verfinsterung (Jak. 1)»2%. Damiani
tbernimmt mit dem astronomischen Nebenklang von Jakobus den
Gedanken, daB3 es bei Gott keine Verinderungen oder Verfinsterungen
gibt, wie sie durch die Gestirne bedingt auf der Erde vorkommen. Auf
die Theologie iibertragen bedeutet dies: da Gott unwandelbar ist in
seiner Giite, kann von ihm nichts Béses und Unheilvolles ausgehen.

Die Mehrdeutigkeit liegt also im Wort « Unverinderlichkeit». Die
Jakobusstelle ist auf die Unverinderlichkeit Gottes ausgerichtet und
will damit eine wesentliche Eigenschaft der gottlichen Natur beschrei-
ben. Unverinderlichkeit ist dabei gleichbedeutend mit Vollkommen-
heit. Damit will unter anderem gesagt sein, dal3 Gott sein Wort nicht
brechen kann, dal3 seine Entschliisse von Ewigkeit her gefal3t sind und
auch ausgefithrt werden usw.

Diese Unverinderlichkeit ist indessen vollig verschieden von einer
Unwandelbarkeit der Schépfung. Damiani stellt die Unverinderlich-
keit Gottes in Gegensatz zu jeder Art von Bewegung, wihrend Bewe-
gung eine konstitutive Eigenschaft aller Materie ist. Unsere Rede ist,
auller in den seltenen Fillen, wo wir uns iiber Gott oder formale Dinge
unterhalten, jeweils eine Rede iiber bewegliche Gegenstinde, und dies
unabhingig davon, ob das besprochene Objekt die Erde im allgemeinen
ist oder ein in ihr vorkommendes Einzelereignis wie etwa die Griin-
dung Roms. Ohne Bewegung oder Anderung geht es nicht ab.

Wiirde die Griindung Roms oder die ganze Schépfung riickgingig
gemacht, dann wire das alles andere als eine Vernichtung der Bewe-
gung, vielmehr eine Bewegungsvermehrung, nimlich eine zusitzliche
Anderung, GewiBl wire es die letzte und abschlieBende Bewegung.

24 P. Damiani, Sermo 1 zur Epiphanie. PL 144, 509 B.



288 Petrus Damiani ein Freund der Logik?

Doch aus der Unverinderlichkeit Gottes — die selbst durch die Schép-
fung des Universums nicht vervollkommnet wird — ableiten zu wollen,
dal3 sich nichts verindert habe, ist unannehmbar, weil sich Damiani fiir
diesen SchluB auf eine Aquivokation stiitzt. Die Metapher der astrono-
mischen Unverinderlichkeit wird als Primisse fiir theologische Kon-
sequenzen mifBlbraucht.

Wie kommt es, dall Damiani aus einem Hapax so weitreichende
Konsequenzen zieht? Es hingt mit der Exegese der Kirchenviter
zusammen, bei denen die Unverinderlichkeit Gottes einen besonders
wichtigen Platz einnimmt. Die biblische Absicherung holen sie aus
Ps 102, 264f., Is 14,4; 51,6 und Mal 3,6. Auffallend oft im Vergleich zur
heutigen Theologie haben die Kirchenviter — unter ihnen besonders
Augustinus — den Wortlaut des Jakobusbriefes aufgenommen, um die
Unverinderlichkeit Gottes zu betonen?’. Indessen zielt in den vielen
Stellen die Absicht der biblischen Schriftsteller wie der Kirchenviter
ganz deutlich auf das Vertrauen Gottes ab, auf seine unbedingte Treue
zum Menschen. Damiani spinnt diesen Gedanken weiter, bis er unver-
sehens den Sinn verfehlt. Aus Griinden, die niher zu untersuchen
wiren, meint er, aus dem Schatz der kanonischen Schriften alles her-
ausholen zu diirfen, was mit den Vorstellungen seines persénlichen
Gottesbildes vertriglich ist.

1.3.2 Kontingenz

Der schillernde Kontingenzbegriff, wie er in (9) ausgesprochen
wird, fihrt in (10) zu einem sprachlichen Vorschlag, der in (11) noch
weiter ausgefiihrt wird, namlich, dal fiir Gott besser die Vergangenheit
«konnte» (potuit) zu verwenden wire. Etwas erstaunt fragt man sich,
warum denn Damiani gleich im anschlieBenden Vers (12) seinen
eigenen Rat nicht befolgt. Der Grund ist offensichtlich.

Der Begriff der Kontingenz ist seit Aristoteles in einer Weise defi-
niert, die heute durchaus noch als brauchbar gilt. Kontingent ist das,
was moglich, aber nicht notwendig ist. Oder anders formuliert: das, was
moglich, aber méglicherweise auch nicht ist. Nun glaubt man intuitiv

2% Vgl. Augustinus, De civ. Dei 11,21; De correptione et gratia ad eumdem Valen-
tinum et cum illo monachos Adrumetinos liber 10; De doctr. christ. 4,7; Brief Augustinus’
und Alypsius’ an Paulinus 10; De genesi ad litteram 5,18 ; Quaestiones de Levitico 93;
Contra litteras Petiliani libri 3,3; Ps. Aug. PL 162,562 B usw. Vgl. Vetus Latina, hg. von
W. TuieLE. Epistulae Catholicae (Freiburg 1956—69) 26/1,15-16.



Petrus Damiani ein Freund der Logik? 289

einigermallen zu verstehen, was Damiani mit (10) und (11) sagen will.
In Wirklichkeit stehen jedoch diese Sprachvorschlige in unserem Rede-
bereich gar nicht zur Verfiigung; es bleibt nur die Wahl zwischen dem
wirklichen Kénnen in Gegenwart (kann) und Vergangenheit (konnte
[hat gekonnt]) und dem entsprechenden hypothetischen Konnen
(konnte, hitte gekonnt). Die Rede der Vergangenheit ist assertorisch
bei der Beschreibung der eingetroffenen Ereignisse, hypothetisch bei
der Aufzihlung der vorritigen Auswahlsituationen. Nun wird aber mit
der Erwihnung der Auswahlmoglichkeiten die Kontingenz angespro-
chen, die von den Anhingern einer gottlichen Schépfungslehre in kei-
ner Weise bezweifelt wird, und die auch philosophisch unverdichtig ist.
Warum sollte es indessen Damiani verwehrt sein, einen bisher nicht
beachteten oder zum mindesten vernachlissigten Gesichtspunkt ins
Zentrum zu riicken?

Die Unerlaubtheit liegt in der Sprache als dem Instrument der
Mitteilung, Zwar hat die Sprache in einer Bezichung etwas Willkiirli-
ches an sich, verlangt aber in einer anderen Hinsicht gleichzeitig strenge
Einschrinkungen. Die Willkiir ist in der Richtung gestattet, dal} etwa
ein Tisch ebenso gut «table», «tavola», «stol» oder auch noch anders
genannt werden darf. So kénnten auch Lucifer/Christophorus mit
umgekehrten Bedeutungen belegt sein. Doch von jenem Moment an,
wo eine Bedeutung einem Wort zugeordnet ist, hat die Willkiir ihre
Grenze erreicht. Dahinter steckt zwar keine moralische Verpflichtung,
sondern eine menschliche Erfahrung von vielen Tausenden von Jahren,
von der ein Teil seit iiber 2000 Jahren in der Logik systematisiert
ist.

Der klassische Kontingenzbegriff schlie3t zwei Aspekte ein, erstens
daB} ein bestimmtes Ding oder Ereignis einst verwirklicht sein kann,
und zweitens, dal3 es dazu keine Notwendigkeit gibt. Das trifft unter
anderem auf die Griindung Roms zu. Doch vom Augenblick der Ver-
wirklichung an entsteht eine neue Situation, die auf zweifache Weise
beschreibbar ist: entweder ist das Ereignis aus der urspriinglichen Kon-
tingenz herausgehoben oder der Kontingenzbegriff hat sich gewandelt.
Ein zweijihriges menschliches Wesen wird mit Recht Kind genannt. Ist
dieser Mensch jedoch dreiflig Jahre alt geworden, dann ist er entweder
iiber das Kindesalter hinaus oder es wird — z.B. in der Rede vom
«Geburtstagskind» — eine metaphorische Bedeutung von Kind unter-
stellt. Analog steht eine Wirklichkeit im gleichen Verhiltnis zur Kon-
tingenz wie der DreiBigjihrige zu seiner eigenen Kindheit. Das heil3t



290 Petrus Damiani ein Freund der Logik ?

dann nur, dal} er einst ein Kind war und das Gliick hatte, wihrend
dreiBig Jahren weder von einem Unfall noch von einer Krankheit
getotet worden zu sein.

Wer das erkannt hat, wird auch einsehen, dal3 es keinen Sinn hat zu
behaupten, es sei heute kontingent, dal Rom gegriindet oder nicht
gegriindet werde. Die Griindung von Rom ist lingst zur Tatsache
geworden. Falls jedoch diese Tatsache heute als kontingent bezeichnet
wird, so hat sich dabei ein wesentlicher Bedeutungswandel vollzogen.
Durch die Verwirklichung ist die einstige Moglichkeit verloren gegan-
gen, so daf} Kontingenz jetzt nicht mehr heil3t, verwirklicht oder nicht
verwirklicht werden zu kénnen?6.

Gewil} kann eine kontingente Tatsache nach christlicher Schép-
fungstheologie wieder vernichtet werden. Aber dann handelt es sich um
eine wihrend einer bestimmten Zeit verwirklichte Tatsache und kei-
neswegs, wie Damiani méchte, um keine Tatsache. Das ist die Art, wie
bisher alle Menschen iiber die Dinge gesprochen haben, und damit
haben sie erfolgreich jeden Widerspruch vermieden.

Das ist ein so wichtiger Gesichtspunkt, daf3 alle Modalsysteme seit
Aristoteles bis zu Smirnov das Prinzip aufgenommen haben: p/Up.
DPiese Behauptung ist nun keineswegs das Gegenstiick zur Mittelalter-
these: A necesse ad esse valet consequentia, es ist nur der Ausdruck fir die
allgemeine Sicht, daBl wir nur dann kohirent iiber die Welt reden
kénnen, wenn wir Tatsachen als Tatsachen ernst nehmen. Und da gibt
es keinen Ausweg, falls wir nicht in Tduschung und Liige versinken
wollen.

1.3.3 Nonkontradiktion

Beim dritten Text beginnen sich gleich mit dem ersten Satz (21) die
Wiederholungen zu hiufen, was im vierten Textabschnitt fortgesetzt
wird. Die Redundanz ist insofern erfreulich, als sie die Richtung der
Interpretation noch strenger kanalisiert.

Die Sitze (21) und (22) sind Implikationen, die eine Aquivalenz
aussprechen. « Genau das, was Gott vor allen Zeiten konnte, das kann er
auch heute noch». Satz (23) ist eine bestitigende Unterstreichung, daf3
sich daran nichts dndern werde.

26 Thomas von Aquin hat das in aller Deutlichkeit erfaBBt. « Vieles hat einst den
Charakter des Méglichen gehabt solange es werden konnte ; diesen Moglichkeitscharakter
verliert es, nachdem es geworden ist». STh I, q. 25, a. 5 ad 2.



Petrus Damiani ein Freund der Logik? 291

Logisch sehr bedeutsam ist Satz (24), der die in (17) ausgesprochene
Kontingenz der Stadt Rom auf alle Dinge tibertrigt. Unmittelbar an
diese korrekte Kontingenzdarstellung schlie8t Damiani — wie schon in
(18) — wiederholend auch in (25) an: «ita nihilominus potest...»

Der letzte Textabschnitt gibt fiir das bisher Gesagte zusitzliche
Bestitigungen. Gott ist immer derselbe (27), und sein Kénnen bleibt
gleichfalls zu allen Zeiten dasselbe (28). Was schon in (18) und (25)
vorgelegt wurde, wird gleich zum dritten Mal in (29) wiederholt, nim-
lich, dal3 aus der Kontingenz folge, Gott kénne Geschaffenes auch heute
noch ungeschehen machen. Dann werden nochmals seine Eigenschaf-
ten beschrieben, er sei in seinem Kénnen nicht zeitlich festgelegt (30
und 31). SchlieBlich werden die Behauptungen von (18) und (25) ein
weiteres Mal aufgenommen, generell ausgeweitet und in der SchluB3-
form eines Modus ponens zuasammengefal3t:

1. Wenn das Alles-Kénnen zu Gott gehért, dann kann er das Geschehene
ungeschehen machen (32).
2. Das Alles-Konnen gehort zu Gott (33).

3. Also kann er das Geschehene ungeschehen machen (34).

In diesen Texten wird das Nonkontradiktionsprinzip ofters
erwihnt. Methodisch nachteilig wirkt sich die Tatsache aus, daf} es
Damiani fir Gberfliissig hilt, eine explizite Formulierung dieses Prin-
zips zu geben. Dies erlaubt ihm in gréBerer Freiheit harmlos scheinende
Aussagen mit Bedeutungen zu fiillen, die ihn schneller zum Ziel brin-
gen. So will er von Gott her sprechen und diskutiert dabei die Kon-
tingenz anhand von (9). In welche Umgebung Satz (9) jedoch einge-
bettet ist, das 1463t sich nur aus den nachfolgenden Sitzen entnehmen,
unter denen (18) das aufschluBBreichste Licht auf (9) zuriickwirft.

1.3.3.1 Intuitive Argumentation

Die Intuition ist unsere erste Lehrmeisterin in der Begegnung mit
der Welt. Unfehlbar ist sie allerdings nicht, denn allzu oft zwingen uns
Kritik und Anfragen, einen scheinbar gelungenen Ablauf erneut zu
iberpriiffen. Warum nun die Wiederholung in den gleichen Bahnen
bevorzugt wird, wihrend uns doch fiir gewisse Bereiche mit der Logik
eine echte Alternative zur Verfligung steht, geht offensichtlich auf die
vorgegebene Uberzeugung zuriick, die persénliche Intuition stehe in
jeder Beziehung iiber der Logik. Damiani scheint so zu denken.



292 Petrus Damiani ein Freund der Logik?

Von (18) an setzt Damiani mit Gedankengingen ein, die wenig von
der Logik geleitet sind. Zunichst betrifft dies die Herkunft des Satzes
(18) selber. Wihrend bei den Aussagen (6) und (7) die Logik ausdriick-
lich herbemiiht wurde, — um in gelehrtem Schein zu verdoppeln, was
der gesunde Menschenverstand lingst durchschaut hatte — unterli3t es
Damiani, die erforderlichen Voraussetzungen aufzuzihlen, wie dieser
wenig einleuchtende Satz (18) mit dem vorher Gesagten zusammen-
hingt. Dagegen suggeriert er mit «ita» fiir (18) und (25) eine Folgerung,
die bei gréBter logischer Umsicht aus den vorhergehenden Sitzen nicht
zu erschlieflen ist.

Die allenthalben gering eingeschitzte Logik miilite uns auch noch
vor weiteren Zweideutigkeiten Damianis warnen. So ist etwa Satz (28),
wie er dasteht, gemil theistischem Verstindnis einwandfrei, denn was
Gott einst konnte, das kann er immer noch. Nur ist aus dem Kontext
deutlich genug zu entnehmen, dal Damiani dem Satz statt der Bedeu-
tung (a): «Frither hat Gott Kontingentes geschaffen; diese Fahigkeit hat
er immer noch» mit Selbstverstindlichkeit die Bedeutung (b) unter-
stellt, nimlich: « Frither hat Gott Kontingentes geschaffen; jetzt konnte
er das Geschaffene in Kontingenz zuriickverwandeln». Da man mit der
ganzen Tradition (a) fiir richtig halten kann bei Ablehnung von (b),
hitte es Damiani mindestens auffallen miissen, wie neu seine Einsicht
(b) ist, die ihn nicht einmal in die Lage versetzt, einen Autorititsbeweis
vorzulegen. Die Interpretation (b) war fiir ihn dermalen evident, da3 er
sie zum Stiitzpfeiler machte fiir das, was er iiber den Widerspruch zu
sagen hat.

1.3.3.2 Der unterschirzte Widerspruch

Die einstige Kontingenzbeschreibung von (9), die richtig aufgefaf3t
werden kann?’, schlie3t, wie sich jetzt zeigt, bei Damiani ein falsches
Verstindnis ein. Das wird aus der fortgefiihrten Deutung ersichtlich,
die sich von (18) an in einen Widerspruch verstrickt, der zu allem
UberfluB in den Sitzen (25) und (29) wiederholt wird. Die unterlassene
Widerspruchsdefinition richt sich jetzt, indem Damiani Kontingenz-
beschreibungen bis in den Bereich der Widerspriiche hinein verlidn-
gert.

27 Die Erginzung des Wortes «damals» wiirde ausreichen, also: «So kénne man
etwa sagen, dall Gott hinsichtlich der in alter Zeit gegriindeten Stadt Rom so handeln
kann (bzw. konnte), dal3 sie damals nicht gegriindet worden wire.»



Petrus Damiani ein Freund der Logik? 293

Der Unterschied zwischen Kontingenz und Tatsache besteht darin,
dafB3 die Kontingenz eines Dinges oder eines Vorganges als dauernde
Mboglichkeit verharren kann oder zu einer Wirklichkeit zu werden ver-
mag. Ist sie aber Wirklichkeit geworden, dann ist sie nicht mehr kon-
tingent. Zu behaupten, daB etwas eine Wirklichkeit sein kann und nicht
eine Wirklichkeit sein kann, das ist eine der vielen sprachlichen Aus-
drucksarten, mit denen das Nonkontradiktionsprinzip abgelehnt wird.
Um dieses Prinzip zu leugnen, braucht es nicht die Aussage «ich lehne
das Nonkontradiktionsprinzip ab». Harmlos scheinende Redeweisen
haben dieselbe Auswirkung, etwa, es kénne etwas grol3 und nicht grof3
sein, es gebe Freiheit und nicht Freiheit, es kénne etwas verwirklicht
und nicht verwirklicht sein. Wer die Reichweite solcher Redewendun-
gen unterschitzt, steht gleich im Vorzimmer der Behauptung, die
Wahrheit der Philosophie sei von derjenigen der Theologie verschie-
den, so daB3 eine Aussage im einen Gebiet wahr, im andern falsch sein
kann oder umgekehrt?®. Die sprachliche Vielfalt von Widerspruchs-
konstruktionen ist unbegrenzt.

Damiani hat mit der Ablehnung des Widerspruchsprinzips der gan-
zen Logik den Abschied gegeben. Dies kann nicht aufgewogen werden
durch einen einzelnen korrekt ausgefithrten Schlul3.

(30) stellt mit Recht die Unveridnderlichkeit von Gottes Kénnen
dar. Die einwandfreie Kontingenzdefinition von (32) und von Satz (24)
wird durch die intuitive Unterstellung von (b) — [«Frither hat Gott
Kontingentes geschaffen; jetzt kénnte er das Geschaffene in Kontin-
genz zuriickverwandeln»] — zu (32’) und somit zu einer falschen Pri-
misse. Mit Hilfe von (32”) und der theologisch gesicherten Primisse (33)
wird aus zwei Primissen auf logisch korrekte Weise ein Schlul3 gefolgert
(34), der allerdings falsch ist, weil eine der beiden Primissen, nimlich
(32’) von Anfang an falsch war. Oder etwas weiter ausgeholt: Statt den
Gedankengang von (9) nach (32) zu fithren, vollzieht Damiani eine
Bedeutungsverschiebung, Er legt die beriichtigte Interpretation (b)
bereits in den ersten dieser Sitze hinein, so dal3 (9) zu (9”) verschoben
wird, was nicht syntaktisch, sondern nur durch die Folgerungen nach-
weisbar ist. Ohne Zogern schlieBt er nimlich mit der nie begriindeten —

2 yDaniel Hoffmann und der Ramist Pfaffrad hatten behauptet, man misse zwi-
schen der endlichen Wahrheit der Philosophie und der ihr wesensverschiedenen Wahr-
heit der Theologie unterscheiden. D. h. ein Satz kénne zugleich philosophisch falsch und
theologisch wahr sein und umgekehrt. ... An die Stelle der Logik des Verstandes musse die
Logik des Glaubens treten.» W. RissE, Die Logik der Neuzeit. 1. Bd. 1500-1640. From-
mann (Stuttgart 1964) 184-185.



294 Petrus Damiani ein Freund der Logik?

aber fehlerhaften — These von (18), (25) und (29) auf (32”). DaB seine
unter diesen Bedingungen abgeleitete Hauptthese geringes Vertrauen
verdient, erfordert keine ausfithrlichen logischen Erklirungen. Es
geniigt etwa der methodische Hinweis, mit dem Thomas von Aquin
seinen Traktat De ente et essentia erdffnet: «Parvus error in principio,
magnus est in fine».

Mit diesem Uberblick erfassen wir nun das gemeinsame Anliegen
der vier Textabschnitte. Sie zeigen eine auffillige Redundanz, die es
leicht macht, dem roten Faden zu folgen. Etwas dichter gekniipft sieht
er so aus:

1) Gott ist allmachtig (1,14).

2) Da es in ihm keine Verinderung gibt, kann er jederzeit, was er frither
konnte (14,21,22,23,28,30,31).

3) Nun hat Gott Dinge geschaffen, die er nicht hitte hervorbringen miis-
sen, d.h. kontingente Dinge (17,24).

4) Also kénnte er auch die geschaffenen Dinge nachtriglich ungeschaffen
machen (18,25,29,32’,34°, 9°,12°,20”).

Primisse 1) stellt eine grundlegende theologische Tatsache fest. 2)
ist eine Erlduterung zu 1), ein Nachdruck, daf3 seine Allmacht im Lauf
der Zeit nicht abnimmt. 3) zeigt nochmals einen Rickgriff auf 1), daf
gottliche Allmacht keine andere Notwendigkeit einschliet als die sei-
ner eigenen Ewigkeit, woraus sich ergibt, da3 die Schépfung kontingent
ist. Beim Schlul3 4) bedeutet das Zusatzzeichen bei 32, 34 usw., daf3
Damiani den intuitiven Gehalt (b) hineinliest.

Es wire nun Aufgabe der Logik, die genauen Regeln vorzulegen,
nach denen aus den drei Primissen die Konklusion 4) gefolgert wird.
Dieses Bediirfnis empfindet Damiani so unwiderstehlich, daB3 er eine
Ableitung konstruiert, die den Anschein einer Notwendigkeit erwecken
soll. Seine Wahl fillt nicht auf intuitive oder gar fehlerhafte Regeln;
eine Wortverbindung geniigt ihm. Da in weiten Kreisen anscheinend
Unsicherheiten vorliegen, wann solche Wortverbindungen eine Ver-
kniipfung bewirken, will ich zuerst eine kurze Erklirung vorausschik-
ken.

Sehr viele Worter sind beschreibend. Daneben gibt es eine beacht-
liche Anzahl, die etwas bewirken und durchaus nicht deskriptiv sind.
Dazu gehort etwa « Guten Tag!». Mit dieser Formel wird nicht der Tag
beschrieben. Das Primire ist ein Grul3, der viele Momente einschlie3t:
man gibt dem andern kund, dafl man mit ihm eine Form des Kontaktes



Petrus Damiani ein Freund der Logik? 295

aufnimmt, man wiinscht ihm Gutes usw. Zweifellos kénnte der genau
gleiche Grul3 durch eine andere konventionelle Formel gleichermal3en
ausgedriickt werden, die nichts iiber den Tag aussagt, etwa durch «Ge-
sundheit!».

In der Sprache kommen beide Wortarten vermischt vor. Jene, die
logisch etwas bewirken, werden sinnvollerweise logische Funktoren
genannt (z. B. «alle», «nicht», «und» usw.). Seit der Antike bis zum
Ausgang des Mittelalters und dann wieder in der Gegenwart ist der
Logikunterricht vorwiegend darauf ausgerichtet, die logischen Funkto-
ren aufzuzihlen und zu zeigen, unter welchen Bedingungen sie korrekte
Schliisse zustande bringen. Dagegen gehéren die beschreibenden Wor-
ter, selbst wenn sie fiir den Uneingeweihten nach Logik aussehen — wie
etwa «also» — einer andern Kategorie an. Sie bewirken nichts und sind
deshalb auch keine Funktoren. Thre Aufgabe liegt in einer zusitzlichen
Verdeutlichung des Kontextes, die Aufzihlung der Primissen sei nun
abgeschlossen und es folge eine vom Sprecher fiir wichtig gehaltene
Konklusion. Ob dann die behauptete Ableitung tatsdchlich korrekt ist,
vermag einzig der Logiker zu zeigen, indem er die benutzten Regeln
tberpriift. In Zeiten der logischen Dekadenz will man freilich davon
nichts wissen. An die Stelle der Logik tritt dann eine Uberfiille an
intuitiv aufgefundenen, aber nichts bewirkenden logischen Wortern, im
eigentlichen Sinn Scheinlogik?°.

Bei allen Einspriichen gegeniiber dem rationalen Denken, das
durch die Logik geférdert wird, méchte Damiani fiir seine Argumen-
tation im Ernstfall nicht auf das Ansehen der Logik verzichten. Da ihn
aber die Intuition nicht belehrt, den Logikschein von der verliBlichen
Logik zu unterscheiden, ist er auf gut Gliick angewiesen. Und das Gliick

2 Als einziges Beispiel sei Francesco Sizzi erwihnt, der in seiner Dianoia Astronomica
(Venedig 1611) die Notwendigkeit der sieben Planeten darlegt und so argumentiert: «Es
gibt sieben Offnungcn im Kopf, zwei Nasenlécher, zwei Ohren, zwei Augen und einen
Mund; ebenso gibt es am Himmel zwei Sterne, die Gutes verheil3en, zwei unheilvolle,
zwei leuchtende und den Merkur allein unentschlossen und indifferent ... Dartiber hinaus
haben Juden und andere alte Nationen genau wie moderne Europier die Einteilung der
Woche in sieben Tage angenommen und sie nach den Planeten benannt. Deshalb, wenn
wir die Zahl der Planeten erhdhen, dann fillt dieses ganze und hiibsche System zusam-
men ... Hieraus und aus vielen anderen Naturphinomenen wie den siecben Metallen usw.,
die aufzuzihlen ermiiden wiirde, schlieBen wir, dal3 die Anzahl der Planeten notwendi-
gerweise sieben ist ... AuBlerdem sind die Satelliten fiir das bloBe Auge unsichtbar und
kénnen deshalb keinen Einfluf3 auf die Erde haben und wiren folglich nutzlos, weshalb
sie nicht existieren.» ].J. FAnig, Galileo. His Life and Work (London 1903) 103.



296 Petrus Damiani ein Freund der Logik?

ist ihm nicht hold, wie dem «also» (ita nihilominus) zu entnehmen ist,
das die Ubergangsstellen von den Primissen zur Konklusion ziert. Das
verstirkte «also» ist logisch belanglos und bewirkt sowenig einen
Schlul3, wie der intensive Wunsch fliegen zu kénnen mich zum Kon-
kurrenten der Dohlen im Gleitflug pridestiniert.

Zwischen den drei Primissen und der Konklusion besteht tatsiach-
lich kein logischer Zusammenhang. Er wird sehnlichst gewiinscht und
selbstbewuf3t behauptet, aber nirgends gezeigt. Damit gelangen wir zur
Logik der Launenhaftigkeit: Grundsitzlich lehnt Damiani die Logik als
tiberfliissig ab; benotigt er sie jedoch fiir eigene Zwecke, dann ist sie voll
ausgebildet und jederzeit verfigbar. Oder mit andern Worten: Die
korrekten logischen Argumente des Gegners sind theologisch wertlos;
fiir die eigene theologische Argumentation reicht die Intuition aus, die
in ein Scheingewand der Logik gehiillt ist.

2. Awuswirkungen auf die Theologie, oder der sibersehene Relativismus

Damiani kennt letztlich nur das eine Ziel: Férderung der Theologie.
Diese Absicht leitet alle Gedankenginge, und von ihr erhalten die
Bedenken gegen die Logik ihr Gewicht. Gleichzeitig ist es diese auf
Glaubensvertiefung ausgerichtete Einstellung, der Damiani in Theolo-
genkreisen den Ruf besonderer Kirchentreue verdankt — und nicht etwa
seinen tiberzeugenden Argumenten. In Wirklichkeit zahlt sich Damia-
nis Antilogik nicht aus, da sie allenthalben zu iiblen theologischen
Konsequenzen fiihrt, unter denen als einziger Beleg die Deutung der
Allmacht Gottes erwihnt sei.

Die Allmacht Gottes ist eine unbestreitbare und unbestrittene
Grundwahrheit christlicher Theologie. SchlieB3t sie ein, Gott kénne
alles tun? Um die Reichweite der Allmacht abzukliren, sind im Lauf der
Jahre abwechslungsreiche Fragen aufgeworfen worden: ob Gott einen
Stein schaffen konne, der so grof3 wire, daf3 er ihn nicht zu tragen
vermochte, ob er imstande sei, ein Ding hervorzubringen, das er nicht
mehr zerstéren kénne usw. Fiir Damiani steht jener Denker der Theo-
logie am nichsten, der all diese Fragen bejaht, weil er dadurch die
Allmacht Gottes bedingungslos anerkennt.



Petrus Damiani ein Freund der Logik? 297

2.1 Die Verwechslung der Philosophie mit Theologie

Die Allmacht (= Vollkommenheit = Erhabenheit = absolute Gré3e
usw.) darf gewil3 als herausragende Eigenschaft Gottes erforscht wer-
den, allerdings unter Beriicksichtigung der erforderlichen methodi-
schen Prinzipien, damit nicht mindestens auf zwei Arten am Gott der
Christen vorbeigeredet wird. Einmal droht mit jeder Verabsolutierung
eine Verfilschung, die nur durch den Einbezug weiterer Eigenschaften
auszugleichen ist. Zum andern sind die wichtigsten Eigenschaften Got-
tes jene, die aus der Offenbarung bekannt sind.

Trotz des theologischen Ausgangspunktes bei der Beschreibung der
Allmacht Gottes ist nun Damiani unversehens auf die Ebene der Phi-
losophie geraten. Statt die Offenbarungseigenschaften mitzubedenken,
geschweige denn die philosophischen Erkenntnisse von ihnen leiten zu
lassen, lehnt Damiani jede Beschrinkung ab, die seinen philosophi-
schen Gott — den er filschlich fiir den geoffenbarten hilt — einengen
kénnte. Den unverschimtesten Angriff in dieser Hinsicht haben seiner
Meinung nach die Logiker gewagt, vor deren Grenziiberschreitungen
sich Damiani und seine Anhinger zu energischem Protest herausgefor-
dert sehen. Die Logik sei, so heil3t es in diesen Kreisen, selbstverstind-
lich anerkennenswert, aber nicht in der von den Logikern vorgesehe-
nen Stringenz, die nicht einmal im Hinblick auf Gott Ausnahmen vom
Nonkontradiktionsprinzip zulassen wolle.

Hier kommt nun allerdings nicht, wie Damiani und seine Sympa-
thisanten meinen, ein besonders frommer Zug zum Vorschein, sondern
verkiirzter philosophischer Rationalismus. Wie Gott ist, was er von sich
mitteilen will, wie er sich dem Menschen gegentiber zeigt usw., das sind
authentisch theologische Fragen, die kaum von der philosophischen
Spekulation zu beantworten sind. Die Offenbarung zeigt uns denn auch
einen von der philosophischen Tradition stark abweichenden Gott. Das
hat im Utrchristentum zum belastenden Konflikt mit der Philosophie
gefiihrt, weil sich der Hellenismus einen menschgewordenen Gottes-
sohn nicht vorstellen konnte, der nach dem Kreuzestod aufersteht, ja
iiberhaupt einen Erlésergott in Menschengestalt.

Wir wissen ferner auch lediglich von der Offenbarung her, wie nahe
uns Gott ist. Diese Nihe zum Menschen ist konsequent durchgehalten.
Gott hat zu uns in menschlich verstindlicher Weise gesprochen; sein
Wort hat die Qualititen, die wir als Menschen mit dem Begriff Voll-
kommenheit verbinden. Schon im zwischenmenschlichen Bereich setzt



298 Petrus Damiani ein Freund der Logik?

beispielsweise guter Wille so etwas wie Stabilitit voraus, die man als
Treue zum Wort bezeichnen kann. Es gibt aber keine Art von Stabilitit
ohne Einhalten des Nonkontradiktionsprinzips. Soll nun nach dem
Vorschlag von Damiani angenommen werden, dal3 sich Gott in seiner
Vollkommenheit dariiber hinwegsetzt? Das mag dem spekulativen
damianischen Philosophengott angemessen sein; der Offenbarungsgott
der Christen verhilt sich gerade nicht so.

Und das sind durchaus nicht etwa MutmalBungen eines Logikers; es
ist vielmehr theologisch gesichertes Wissen. Das Nonkontradiktions-
prinzip, das jedes Sprachspiel leitet, ist innerhalb der Theologie dort am
unmiBverstindlichsten ablesbar, wo von Gott gesagt wird, was er nicht
kann: sich selbst verleugnen (2 Tim 2,13), bei einem GroéBeren schwo-
ren als er selber ist (Hebr 6,13), liigen (Hebr 6,18) usw.

Wenn nun Damiani nicht in der Lage ist, die differenzierte theo-
logische Tradition nachzuvollziehen, so dal3 er glaubt, Gottes Allmacht
werde nur anerkannt, wenn Gott heute noch Rom ungeschehen
machen konnte, so spricht Damiani damit nicht nur eine logische
Absurditit aus — vor diesem Einwand wiirde er wohl lediglich die
Achseln zucken — sondern auch die grof3te Blasphemie. Gewil3 steckt
keine bose Absicht dahinter, wenn sein Allmachtsbegriff keine Dumm-
heit ausschlie3t — es ist nur Naivitit, gepaart mit Logikunkenntnis. Mit
der philosophischen Kurzsichtigkeit geht offensichtlich eine nicht min-
der selektive Vertrautheit mit der Bibel einher. SchlieBlich miifite uns
ein solcher Gott mehr seltsam als liebenswiirdig vorkommen, wenn er
sich uns tatsichlich offenbarte auf eine Weise, die unserem Erkennt-
nisvermdgen — immerhin sein Geschenk — méglichst konsequent zuwi-
derliefe. Damianis Verachtung der Logik hat sein verzerrtes Gottesbild
hoffnungslos im Gestriipp seiner (Hobby-)Philosophie verirren las-
sen.

2.2 <(Philosophia ancilla theologiaer

Wie gelingt es Damiani, seinen Philosophenstandpunkt als theolo-
gische Argumentationsweise auszugeben? Das vermag er dank des tak-
tischen Grundsatzes von der Philosophie als ancilla theologiae, den die
Theologen tiblicherweise mit Zustimmung zitieren *°. Ich moéchte kurz
auf die Verwendbarkeit dieses Leitsatzes eingehen.

30 In dieser Kurzform diirfte das Wort bei Damiani nicht anzutreffen sein, aber es ist
eine sinnvolle Zusammenfassung etwa fiir die lange Ausfithrung in PL 745,603,



Petrus Damiani ein Freund der Logik? 299

Jedes Gebiet hat seine Eigenstindigkeit und seinen eigenen Wert.
Die Vorstellung, das eine sei dem andern untergeordnet, diirfte ein
spater Ausldufer der aristotelischen Wissenschaftseinteilung sein, die
auf das Objekt ausgerichtet war. Unter diesem Gesichtspunkt galt das
Unbewegte und Selbstindige (= Erste Philosophie) als das Erhabenste,
dem das Unbewegte und Unselbstindige (= Mathematik) untergeord-
net ist, und noch eine Stufe tiefer sitzt das Bewegte und Unselbstindige
(= Physik). Da jedoch die Mathematik in keiner Weise die Lehre der
Quantititen sein kann — Quantitidten sind ausschlieBlich Elemente
sachhaltiger und nicht formaler Wissenschaften — ist sie nach allgemei-
ner Uberzeugung ebenso unbewegt wie selbstindig, so daB sie also nach
den aristotelischen Einteilungsprinzipien mit der Ersten Philosophie (=
Metaphysik) zusammenfallen miiite. Da aus noch vielen weiteren
Griinden die aristotelische Wissenschaftseinteilung tiberholt ist, mufite
das gegenseitige Verhiltnis der Wissenschaften zueinander von Grund
auf neu iiberlegt werden. Als Spezialfall sind wir hier vor die Frage
gestellt, welchen Sinn «ancilla» im Verhiltnis zur Theologie annehmen
kénnte. Damiani und seine spiteren Anhinger driicken damit in
Anlehnung an Aristoteles eine Unterordnung aus. Sie reden von der
Philosophie als Magd der Theologie und verstehen Magd im soziolo-
gischen Sinn, nimlich als Ausfithrende der Befehle, die von der Herrin,
der Theologie, ausgehen.

In diesem Sinn ist nun freilich keine Wissenschaft einer andern
untergeordnet. Der Philologe kann genau so berechtigt wie etwa der
Historiker in bestimmten Situationen dem Theologen Weisungen ertei-
len, die keine aufschiebende Wirkung kennen, falls die Theologie nicht
auf Abwege geraten will. Eine Hierarchie der Wissenschaften beruht
auf derselben schwankenden kulturell-subjektiven Bewertung wie eine
Hierarchie der Handwerkerberufe. Von einem generellen Vorrang der
Theologie als Wissenschaft kann keine Rede sein.

Damit ist zwar das Anliegen von Damiani noch nicht vollstindig
abgewiesen. Es bleibt ein weiterer bisher nicht besprochener Sinn von
Vorrang zu iiberlegen, nimlich daBl der Glaube das Wichtigste fiir den
Menschen ist. Diese Deutung diirfte sogar Damianis eigentliches
Grundmotiv gewesen sein, das die Abwehr gegen die Wissenschaften
ausgelost hat. GemiB der verbreiteten Vorstellung, das Niedere komme
gegen das Hohere nicht auf, hat er der Theologie gleichsam oberste
Herrschaftsfunktion zuerkannt. Ungliicklicherweise ist bei dieser Gele-
genheit der Glaube voreilig mit Wissenschaft identifiziert worden. Im



300 Petrus Damiani ein Freund der Logik?

spiteren Riickblick erweist sich diese Vermischung als unverzichtbare
Voraussetzung fiir die Pseudodeduktion, deren Konklusion die vorge-
sehene Stellung der Theologie zu beweisen hat. Da jedoch die Bibel
keinerlei Interesse zeigt, den Glauben auf die Stufe der Wissenschaft zu
heben, ist wohl eher zu schlieBen, Damiani sei in diesem weiteren
Punkt einmal mehr seiner Alltagsphilosophie erlegen.

Allgemein wird tbersehen, dall dieses Damianiprinzip von der
Philosophie als @ncilla theologiae nicht zuletzt der Theologie den schlech-
testen Dienst erwiesen hat. Begonnen hat es bei Damiani selber mit
seinen ebenso provozierenden wie sterilen philosophischen Gottesspe-
kulationen. Da er wegen seines Reflexionsgegenstandes glaubte, in der
Theologie zu sein, und sich somit auf einer héheren Stufe wihnte, hielt
er jegliche Methodeniiberlegung — die ja «nur» philosophisch hitte sein
kénnen — fiir iiberfliissig. Angesichts dieser methodischen Einschrin-
kung konnten sich die Philosophen, allen voran die Logiker, nicht
zuriickhalten. Damiani verstand jedoch nicht, was auf dem Spiel stand.
Statt sich endlich auf die Theologie zu besinnen, verbohrte er sich tiefer
in seine rudimentire Philosophie und griff verzweifelt nach dem letzten
Mittel: er hat seine philosophische Spekulation immunisiert durch
Ausschalten eines der wichtigsten Kontrollmittel, indem er die Logik
fiir nichtzustindig erklirte. Dem wulite er gleichzeitig im Namen der
Kirchentreue den Schein theologischer Verbindlichkeit umzulegen,
indem er folgerte: die Theologie steht hoher als die Philosophie. «Da es
also eine doppelte Wahrheit gibt, bestimme kiinftig ich, wie weit eure
philosophischen Wahrheiten grundsitzlich — oder mindestens inner-
halb der Theologie — anerkannt werden und als Wahrheiten gelten
diirfen».

Seither haben Theologen nicht nur bei unpassenden Gelegenheiten
den zu ihren Gunsten gedeuteten Vorrang der Theologie beschworen;
allzu oft waren oder sind sie einer philosophischen Problematik verfal-
len, fiir die sie der angemessenen philosophischen Kritik unzuginglich
sind?!, Und das ist zweifellos der allerschlechteste Teil aus dem Erbe
Damianis. '

' Dazu gehort etwa das Problem der Bildung, Gonsette sagt: « Das Studium der
freien Kiinste, dargelegt in den Schulbiichern von Boethius und Martianus Capella, stellte
nur eine Einleitung (propédeutique) dar, die als eine Art intellektueller Gymnastik héchst
elementar war unter beinahe rein formalem Gesichtspunkt und ohne innere Beziehung
zur geheiligten Kultur war. » J. GonserTE [Anm. 1] 9. Hier gibt Gonsette eine unfreiwil-
lige Charakterisierung seiner eigenen Logikauffassung: Es werden nur elementare Dinge
besprochen, und weil sie formal sind, haben sie keine «innere Beziehung» zur Theologie.



Petrus Damiani ein Freund der Logik? 301

3. Die heutige Bewertung von Damianis Logik

Die beiden theologischen Standardwerke L 74K und das 10bindige
Handbuch der Kirchengeschichte sowie die meisten Biicher verbreiten iiber
Damiani den Eindruck, er hitte die Bildung geférdert und um die Mitte
unseres Jahrhunderts sei die wihrend langer Zeit verachtete Logik
rehabilitiert worden. Diese Ansicht wird von den Berufsphilosophen
entschieden abgelehnt.

Daran fillt auf, wie die ungleich groBen, aber klar abgegrenzten
Gruppen Damianis Logik auf widerspriichliche Art darstellen. Die
einen behaupten, Damiani sei auf der Hohe seiner Zeit gestanden.
Einzelne Vertreter fiigen hinzu, er hitte eine tiichtige Bildung erwor-
ben und sie gefoérdert, in der Logik habe er sich gemil3 dem Bildungs-
stand seiner Zeit ausgekannt, das Nonkontradiktionsprinzip nur bei der
Uberbordung eingeschrinkt oder iiberhaupt nicht verletzt, lediglich die
tbermiitigen Logiker in ihre Grenzen verwiesen. Hieher geh6ren Brez-
zi, DreBler, Gonsette, Hartmann, Leclercq, Reindel, Schauwecker usw.
Die Gegner wenden ein, er hitte die Logik verachtet und sei soweit
gegangen, das Nonkontradiktionsprinzip zu leugnen. Dieser Gruppe
schlieBen sich an: Bultot, Endres, Gilson, Isaac, Jolivet, Vanni Rovighi
usw. Die Grenzen der beiden Gruppen sind so auffallend deutlich
gezogen, dafl man sich erstaunt fragt, wie solch unversshnliche Posi-
tionen aus denselben Texten herauszulesen sind. Diesem eher seltenen
Phinomen méchte ich nachgehen.

Die erste Gruppe zeichnet sich durch ein leitendes Gruppenbe-
wultsein mit weitreichender Informationsverflechtung aus??. Wird die
Literatur auf Verweise durchkimmt, so geht die heutige Logikbewer-

Dem méchte ich nur beifiigen, dafl meine gesamte Damianikritik auf dieser elementaren
Grundlage gefiihrt wird. Ferner scheint Damiani mit der Grammatik dieselben Schwie-
rigkeiten erlebt zu haben. Er zitiert die Stelle aus dem Siindenfall: Wenn ihr vom Apfel
eB3t, «<werdet ihr sein wie Gott (eritis sicut dii) und Gut und Bés erkennen» (Gen. 3). Also
Bruder, willst du Grammatik studieren? Lerne Gott im Plural zu deklinieren». De sancta
simplicitate PL 145,695. Auf diesen FehlschluB3, die Grammatik begiinstige Vielgotterei,
mochte ich nicht eingehen, sondern nur bemerken, dal3 der hebriische Text im gleichen
Vers 5 zweimal elobim sagt, was die Septuaginta zuerst mit zbeos und dann mit theoi
tibersetzt. Statt zum Nutzen der Theologie mit Hilfe der Grammatik diese Seite an der
Vulgata, dem treuen Abbild der Septuaginta, aufzudecken, verketzert Damiani die Gram-
matik. Was an dieser Abhandlung am besten stimmt, das ist der Titel.

32 Hartmann, der Verfasser einer Publikation aus einem Nachbargebiet, den ich
eingangs zitiert habe, gibt seine drei Quellen an: DreBler, Gonsette und Schauwecker. Die
ausfiihrlichste Studie iber Damiani, jene von Jean LECLERCQ (S. Pierre, ermite et homme
d’église), zitiert in diesem Zusammenhang Drefller, Gonsette, Palazzini, Ryan, Tamassia



302 Petrus Damiani ein Freund der Logik ?

tung im wesentlichen auf Dref3ler und hauptsichlich auf die kleine, aber
eingehende Erorterung der Logik von Gonsette zuriick. Der Gegen-
spieler ist Endres, dessen Ubersicht trotz ihren 75 Jahren das Vertrauen
der Philosophen widerspiegelt.

Um zu zeigen, ob die Gegensitze zu Recht hervorgehoben werden,
mochte ich daher auf die Hauptargumente von DreBler und Gonsette
eingehen, mit denen die Qualitit von Damianis Logik dargestellt wird
und wie die beiden Autoren dem Vorwurf von der Ablehnung des
Nonkontradiktionsprinzips begegnen. Gelegentlich soll die Unterstiit-
zung von Anhingern miteinbezogen werden, soweit sie der Verdeutli-
chung dienen mag.

3.1 Damianis Umgang mit den logischen Regeln

Beim Umgang mit den logischen Regeln méchte ich nur auf zwei
Punkte eingehen, die zum Lob Damianis hervorgehoben werden: er
soll sich in den logischen Regeln auskennen und in der Lage sein, mit
ihnen gewandt umzugehen.

Nach DreBler weill Damiani Bescheid iiber die verschiedenen
SchluBiformen?3?. Welche «verschiedenen SchluBformen» kénnen ge-
meint sein? Wir suchen vergebens nach Aufzihlungen. Der einzige Typ
von Schliissen, auf den stindig hingewiesen wird, ist der Dreierschritt
der Sitze (32) bis (34). Was da exemplarisch vorgelegt wird, ist der alte
Modus ponens.

Wenn nun Damiani aus (32) und (33) korrekt mit Modus ponens auf
(34) schlieB3t, so ist das allerdings kein Beweis fiir erwihnenswerte
Logikkenntnis. Wie aus den Forschungen des Piaget-Institutes in Genf
hervorgeht, lernt das Kleinkind zusammen mit den Sprachstrukturen
weit feinere Abgrenzungen unterscheiden als nur die simple Regel des

(vgl. 193). Fir die Kirchenhistoriker Kempf und Reindel sind DreBler und Gonsette die
Hauptzeugen zur Beurteilung der Logik. DreBler seinerseits beruft sich auf Ladner, und
dieser geht zuriick auf C. Prantl. Zu Prantl sei blof angemerkt, daB er als Historiker den
zweifelhaften Ruhm des gréBten Logikfilschers fiir sich buchen darf, daB er jedoch zu
Damiani beinahe nichts sagt.

33 «Genauso weill Petrus Bescheid iiber die verschiedenen Schluf3formen, auch
wenn er sagt, man solle in seinen Schriften keine <Schliisse von dialektischer Feinheit»
suchen. Ja gerade, wenn seine Darstellung und Beweisfithrung einmal auf schwachen
Fiissen steht, gehen ihm jene Kiinste gar leicht zur Hand, und er erweist sich selber als
Meister jener anderwirts scharf getadelten Schulmanier, und seine Unterscheidungen
grenzen manchmal an Sophismen.» F. DressLER [Anm. 1] 198.



Petrus Damiani ein Freund der Logik? 303

Modus ponensi. Beim Spiel mit Kindern zeigt sich tiberdies, da3 gera-
dezu die Erwartung besteht, die kleinen SpréBlinge sollten spitestens ab
vier Jahren korrekt nach dem Modus tollens handeln?®. In der Redeweise
der Stoiker ist dies die Regel Nummer 2, die weder von Damiani noch
von seinen Anhingern in Beispielen eingesetzt wird.

Die «verschiedenen Schlullformen» reduzieren sich faktisch auf
eine Einzelregel. Das zwingt Freunde und Verteidiger, sooft die Logik-
kenntnis von Damiani belegt werden soll, bis zum UberdruB3 einen
SchluBB nach Modus ponens vorzufithren. Abwechslung besteht dann nur
in der Art, wie er stilistisch vorbereitet wird. Und das versteht Gonsette
meisterhaft, denn rhetorisch wirksam spart er das stirkste Argument bis
zum Ende auf:

«Und er [Damiani] schlieBt, nicht ohne Ironie, mit einem jener
hypothetischen Syllogismen, auf die seine Gegner so erpicht waren:

Si itaque omnia posse coaeternum est Deo, potest igitur Deus ut quae facta
sunt facta non fuerint;

Sed omnia posse coaeternum est Deo;

Potest igitur Deus ut quae facta sunt facta non fuerint»3S.

Sowenig wie man es einem Buchhalter verargen wiirde, wenn er die
Eintragungen richtig zusammenzihlt, sowenig darf ein Philosoph
geriigt werden, wenn er korrekte Schliisse fordert. DaB3 es jedoch in der
hier vorgelegten Form zu geschehen hat, darin liegt keine Notwendig-
keit. Es ist lediglich eine gutgemeinte Empfehlung, allfillige Unstim-
migkeiten leichter durchschaubar zu machen. Diesen einzigen Zweck
formaler Darstellung tibersieht Gonsette. Doch sind wir damit auch
schon beim zweiten Punkt angelangt, ndmlich bei Damianis logischer
Gewandtheit.

Fir Gonsette ist das erwihnte Beispiel nicht nur die definitive
Rechtfertigung der Absurditit, dal Gott Rom auch heute noch unge-
schehen machen kénnte; es ist vor allem ein Beweis, daf3 sich Damiani
auf die Logik so gut wie seine Gegner versteht. Das Beispiel liefert
tatsichlich aufschluBreiche Einsicht.

¥ Vgl. H. Wermus, Essai de développement d’une prélogique 2 partir des foncteurs
partiels. Arch. Psychol. 45 (1977) 85-100.

35 Beispiel: Wenn du die Wespe im Konfitiirenglas beriihrst, dann sticht sie dich. Da
ich Schmerz vermeiden will, beriihre ich folglich das Tier nicht. '

3¢ 1, GonserTE [Anm. 1] 99.



304 Petrus Damiani ein Freund der Logik?

Die Wahrheit, die Gonsette hinter der Deduktion sieht, hingt von
der Deutung des Nachsatzes der 1. Primisse ab, also wie « Deus potest ut
quae facta sunt facta non fuerint» gedeutet wird. Gilt die Aussage als
Beschreibung der Kontingenz, so wird man diesem Satz zustimmen.
Wird er aber so aufgefal3t, Gott kénne etwas Verwirklichtes nachtriag-
lich ungeschehen machen, dann ist dieser Satz eine petitio principii. An
dieser miBlichen Lage 4ndert sich nichts, auch wenn der fragliche Satz
mit weiteren Sitzen verkniipft und schlieflich in einen korrekten
SchluB3 verpackt wird. Dazu zwei Beispiele:

A) Wenn Gott allmichtig ist, kann er kontingente Dinge schaffen.
Gott ist allmichtig.
Also kann er kontingente Dinge schaffen.

B) Wenn Gott allmichtig ist, kann er einen zweiten Gott schaffen.
Gott ist allmichtig.
Also kann er einen zweiten Gott schaffen.

Trotz des korrekten Modus ponens, der in A) und B) eingehalten wird,
sind die beiden Schliisse nicht gleichwertig. Der Logiker verliert bei B)
angesichts der ersten Primisse sogleich jegliches Interesse, weil die
offensichtlich unwahre Voraussetzung nichts anderes als Leerlauf her-
vorbringen kann. Daher wird er diese Spielerei gar nicht erst beginnen.
Damit enthiillt jedoch das Beispiel genau das Gegenteil dessen, wofiir es
Gonsette einsetzt: Es zeigt nicht Damiani als gebildeten Philosophen;
es ist vielmehr ein erschreckendes Zeugnis fiir das logische Unverstind-
nis all jener, die es fiir beweiskriftig halten.

3.2 Das Nonkontradiktionsprinzip

Am Nonkontradiktionsprinzip wird der Gegensatz der beiden
Gruppen iiber die Einschitzung von Damianis Logik am deutlichsten.
Wihrend die einen Damianis Ablehnung aus den Texten klar entneh-
men, gibt es bei den andern alle Zwischenstufen zwischen Ausfliichten,
Einschrinkungen, Verniedlichungen bis zum Eingestindnis. Aber ge-
rade diese angestrebte differenzierte Sicht erweist sich ausnahmsweise
als pseudowissenschaftlich. Denn beim Nonkontradiktionsprinzip gibt
es entweder die strenge Anerkennung oder die allgemeine Ablehnung,
weil das kleinste Riitteln an der strengen Anerkennung bereits Ableh-
nung zur Folge hat. Wie sorglos dabei vorgegangen wird, sei an einigen
Beispielen gezeigt.



Petrus Damiani ein Freund der Logik? 305

Als Hauptzeuge darf Gonsette erwihnt werden, der einen totalen
Harmonisierungsversuch anstrebt. Er zeigt aufgrund der Texte, dal3
Damiani Behauptungen vorbringt, die allgemeine Zustimmung finden
miilten. « Daher ... wihlt Damiani seine Formulierungen sehr sorgfil-
tig: was Gott tun konnte, ist nicht, dal Rom zur gleichen Zeit und in
gleicher Hinsicht [sic] gegriindet und nicht gegriindet sei, sondern dal3
Rom, bevor es gegriindet wurde, hitte nicht sein kénnen»3’. Als einzig
nennenswerter Philosoph distanziert sich S. Vanni Rovighi nicht radi-
kal genug von der dahinter stehenden Position %,

An diesem Beispiel sehen wir in auffallender Deutlichkeit die
Arbeitsweise von Gonsette. Statt eine der problematischen Formulie-
rungen zu priifen, zitiert er den in meiner Darstellung als (17) aufge-
fithrten Satz, der von héchster Harmlosigkeit ist und a priori mit der
Zustimmung aller rechnen darf. In (17) wird die Kontingenz erwihnt,
gegen die niemand etwas einzuwenden hat. Dagegen verschweigt Gon-
sette nicht nur den anschlieBenden Satz, in dem Damiani das Nonkon-
tradiktionsprinzip in aller Form leugnet, mein Satz (18): «Potest Deus
ut Roma, etiam postquam facta est, facta non fuerit»; er geht in seiner
Behauptung bis zur Verdrehung der Tatsachen, nimlich es wiirde die-
sen Satz nicht geben, obwohl er unmittelbar auf den besprochenen Satz
(17) folgt und in (25) und (29) wiederholt wird. Da Gonsette unter-
schligt, was ihm nicht pal3t, wird er erst recht die impliziten Leugnun-
gen des Nonkontradiktionsprinzips in den Sitzen (9), (12), (20), (32)
und (34) nicht anerkennen, in denen Damiani mitdenkt, was ich die
Interpretation (b) genannt habe. Gonsette hat sich sein Resultat vor-
gegeben, so dafl er an den in 3.1 erwidhnten SchluB anfiigt: « Deshalb ist
es korrekt zu sagen, daf3 es Gott <vermag) (Dieu <(peut» faire que), dal3

3 Gonsette fithrt gleich drei bestitigende Damianistellen an. Vgl. ]J. GONSETTE
[Anm. 1] 98.

3 «Gott ist ein Wollender und gleichzeitig ein Nicht-Wollender. ... Nun scheint es,
daB diese Theorie nicht weit abweicht von jener des hl. Thomas, und die Interpretation
von J. A. Endres scheint nicht gerechtfertigt zu sein, nach der Damiani das Prinzip der
Nonkontradiktion in den Umkreis des Kontingenten einbezieht ... Richtig ist indessen,
wie Endres bemerkt, dal3 die Rede bei Damiani schwankend ist...» S. VANNI RoviGHI
[Anm. 1] 12-13. Ich verstehe hier die hervorragende Philosophin Vanni Rovighi nicht,
wenn sie einerseits festhilt, Gott kénne nicht ein Wollender und gleichzeitig ein Nicht-
Wollender sein, andererseits den Widerspruch von Damiani — der am Beispiel Roms Gott
diesen Widerspruch ausdriicklich zutraut — in den anschlieBenden Sitzen unter Sprach-
schwankungen entschuldigt. Das ist umso erstaunlicher, als sie ein besonders feines
Empfinden fiir die Folgen des Widerspruchs verrit, wenn sie sagt, die Konfusion zwi-
schen Sein und Nichtsein sei schlecht, und deshalb kénne Gott das Kontradiktorische
nicht machen.



306 Petrus Damiani ein Freund der Logik?

Rom nicht gegriindet wurde. Dies unter der Bedingung, daB3 diese
Gegenwart auf die unbewegliche Ewigkeit des Allmichtigen zuriickge-
fithrt wird»??, Dieses Argument lieBe sich mit gleicher Berechtigung so
fortfiihren: « Gott kann einen zweiten Gott schaffen, unter der Bedin-
gung, daf3 diese Schépfung auf die unbewegliche Ewigkeit des Allmich-
tigen zuriickgefiihrt wird».

Das Beispiel trigt einen weiteren Baustein bei zur vermuteten Tat-
sache, daBl sich Gonsette iiber die Konsequenzen des Widerspruchs
vollig im unklaren ist und meint, das strenge Verbot sei je nach Situation
flexibel zu handhaben °. Denn nur so sind seine stindigen Wiederho-
lungen begreiflich, Damiani sei weit entfernt, den absoluten Wert des
Nonkontradiktionsprinzips zu leugnen?, er wiirde nicht die absolute
Giiltigkeit der Logik in der Theologie ablehnen, einzig wegen Mangels
an systematischer und kohirenter Metaphysik miifte er ihr Anwen-
dungsfeld einschrinken??, die einzig sichere Grundlage der Logik
komme ihr im Glauben zu®}. Erst recht gilt es, wenn er Damianis
Beispielen zustimmt, die geeignet sein sollen, «den fanatischen Logi-
kern die Relativitit ihrer Normen vor Augen zu fihren». Zur Illustra-
tion mulB3 der Salamander herhalten, der im Feuer lebt und sich darin
wohlfiihlt. «Und im Anschluf3 an Augustinus (De civ. Dei 21, Kap. 4-8)
wiederholt Damiani einige jener Anomalien, die die Aufmerksamkeit
der fanatischen Logiker erregen miillten, an die sie sich klammern:
<Der Salamander lebt im Feuer und, weit davon entfernt, gerostet zu
werden, scheint er sich sehr wohl zu fithlen»» 4.

Erstens geht es Augustinus in den genannten Kapiteln nur um den
Nachweis, daB3 es Dinge gibt, die wir nicht verstehen*’. Zweitens 143t
der Salamander Studien unter den verschiedenartigsten Gesichtspunk-

¥ ]. GoNseTTE [Anm. 1] 97.

10" Nach Leclercq geniigt es nicht, die verschiedenen Urteile und Widerspriiche (sic)
zusammenzustellen; es gehe um die Frage, wie Damiani daraus eine lebendige Synthese
bilde. Vgl. J. LEcLERCQ [Anm. 1] 193.

1 Vgl. J. GonserTE [Anm. 1] 7. «Freilich halten wir uns dadurch nicht fiir berech-
tigt, Damiani allgemein zu einem Vernunftverichter und einem Vertreter der Ansicht
einer doppelten Wahrheit zu stempeln ...» F. DREsSLER [Anm. 1] 204.

12 Vgl. J. GonserTE [Anm. 1] 60.

13 «Die einzige sichere Grundlage, die die Logik in diesem Jahrhundert besitzt,
kommt ihr in den Gegebenheiten des Glaubens zu...» J. GoNseTTE [Anm. 1] 61.

41 J. GoNsETTE [Anm. 1] 57.

#5 Unter den unverstindlichen Dingen gehort jedoch das Beispiel des Salamanders
zusammen mit dem unverderblichen Pfauenfleisch, den Stuten in Kappadozien, die durch
den Wind trichtig werden usw. zu den ausgefallenen Absonderlichkeiten. Man wird sich
indessen hiiten, Damiani diese naturwissenschaftlichen Legenden zum Vorwurf zu



Petrus Damiani ein Freund der Logik? 307

ten zu, nur nicht iiber die Logik. Es ist vollig sinnlos, aufgrund von
irgendwelchen Tatsachen die Logik zu erforschen oder ihr Vorschriften
erteilen zu wollen. Und drittens ist das Zitat tendenzids, weil sich
Augustinus deutlich genug zum Nonkontradiktionsprinzip bekennt,
etwa mit den Worten: « Wer so spricht «<Wenn Gott allmichtig ist, dann
soll er das Geschehene ungeschehen machen», der merkt nicht, daB3 er
so spricht (Wenn Gott allmichtig ist, dann soll er machen, dal3 das, was
wahr ist, eben dadurch, da3 es wahr ist, falsch sei>» oder auch: «...
Diesen Satz kann Gott nicht falsch machen, weil Gott der Wahrheit
nicht entgegensteht» 4. Da3 auch Thomas von Aquin diese Stelle aus-
driicklich wiederholt, dazu unter dem Titel « Kann Gott Geschehenes
ungeschehen machen?» einen beachtenswerten Anti-Damiani-Artikel
verfat hat?’, wird verschwiegen, wohl um den Vergleich mit den
intellektuellen Fiihrern des Mittelalters nicht zu gefihrden — etwa mit
dem Zeitgenossen Anselm von Canterbury® oder dem spiteren Doctor
subtilis Johannes Duns Scotus*’ usw.

Eine ganze Gruppe von Autoren 148t sich von dieser gewaltsamen
Schénfirberei nicht beeindrucken. Im wesentlichen sind es die Philo-
sophen. So vermerkt etwa Jolivet ausdriicklich, Damiani lehne die
Logik ab®® und die Doktrin von Damiani sei dermallen radikal und

machen, die bis zu Albert dem GrofB3en ungepriift im Physiologus und zhnlichen Schriften
verbreitet wurden. « Wenn dieser [der Salamander] in einen Feuerofen hineingeht, so
verlscht das Feuer, oder wenn er in ein Bad hineingeht, so wird das ganze Bad kalt».
Physiologus Bernensis. Wissenschaftl. Kommentar von Ch. von SrEIGER und
O. HoMBURGER (Basel 1964) 95.

46 Augustinus contra Faustum lib. 26, Kap. 5. PL 42,481 und 482,

47 Thomas von Aquin, STh 1, q. 25, art. 4.

“ Bei Anselm treffen wir eine Logik an, die heute noch nicht geklirt ist. Davon
zeugen die Diskussionen seiner Gottesbeweise. Vgl. Th. G. BucHER, Zur Entwicklung
des Ontologischen Beweises nach 1960 in: Der Streit um den Gott der Philosophen, hg.
von J. MOLLER (Diisseldorf 1985) 113-139.

* Johannes Duns Scotus hat den Beweis erarbeitet, daB mit allem Aufwand an
Rationalitdt dem Skeptizismus nicht zu entgehen ist, sobald die vorsichtigste Abschwii-
chung des Nonkontradiktionsprinzips zugelassen wird. Duns Scotus, Erste Analytik II, 3,
hg. von L. Vivis (Paris 1891) 2,184. Der Beweis ist in die Grundlagenforschung der
Mathematik eingegangen. Vgl. D. HiLBERT/P. BERNAYS, Grundlagen der Mathematik
(Berlin 1934) 1,86.

0 «Die Logik wird ihrerseits verworfen in De divina omnipotentia, wo Damiani
behauptet, Gott kénne alles... er vermége es, dal das Geschehene ungeschehen werde».
J. Jor1ver, La philosophie médiévale en Occident, in: Histoire de la Philosophie [Pléiade]
(Paris 1969) 1,1278. «Dal3 von einem solchen Mann das 7us magisterii abgesprochen und
ihr im Verhiltnis zur Theologie die Aufgabe gestellt wurde, velut ancilla dominae quodam
Jamulatus obsequio subservire, ist leicht zu begreifen». J. GEYSER, Die mittelalterliche Phi-



308 Petrus Damiani ein Freund der Logik?

extrem, daB sie kaum mehr zu iiberbieten sei®!. Isaac spricht dhnliche
Worte *2.

Ein einziges Mal scheint Gonsette von leichten Zweifeln an Damia-
nis Einstellung befallen zu sein, doch bringt er zaghaft die Entschuldi-
gung vor, Damianis Zeit hitte eben mehr Aszese als Spekulation
gebraucht’3. Darauf meint Bultot unmifBiverstindlich: « Dem koénnen
wir uns nicht anschlieSen. Zu behaupten, die Zeit von Petrus Damiani
hiitte ein gréBeres Bediirfnis an Aszese statt an Spekulation gehabt, das
ist eine Vermischung zweier verschiedener Wirklichkeitsgebiete. Auf
der intellektuellen Ebene hitte diese Epoche gute Spekulation dringend
gebraucht» 4,

4. Damianis Relativismus und ein Paradox der Interpretation

Man braucht kein groB3er Theologe zu sein, um einzusehen, da3 wir
iiber Gott nur vom Menschen aus reden kénnen. Was wir iiber ihn
wissen, hat er in einer uns angepaliten Sprache geoffenbart. Das
Geheimnis Gottes ernst nehmen heif3t, sich dieser Grenze bewult zu
sein. Der gldubige Logiker muf3 dabei voraussetzen, daf3 die Angaben,
die uns Gott iiber sich selber gemacht hat, mit der Erkenntnisart unserer
Welt zusammenhingen. Der Satz «Es gibt einen Gott» darf nicht
gleichberechtigt — verniinftig, sinnvoll, begriindbar — neben dem Satz
«Es gibt keinen Gott» stehen. Das ist letztlich der Grund, warum die
Verfasser der Bibel sich so viel Miihe gegeben haben bei der Beschrei-
bung von Gott. Wir reden in derselben Sprache tiber Krieg und Frieden,
iiber Welt und Ewigkeit, iiber Teuflisches und Géttliches. Soll es iiber-
haupt ein Wissen auf einem beliebigen Gebiet geben, so sind wir darauf
angewiesen, daf nicht jede Aussage in den Strudel des totalen Relati-

losophie, in: Die Geschichte der Philosophie, hg. von M. DEessoir (Berlin 1925) 1,308.
Vgl. auch F. CorLEsTON, A History of Philosophy. Mediaeval Philosophy (London 1966)
2,146.

51 «Die Doktrin von Petrus Damiani ist dermaBen radikal, so extrem, dal3 es
schwierig scheint, sie zu iiberbieten: Das Trivium hat keinen soliden Gegenstand mehr,
die Naturordnung kann von Gott jederzeit umgestiirzt werden, der sich in seinen Hand-
lungen nicht mehr an das Nonkontradiktionsprinzip halten will.» J. JoLiver [Anm. 50]
1,1279.

*2 «In seinem iibertriebenen Voluntarismus und der Ungeniertheit, mit denen er
[Daminani] die Gesetze der Natur und des Denkens behandelt, scheint er Gott die Macht
zuzutrauen, sich schlicht mit den Widerspriichen zu verbinden ...» J. Isaac [Anm. 1] 47,
Anm. 1.

** Vgl. J. GoNseTTE [Anm. 1] 92-93.

*# R. Burror [Anm. 1] 93, Anm. 225.



Petrus Damiani ein Freund der Logik? 309

vismus hineingerissen wird. Sobald ein einziger Widerspruch im harm-
losesten Alltagsbereich anerkannt wird, so ist damit jegliches verniinf-
tige Reden iiber die Welt und a fortiori iiber Gott zerstért. Damiani traut
sogar Gott widerspriichliche Titigkeiten zu. Gréf3ere Blasphemien gibt
es nicht.

Bei allen Geheimnissen um Gott berechtigt uns die Inadidquatheit
der Sprache in keiner Weise, einen sprachlichen Widersinn fiir die
Beschreibung einer unzuginglichen Eigenschaft zu halten. Damiani
mochte letztlich aus der vorgegebenen Sprache aussteigen. Dieser
Schleichweg fiihrt indessen zum allgemeinen Bankrott und reif3t dabei
die Theologie mit. Damianis Anhinger wollen nicht zugeben, wie weit
sie die Grenzen der von ihnen fiir Theologie gehaltenen Philosophie
iberschritten haben; sie verdrehen den Sachverhalt ins Gegenteil: der
weltlich denkende Mensch — insbesondere der Logiker — sei in seinem
Rationalismus festgefahren und wiirde sich weigern, auf géttliche
Geheimnisse einzugehen.

Die Untersuchung tiber Damiani wirft noch eine andersartige Frage
auf, die in das Gebiet der Dogmatik gehoért. Es gilt als ausgemacht, daf3
bei der Beurteilung der Rechtgliubigkeit nicht die Gesinnung des
Autors im Vordergrund steht, die nur sehr schwer in allen Einzelheiten
zu ergriinden wire. Ausschlaggebend ist jeweils der Text. Bei Damiani
mul indessen die Beurteilung umgekehrt verlaufen sein. Es wird offen-
sichtlich die gliubige, einsatzfreudige, fromme Personlichkeit beurteilt,
denn die an der Oberfliche liegenden Relativierungen machen ihn zu
einem haltlosen Skeptiker, woran die Theologie bestimmt nicht inter-
essiert sein kann.

Zusammenfassung

Die Betrachtung einiger fundamentaler Damianistellen unter dem
Gesichtspunkt der Logik hat folgende Ergebnisse gebracht:

1. Damiani verwechselt Erkenntnistheorie mit Logik. Fiir die Irr-
timer der Erkenntnistheorie — fliichtige Beobachtung, mangelndes
Unterscheidungsvermdgen, voreilige Verallgemeinerung usw. — macht
er die Logik verantwortlich.

2. In engem Zusammenhang mit dem Punkt 1. steht die Unterlas-
sung, zwischen Wahrheit und Giiltigkeit zu unterscheiden. Ein Logik-
begriff, der sich iiber diese Einteilung hinwegsetzt, hat sich nirgends
bewihrt.



310 Petrus Damiani ein Freund der Logik?

3. Die «vielen SchluBlformen», in denen sich Damiani auskennt,
geben sich bei eingehender Analyse als eine einzige zu erkennen. Uber-
dies ist der geistige Besitz des Modus ponens, dessen ungezwungener
Umgang von den Kindern beim Eintritt in die Volksschule vorausge-
setzt wird, nicht der iiberzeugendste Beweis fiir die Logikkenntnis eines
Gebildeten.

4. In seinen Spekulationen iiber Gott gerit Damiani auf die Ebene
der Philosophie. Statt sich von ihr und insbesondere von der Logik
wieder auf die Theologie zuriickfiihren zu lassen, bestreitet er die
Zustindigkeit der Logik, die sich in den Kernbereich der Theologie
einmischen wolle. Wie die Logik dabei konkret vorgeht, vermag er nur
an dem einen Satz zu verdeutlichen: Gott kann heute Rom ungeschehen
machen. Die Logiker halten diesen Satz einheitlich fiir absurd, denn es
ist eine der vielfiltigen Ausdrucksweisen, das Nonkontradiktionsprin-
zip abzulehnen und die doppelte Wahrheit zu postulieren.

5. Damiani fithrt in den analysierten Texten kein einziges Beispiel
an, wo ein logischer Ubergriff auf die Theologie stattgefunden und
Schaden angerichtet hitte. Alle Beispiele sind ausnahmslos Variationen
der unter 1. und 2. aufgezihlten Irrtiimer.

6. Damiani verfiigte einigermallen iiber die Logikkenntnis seiner
Zeit. Nur war sie im 11. Jahrhundert iiberaus diirftig, sozusagen inexi-
stent. Anselm von Canterbury stellt die Ausnahme dar. Da sich in der
Kenntnis der Logik zwischen Frith- und Hochscholastik ein bedeuten-
der Wandel vollzogen hat, darf Damiani nicht mit dem «Mittelalter»
identifiziert werden.

7. Die neueren Sympathisanten der Damiani-Logik fithren keine
logischen Analysen durch. Davon ist nicht einmal Gonsette auszuneh-
men, obwohl er sich nahe am Text aufhilt. Solange die fundamentalen
Punkte 1. und 2. nicht in die Kritik einbezogen werden, fehlen die
Grundlagen fiir eine Logikbewertung,

8. Die logischen Ergebnisse aus 1. bis einschlieBlich 6. stehen in
diametralem Gegensatz zu den Ergebnissen von Gonsette und den von
ihm beeinflu3ten Forschern. Hingegen wird alles, was Endres zur Logik
gesagt hat, bestitigt.



	Petrus Damiani ein Freund der Logik?

