Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 36 (1989)

Heft: 3

Artikel: Die funf Wege

Autor: Bochenski, Joseph M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761141

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761141
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Joserr M. BOCHENSKI QP

Die finf Wege

Dem Andenken von Paul Bernays
gewidmet, der den Verfasser immer
wieder auf die Notwendigkeit der
logischen Analyse der Gottesbeweise
aufmerksam gemacht hat.

Dieser Aufsatz versucht eine Analyse des dritten Artikels der zwei-
ten Quaestion der Summa Theologiae (1. Teil). Er will den Sinn der
einzelnen Sitze aufzeigen, die Voraussetzungen der Beweise freilegen
und der Frage nachgehen, ob die Ableitungen korrekt sind.

Nach der Einfithrung, die vor allem historische und bibliographi-
sche Angaben bringt, sollen einige Fragen behandelt werden, die alle
fiinf « Wege» betreffen; so soll u.a. ein Verzeichnis der gebrauchten
Abkiirzungen und angewandten SchluBBregeln aufgestellt werden. An-
schlieSend werden die einzelnen « Wege» der Reihe nach analysiert und
formalistisch rekonstruiert; endlich werden die Annahmen zusammen-
gestellt und besprochen.

Der Aufsatz bemiiht sich, einige Ergebnisse der neueren Forschung
«mitzuverarbeiten», um diese teilweise schwer zuginglichen Ergeb-
nisse einem groBeren Publikum zuginglich zu machen. Allerdings
unterscheidet sich dieser Beitrag von seinen Vorgingern in mehrfacher
Hinsicht: erstens dadurch, da3 er alle fiinf thomistischen «Wege»
behandelt (und nicht nur den ersten, wie die meisten unten zitierten
Schriften), zweitens durch das Bemiihen, dem Text des hl. Thomas
hautnah zu folgen. Es handelt sich also um einen logischen Kommentar
dieses Textes. Folglich wurde, drittens, kein Versuch unternommen, die
thomistischen Beweise zu verbessern. Und viertens wurden rein theo-
retische Fragen, die in der Literatur 6fters behandelt worden sind, nicht
beriicksichtigt: z. B. die Probleme des ersten Gliedes einer Reihe oder
Fragen, die sich auf den Begriff der Existenz beziehen.



236 Die finf Wege

Es sei betont, dafl die meisten der hier zu behandelnden Fragen
logischer Natur sind, die nur mit Jogischen Mitteln gelost werden kon-
nen. Und weil es sich um komplizierte Gedanken handelt, ist es unum-
ginglich, sich der mathematischen Logik zu bedienen. Sie allein verfiigt
nimlich tiber begriffliche Werkzeuge, wie z. B. die polyadischen Funk-
toren oder die mehrfache Quantifizierung usw., die eine vollstindige
Analyse der in Frage stehenden Texte erlauben. Ferner sei darauf auf-
merksam gemacht, daf eine eingehende Priifung so komplexer Beweise
wie die Gottesbeweise es nun mal sind, ohne Formalisierung, also ohne
Anwendung der mathematischen Logik, wenn nicht unméglich, so
doch dullerst schwierig sein wird.

Die «Finf Wege» (quinque viae) des hl. Thomas von Aquin sind
einer der wichtigsten klassischen Texte auf dem Gebiet der Gottesbe-
weise. Sie wurden wihrend Jahrhunderten Millionen von Schiilern
beigebracht, und die gesamte einschligige Literatur bezieht sich seit
dem 13. Jahrhundert auf sie. Freilich ist zu sagen, daf3 die meisten der
diesbeziiglichen modernen Arbeiten wenig Interesse fiir logische Pro-
bleme zeigen und noch weniger Kenntnisse der formalen Logik besit-
zen'.

Im 20. Jahrhundert wurden jedoch einige Untersuchungen durch
kompetente Logiker veréffentlicht, vor allem zum «ersten Weg». Bahn-
brechend war diesbeziiglich die 1934 erschienene Studie iiber den ersten
Weg von Jan Salamucha?, einem wihrend des Aufstandes von War-
schau ermordeten Priesters und mathematischen Logikers. Es folgten in
chronologischer Reihenfolge: 1. eine Besprechung dieses Werkes durch
J. M. Bochenski?, 2. die wichtige Schrift von ]. Bendiek (1956)4, 3. die
1960 veroffentlichten bedeutenden Untersuchungen von Fr. Rivetti-
Barbé?, 4. kritische Bemerkungen dazu von I. Thomas® und F. Selvag-

! Das gilt weitgehend auch von vielen neueren Schriften zum Problem der Theo-
dizee. Umfangreiche Bibliographie dazu in: THoMAs voN AQuin: Die Gottesbeweise, hg.
v. Horst SEipL, Hamburg 1986. Vgl. auch: A. KEnny: The five Ways, London 1969;
R. SwinBuRNE: The Existence of God, Oxford 1979 (Thomas wird in FuBnoten behan-
delt) und J. L. Mackie: The Miracle of Theism, Oxford 1982.

2 Dowod ex motu na istnienie Boga. In: Collectanea Theologica 15 (1934) 53-92.
Engl. Ubers. von T. Gierymski u. M. HErtzmaNN. In: New Scholasticism 32 (1958)
334-372,

3 Bulletin Thomiste 12 (1935) 601-603.

1 Zur logischen Struktur der Gottesbeweise. In: Franziskanische Studien 38 (1956)
1-38; 296-321.

5 La struttura logica della prima via per provare I’esistenza di Dio. In: Rivista di
Filosofia Neoscolastica 52 (1960) 241-320.

¢ (Besprechung) In: Journal of Symbolic Logic 25 (1960) 348f.



Die fiinf Wege 237

gi’, 5. neue Analysen von Fr. Rivetti-Barb6 (erschienen 1967)2. 6. Ein
Jahr spiter begann Larouche mit der Verdffentlichung einer anderen
Formalisierung des ersten Weges?. 7. Eine Idee von B.L. Clarke'® auf-
greifend, hat K. Policki eine eigene Rekonstruktion der prima via gebo-
ten!!. 8. Das umfassendste Werk auf diesem Gebiet ist das (unter den
Namen von J.M. Bochenski e.a. veroffentlichte) Buch von E. Niez-
nanski!? Es enthilt eine ausgebaute logische Theorie, eine kritische
Darstellung der gesamten neueren Diskussion und neue Formalisierun-
gen der klassischen Gottesbeweise. Eine Ubersetzung wire wiinschens-
wert.

0. ABKURZUNGEN, SCHLUSSREGELN, ALLGEMEINES

0.1. Abkiirgungen

In unserer Umschreibung werden auBler den Zeichen der klassi-
schen Logik (jenen der Principia Mathematica) die folgenden ge-
braucht:

«AC(%x,y)» fir  «x ist im Akt in Hinblick auf y»
«BE(x,3)» fir = «x bewegt sich in der Richtung von y»
«C(x)» fir  «x ist bewul3t (cognoscens)»

«CA(x,y)» fir  «x wird von y verursacht»
«CAn(x,y)» fir  «y ist die Ursache der Notwendigkeit von x»
«CAU(x,y,2)» fir  «x verursacht 2 in y»

«Cp(x)» fir  «x ist die erste Ursache»

«D(x)» fir  «x ist Gott»

«def» fuir  «Definition»

«DF(x,y,2)» fir  «x leitet y zum (Ziel) z»

wex fuir  «Sein»

7 Gregorianum 43 (1962) 299f.

% La formalizzazione e la struttura propria delle « vie» di ascesa a Dio. In: Rivista di
Filosofia Neoscolastica 59 (1967) 161-177.

? Examination of the Axiomatic Foundations of a Theory of Change. In: Notre
Dame Journal of Formal Logic 9 (1968) 378-384 (fortgefiihrt bis 13 [1972] 53-068).

% Language and Natural Theology, The Hague 1966, 88f.

"' W sprawie formalizacji dowodu «ex motu» na istnienie Boga. In: Roczniki Filo-
zoficzne 23 (1975) 19-30.

12 W kierunku formalizacji tomistycznej teodicei (Miscellanea Logica I), Warszawa
1980, 452ff.



238

wemp»
«ES(x, ) »
«F(x)»
«lTE(x,t)»
«log »
«M(x)»
«MAD(x,y,2)»
«MAJ(x,y2)»
«MO(x,y)»
«MV{(x,y)»
«n»
«Ne(x)»
«O(x)»
«Of(x,y)»
«ont»
«P(x)»
«Pn(x)»
«PO(x,y)»
«PR(x,y)»
«R € Inf»
«U(x,2)»

« Ux»
«V(x)»

0.2. Schlufregein

fiir
fiir
fiir
fiir
fiir
fur
fiir
fiir
fiir
fiir
fiir
fiir
fir
fir
fir
fiir
fiir
fiir
fiir
fiir
fiir

fiir
fiir

Die fiinf Wege

«empirischer Satz»

«x ist (existiert) im Augenblick #»

«x richtet sich zu einem Ziel»

«x fingt an zu sein um #»

«Einsetzung in ein logisches Gesetz»

«x ist der erste Bewegende»

«x wird von y in Hinblick auf 2 bewegt»

«x ist grofBer als y in Hinsicht von g»

«x wird von y bewegt»

«x ist in Bewegung in Hinblick auf y»

«jetzt»

«x ist notwendig»

«x erreicht das beste»

«x und y sind gegenseitig auf sich ausgerichtet»
«ontologischer Satz»

«es ist moglich, daB x nicht ist (nicht existiert)»
«x ist das erste Notwendige (primum necessarium)»
«x ist in Potenz in Hinblick auf y»

«Xx ist vor y»

«die durch R gebildete Reihe ist unendlich»

«y wird durch x in Hinblick auf g aus der Potenz in
Akt uberfiihrt (reducitur) »

«x ist in Bewegung»

«x ist verursacht».

In der Rekonstruktion der Beweise werden folgende SchluBiregeln

angewandt:

a.  (%y,2).0(xy,z2) DO VY (x)

L11

(%,2).0(%5,2) 2 X({)-

(%,y,2):0(%,y,2) - 2. W(x) X(y)

b.  (xy:2) : O(x,y,2) - D. Y(xy)-X(%,2).

IL12

(%3:2) : Y(my2). (x=y). . Y(x,2). Xx2).

¢ (x%y2): 0(xy2) (x=y) .D. Y(x,2).X(x,2)
(%,2)~(Y(x,2). X(%,2))

1,13

(X:Y’Z)'q)(xsysz) =2 ~(x=Y)



Die fiinf Wege 239

(®).0x) O Fy,2) W(x,y,2) L,14
(%y,2) - W(x,y,2) D X (%) -
(®): 0(x) . D . @y,2). Y(x,¥,2) X(x.y)

®): 9(x) . 5.@y,2) . Y(xy2) Xxy) 1,15
3).0()
@xy2) - Y(xy.2) X(%y):

- (®). 0 O @y) ¥xy) 1,5

A ). 0(x) D Y(x.y)

P>Oq 1,16; IV,10
E____
Pq
pDq 1.17-18; I1,11; ILIII,
p 19-20
q
29 I11,7; 111,17
o ¢
por
P>q I,14; I11,8
4
~p
(x). 0(x) O Y(x) 1,19; I1,14; 111,21
(3Ix) 9(x)
(3x) ¥(x)
(®y): O(xy)x=y. D .Y(x.y) 11,9
(x) ~Y(x,x)

xy)- 0(xy) O ~(x=y)

) o(x) . 2. Fy) ¥(xy) 11,10
(xy)W(x,y) D X(xy)
(x): 0(x) . 2. Fy). YE)-XY)




240 Die fiinf Wege

m. (x).0x) O Ay) yxy) I,11; IV,6
(3x) o(x)
@x,y) Wx.y)

n. (3xy). 0xy) . 3z) Y(y,2). O p 11,12
xy)-0xy) > (32) Y(y.2)
(Fx.y) 0(%y)

o. (x) 0x) DY) v ~Wy(x) I1L,6
(x). W) > 8(x)
(x).~w(x) > 8kx)
®). o) > 8(x)

P (xv,2). 0(x,y,2) DO Y(2) 11,18
(Fx.y,2) @(xy.2)

(32) y(2)

q. (xy) o(xy) D WY(x,y) 1v,9
(3x) (). 0(xy) X*y)

3x) :exy) xxy) - 2O . ¥xy)

r.  (xy)-0xy) D Y(x) IV,11
EAD@mexy)
@x)(y) yx)

s. (®). 0(x) D Y(x) V.,4

(3x).x(x) ¢(x)
(Fx)x(®) 2 W)

t.  (x).0(x) > @y) V¥ xy) V,6
(Ix) o(x)
FALY)W(Y).

0.3. Zum Sinn von « Deus» und zum Stil

Alle finf « Wege» weisen einen identischen allgemeinen Aufbau
auf. Alle beginnen mit einer empirischen Feststellung und enden mit
dem Satz «das aber nennen alle Gott» oder einem iquivalenten,



Die fiinf Wege 241

Das letztgenannte bereitet ein Problem. Wie nimlich richtig
bemerkt wurde, 1iB3t sich aus den Beweisen des Thomas nichts tiber die
Anzabl der ersten Bewegenden (bzw. ersten Ursachen usw.) sagen.
Freilich wird in den beiden letzten »ize (Sitze 2.346 und 2.355) ein
Bezug Gottes zu allen Gegenstinden behauptet («quod omnibus entibus
est causa...», «a quo ozznes res ordinantur...»). Dies muB3 vielleicht der
Nachlissigkeit zugeschrieben werden, mit welcher diese beiden
«Wege» verfal3t sind. Eine solche Behauptung fehlt nimlich in den drei
ersten, sorgfiltiger redigierten « Wegen»; vor allem aber muf3 auf die
Tatsache hingewiesen werden, dal3 sich der Beweis, daf3 es einen ein-
zigen Gott gibt, erst in der q. 11 des ersten Teiles der Summa findet.

Man darf also annehmen, da3 das Wort «Dexs» in einem sehr
allgemeinen und vagen Sinn gebraucht wird. Es bezeichnet prinzipiell
nicht nur den einzigen Gott der groBBen Religionen und der Philoso-
phen, sondern auch die heidnischen Gétter. Das bedeutet aber, daf3 der
Ausdruck «Deus» hier nicht als eine Kennzeichnung, sondern als ein
allgemeiner Name gedeutet werden soll.

Man kann sich weiter die Frage stellen, warum Thomas uns gerade
fiinf Beweise der Existenz Gottes gibt. Nun: Thomas hat wahrscheinlich
gerade diese fiinf Beweise in der ihm bekannten Literatur gefunden.
Doch ist damit das Problem nicht erschopft. Betrachtet man namlich
andere Teile des Traktats iiber Gott — vor allem die dritte guaestio iiber
Gottes Einfachheit —, so stellt man fest, daf3 die Hiufung von Argu-
menten vom hl. Thomas gerne praktiziert wird. Und zwar kommt es
vor, daf3 er zahlreiche neue Argumente bringt, nachdem er einen oder
einige schliissige Beweise formuliert hat.

Es muB sich also um einen Stil der wissenschaftlichen Literatur
handeln, den wir heute als fremd empfinden, der damals aber verbreitet
war. Etwas dhnliches finden wir iibrigens noch heute in den spanischen
neuscholastischen Schriften.

Auffallend ist auch, daf3 die angewandte Sorgfalt in den einzelnen
«Wegen» recht verschieden ist: wihrend die prima via gut ausgearbeitet
ist — sie ist teilweise ein Meisterstiick der logischen Strenge —, sind die
zwei letzten vige ziemlich lose Skizzen.



242

Die funf Wege

1. ErsTER WEG

1.1. Der Text

Wir beginnen mit der Wiedergabe des Originaltextes!3, wobei wir
die einzelnen Aussagen separat schreiben und mit laufenden Nummern
versehen. Diese Nummern weisen auf die Stellung des betreffenden
Satzes innerhalb des ersten Teiles der Summa. So verweist z. B. in
«2.311» die erste Ziffer, «2», auf die (zweite) guaestio, die zweite, «3»,
auf den (dritten) Artikel dieser guaestio, die dritte, « 1», auf den (ersten)
Absatz des Artikels (hier auf die erste #iz) und die letzte, « 1», auf die
Stellung des Satzes innerhalb des Absatzes.

Im Kommentar werden diese Sitze durch die letzte, bzw. die zwei
letzten Ziffern angefiihrt.

2.3101.
23102
2.3103.

2.3104.
2.5108,

2.3106.

2.3107.

2.3108.

2.3109,
2:3110,

2:3111.
20112
2.3113.
2.3114.
22113,

2:3116.

Certum est enim et sensu constat, aliqua moveri in hoc mundo.
Omne autem quod movetur, ab alio movetur.

Nihil enim movetur, nisi secundum quod est in potentia ad illud ad
quod movetur:

movet autem aliquid secundum quod est actu.

Movere enim nihil aliud est quam educere aliquid de potentia in
actum,

de potentia autem non potest aliquid reduci in actum, nisi per
aliquod ens in actu.

Non autem est possibile ut idem sit simul in actu et potentia
secundum idem...

Impossibile est ergo quod, secundum idem et eodem modo, aliquid
sit movens et motum, vel quod moveat seipsum;

omne ergo quod movetur, oportet ab alio moveri.

Si ergo id a quo movetur, moveatur, oportet et ipsum ab alio
moveri; et illud ab alio.

Hic autem non est procedere in infinitum:

quia sic non esset aliquod primum movens;

et per consequens nec aliquod aliud movens,

quia moventia secunda non movent nisi per hoc quo sunt mota a
primo movente.

Ergo necesse est devenire ad aliquod primum movens, quod a
nullo movetur;

et hoc omnes intelligunt Deum.

¥ LaF_einischer Text nach S. Thomae Aquinatis Opera omnia, IV (Leonina), Roma
1882. Dt. Ubers. grundsitzlich nach H. SEipL (THoMAS vON AQuIN: Die Gottesbeweise,
Hamburg 1986).



Die fiinf Wege 243

1.2. Der Sinn von « movetur»

Bevor wir die Ableitung in Angriff nehmen, muf3 die Bedeutung
eines wichtigen Ausdruckes erortert werden, nimlich des « zovetur». Ex
ist mit wenigstens drei Zweideutigkeiten belastet.

1. Er kann entweder im Sinne der rdumlichen Bewegung oder im
Sinne des «Sich-Veridnderns» im allgemeinen verstanden werden. Ist
die raumliche Bewegung gemeint, so handelt es sich um eine physika-
lische aristotelische Lehre, die der heutigen Physik (Gesetz der Trig-
heit) widerspricht und als falsch empfunden wird. Falls man ihn hin-
gegen im Sinne der Verdnderung versteht, handelt es sich um ein
ontologisches Gesetz, das allgemein in den Wissenschaften anerkannt
ist und auch dem heutigen Gemeinsinn entspricht.

Der Verfasser der Summa versteht das «movetur» im ersten Sinne,
als Bewegung im Raum. Das ergibt sich daraus, dal3 er z. B. in Contra
Gentes I, 13 als Beispiel die Bewegung der Sonne nennt. Die Sonne kann
nimlich nach der aristotelischen Astrophysik nur riumliche Bewegun-
gen haben. Das im Kommentar zum zweiten « Weg» zu sagende, besti-
tigt unsere Behauptung.

Da das Wort « Bewegung» sich eingebiirgert hat, werden wir es als
Ubersetzung des «movetur» gebrauchen ',

2. Eine zweite Unterscheidung, die schon bei Salamucha vor-
kommt und von allen zitierten Autoren iibernommen wurde, ist fol-
gende: Das Wort kann einerseits soviel wie «ist in Bewegung» meinen,
andererseits aber soviel wie «wird bewegt». Im ersten Fall haben wir es
mit einem einstelligen Pridikat zu tun; im zweiten mit einem zweistel-
ligen, also mit einer Relation. Das einstellige «movetur» wollen wir
durch «m», das zweistellige aber durch « MO » abkiirzen. Es soll also
« () » als «x ist in Bewegung» gelesen werden und « MO(x,y) » als «x
ist von y bewegt».

3. Eine dritte wichtige Unterscheidung verdanken wir G. H. Kai-
ser'®. In der ersten iz (und dhnlich, wegen der Isomorphie, in den drei
folgenden) wird angenommen: 1. dal3 jeder Beweger durch einen ande-
ren Beweger bewegt wird, 2. daf, wenn es einen Beweger gibt, es dann

'* Die deutsche Thomas-Ausgabe (THoMas voN AQuIN: Gottes Dasein und Wesen,
Salzburg 0.]. (1933) hat « Bewegung» in der Ubersetzung (S. 44), aber « Verinderung» im
Kommentar (8. 452).

' The Formal Fallacy of the Cosmological Argument. In: The Journal of Religion
24 (1944) 155-161.



244 Die fiinf Wege

auch einen ersten, d. h. einen unbewegten Beweger geben muB3. Diese
Sitze konnen mit Hilfe unserer Abkiirzungen und den Ausdriicken der
formalen Logik wie folgt formuliert werden:

1. (x,y,2) . MAD(x,5,z) O (3t) MAD(y,t,2)
2. (3x,y,2): MAD(x,y,2z) . D . (3t,u) MAD(u,t,z) (v)~MAD(t,v,z)

Wird « MAD » («movetur») in beiden Sitzen im selben Sinne gedeu-
tet, dann stehen sie gegenseitig im Widerspruch. Deshalb kann «zove-
tur» nicht in demselben Sinne von den «zweiten» und vom ersten
Beweger ausgesagt werden. Es miissen zwei verschiedene Bedeutungen
des Ausdruckes angenommen werden. In unserer Rekonstruktion
brauchten wir diese Unterscheidung nicht zu beriicksichtigen, weil in
ihr vom Bewegen durch den ersten Bewegenden gar nicht die Rede
ist.

Wihrend die zweite Zweideutigkeit gewShnlich bemerkt worden
ist, scheint die dritte praktisch immer — so auch durch Salamucha —
unbeachtet geblieben zu sein.

1.3. Aufban

a) Der Hauptbeweis

Unterden 16 Sitzen, aus welchen unser Text besteht, nehmen fiinf —
nimlich die Sitze 1,2,10,11 und 15 — eine zentrale Stellung ein, indem
sie zusammen den Hauptbeweis bilden. Die anderen dienen als Pri-
missen der Beweise dieser Sitze oder sind ihre Wiederholung. Wir
schreiben diese zentralen Sitze in deutscher Ubersetzung nieder:

1. Es ist gewil3 und sinnlich evident, dal3 etwas sich in der Welt
bewegt.

2. Alles aber, was sich bewegt, wird von etwas anderem be-
wegt.

10. Falls aber das, wodurch es bewegt wird (seinerseits) bewegt
wird, muf} auch dieses von etwas anderem bewegt sein, und
jenes (wiederum) von einem anderen.

11. Hier kann man aber nicht ins Unendliche fortfahren.

15. Esist also notwendig zu einem ersten Bewegenden zu kommen,
welcher durch keinen (anderen) bewegt wird.



Die finf Wege 245

Es wird noch die iibliche Definition Gottes hinzugefiigt:

16. Und dies verstehen alle als Gott.

In diesem Hauptbeweis werden zwei Primissen — 1 und 10 — axio-
matisch angenommen, die beiden anderen, 2 und 11 durch Nebenbe-
weise begriindet.

Die Struktur der »/z ist somit die folgende:

] —

3-7 —>§—>=2—>
— 15— 16
10—

12-14 - 11 -

Dieses Schema zeigt auch, dall der Hauptbeweis (die Sitze 15 und
16) progressiv-deduktiv ist, wihrend die Sitze 2 und 11 durch eine
regressive Deduktion begriindet werden.

Der Hauptbeweis ist, vom logischen Gesichtspunkt aus, ganz unpro-
blematisch, in dem Sinne, dal3 der SchluB3 (15) aus den Primissen
(1,2,10,11) nach giiltigen SchluBiregeln folgt.

b) Beweis des Satzes 2

Dagegen bietet der angefiihrte Beweis des Satzes 2 ein Problem.
Dieser Satz lautet nimlich in unserer Umschreibung

2. (x): W) .0 .(Ay) .MAD(x,y). ~(y=x)
wobei der Nachsatz ein logisches Produkt von zwei Sitzen ist, was auch
dadurch ausgedriickt werden kann, da3 der Satz 2 ein logisches Produkt
von zwel Sitzen ist. Der eine

2.1. (x,y,2). MAD(x,y,2) D ~(x=y)
besagt, daf3 kein Bewegender mit dem durch ihn Bewegten identisch ist.
Dieser Satz wird durch Thomas ausfihrlich bewiesen. Dal3 es aber
iberhaupt etwas gibt, das das «Sich-Bewegende» bewegt, d.h. der
andere Satz

2.2. (x). u(x) O (y,z) MAD(x,y,2)
wird stillschweigend, ohne Beweis, angenommen.

Mit dieser Einschrinkung ist die Ableitung des Satzes 2 ein schéner,
fast liickenlos formulierter Beweis. Er kann wie folgt dargestellt wer-
den:

3. Was bewegt wird, ist in Potenz in Hinblick auf das, wohin es
sich bewegt.



246 Die fiinf Wege

4. Der Bewegende ist aber in derselben Hinsicht im Akt.
7. Nichts kann aber in derselben Hinsicht zugleich in Potenz und
im Akt sein.
9. Also ist der Bewegende mit dem Bewegten nicht identisch.
Die angewandte einfache SchluB3regel

(%:y,2). Q(x,y,2) D Y(x,2)

(%y,2)-9(x,y,2) D X(y>2)

(x)-~(0(x.y)-W(x.y))

~(x=y)
ist giiltig. Als Pramissen werden nur die obigen drei Aussagen 3, 4 und 7
angenommen.

¢) Beweis des Satzes 13

Der zweite Teil unseres Textes ist im Wesentlichen dem Beweis des
Satzes 13 gewidmet. Dieser Satz besagt, dal}, wenn es keinen ersten
Bewegenden gibt, es dann iiberhaupt keinen Bewegenden gibt. In
unserer Umschreibung:

~(3t):M(t). D . ~(3x,y,2).MAD(x,y,2). ~(x=y)

Dieser Beweis hat intensive Diskussionen hervorgerufen und zwar
wegen des Satzes 11, der als Behauptung gedeutet wurde, dal3 keine
unendliche Reihe ein erstes Glied habe. So gedeutet ist der Satz falsch:
es gibt nimlich unendliche Reihen, die ein erstes Glied haben, z. B. die
Reihe der rationalen Zahlen zwischen 1 und 2.

Aber 1. diese Behauptung ist im Text nicht enthalten —er spricht nur
von der konkreten Reihe der Bewegenden — und 2. was noch wichtiger
ist, der Satz 11 ist fiir den intendierten Beweis iiberfliissig. Das wird
unten durch unsere Rekonstruktion gezeigt. Der Nachweis kann intui-
tiv durch die folgende Paraphrase des Textes veranschaulicht wer-
den:

(10.1) Keine unendliche Reihe hat ein erstes Glied,

11. falls diese Reihe unendlich ist, hat sie kein erstes Glied,

12.  d.h., es gibt keinen ersten Bewegenden;

13. wenn es keinen ersten Bewegenden gibt, dann gibt es iiber-
haupt keinen Bewegenden,

14. also gibt es tiberhaupt keinen Bewegenden;

(14.1) es gibt aber einen Bewegenden,
15. also gibt es einen ersten Bewegenden.



Die fiinf Wege 247

Man sicht gleich, daf3 der in Frage kommende Satz 11 samt dem
stillschweigend vorausgesetzten 10.1 gestrichen werden kann: der
Schluf3 15 folgt aus 13 mit dem stillschweigend angenommenen Satz
14.1 nach der einfachen Regel

P> 79

9

B

einer Abart des modus tollendo tollens.

Thomas braucht also nicht zu behaupten (obwohl er es wahrschein-
lich tut), daB3 keine unendliche Reihe ein erstes Glied hat. Es geniigt
anzunehmen, dal3 die in Frage kommende konkrete, durch die Bezie-
hung des Bewegens gebildete Reihe, ein erstes Glied hat. So verstanden
ist aber der Satz 13 nicht nur plausibel, sondern geradezu evident.

Will man ihn beweisen, dann mul3 mit Salamucha u.a. angenommen
werden, daf3 die Beziechung des Bewegens irreflexiv, transitiv, konnex
und asymmetrisch ist. Der mathematisch-logische Beweis, dal} eine
solche Reihe ein erstes Glied hat, wurde durch Salamucha und ein-
dringlicher durch Nieznanski gezeigt. Es handelt sich dabei um ganz
evidente Eigenschaften dieser Beziehung,

1.4. Rekonstruktion

Primissen
1. (x,5,2).MAD(x,y,z) D PO(x,z) ont
2. (x,y,2).MAD(x,y,2z) > AC(y,z) ont
3. (x2)—(PO(x:2).AC(x2)) ont
4. (x). 1(x) O (Jy,z) MAD(x,y,2) ont
5. (3x) u(x) emp
6. (Ax,y,2): MAD(x,y,2).~(x = y). D .(3t)MAD(y,t,2z).~(y=t) ont
7. (Ix,y,z). MAD(x,y,2). ~(x =y). Q) MAD(y,t,z) .~(y=1t).D
D. ~(MAD, € Inf) ont
8. =(MAD,g Inf) D (3Ax)M (x). def
9. (x).M(x) D D(x) def

Die Sitze 1,2 und 3 sind ausdriicklich angefiihrt; dagegen wird der
Satz 4 stillschweigend vorausgesetzt. Nr. 5 ist eine evidente empirische
Aussage, Nr. 6 eine ontologische Aussage, die wohl aus der (damaligen)



248 Die fiinf Wege

Definition der Kausalitit abgeleitet wird. Es ist noch zu bemerken, daf3
im Satz 10 der Nachsatz vom existentiellen Vordersatz abhingig zu sein
scheint (s7 ergo ...). Endlich diirften sich die Primissen Nr. 7 und 8
analytisch aus der vor-Cantor’schen Definition des Unendlichen erge-
ben. Nr. 9 ist eine Definition von «deus».

Ableitung

11. (x,5,2:MAD(x,y,2) D .PO(x,2). AC(y,2) (1,2,a)

12. (x,5,2):MAD(x,y,2).x=y. O .PO(x,2).AC(x,z) (11,b)

13. (x,5,2). MAD(x,y,2) D ~(x=Yy) (11,3,c)
14. (x): u(x) . 2. (Fy,2). MAD(x,y,z).~(x=y) (4,13,d)
15. (3x,y,2).MAD(x,y,2).~(x=y) (14,5,¢)
16. (3x,y,2).MAD(x,y,z).~(x=y).(3t). MAD(y,t,2).~(y=t) (6,15,f)
17. ~(MAD,¢ Inf) (7,16,g)
18. (Ix) M(x) 8,17,g)
19. (3x).D(x) (9,18,))

1.5. Zusammenfassung

Unsere Ergebnisse zusammenfassend, darf man tber die prima via
folgendes sagen: Die Ableitung ist korrekt. Alle Primissen mit Aus-
nahme der evidenten Nr. 5 ergeben sich aus der aristotelischen Philo-
sophie. Dabei handelt es sich — weil das «movetur» als «sich riumlich
bewegt» verstanden werden mull — im wesentlichen um physikalische
Lehren, die der aristotelischen Physik entnommen sind.

Da aber heute die physikalischen Ansichten Aristoteles’ nicht ver-
tretbar sind, ist diese iz nicht giiltig,

2. ZwEITER WEG

2.1. Der Text

2.3201. invenimus enim in istis sensibilibus esse ordinem causarum effi-
cientium

2.3202. nec tamen invenitur nec est possibile, quod aliquid sit causa effi-
ciens sui ipsius;



Die fiinf Wege 249

2.3203. quia sic esset prius seipso quod est impossibile.

2.3204. Non autem est possibile quod in causis efficientibus procedatur in
infinitum

2.3205. quia in omnibus causis efficientibus ordinatis primum est causa
medii et medium est causa ultimi,

2.3206. remota autem causa removetur effectus:

2.3207. ergo si non fuerit primum in causis efficientibus, non erit ultimum
nec medium.

2.3208. Sedsi procedatur in infinitum in causis efficientibus, non erit prima
causa efficiens:

2.3209. et sic non erit nec effectus ultimus, nec causae efficientes me-
diae:

2.3210. quod patet esse falsum.

2.3211. Ergo est necessarium ponere aliquam causam efficientem pri-
mam:

2.3212. quam omnes Deum nominant.

2.2. Parallelismus

Der Parallelismus mit der préima via ist auffallend. Es entsprechen
sich nimlich ziemlich genau die Sitze

la via: 1 2 3-9 11 12 13 14 15 16
2a via: 1 2 3 4 8 9 3 1 12.

Wir haben es also mit einer weitgehend isomorphen Beweisstruktur
zu tun: der formale Aufbau der beiden «Wege» ist fast identisch; das
einzige Neue, das die secunda via in dieser Hinsicht bringt, sind die Sitze
7 und 10. Der erste ist aber nur eine mehr aufiihrliche Formulierung des
Satzes 12 der prima via, und der Satz 10 ist in dieser iz wohl implizit
gemeint. Umgekehrt fehlt in unserer »iz der ausfiithrliche Beweis des
Satzes 2; er wird durch einen einzigen Satz 3 ersetzt.

Deshalb bietet die secunda via nichts, was vom logischen Gesichts-
punkt aus interessant wire.

Dagegen bestehen wesentliche Unterschiede im materiellen Inhalt.
Zuerst wird hier eine andere empirische Annahme gemacht (Satz 1).
Anstatt der Bewegung wird ein ordo causarum efficientium festgestellt.
Dies mag zuerst als bedenklich anmuten. Thomas spricht hier nimlich
nicht nur von Kausalitit, sondern von kausalen Reihen. Vielleicht will
er dadurch die zweite 7z von der ersten unterscheiden. Wihrend man in



250 Die funf Wege

der ersten von einzelnen Vorkommnissen spricht, handelt es sich hier
um Zusammenhinge mehrerer Tatsachen.

Im Vergleich mit der prima via sind also die Sitze 2 und 3, die sich
auf den Akt und die Potenz beziehen, durch Sitze ersetzt, worin von der
Prioritit die Rede ist. Genau wie in der prima via wird der Satz 3
stillschweigend vorausgesetzt. Im tibrigen ist der Beweis mit der prima
via 1somorph.

Es gelten also hier dieselben logischen Bemerkungen, die zur prima
via gemacht worden sind. Der Beweis ist schliissig; die Pramissen (auller
der evidenten ersten) sind aus der aristotelischen Ontologie ableitbar,
und die Annahme, dal3 keine unendliche Reihe ein erstes Glied hat, ist
auch hier nicht notwendig; es geniigt, wenn die Endlichkeit der kau-
salen Reihe behauptet wird.

Die schon oben gestellte Frage nach dem Warum der Haufung von
Beweisen stellt sich hier in einer besonders dringlichen Weise; denn,
falls das «movetur» in der prima via durch «sich verindert» iibersetzt
wird, haben wir es mit einer Wiederholung zu tun, mit einem praktisch
identischen Bewelis.

Wie die systematische Lage auch sein mag, vom historischen
Gesichtspunkt aus ist nicht anzunehmen, dal Thomas einer solchen
Wiederholung sich wissentlich schuldig gemacht hat, weil die Sorgfalt,
die er gerade unmittelbar vorher angewandt hat, betrichtlich ist. Er
mul} also einen Unterschied zwischen den beiden »ize gesehen ha-
ben.

Dieser kann, so scheint es, nur darin bestehen, dal3 das «»ovezur»
der prima via nicht im Sinne von «sich veridndert», sondern im Sinne
von «ist in (rdumlicher) Bewegung» zu verstehen ist. Wir haben also in
der prima via einen auf der (aristotelischen) Physik basierenden Beweis,
in der secunda hingegen einen, der nur ontologische Primissen hat.

2.3. Rekonstruktion

Primissen
1. (xy): CA(x,y).x=y .D. PR(x,x) ont
2, (=) —“PR{xx) ont
3. (x).v(x) D (Ay)CA (x,y) def
4. (Ix) v(x) emp



Die finf Wege 251

5. (x,y): CA(x,y).~(x=y). D . (3z2). CA®y,2). ~(y=2) ont
6. (Ax,y) : CA (x,y) ~(x=y):(32).CA(y,2).~(y=2):
B (CALE Inf) ont

7. ~(CA4e Inf) O (Ix) Cp (x) def

8. (x). Cp(x) D D(x) def
Ableitung

9. (xy). CA(xy) O ~(x=y) (1,2,k)
10. (x): v(x) . O . (Fy).CA(x,y) ~(x=y) (59,1}
11. (3x,y). CAy).~(x=y) (10,4,m)
12. ~(CAx€ Inf) (0:5;11n)
13. (3x) Cp(x) (7,12,g)
14. (3x) D(x) (8,13,2)

2.4. Zusammenfassung

Die Abteilung ist korrekt. Die Wahrheit des Schlusses ist nur von
der Wahrheit der Primissen abhingig. Zu diesen ist folgendes zu sagen:
Nr. 1 ist eine ontologische und zwar, wie es scheint, analytische Aus-
sage: die Ursache ist vor dem Verursachten (nicht notwendig zeitlich,
sondern in irgendeinem Sinne). Nr. 2 («nichts kann vor sich selbst
sein») ist die Behauptung der Irreflexivitit des «vor», Die Primissen 3
und 5 formulieren das Prinzip der Kausalitit. Nr. 4 ist eine evidente
empirische Feststellung. Keine dieser Annahmen kann ernsthaft ver-
worfen werden. Die Giiltigkeit des Schlusses hingt damit einzig und
allein davon ab, ob die Primisse 6 wahr ist. Dies ist aber zu behaup-
ten.

Somit ist der zweite Weg als giiltig anzusehen, falls man die genann-
ten — plausiblen wenn nicht evidenten — Sitze der aristotelischen Onto-
logie annimmt.

3. Dritter WEG

3.1. Der Text

2.3301. Invenimus quaedam quae sunt possibilia esse et non esse;
2.3302. impossibile est autem omnia quae sunt talia semper esse,
2.3303. quia quod possibile est non esse, quandoque non est.



252 Die fiinf Wege

2.3304. Si igitur omnia sunt possibilia non esse, aliquando nihil fuit in
rebus.

2.3305. Sed si hoc est verum, etiam nunc nihil esset:

2.3306. quia quod non est, non incipit esse nisi per aliquid quod est;

2.3307. Si igitur nihil fuit ens, impossibile fuit quod aliquid inciperet
esse,

2.3308. et sic modo nihil esset:

2.3309. quod patet esse falsum.

2.3310. Non ergo omnia entia sunt possibilia,

2.3311. sed oportet esse necessarium in rebus.

2.3312. Omne autem necessarium vel habet causam suae necessitatis ali-
unde, vel non habet.

2.3313. Non est autem possibile quod procedatur in infinitum in necessa-
riis, quae habent causam suae necessitatis, sicut in causis efficien-
tibus, ut probatum est.

2.3314. Ergo necesse est ponere aliquid quod sit per se necessarium, non
habens causam necessitatis aliunde,

2.3315. sed quod est causa necessitatis aliis:

2.3316. quod omnes dicunt Deum.

3.2. Aufban

Dieser Text zerfillt in drei Teile. 1. (1-11) wird der Satz Nr. 11
bewiesen: es gibt Notwendiges in den Dingen; 2. (12—-13) kommt der
Beweis des Satzes 14, nach welchem dieses etwas durch sich selbst
notwendig ist; 3. (15-16) wird gesagt, dal3 es die Ursache der Notwen-
digkeit der anderen Dingen ist und «Gott» genannt wird.

Das folgende Schema veranschaulicht die logische Struktur der
via:

Demgemil handelt es sich um drei verschiedene Problemkreise: 1.
ob es tiberhaupt Notwendiges gibt; 2. ob es ein Notwendiges gibt,
dessen Notwendigkeit nicht von anderen abhingt; 3. ob dieses die
Ursache der Notwendigkeit anderer Dinge und damit Gott ist.



Die fiinf Wege 253

Obwohl man am Schema ablesen kann, dal3 das Verfahren — im
Gegensatz zum ersten Weg — rein progressiv-deduktiv ist, besteht auch
hier ein gewisser Parallelismus mit der prima via. Man kénnte ihn zuerst
so verstehen:

la via: 1 2— 6 9 10-14 15 16
3a via: 1 2-10 1 12-13 14 16

Aber diese Tafel verdeckt den wesentlichen Unterschied zwischen
den beiden ersten « Wegen» und dem dritten. Wihrend nimlich in den
beiden ersten der empirische erste Satz den Ausgangspunkt fiir den
eigentlichen Beweis (10-14) bildet, wird hier dieselbe logische Funk-
tion nicht durch den empirischen Satz 1 erfiillt, sondern durch den bewie-
senen Satz 11, der besagt, daB3 es Notwendiges gibt. Andererseits ent-
sprechen den Sitzen 2—6 der prima via (Beweis des ab alio movetur) nicht
die Sitze 2—-10 der zertia, sondern der Satz 12. Die korrigierte verglei-
chende Tafel diirfte also wie folgt aussehen:

la via: 1 2—-6 9 10-14 15 16
3a via: 11 12 12-13 14 16

Die logischen Probleme, die im Zusammenhang mit dem zweiten
Teil entstehen, sind dieselben, wie jene, welche in der ersten und
zweiten via vorhanden waren. Thomas beruft sich iibrigens selbst auf die
zweite via (13). Gemeinsam ist den beiden Wegen auch die Frage nach
der Giiltigkeit des Uberganges von 14/15 zu 16.

Das Spezifische der tertia via ist also im ersten Teil unseres Textes zu
suchen: im Beweis, da3 es etwas Notwendiges gibt. Die Ableitung
dieses Satzes (5) erfolgt aber kraft der ungiiltigen SchluBregel:

(x). 0(x) O (Fy) y(xy)
@Fy)(x). o(x) D Y(x,y)

3.3. Rekonstruktion

A. ErstER TEIL

Primissen

1. (x).P(x) D (3t) ~ES(x,t) ont
2. (x,t). ~ES(x,t) O (y,t) ~IN(y,t) ont



254 Die fiinf Wege

3. (xt). ~IE(x,t) D (y) ~ES(y,n) ont

4. ~(x) ~ES(x,n) emp
Ableitung

5 (@t x).Plx) o =ES(wt) (1,F)
6. (x).P(x) O (y,t) ~IE(y,t) (2,5,h)
7. @.P@) > () ~ES(y.0) (3,6.h)
8. ~(x) P(x) (7,4,1)

B. ZwEeITER TEIL

Primissen
9. x) (Ay): CAn(x,y)~(x=y) . D (Fz) CAn(y,2). ~(y=2)

: D ~(CAn 4& Inf) ont
10. (x):3y). CAn(x,y).~(x=y) . D . (3z) CAn(y,z). ~(y=2) ont
11. ~(CAnye Inf) O (Ix) PN(x) ont
12, (Ix):Nc(x) : O: (Jy) .Can(x,y).~(x=y) .v.~(y).CAn(x,y).

~(x=y) log
13. (x)~(dy) CAn(x,y). D (Iz) PN(z) ont
14. ~(x) P(x) D (3x) Ne(x) def
15. (x). Pn(x) D D(x) def
Ableitung
16. ~(CAN ¢ Inf) (9,10,g)
17. (3z) PN(2) (16,11,h)
18. (3x) Ne(x) > (By) Pa(y) (12,17,13,0)
19. (3x) Ne(x) (14,8,9)
20. (3x) PN(x) (18,19,9)
21. (3x) D(x) (15,20,))

3.4. Zusammenfassung

Die Ableitung ist im zweiten Teil korrekt, im ersten aber fehlerhaft.
Der Beweis im zweiten Teil setzt aber den Schlul3 des ersten voraus. Der
SchluBsatz (21) kann also nur dann als giiltig anerkannt werden, wenn
man den Satz 19 — dal3 es etwas Notwendiges in der Welt gibt (bzw. den
Satz 8) — axiomatisch annimmt. Dies ist aber nicht nur nicht evident,
sondern auch unwahrscheinlich: in der Welt finden wir nur nicht-
notwendige Dinge.

Die tertia via ist also ungiltig.



Die finf Wege 255

4. ViErRTER WEG

4.1. Der Text

2.341.

2.342.

2.343.

2.344,
2.345.

2.346.

2.347.

Invenitur enim in rebus aliquid magis et minus bonum, et verum, et
nobile; et sic de aliis huiusmodi.

Sed magis et minus dicuntur de diversis secundum quod appropin-
quant diversimode ad aliquid, quod maxime est, sicut magis calidum
est quod appropinquat maxime calido.

Est igitur aliquid quod est verissimum et optimum et nobilissimum,
et per consequens maxime ens:

Nam quae sunt maxime vera, sunt maxime entia...

Quod autem dicitur maxime tale in aliquo genere, est causa omnium
quae sunt illius generis...

Est ergo aliquid quod omnibus entibus est causa esse, et bonitatis, et
cujuslibet perfectionis:

et hoc dicimus Deum.

4.2. Aufbau

Der Text zerfillt in zwei Teile. Im ersten (1-4) wird der Satz 3
bewiesen, nach welchem es ein maximum ens, ein groBtes Seiendes gibt,
und zwar so, daB} die Sitze 1 und 2 als Primissen fiir den ersten Teil des
Satzes 3 dienen («es gibt etwas am meisten Wahres usw.»), wirend der
Satz 4 den Ubergang zur zweiten Hilfte desselben Satzes 3 begriindet
(«daB es ein grofBtes Seiendes gibt»). Im zweiten Teil (5-6) wird — ohne
Begriindung — gesagt, dal3 dieses groBte Seiende die Ursache des Seins
usw. in allen Seienden ist. Der letzte Satz (7) ist die Gibliche Behauptung,
dal3 dies «Gott» genannt wird.

Der Aufbau der vz ist der folgende:

]———

2 3=

R

-3
R it |

5——»»

Wie man sieht, ist das Verfahren, mit Ausnahme des Schlusses von
4 auf 3, progressiv.



256 Die fiinf Wege

Diese »ia hat seit Jahrhunderten den Lesern der Summa grofle
Schwierigkeiten geboten. Denn nicht nur sind die Primissen des Bewei-
ses scheinbar unplausibel, sondern auch sein logischer Aufbau sicht,
wenigstens auf den ersten Blick, merkwiirdig aus. Sogar die korrekte
Formulierung des Gedankens stot auf Schwierigkeiten.

4.3. Rekonstruktion

Primissen

1. (xy,2: MAJ(%,y,2) . D.(3t)(u) MA]J(t,u,z).

~(3dv) MA]J(v,t,2) ont
2. (3Ax,y,z). MAJ(x,y,2). emp
3. (xy). MAJ(x,y,b) = MA](x,y,€) ont
4, (x,y,2). MAJ(x,y,2) ~(3t) MAJ(t,x,z) D CAU(x,y,z) ont
5. [xy): CAU(=y,¢) > D(x) def
Ableitung
6. (Fz): (3t)(u). MAJ(t,u,z). ~(3@v) MA]J(v,t,2) (1,2,p)
7. (3x)(u). MAJ(x,u,b). ~(Iv) MAJ(v,x,b) (6, Ein z/b)
8. (Ix).(y) (MAJ(x,y,e). ~(3v) MAJ(v,x,e) (3,7 Ein e/b)
9. (Ax)(y): MAJ(x,y,e). ~(3v) MAJ(v,x,e). D.CAU(x,y,e) (4,8,1)
10. (Ix)(y) CAU(x,y,e) (9,8,f)
11. (Ix).D(x) (5,10,s)

4.4. Zusammenfassung

Die Ableitung ist korrekt; die erste Primisse evident. Die Giiltigkeit
des Beweises hingt also vom Wahrheitswert der zweiten Primisse ab.
Diese ist aber ohne Zweifel falsch: daraus, dal es Grade in einer Hin-
sicht gibt, folgt nicht, dal3 etwas in dieser Hinsicht Groftes existiert.

Man hat versucht, diese Giiltigkeit dadurch zu retten, dal3 man das
Axiom 2 auf eine gewisse Klasse von Hinsichten beschrinkt: nimlich
auf « Vollkommenheiten» wie die Schénheit, Edelheit usw. Dazu ist
aber zu sagen, dall Thomas selbst die Wirme — die sicher keine solche
«Vollkommenheit» ist — als Beispiel anfiihrt. Dartiber hinaus ist das
Axiom, auch wenn man diese Einschrinkung annimmt, nicht evi-
dent.

Somit ist die guarta via nicht giiltig.



Die fiinf Wege 257

5. FUNFTER WEG

5.1. Der Text

2.351. Videmus enim quod aliqua quae cognitione carent, scilicet corpora
naturalia, operantur propter finem:

2.352. quod apparet ex hoc quod semper aut frequentius eodem modo
operantur ut consequantur id quod est optimum.

2.353. Unde patet quod non a casu sed ex intentione perveniunt ad
finem. _

2.354. Ea autem quae non habent cognitionem, non tendunt in finem nisi
directa ab aliquo cognoscente et intelligente...

2.355. Ergo est aliquid intelligens, a quo omnes res naturales ordinantur ad
finem:

2.356. et hoc dicimus Deum.

5.2. Erginzung aus der q. 11,3

Im Vergleich zu den ersten drei « Wegen» ist diese #7z recht einfach
aufgebaut. Man hat den Eindruck, daB sie hastig niedergeschrieben
wurde. Bewiesen wird nur, daB3 es wenigstens einen Ordner gibt, der
wenigstens einige Naturdinge zum Ziele fithrt. Thomas erschlie3t aber
viel mehr als das: ndmlich den Satz 2.355, der besagt, dal3 es ein Wesen
gibt, welches @//e Naturdinge zum Ziel leitet.

Der logische Fehler ist hier so grob, dal man von einem Versehen
sprechen kann, bzw. annehmen muB, da3 Thomas hier stillschweigend
einen Beweis gebraucht, der erst in q. 11,3 formuliert wird. Wir rekon-
struieren zuerst den Beweis aus unserer gwaestio, dann jenen aus
q. 11,3.

Der einschligige Text der letztgenannten lautet:

11.331. Omnia enim quae sunt inveniuntur ordinata ad invicem dum
quaedam quibusdam deserviunt.

11.332. Quae autem diversa sunt, in unum ordinem non convenirent, nisi
ab aliquo uno ordinarentur

11.333. quia per se unius unum est causa.



258 Die fiinf Wege

Hier haben wir eine empirische Annahme, die von jener der via
verschieden ist: nimlich dal3 die Dinge in der Welt gegenseitig auf sich

ausgerichtet sind und zwar alle Dinge, so daB3 die Welt eine teleologi-
sche Einheit bildet.

5.3. Rekonstruktion

Primissen
1. &x). Ofx) 5 F(x) ont
2. (Ix). ~Cix). O(x) emp
3. (x): ~C(x).F(x) .D. (3y) DF(x,y) ont
Ableitung
4. (Ix). ~C(x). F(x) (1,2,s)
5. (3x,y) DE(xy) (3,4,0)

d.h.: es gibt wenigstens ein Wesen, das wenigstens ein Seiendes zum

Ziele leitet. Zur Erginzung geben wir noch eine Rekonstruktion des
Beweises in der q. 11,3.

Prdamissen

6. (x,y).~C(x) FI(x) D OI(x,y). D .(32).(t) DF(t,2).

(u)(t).DF(t,u) D (u=z2) ont

7. (xy). ~C(x) FI(x) D OI(x,y) emp

8. (z):(t) DF(t,z).(u).(t).DF(t,u) D (u=z). >.D(2) def
Ableitung

9. (3z)(t) DF(t,z).(u,t). DF(t,u) O (u=z) (6,7,1)
10. (3x) D(x) (8,9,))

5.4. Zusammenfassung

Ohne die Annahmen aus der q. 11,3 ist diese »zz nicht schlissig; der
SchluBsatz (5) ist nicht bewiesen. Mit dieser Erginzung wird er schliis-
sig. Es wiirde sich aber um eine Verbesserung der guinta via handeln,
welche die im Vorwort gesetzten Grenzen dieses Aufsatzes iiberschrei-
tet. Zudem ist die Evidenz der zusitzlichen Annahmen zweifelhaft.



Die fiinf Wege 259

6. ZUSAMMENSTELLUNG VON ANNAHMEN.
SCHLUSSFOLGERUNGEN

In unseren Rekonstruktionen haben wir ingesamt 37 Primissen
explizit gemacht, dazu 22 SchluBregeln. Die ersten fallen in fiinf Klas-
sen: Definitionen, empirische, philosophische und formal-logische Sit-
ze. Sie sind wie folgt verteil:

Annahmen I 11 111 v v Zusammen
Definitionen 2 2 3 1 1 9
empirische 1 1 2 1 1 6
philosophische 6 5 5 3 2 21
logische 0 0 1 0 0 1

9 8 11 5 4 37

6.1. Definitionen

Neun Annahmen dirfen als Definitionen angesehen werden bzw.
als Sitze, die sich aus einer Definition unmittelbar ergeben:

L,8. ~(MAD,€ Inf) > (3x) M(x)
L9. (x). M(x) D D(x)

IL,7. (CA4& Inf) O (3x) Cp(x)
I1.8. (x).Cp(x) D D(x)

I11,13. ~(CA.& Inf) D (3x) PN(x)
111,14 ~(x) P(x) > (Ix) Ne(x)
II1,15. (x). PN(x) D D(x)

Iv,5 (x,y). CAU(x,y) O D(x)
V.,4. (x). (y) DF(x,y) D D(x)

6.2. Empirische Annabmen

Jeder « Weg» beginnt, wie schon bemerkt, mit einer empirischen
Feststellung (2.3101, 2.3201, 2.3301, 2.341, 2.351). Dariiber hinaus
finden wir eine weitere empirische Annahme (2.3309) im dritten
Weg.



260 Die fiinf Wege

Dem Text folgend haben wir auch diese Aussagen in unseren
Rekonstruktionen vorausgesetzt. Man kann freilich mit einer kleinen
Anderung der Axiomatik ein System aufbauen, in welchem weniger
Pramissen notwendig sind und die empirischen Annahmen iiberfliissig
werden. Das ist auch das Ergebnis, zu welchem Salamucha gelangte.
Eine solche Analyse verfehlt aber den Sinn des Textes, weil die relativ
langen auf der empirischen Primisse basierenden Ausfithrungen nach
Thomas fiir den SchluB3 offenbar von Bedeutung sind. Salamucha ver-
sucht sein Ergebnis dadurch zu rechtfertigen, dal er die empirische
Annahme der Summa als eine meta-sprachliche versteht, die den gesam-
ten Beweisgang ins Reale setzt. Eine solche Annahme findet aber im
Text keine Begriindung. Thomas bewegt sich wihrend der gesamten
Beweisfithrung stindig auf der objekt-sprachlichen Ebene.

6.3. Philosophische Annabmen

Wir nennen «philosophisch» Aussagen, die der Aristotelischen Phi-
losophie entnommen sind. In unserer Rekonstruktion wurden 21 solche
Annahmen expliziert, nimlich die folgenden:

I 1. (2.3103) (x,y,2). MAD(x,y,2) D P(x,2)
Alles was bewegt wird, ist in Potenz (nur méglich) in Hinblick auf das,
wohin es sich bewegt.

2. (2.3104) (x,y,2). MAD(x,y,2) D A(y,2)
Jeder Bewegende ist im Akt (wirklich) in Hinblick auf das, wohin er
bewegt.

3. (2.3107) (x,2) ~(A(x,2).P(x,2))
Dasselbe Ding kann nicht in Hinblick auf dasselbe gleichzeitig im Akt
und in Potenz sein.

4. (0.1(x) > @yz) MAD(xy,2)

Alles was in Bewegung ist, wird durch etwas bewegt.

5. (2.3110) (Ix,y,2): MAD(x,y,2).~(x=y). D
D. (3t). MAD(y,t,z). ~(y=t).



Die finf Wege 261

Wenn etwas durch etwas anderes bewegt wird, dann gibt es etwas, das
den Bewegenden in selber Hinsicht bewegt.

0. (2.3111) (3x,y,2): MAD(x,y,2).~(x=y). D. (3t). MAD(y,t,2).
~(y=t).D. ~ (MAD€ Inf)

Die so gebildete Reihe ist nicht unendlich.

11 7. (2.3203) (x,y).CA(x,y) D PR(x.y).
Die Ursache ist vor dem Verursachten.
8. (2.3203) (x) ~PR(x,x)
Kein Gegenstand ist vor sich selbst.
9. (x): V(x). D (32). CA(y,2).~(x=y)
Alles was verursacht ist, wird durch etwas anderes verursacht.

“ 10, (xy). CAlxy). D «(32). CAly,z)

Wenn etwas verursacht wird, dann gibt est etwas, das den Verursachen-
den (selbst) verursacht.

11. (2.3204). (3x,y).CA(x,y).~(x=y) . D . (Iy,2).CA(y,2).(y=2) :D
S(CAE 1nf)

Die so gebildete Reihe ist nicht unendlich.
I 12. (2.3303) (x). P(x) D (3t) ~ES(x,t)

Alles was moglicherweise nicht ist, ist irgendwann auch tatsichlich
nicht.

13. (2.3304/5) (A1) (x). ~ES(x,t) . D. (x) ~ES(x,n)
Wenn es einen Augenblick gab, in welchem es nichts gab, dann gibt es
auch jetzt nichts.

14. (2.3307) (x,tf) ~ES(x,t) D> ~ IE(x,t)

Wenn es in einem Augenblick nichts gab, dann fing nichts in diesem
Augenblick zu sein an.

15. (x) (3y): CAn(x,y).~(x=y). D . (I2). CAn(y,2).~(y=2)



262 Die fiinf Wege

Wenn die Notwendigkeit von etwas durch etwas anderes verursacht ist,
dann ist die Notwendigkeit des Verursachenden (selbst) durch etwas
(drittes) verursacht.

16. (2.3313) (x)(Ey):CAn(x,y) .D. (32).CAn(y,2).~(y=2): D
D:~(CAn,¢g Inf)

Die so gebildete Reihe ist nicht unendlich.

IV 17, (2.342/3) (x,y,2) :MAJ(x,5,2) . D.
(Ft)(u) MAJ(t,u).~3v) MAJ(v,t)

Wenn in einer Hinsicht etwas groBer ist als etwas anderes, dann gibt es
ein Héchstes in dieser Hinsicht.

18. (2.344) (x,y).MAJ(x,y,v) = MAJ(x,y,€)

Etwas ist das héchst Gute (Wahre, Edle usw.) genau dann, wenn es das
im hochsten Grad Seiende ist.

19. (2.345) (xy,2. MAJ(xy,2) D CAU(xy.2)

Das Hochste innerhalb einer Gattung ist die Ursache all dessen, was zur
Gattung gehort.

V20, (2.352) (x). O(x) D F(x)

Was immer oder in der Regel das Beste erreicht, ist auf ein Ziel hin
titig,

21. (2.354) (x) :~C(x).F(x) o (y).DF(x,y).C(y).

Die vernunftlosen Wesen sind nur insofern auf ein Ziel hin titig, als sie
von einem erkennenden Wesen geleitet sind.

Dazu kommen noch die zwei Annahmen der q. 11,3, die aber in den
«fiinf Wegen» nicht gemacht werden.

Die genannten Annahmen fallen in vier Klassen:

a) Vier Aussagen (unsere Nr. 1,2,7 und 8) diirfen wohl als analy-
tisch angesehen werden. Dal3 ein Bewegtes in Potenz ist (1), das Bewe-
gende dagegen Akt ist (2), ergibt sich aus der Bedeutung der betreffen-
den Worte ebenso wie die beiden Sitze iiber die Prioritit (7,8).



Die fiinf Wege 263

b) Andere vier Primissen (4,5,9,10) sind diverse Formen des Kau-
salitdtsprinzips, wobei die beiden ersten (4,5) als physikalische (aristo-
telische) Gesetze gedeutet werden miissen, wihrend die beiden anderen
(9,10) ontologisch sind. Zu beachten ist, daf3 zwei unter diesen Sitzen
(unsere Nr. 4 und 9) in der Summa stillschweigend vorausgesetzt wer-
den.

c) Drei Sitze (6,11,15) sind die Prinzipien der Endlichkeit der
betreffenden Reihen.

d) Endlich finden wir vier sonstige ontologische Annahmen
(3,11,14,16), die alle synthetisch sind. Nr. 3 besagt, dal3 Akt und Potenz
sich (in selber Hinsicht) ausschlieBen; Nr. 11, da3 das Nichtnotwendige
zu einer gewissen Zeit nicht existiert; Nr. 16 ist das (falsche) Prinzip der
Existenz des GroBten in jeder Reihe. Endlich formuliert Nr. 14 den
Gedanken, dal3 eine Intelligenz angenommen werden mul3, um die
Finalitit in der Welt zu erkliren.

6.4. Logische Annabmen

Die logischen Annahmen sind, mit einer Ausnahme, SchluBregeln.
Die Ausnahme ist die Einsetzung in das logische Gesetz

p-2qv™q

das im dritten Weg (2.3312) als Primisse gebraucht wird.
Im selben Weg (2.302—4) gebraucht Thomas eine ungiiltige Schluf3-
regel (F), nimlich

(x). 9(x) D (Iy) y(x.y)
@y) ®). 0(x) > y(xy)

Mit dieser Ausnahme — und abgesehen vom Versehen im fiinften
Weg — sind alle gebrauchten SchluBregeln giiltig. Sie sind 21 an Zahl
und zerfallen in drei Gruppen:

a) Wir haben keinen einzigen syllogistischen Modus, jedoch zahl-
reiche Regeln, die als syllogistische Modi verstanden waren, obwohl sie
solche nicht sind: h (Barbara), i, e, m, p, 1, t, u (Darii) und c, k
(Carmestres).

b) Andere Schlul3regeln lassen sich auch mit bestem Willen nicht
als syllogistische Modi auffassen, sind jedoch einfache Regeln der Pri-
dikatenlogik.



264 Die finf Wege

c) Endlich wurden drei Regeln der Aussagenlogik angewandt:
(@ b, .

Uber diese Regeln ist ein Dreifaches zu sagen: 1. sind sie, mit einer
Ausnahme (tertia via: Sitze 2.3303/4), alle giiltig (der Fehler im 5. Weg
besteht darin, dal3 &eine Begriindung angegeben ist). 2. sind sie alle sehr
elementar, was die Vermutung bestitigt, dafl man in der wissenschaft-
lichen Praxis nur sehr wenig formale Logik braucht. Die Lage wire
freilich eine andere, falls wir in unserer Rekonstruktion die Theorie der
unendlichen Reihen anwenden wollten; dies wurde aber vermieden.
3. ist zu sagen, dal3 die thomistischen Schluf3regeln, obwohl sehr ele-
mentar, die Grenzen der sogenannt traditionellen Logik sprengen. Es
wird kein echter syllogistischer Modus angewandkt.

6.5. Schluf3folgerungen

Zusammenfassend ist also zu sagen:

1. Die secunda via ist giiltig, unter Voraussetzung einiger (plausibler)
Sitze der aristotelischen Ontologie.

2. Alle iibrigen « Wege» sind — so wie sie in unserer guaestio for-
muliert sind — ungiiltig: Der erste, weil er sich auf eine unannehmbare
Physik stiitzt; der dritte und der fiinfte wegen eines logischen Fehlers;
der vierte, weil er eine falsche Primisse gebraucht. Das schliet selbst-
verstindlich nicht die Méglichkeit einer Verbesserung dieser Beweise
aus, eventuell mit Hilfe von Gedanken, die sich in andern Teilen der
Summa selbst finden.

3. Das Beweisverfahren ist meistens progressiv-deduktiv; hie und
da aber auch regressiv-deduktiv. Von einer Induktion, die manchmal in
der Literatur den «fiinf Wegen» zugeschrieben wurde, findet sich in der
g. 2,3 keine Spur.

4. Die angewandten SchluBregeln sind ohne Ausnahmen sehr ele-
mentar. Es handelt sich meistens um Regeln, die wahrscheinlich als
syllogistische Modi empfunden wurden. Doch gehéren die meisten
nicht zur Syllogistik. Unter anderen gebraucht Thomas wenigstens vier
Regeln der Aussagenlogik.

5. Rein formal-logisch betrachtet sind — mit zwei Ausnahmen —alle
durch uns untersuchten SchluB3folgerungen richtig. Die Ausnahmen
sind: der erste Beweis der #ertia via und der SchluB3 auf den Ordner des
Alls der guinta; beide sind ungiiltig,



Die fiinf Wege 265

6. Das Niveau der logischen Strenge — gemessen an den altstoi-
schen, spitscholastischen und heutigen Kriterien — ist in dieser guaestio
nicht hoch. Thomas operiert mit einem ziemlich losen Begriff des
Beweises, was vor allem darin zum Ausdruck kommt, dal3 mehrere, fiir
die Beweise wichtige Aussagen, stillschweigend angenommen wer-
den.

7. Die Hiufung von nicht-notwendigen Beweisen ist wahrschein-
lich durch den dem 13. Jahrhundert eigenen Stil der Diskussion
bedingt.






	Die fünf Wege

