
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 36 (1989)

Heft: 3

Artikel: Die fünf Wege

Autor: Bochenski, Joseph M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761141

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761141
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Joseph M. Bochenski O.P.

Die fünf Wege

Dem Andenken von Paul Bernays

gewidmet, der den Verfasser immer

wieder auf die Notwendigkeit der

logischen Analyse der Gottesbeweise

aufmerksam gemacht hat.

Dieser Aufsatz versucht eine Analyse des dritten Artikels der zweiten

Quaestion der Summa Theologiae (1. Teil). Er will den Sinn der
einzelnen Sätze aufzeigen, die Voraussetzungen der Beweise freilegen
und der Frage nachgehen, ob die Ableitungen korrekt sind.

Nach der Einführung, die vor allem historische und bibliographische

Angaben bringt, sollen einige Fragen behandelt werden, die alle

fünf «Wege» betreffen; so soll u.a. ein Verzeichnis der gebrauchten
Abkürzungen und angewandten Schlußregeln aufgestellt werden.
Anschließend werden die einzelnen «Wege» der Reihe nach analysiert und
formalistisch rekonstruiert; endlich werden die Annahmen zusammengestellt

und besprochen.
Der Aufsatz bemüht sich, einige Ergebnisse der neueren Forschung

«mitzuverarbeiten», um diese teilweise schwer zugänglichen Ergebnisse

einem größeren Publikum zugänglich zu machen. Allerdings
unterscheidet sich dieser Beitrag von seinen Vorgängern in mehrfacher
Hinsicht: erstens dadurch, daß er alle fünf thomistischen «Wege»
behandelt (und nicht nur den ersten, wie die meisten unten zitierten
Schriften), zweitens durch das Bemühen, dem Text des hl. Thomas
hautnah zu folgen. Es handelt sich also um einen logischen Kommentar
dieses Textes. Folglich wurde, drittens, kein Versuch unternommen, die
thomistischen Beweise zu verbessern. Und viertens wurden rein
theoretische Fragen, die in der Literatur öfters behandelt worden sind, nicht
berücksichtigt: z.B. die Probleme des ersten Gliedes einer Reihe oder

Fragen, die sich auf den Begriff der Existenz beziehen.



236 Die fünf Wege

Es sei betont, daß die meisten der hier zu behandelnden Fragen
logischer Natur sind, die nur mit logischen Mitteln gelöst werden können.

Und weil es sich um kompilierte Gedanken handelt, ist es

unumgänglich, sich der mathematischen Logik zu bedienen. Sie allein verfügt
nämlich über begriffliche Werkzeuge, wie z. B. die polyadischen Funktoren

oder die mehrfache Quantifizierung usw., die eine vollständige
Analyse der in Frage stehenden Texte erlauben. Ferner sei darauf
aufmerksam gemacht, daß eine eingehende Prüfung so komplexer Beweise

wie die Gottesbeweise es nun mal sind, ohne Formalisierung, also ohne

Anwendung der mathematischen Logik, wenn nicht unmöglich, so

doch äußerst schwierig sein wird.
Die «Fünf Wege» (quinque viae) des hl. Thomas von Aquin sind

einer der wichtigsten klassischen Texte auf dem Gebiet der Gottesbeweise.

Sie wurden während Jahrhunderten Millionen von Schülern

beigebracht, und die gesamte einschlägige Literatur bezieht sich seit
dem 13. Jahrhundert auf sie. Freilich ist zu sagen, daß die meisten der

diesbezüglichen modernen Arbeiten wenig Interesse für logische
Probleme zeigen und noch weniger Kenntnisse der formalen Logik besitzen1.

Im 20. Jahrhundert wurden jedoch einige Untersuchungen durch

kompetente Logiker veröffentlicht, vor allem zum «ersten Weg».
Bahnbrechend war diesbezüglich die 1934 erschienene Studie über den ersten

Weg von Jan Salamucha2, einem während des Aufstandes von
Warschau ermordeten Priesters und mathematischen Logikers. Es folgten in
chronologischer Reihenfolge : 1. eine Besprechung dieses Werkes durch

J.M. Bochenski3, 2. die wichtige Schrift von J. Bendiek (1956)4, 3. die
1960 veröffentlichten bedeutenden Untersuchungen von Fr. Rivetti-
Barbö5, 4. kritische Bemerkungen dazu von I. Thomas6 und F. Seivag-

1 Das gilt weitgehend auch von vielen neueren Schriften zum Problem der Theo-
dizee. Umfangreiche Bibliographie dazu in: Thomas von Aquin: Die Gottesbeweise, hg.

v. Horst Seidl, Hamburg 1986. Vgl. auch: A. Kenny: The five Ways, London 1969;
R. Swinburne: The Existence of God, Oxford 1979 (Thomas wird in Fußnoten behandelt)

und J.L. Mackie: The Miracle of Theism, Oxford 1982.
2 Dowod ex motu na istnienie Boga. In: Collectanea Theologica 15 (1934) 53—92.

Engl. Übers, von T. Gierymski u. M. Heitzmann. In: New Scholasticism 32 (1958)
334-372.

3 Bulletin Thomiste 12 (1935) 601—603.
1 Zur logischen Struktur der Gottesbeweise. In: Franziskanische Studien 38 (1956)

1-38; 296-321.
5 La struttura logica della prima via per provare l'esistenza di Dio. In : Rivista di

Filosofia Neoscolastica 52 (1960) 241—320.
6 (Besprechung) In: Journal of Symbolic Logic 25 (1960) 348f.



Die fünf Wege 237

gi7, 5. neue Analysen von Fr. Rivetti-Barbö (erschienen 1967)8. 6. Ein
Jahr später begann Larouche mit der Veröffentlichung einer anderen

Formalisierung des ersten Weges9. 7. Eine Idee von B.L. Clarke10

aufgreifend, hat K. Policki eine eigene Rekonstruktion derprima via
geboten11. 8. Das umfassendste Werk auf diesem Gebiet ist das (unter den
Namen von J.M. Bochenski e.a. veröffentlichte) Buch von E. Niez-
nanski12. Es enthält eine ausgebaute logische Theorie, eine kritische

Darstellung der gesamten neueren Diskussion und neue Formalisierungen

der klassischen Gottesbeweise. Eine Übersetzung wäre wünschenswert.

0. Abkürzungen, Schlussregeln, Allgemeines

0.1. Abkürzungen

In unserer Umschreibung werden außer den Zeichen der klassi-
sehen Logik (jenen der Principia Mathematica) die folgenden
braucht :

«AC(x,y)» für «x ist im Akt in Hinblick aufy»
«BE(x,y)» für «x bewegt sich in der Richtung vony»

« C(x) » für «x ist bewußt (cognoscens) »

« CA(x,y) » für «x wird von_y verursacht»
« CAn(x,y) » für «y ist die Ursache der Notwendigkeit von x»
« CA U(x,y, z) » für «x verursacht z iny»
«Cp(x)» für «x ist die erste Ursache»

«D(x)» für «x ist Gott»
«def» für «Definition»
«DF(x,y,z)» für «x leitety zum (Ziel) z»
«e» für «Sein»

7 Gregorianum 43 (1962) 299 f.
* La formalizzazione e la struttura propria delle «vie» di ascesa a Dio. In: Rivista di

Filosofia Neoscolastica 59 (1967) 161—177.
9 Examination of the Axiomatic Foundations of a Theory of Change. In: Notre

Dame Journal of Formal Logic 9 (1968) 378-384 (fortgeführt bis 13 [1972] 53-68).
111 Language and Natural Theology, The Hague 1966, 88 f.

" W sprawie formalizacji dowodu «ex motu» na istnienie Boga. In: Roczniki Filo-
zoficzne 23 (1975) 19-30.

12 W kierunku formalizacji tomistycznej teodicei (Miscellanea Logica I), Warszawa
1980, 452 ff.



238 Die fünf Wege

«emp» für «empirischer Satz»

«ES(x, t)» für «x ist (existiert) im Augenblick t»
«F(x)» für «x richtet sich zu einem Ziel»
«IE(x,t)» für «x fängt an zu sein um t»
«log» für «Einsetzung in ein logisches Gesetz»

«M(x)» für «x ist der erste Bewegende»

«MAD(x,j, z) » für «x wird vonin Hinblick auf z bewegt»

«MAJ(x,jz)» für «x ist größer alsj in Hinsicht von z»
«MO(x,j) » für «x wird vony bewegt»
«MV(x,y) » für «x ist in Bewegung in Hinblick aufj»
«n» für «jetzt»

«Nc(x)» für «x ist notwendig»
« 0(x) » für «x erreicht das beste»

« OI(x,j » für «x undjy sind gegenseitig auf sich ausgerichtet»
«ont» für «ontologischer Satz»

«P(x)» für «es ist möglich, daß x nicht ist (nicht existiert)»
«Pn(x)» für «x ist das erste Notwendige (primum necessarium) »
«PO(x,j) » für «x ist in Potenz in Hinblick aufjo>
«PR(x,j)» für «x ist votj»
«Rte Inf» für «die durch R gebildete Reihe ist unendlich»
« U(x,y,z) » für «j wird durch x in Hinblick auf z aus der Potenz in

Akt überführt (reducitur) »

«px» für «x ist in Bewegung»
«v(x)» für «x ist verursacht».

0.2. Schlußregeln

In der Rekonstruktion der Beweise werden folgende Schlußregeln
angewandt :

a. (x,y,z).<p(x,y,z) D y (x): 1,11

(x,y,z).(p(x,y,z) D %(y).

(x,y,z):cp(x,y,z) D. y(x) %(y)

b. (x,y,z) : (p(x,y,z) D. \|/(x,y).%(x,z), 1,12

(x,y,z) : y(x,y,z). (x=y). D. y(x,z). X(x,z).

c. (x,y,z): Cp(x,y,z) x=y) D y(x,z).%(x,z) 1,13

(x,z)~(\|/(x,z). %(x,z))

(x,y,z).Cp(x,y,z) D ~(x=y)



Die fünf Wege 239

d. (x).(p(x) 3 (3y,z) \|/(x,y,z)
(x,y,z) l|f(x,y,z) 3 X (x,y) •

1,14

(x): cp(x) 3 (3y,z). V|/(x,y,2) %(x,y)

e. (x) : <p(x) 3.(3y,z) \(/(x,y,z) X(x,y)
(3x)-(p(x)

1,15

(3x,y,z) V(x,y,z).%(x,y):

F. (x). <p(x) 3 (3y) V|/(x,y)

(3y)(x). (p(x) 3 \|/(x,y)

111,5

f. p 3 q

P

pq

1,16; IV,10

g- p 3 q

P

q

1.17-18; 11,11; II,III,
19-20

h. p 3 q

q => r

P r

111,7; 111,17

i. P 3 q

~q
~P

1,14; 111,8

)• (x). <p(x) 3 \|/(x)
(3x) <p(x)

1,19; 11,14; 111,21

(3x) y(x)

k. (x,y): (p(x,y).x=y. 3 .l]/(x,y) 11,9

(x) ~\|/(x,x)

(x,y). (p(x,y) 3 ~(x=y)

1. (x): <p(x) .3. (3y) V|/(x,y) 11,10

(x,y).\|f(x,y) 3 %(x,y)

(x): cp(x) 3. (3y). \|/(x,y).X(x,y)



240 Die fünf Wege

m. (x).cp(x) 3 (3y) \|/(x,y)
(3x) cp(x)

11,11; IV,6

(3x,y) \|/(x,y)

n. (3x,y). <p(x,y) (3z) \|/(y,z). D p
(x,y).<p(x,y) D (3z) V|/(y,z)

(3x,y) cp(x,y)

11,12

P

o. (x): <p(x) 3 \|/(x) v ~\|/(x) 111,6

(x). \|/(x) 3 0(x)

(x).~\|f(x) 3 0(x)

(x). Cp(x) 3 0(x)

p. (x.y.z). cp(x,y,z) 3 \|/(z) 11,18

(3x,y,z) cp(x,y,z)

(3z) \|f(z)

q. (x,y). <p(x,y) 3 V|/(x,y) IV,9
(3x) (y).<p(x,y) %(x,y)

(3x) (y):(p(x,y) X(x,y) • 3 \|f(x,y)

r. (x,y).cp(x,y) 3 \|f(x) IV,11
(3x)(y)tp(x,y)

(3x)(y) y(x)

s. (x). q>(x) 3 V)/(x) V,4
(3x)-X(x) cp(x)

(3x).x(x) 3 v(x)

t. (x).Cp(x) 3 (3y) V (x,y) V,6
(3x) <PW

(3x,y)\|/(x,y).

0.3. Zum Sinn von «Deus» und zum Stil

Alle fünf «Wege» weisen einen identischen allgemeinen Aufbau
auf. Alle beginnen mit einer empirischen Feststellung und enden mit
dem Satz «das aber nennen alle Gott» oder einem äquivalenten.



Die fünf Wege 241

Das letztgenannte bereitet ein Problem. Wie nämlich richtig
bemerkt wurde, läßt sich aus den Beweisen des Thomas nichts über die
Anzahl der ersten Bewegenden (bzw. ersten Ursachen usw.) sagen.
Freilich wird in den beiden letzten viae (Sätze 2.346 und 2.355) ein
Bezug Gottes zu allen Gegenständen behauptet («quod omnibus entibus
est causa...», «a quo omnes res ordinantur...»). Dies muß vielleicht der
Nachlässigkeit zugeschrieben werden, mit welcher diese beiden
«Wege» verfaßt sind. Eine solche Behauptung fehlt nämlich in den drei
ersten, sorgfältiger redigierten «Wegen»; vor allem aber muß auf die
Tatsache hingewiesen werden, daß sich der Beweis, daß es einen
einzigen Gott gibt, erst in der q. 11 des ersten Teiles der Summa findet.

Man darf also annehmen, daß das Wort «Deus» in einem sehr

allgemeinen und vagen Sinn gebraucht wird. Es bezeichnet prinzipiell
nicht nur den einzigen Gott der großen Religionen und der Philosophen,

sondern auch die heidnischen Götter. Das bedeutet aber, daß der
Ausdruck «Deus» hier nicht als eine Kennzeichnung, sondern als ein

allgemeiner Name gedeutet werden soll.

Man kann sich weiter die Frage stellen, warum Thomas uns gerade

^«/"Beweise der Existenz Gottes gibt. Nun : Thomas hat wahrscheinlich
gerade diese fünf Beweise in der ihm bekannten Literatur gefunden.
Doch ist damit das Problem nicht erschöpft. Betrachtet man nämlich
andere Teile des Traktats über Gott — vor allem die dritte quaestio über
Gottes Einfachheit -, so stellt man fest, daß die Fläufung von
Argumenten vom hl. Thomas gerne praktiziert wird. Und zwar kommt es

vor, daß er zahlreiche neue Argumente bringt, nachdem er einen oder

einige schlüssige Beweise formuliert hat.
Es muß sich also um einen Stil der wissenschaftlichen Literatur

handeln, den wir heute als fremd empfinden, der damals aber verbreitet
war. Etwas ähnliches finden wir übrigens noch heute in den spanischen
neuscholastischen Schriften.

Auffallend ist auch, daß die angewandte Sorgfalt in den einzelnen

«Wegen» recht verschieden ist: während dieprima via gut ausgearbeitet
ist — sie ist teilweise ein Meisterstück der logischen Strenge —, sind die

zwei letzten viae ziemlich lose Skizzen.



242 Die fünf Wege

1. Erster Weg

1.1. Der Text

Wir beginnen mit der Wiedergabe des Originaltextes13, wobei wir
die einzelnen Aussagen separat schreiben und mit laufenden Nummern
versehen. Diese Nummern weisen auf die Stellung des betreffenden
Satzes innerhalb des ersten Teiles der Summa. So verweist z.B. in
«2.311» die erste Ziffer, «2», auf die (zweite) quaestio, die zweite, «3»,
auf den (dritten) Artikel dieser quaestio, die dritte, « 1 », auf den (ersten)
Absatz des Artikels (hier auf die erste via) und die letzte, « 1 », auf die

Stellung des Satzes innerhalb des Absatzes.

Im Kommentar werden diese Sätze durch die letzte, bzw. die zwei
letzten Ziffern angeführt.

2.3101. Certum est enim et sensu constat, aliqua moveri in hoc mundo.
2.3102. Omne autem quod movetur, ab alio movetur.
2.3103. Nihil enim movetur, nisi secundum quod est in potentia ad illud ad

quod movetur:
2.3104. movet autem aliquid secundum quod est actu.
2.3105. Movere enim nihil aliud est quam educere aliquid de potentia in

actum,
2.3106. de potentia autem non potest aliquid reduci in actum, nisi per

aliquod ens in actu.
2.3107. Non autem est possibile ut idem sit simul in actu et potentia

secundum idem...
2.3108. Impossibile est ergo quod, secundum idem et eodem modo, aliquid

sit movens et motum, vel quod moveat seipsum;
2.3109. omne ergo quod movetur, oportet ab alio moveri.
2.3110. Si ergo id a quo movetur, moveatur, oportet et ipsum ab alio

moveri; et illud ab alio.
2.3111. Hic autem non est procedere in infinitum:
2.3112. quia sic non esset aliquod primum movens;
2.3113. et per consequens nec aliquod aliud movens,
2.3114. quia moventia secunda non movent nisi per hoc quo sunt mota a

primo movente.
2.3115. Ergo necesse est devenire ad aliquod primum movens, quod a

nullo movetur;
2.3116. et hoc omnes intelligunt Deum.

Lateinischer Text nach S. Thomae Aquinatis Opera omnia, IV (Leonina), Roma
1882. Dt. Ubers, grundsätzlich nach H. Seidl (Thomas von Aquin: Die Gottesbeweise,
Hamburg 1986).



Die fünf Wege 243

1.2. Der Sinn von «movetur»

Bevor wir die Ableitung in Angriff nehmen, muß die Bedeutung
eines wichtigen Ausdruckes erörtert werden, nämlich des «movetur». Er
ist mit wenigstens drei Zweideutigkeiten belastet.

1. Er kann entweder im Sinne der räumlichen Bewegung oder im
Sinne des «Sich-Veränderns» im allgemeinen verstanden werden. Ist
die räumliche Bewegung gemeint, so handelt es sich um eine physikalische

aristotelische Lehre, die der heutigen Physik (Gesetz der Trägheit)

widerspricht und als falsch empfunden wird. Falls man ihn
hingegen im Sinne der Veränderung versteht, handelt es sich um ein

ontologisches Gesetz, das allgemein in den Wissenschaften anerkannt
ist und auch dem heutigen Gemeinsinn entspricht.

Der Verfasser der Summa versteht das «movetur» im ersten Sinne,
als Bewegung im Raum. Das ergibt sich daraus, daß er z. B. in Contra
Gentes I, 13 als Beispiel die Bewegung der Sonne nennt. Die Sonne kann
nämlich nach der aristotelischen Astrophysik nur räumliche Bewegungen

haben. Das im Kommentar zum zweiten «Weg» zu sagende, bestätigt

unsere Behauptung.
Da das Wort «Bewegung» sich eingebürgert hat, werden wir es als

Ubersetzung des «movetur» gebrauchen14.
2. Eine zweite Unterscheidung, die schon bei Salamucha

vorkommt und von allen zitierten Autoren übernommen wurde, ist
folgende: Das Wort kann einerseits soviel wie «ist in Bewegung» meinen,
andererseits aber soviel wie «wird bewegt». Im ersten Fall haben wir es

mit einem einstelligen Prädikat zu tun; im zweiten mit einem zweistelligen,

also mit einer Relation. Das einstellige «movetur» wollen wir
durch «m», das zweistellige aber durch «MO» abkürzen. Es soll also

«ß(x)» als «x ist in Bewegung» gelesen werden und «MO(x,j)» als «x
ist vonj bewegt».

3. Eine dritte wichtige Unterscheidung verdanken wir G. H.
Kaiser15. In der ersten via (und ähnlich, wegen der Isomorphic, in den drei

folgenden) wird angenommen : 1. daß jeder Beweger durch einen anderen

Beweger bewegt wird, 2. daß, wenn es einen Beweger gibt, es dann

Die deutsche Thomas-Ausgabe (Thomas von Aquin: Gottes Dasein und Wesen,
Salzburg o.J. (1933) hat «Bewegung» in der Übersetzung (S. 44), aber «Veränderung» im
Kommentar (S. 452).

15 The Formal Fallacy of the Cosmological Argument. In: The journal of Religion
24 (1944) 155-161.



244 Die fünf Wege

auch einen ersten, d. h. einen unbewegten Beweger geben muß. Diese
Sät2e können mit Hilfe unserer Abkürzungen und den Ausdrücken der
formalen Logik wie folgt formuliert werden:

1. (x,y,z) ,MAD(x,y,z) D (3 t) MAD(y,t,z)
2. (3x,y,z): MAD(x,y,z) D (3t,u) MAD(u,t,z) (v)~MAD(t,v,z)

Wird «MAD» («movetur») in beiden Sätzen im selben Sinne gedeutet,

dann stehen sie gegenseitig im Widerspruch. Deshalb kann «movetur»

nicht in demselben Sinne von den «zweiten» und vom ersten

Beweger ausgesagt werden. Es müssen zwei verschiedene Bedeutungen
des Ausdruckes angenommen werden. In unserer Rekonstruktion
brauchten wir diese Unterscheidung nicht zu berücksichtigen, weil in
ihr vom Bewegen durch den ersten Bewegenden gar nicht die Rede

ist.

Während die zweite Zweideutigkeit gewöhnlich bemerkt worden
ist, scheint die dritte praktisch immer — so auch durch Salamucha —

unbeachtet geblieben zu sein.

1.3. Aufbau

a) Der Hauptbeweis

Unter den 16 Sätzen, aus welchen unser Text besteht, nehmen fünf—
nämlich die Sätze 1,2,10,11 und 15 — eine zentrale Stellung ein, indem
sie zusammen den Hauptbeweis bilden. Die anderen dienen als
Prämissen der Beweise dieser Sätze oder sind ihre Wiederholung. Wir
schreiben diese zentralen Sätze in deutscher Ubersetzung nieder:

1. Es ist gewiß und sinnlich evident, daß etwas sich in der Welt
bewegt.

2. Alles aber, was sich bewegt, wird von etwas anderem

bewegt.

10. Falls aber das, wodurch es bewegt wird (seinerseits) bewegt
wird, muß auch dieses von etwas anderem bewegt sein, und
jenes (wiederum) von einem anderen.

11. Hier kann man aber nicht ins Unendliche fortfahren.
15. Es ist also notwendig zu einem ersten Bewegenden zu kommen,

welcher durch keinen (anderen) bewegt wird.



Die fünf Wege 245

Es wird noch die übliche Definition Gottes hinzugefügt:
16. Und dies verstehen alle als Gott.
In diesem Hauptbeweis werden zwei Prämissen — 1 und 10 — axio-

matisch angenommen, die beiden anderen, 2 und 11 durch Nebenbeweise

begründet.
Die Struktur der via ist somit die folgende:

3-7 8

12-14

Dieses Schema zeigt auch, daß der Hauptbeweis (die Sätze 15 und
16) progressiv-deduktiv ist, während die Sätze 2 und 11 durch eine

regressive Deduktion begründet werden.
Der Hauptbeweis ist, vom logischen Gesichtspunkt aus, ganz

unproblematisch, in dem Sinne, daß der Schluß (15) aus den Prämissen

(1,2,10,11) nach gültigen Schlußregeln folgt.

b) Beweis des Satzes 2

Dagegen bietet der angeführte Beweis des Satzes 2 ein Problem.
Dieser Satz lautet nämlich in unserer Umschreibung

2. (x): p(x) D ,(3y) ,MAD(x,y). ~(y=x)
wobei der Nachsatz ein logisches Produkt von zwei Sätzen ist, was auch
dadurch ausgedrückt werden kann, daß der Satz 2 ein logisches Produkt
von zwei Sätzen ist. Der eine

2.1. (x,y,z). MAD(x,y,z) D ~(x y)

besagt, daß kein Bewegender mit dem durch ihn Bewegten identisch ist.

Dieser Satz wird durch Thomas ausführlich bewiesen. Daß es aber

überhaupt etwas gibt, das das «Sich-Bewegende» bewegt, d.h. der
andere Satz

2.2. (x). p(x) D (3y,z) MAD(x,y,z)
wird stillschweigend, ohne Beweis, angenommen.

Mit dieser Einschränkung ist die Ableitung des Satzes 2 ein schöner,
fast lückenlos formulierter Beweis. Er kann wie folgt dargestellt werden:

3. Was bewegt wird, ist in Potenz in Hinblick auf das, wohin es

sich bewegt.

1

-2
10

11

15 16



246 Die fünf Wege

4. Der Bewegende ist aber in derselben Hinsicht im Akt.
7. Nichts kann aber in derselben Hinsicht zugleich in Potenz und

im Akt sein.
9. Also ist der Bewegende mit dem Bewegten nicht identisch.

Die angewandte einfache Schlußregel

(x,y,z). <p(x,y,z) D \|/(x,z)
(x,y,z).<p(x,y,z) D %(y,z)

(x)~(cp(x,y).\j/(x>y))

~(x=y)
ist gültig. Als Prämissen werden nur die obigen drei Aussagen 3, 4 und 7

angenommen.

c) Beweis des Satzes 13

Der zweite Teil unseres Textes ist im Wesentlichen dem Beweis des

Satzes 13 gewidmet. Dieser Satz besagt, daß, wenn es keinen ersten
Bewegenden gibt, es dann überhaupt keinen Bewegenden gibt. In
unserer Umschreibung:

~(3t):M(t). D ~ (3x,y ,z).MAD(x,y,z). ~(x=y)

Dieser Beweis hat intensive Diskussionen hervorgerufen und zwar

wegen des Satzes 11, der als Behauptung gedeutet wurde, daß keine
unendliche Reihe ein erstes Glied habe. So gedeutet ist der Satz falsch :

es gibt nämlich unendliche Reihen, die ein erstes Glied haben, z. B. die
Reihe der rationalen Zahlen zwischen 1 und 2.

Aber 1. diese Behauptung ist im Text nicht enthalten — er spricht nur
von der konkreten Reihe der Bewegenden - und 2. was noch wichtiger
ist, der Satz 11 ist für den intendierten Beweis überflüssig. Das wird
unten durch unsere Rekonstruktion gezeigt. Der Nachweis kann intuitiv

durch die folgende Paraphrase des Textes veranschaulicht werden:

(10.1) Keine unendliche Reihe hat ein erstes Glied,
11. falls diese Reihe unendlich ist, hat sie kein erstes Glied,
12. d.h., es gibt keinen ersten Bewegenden;
13. wenn es keinen ersten Bewegenden gibt, dann gibt es über¬

haupt keinen Bewegenden,
14. also gibt es überhaupt keinen Bewegenden;

(14.1) es gibt aber einen Bewegenden,
15. also gibt es einen ersten Bewegenden.



Die fünf Wege 247

Man sieht gleich, daß der in Frage kommende Satz 11 samt dem

stillschweigend vorausgesetzten 10.1 gestrichen werden kann: der
Schluß 15 folgt aus 13 mit dem stillschweigend angenommenen Satz

14.1 nach der einfachen Regel

~p D ~q
q

P

einer Abart des modus tollendo tollens.

Thomas braucht also nicht zu behaupten (obwohl er es wahrscheinlich

tut), daß keine unendliche Reihe ein erstes Glied hat. Es genügt
anzunehmen, daß die in Frage kommende konkrete, durch die Beziehung

des Bewegens gebildete Reihe, ein erstes Glied hat. So verstanden
ist aber der Satz 13 nicht nur plausibel, sondern geradezu evident.

Will man ihn beweisen, dann muß mit Salamucha u.a. angenommen
werden, daß die Beziehung des Bewegens irreflexiv, transitiv, konnex
und asymmetrisch ist. Der mathematisch-logische Beweis, daß eine

solche Reihe ein erstes Glied hat, wurde durch Salamucha und
eindringlicher durch Nieznanski gezeigt. Es handelt sich dabei um ganz
evidente Eigenschaften dieser Beziehung.

1.4. Rekonstruktion

Prämissen

1. (x,y,z).MAD(x,y,z) D PO(x,z) ont
2. (x,y,z).MAD(x,y,z) ^ AC(y,z) ont
3. (x,z).~(PO(x,z).AC(x,z)) ont
4. (x). g(x) D (3y,z) MAD(x,y,z) ont
5. (3x) jj.(x) emp
6. (3x,y,z): MAD(x,y,z).~(x y). D ,(3t)MAD(y,t,z).~(y=t) ont
7. (3x,y,z). MAD(x,y,z). ~(x y). (3t)MAD(y,t,z) ,~(y t) D

D. ~(MAD* e Inf) ont
8. ~(MAD*e Inf) D (3x)M (x). def
9. (x).M(x) D D(x) def

Die Sätze 1,2 und 3 sind ausdrücklich angeführt; dagegen wird der
Satz 4 stillschweigend vorausgesetzt. Nr. 5 ist eine evidente empirische
Aussage, Nr. 6 eine ontologische Aussage, die wohl aus der (damaligen)



248 Die fünf Wege

Definition der Kausalität abgeleitet wird. Es ist noch zu bemerken, daß

im Satz 10 der Nachsatz vom existentiellen Vordersatz abhängig zu sein
scheint (si ergo Endlich dürften sich die Prämissen Nr. 7 und 8

analytisch aus der vor-Cantor'schen Definition des Unendlichen ergeben.

Nr. 9 ist eine Definition von «deus».

Ableitung

11. (x,y,z):MAD(x,y,z) 3 ,PO(x,z).AC(y,z) (l,2,a)
12. (x,y,z):MAD(x,y,z).x=y. 3 ,PO(x,z).AC(x,z) Ofib)
13. (x,y,z). MAD(x,y,z) 3 ~(x=y) (ll,3,c)
14. (x): g(x) .3. (3y,z).MAD(x,y,z).~(x y) (4,13,d)
15. (3x,y,z).MAD(x,y,z).~(x=y) (14,5,e)
16. (3x,y,z).MAD(x,y,z).~(x=y).(3t).MAD(y,t,z).~(y=t) (6,15,f)
17. ~(MAD*e Inf) (7,16,g)
18. (3x) M(x) (8,17,g)
19. (3x).D(x) (9,18,j)

1.5. Zusammenfassung

Unsere Ergebnisse zusammenfassend, darf man über die prima via

folgendes sagen: Die Ableitung ist korrekt. Alle Prämissen mit
Ausnahme der evidenten Nr. 5 ergeben sich aus der aristotelischen
Philosophie. Dabei handelt es sich — weil das «movetur» als «sich räumlich
bewegt» verstanden werden muß — im wesentlichen um physikalische
Lehren, die der aristotelischen Physik entnommen sind.

Da aber heute die physikalischen Ansichten Aristoteles' nicht
vertretbar sind, ist diese via nicht gültig.

2. Zweiter Weg

2.1. Der Text

2.3201. invenimus enim in istis sensibilibus esse ordinem causarum effi-
cientium

2.3202. nec tarnen invenitur nec est possibile, quod aliquid sit causa effi-
ciens sui ipsius;



Die fünf Wege 249

2.3203. quia sic esset prius seipso quod est impossibile.
2.3204. Non autem est possibile quod in causis efficientibus procedatur in

infinitum
2.3205. quia in omnibus causis efficientibus ordinatis primum est causa

medii et medium est causa ultimi,
2.3206. remota autem causa removetur effectus:
2.3207. ergo si non fuerit primum in causis efficientibus, non erit ultimum

nec medium.
2.3208. Sed si procedatur in infinitum in causis efficientibus, non erit prima

causa efficiens:
2.3209. et sic non erit nec effectus ultimus, nec causae efficientes me¬

diae:
2.3210. quod patet esse falsum.
2.3211. Ergo est necessarium ponere aliquam causam efficientem pri-

mam:
2.3212. quam omnes Deum nominant.

2.2. Parallelismus

Der Parallelismus mit der prima via ist auffallend. Es entsprechen
sich nämlich ziemlich genau die Sätze

lavia: 1 2 3-9 11 12 13 14 15 16

2a via: 1 2 3 4 8 9 5 11 12.

Wir haben es also mit einer weitgehend isomorphen Beweisstruktur
zu tun: der formale Aufbau der beiden «Wege» ist fast identisch; das

einzige Neue, das die secunda via in dieser Hinsicht bringt, sind die Sätze

7 und 10. Der erste ist aber nur eine mehr auführliche Formulierung des

Satzes 12 der prima via, und der Satz 10 ist in dieser via wohl implizit
gemeint. Umgekehrt fehlt in unserer via der ausführliche Beweis des

Satzes 2; er wird durch einen einzigen Satz 3 ersetzt.
Deshalb bietet die secunda via nichts, was vom logischen Gesichtspunkt

aus interessant wäre.

Dagegen bestehen wesentliche Unterschiede im materiellen Inhalt.
Zuerst wird hier eine andere empirische Annahme gemacht (Satz 1).

Anstatt der Bewegung wird ein ordo causarum efficientium festgestellt.
Dies mag zuerst als bedenklich anmuten. Thomas spricht hier nämlich
nicht nur von Kausalität, sondern von kausalen Reihen. Vielleicht will
er dadurch die zweite via von der ersten unterscheiden. Während man in



250 Die fünf Wege

der ersten von einzelnen Vorkommnissen spricht, handelt es sich hier
um Zusammenhänge mehrerer Tatsachen.

Im Vergleich mit der prima via sind also die Sätze 2 und 3, die sich

auf den Akt und die Potenz beziehen, durch Sätze ersetzt, worin von der
Priorität die Rede ist. Genau wie in der prima via wird der Satz 3

stillschweigend vorausgesetzt. Im übrigen ist der Beweis mit der prima
via isomorph.

Es gelten also hier dieselben logischen Bemerkungen, die zurprima
via gemacht worden sind. Der Beweis ist schlüssig; die Prämissen (außer
der evidenten ersten) sind aus der aristotelischen Ontologie ableitbar,
und die Annahme, daß keine unendliche Reihe ein erstes Glied hat, ist
auch hier nicht notwendig; es genügt, wenn die Endlichkeit der
kausalen Reihe behauptet wird.

Die schon oben gestellte Frage nach dem Warum der Häufung von
Beweisen stellt sich hier in einer besonders dringlichen Weise; denn,
falls das «movetur» in der prima via durch «sich verändert» übersetzt
wird, haben wir es mit einer Wiederholung zu tun, mit einem praktisch
identischen Beweis.

Wie die systematische Lage auch sein mag, vom historischen

Gesichtspunkt aus ist nicht anzunehmen, daß Thomas einer solchen

Wiederholung sich wissentlich schuldig gemacht hat, weil die Sorgfalt,
die er gerade unmittelbar vorher angewandt hat, beträchtlich ist. Er
muß also einen Unterschied zwischen den beiden viae gesehen
haben.

Dieser kann, so scheint es, nur darin bestehen, daß das «movetur»
der prima via nicht im Sinne von «sich verändert», sondern im Sinne

von «ist in (räumlicher) Bewegung» zu verstehen ist. Wir haben also in
derprima via einen auf der (aristotelischen) Physik basierenden Beweis,
in der secunda hingegen einen, der nur ontologische Prämissen hat.

2.3. Rekonstruktion

Prämissen

1. (x,y): CA(x,y).x y D PR(x,x)
2. (x) ~PR(x,x)
3. (x).v(x) D (3y)CA (x,y)
4. (3x) v(x)

ont
ont
def

emp



Die fünf Wege 251

5. (x,y): CA(x,y).~(x y). D (3z). CA(y,z). ~(y z)
6. (3x,y) : CA (x,y) ~(x=y):(3z).CA(y,z).~(y z):

ont

D.~(CA*8 Inf)
7. ~(CA*e Inf) D (3x) Cp (x)
8. (x). Cp(x) D D(x)

ont
def
def

Ableitung

9. (x,y). CA(x,y) D ~(x=y)
10. (x): V(x) D (3y).CA(x,y) ~(x y)
11. (3x,y). CA(x,y).~(x y)
12. ~(CA*8 Inf)
13. (3x) Cp(x)
14. (3x) D(x)

(l'2,k)
(3,9,1)
(10,4,m)
(6,5,1l,n)
(7,12,g)
(8,13,g)

2.4. Zusammenfassung

Die Abteilung ist korrekt. Die Wahrheit des Schlusses ist nur von
der Wahrheit der Prämissen abhängig. Zu diesen ist folgendes zu sagen:
Nr. 1 ist eine ontologische und zwar, wie es scheint, analytische
Aussage: die Ursache ist vor dem Verursachten (nicht notwendig zeitlich,
sondern in irgendeinem Sinne). Nr. 2 («nichts kann vor sich selbst

sein») ist die Behauptung der Irreflexivität des «vor». Die Prämissen 3

und 5 formulieren das Prinzip der Kausalität. Nr. 4 ist eine evidente
empirische Feststellung. Keine dieser Annahmen kann ernsthaft
verworfen werden. Die Gültigkeit des Schlusses hängt damit einzig und
allein davon ab, ob die Prämisse 6 wahr ist. Dies ist aber zu behaupten.

Somit ist der zweite Weg als gültig anzusehen, falls man die genannten

— plausiblen wenn nicht evidenten — Sätze der aristotelischen Ontologie

annimmt.

3. Dritter Weg

3.1. Der Text

2.3301. Invenimus quaedam quae sunt possibilia esse et non esse;
2.3302. impossibile est autem omnia quae sunt talia semper esse,
2.3303. quia quod possibile est non esse, quandoque non est.



252 Die fünf Wege

2.3304. Si igitur omnia sunt possibilia non esse, aliquando nihil fuit in
rebus.

2.3305. Sed si hoc est verum, etiam nunc nihil esset:

2.3306. quia quod non est, non incipit esse nisi per aliquid quod est;
2.3307. Si igitur nihil fuit ens, impossibile fuit quod aliquid inciperet

esse,
2.3308. et sic modo nihil esset:
2.3309. quod patet esse falsum.
2.3310. Non ergo omnia entia sunt possibilia,
2.3311. sed oportet esse necessarium in rebus.

2.3312. Omne autem necessarium vel habet causam suae necessitatis ali¬

unde, vel non habet.

2.3313. Non est autem possibile quod procedatur in infinitum in necessa-

riis, quae habent causam suae necessitatis, sicut in causis efficien-
tibus, ut probatum est.

2.3314. Ergo necesse est ponere aliquid quod sit per se necessarium, non
habens causam necessitatis aliunde,

2.3315. sed quod est causa necessitatis aliis:
2.3316. quod omnes dicunt Deum.

3.2. Aufoau

Dieser Text zerfällt in drei Teile. 1. (1—11) wird der Satz Nr. 11

bewiesen: es gibt Notwendiges in den Dingen; 2. (12—13) kommt der
Beweis des Satzes 14, nach welchem dieses etwas durch sich selbst

notwendig ist; 3. (15—16) wird gesagt, daß es die Ursache der Notwendigkeit

der anderen Dingen ist und «Gott» genannt wird.
Das folgende Schema veranschaulicht die logische Struktur der

via:

1

2—10-

12

13-

-11-

-14- -15- -16

Demgemäß handelt es sich um drei verschiedene Problemkreise: 1.

ob es überhaupt Notwendiges gibt; 2. ob es ein Notwendiges gibt,
dessen Notwendigkeit nicht von anderen abhängt; 3. ob dieses die
Ursache der Notwendigkeit anderer Dinge und damit Gott ist.



Die fünf Wege 253

Obwohl man am Schema ablesen kann, daß das Verfahren — im
Gegensatz zum ersten Weg — rein progressiv-deduktiv ist, besteht auch

hier ein gewisser Parallelismus mit derprima via. Man könnte ihn zuerst

so verstehen:

la via: 1 2-6 9 10-14 15 16

3a via: 1 2-10 11 12-13 14 16

Aber diese Tafel verdeckt den wesentlichen Unterschied zwischen
den beiden ersten «Wegen» und dem dritten. Während nämlich in den
beiden ersten der empirische erste Satz den Ausgangspunkt für den

eigentlichen Beweis (10—14) bildet, wird hier dieselbe logische Funktion

nicht durch den empirischen Satz 1 erfüllt, sondern durch den bewiesenen

Satz 11, der besagt, daß es Notwendiges gibt. Andererseits
entsprechen den Sätzen 2—6 derprima via (Beweis des ab alio movetur) nicht
die Sätze 2—10 der tertia, sondern der Satz 12. Die korrigierte vergleichende

Tafel dürfte also wie folgt aussehen:

la via: 1 2-6 9 10-14 15 16

3a via: 11 12 12-13 14 16

Die logischen Probleme, die im Zusammenhang mit dem zweiten
Teil entstehen, sind dieselben, wie jene, welche in der ersten und
zweiten via vorhanden waren. Thomas beruft sich übrigens selbst auf die

zweite via (13). Gemeinsam ist den beiden Wegen auch die Frage nach
der Gültigkeit des Überganges von 14/15 zu 16.

Das Spezifische der tertia via ist also im ersten Teil unseres Textes zu
suchen: im Beweis, daß es etwas Notwendiges gibt. Die Ableitung
dieses Satzes (5) erfolgt aber kraft der ungültigen Schlußregel:

(x). <p(x) D (3y) V(x,y)

(3y)(x). q>(x) D y(x,y)

3.3. Rekonstruktion

A. Erster Teil

Prämissen

1. (x).P(x) D (3t) ~ES(x,t)
2. (x,t). ~ES(x,t) 3 (y,t) ~IN(y,t)

ont
ont



254 Die fünf Wege

3. (x,t). ~IE(x,t) 3 (y) ~ES(y,n) ont
4. ~(x) ~ES(x,n) emp

Ableitung

5. (3t) (x).P(x) d ~ES(y,t) (1,F)
6. (x).P(x) 3 (y,t) ~IE(y,t) (2,5,h)
7. (x).P(x) 3 (y) ~ES(y,n) (3,6,h)
8. ~(x) P(x) (7,4,i)

B. Zweiter Teil

Prämissen

9. (x) (3y) : CAn(x,y)~(x=y) 3 (3z) CAn(y,z). ~(y=z)
: 3 ~(CAn *8 Inf) ont

10. (x):(3y). CAn(x,y).~(x=y) 3 (3z) CAn(y,z). ~(y=z) ont
11. ~(CAn*8 Inf.) 3 (3x) PN(x) ont
12. (3x):Nc(x) :3: (3y) .Can(x,y).~(x=y) ,v.~(3y).CAn(x,y).

~(x=y) log
13. (x)~(3y) CAn(x,y). 3 (3z) PN(z) ont
14. (x) P(x) 3 (3x) Nc(x) def
15. (x). Pn(x) 3 D(x) def

Ableitung

16. ~(CAN *8 Inf) (9,10,g)
17. (3z) PN(z) (16,1 l,h)
18. (3x) Nc(x) 3 (3y) Pn(y) (12,17,13,o)
19. (3x) Nc(x) (14,8,g)
20. (3x) PN(x) (18,19,g)
21. (3x) D(x) (15,20,j)

3.4. Zusammenfassung

Die Ableitung ist im zweiten Teil korrekt, im ersten aber fehlerhaft.
Der Beweis im zweiten Teil setzt aber den Schluß des ersten voraus. Der
Schlußsatz (21) kann also nur dann als gültig anerkannt werden, wenn
man den Satz 19 - daß es etwas Notwendiges in der Welt gibt (bzw. den
Satz 8) — axiomatisch annimmt. Dies ist aber nicht nur nicht evident,
sondern auch unwahrscheinlich: in der Welt finden wir nur
nichtnotwendige Dinge.

Die tertia via ist also ungültig.



Die fünf Wege

4. Vierter Weg

255

4.1. Der Text

2.341. Invenitur enim in rebus aliquid magis et minus bonum, et verum, et

nobile; et sie de aliis huiusmodi.
2.342. Sed magis et minus dicuntur de diversis secundum quod appropin-

quant diversimode ad aliquid, quod maxime est, sicut magis calidum
est quod appropinquat maxime calido.

2.343. Est igitur aliquid quod est verissimum et optimum et nobilissimum,
et per consequens maxime ens:

2.344. Nam quae sunt maxime vera, sunt maxime entia...
2.345. Quod autem dicitur maxime tale in aliquo genere, est causa omnium

quae sunt illius generis...
2.346. Est ergo aliquid quod omnibus entibus est causa esse, et bonitatis, et

cujuslibet perfectionis :

2.347. et hoc dicimus Deum.

4.2. Aufbau

Der Text zerfällt in zwei Teile. Im ersten (1—4) wird der Satz 3

bewiesen, nach welchem es ein maximum ens, ein größtes Seiendes gibt,
und zwar so, daß die Sätze 1 und 2 als Prämissen für den ersten Teil des

Satzes 3 dienen («es gibt etwas am meisten Wahres usw.»), wärend der
Satz 4 den Übergang zur zweiten Hälfte desselben Satzes 3 begründet
(«daß es ein größtes Seiendes gibt»). Im zweiten Teil (5—6) wird — ohne

Begründung — gesagt, daß dieses größte Seiende die Ursache des Seins

usw. in allen Seienden ist. Der letzte Satz (7) ist die übliche Behauptung,
daß dies «Gott» genannt wird.

Der Aufbau der via ist der folgende:

1-

2-

4-

Wie man sieht, ist das Verfahren, mit Ausnahme des Schlusses von
4 auf 3, progressiv.



256 Die fünf Wege

Diese via hat seit Jahrhunderten den Lesern der Summa große

Schwierigkeiten geboten. Denn nicht nur sind die Prämissen des Beweises

scheinbar unplausibel, sondern auch sein logischer Aufbau sieht,

wenigstens auf den ersten Blick, merkwürdig aus. Sogar die korrekte

Formulierung des Gedankens stößt auf Schwierigkeiten.

4.3. Rekonstruktion

Prämissen

1. (x,y,z): MAJ(x,y,z) D.(3t)(u) MAJ(t,u,z).
~(3v) MAJ(v,t,z) ont

2. (3x,y,z). MAJ(x,y,z). emp
3. (x,y). MAJ(x,y,b) MAJ(x,y,e) ont
4. (x,y,z). MAJ(x,y,z) ~(3t) MAJ(t,x,z) D CAU(x,y,z) ont
5. (x,y). CAU(x,y,e) D D(x) def

Ableitung

6. (3z): (3t)(u). MAJ(t,u,z). ~(3v) MAJ(v,t,z) (l,2,p)
7. (3x)(u). MAJ(x,u,b). ~(3v) MAJ(v,x,b) (6, Ein z/b)
8. (3x).(y) (MAJ(x,y,e). ~(3v) MAJ(v,x,e) (3,7 Ein e/b)
9. (3x)(y): MAJ(x,y,e). ~(3v) MAJ(v,x,e). D.CAU(x,y,e) (4,8,r)

10. (3x)(y) CAU(x,y,e) (9,8,f)
11. (3x).D(x) (5,10,s)

4.4. Zusammenfassung

Die Ableitung ist korrekt ; die erste Prämisse evident. Die Gültigkeit
des Beweises hängt also vom Wahrheitswert der zweiten Prämisse ab.

Diese ist aber ohne Zweifel falsch: daraus, daß es Grade in einer
Hinsicht gibt, folgt nicht, daß etwas in dieser Hinsicht Größtes existiert.

Man hat versucht, diese Gültigkeit dadurch zu retten, daß man das

Axiom 2 auf eine gewisse Klasse von Hinsichten beschränkt: nämlich
auf «Vollkommenheiten» wie die Schönheit, Edelheit usw. Dazu ist
aber zu sagen, daß Thomas selbst die Wärme — die sicher keine solche
«Vollkommenheit» ist — als Beispiel anführt. Darüber hinaus ist das

Axiom, auch wenn man diese Einschränkung annimmt, nicht
evident.

Somit ist die quarta via nicht gültig.



Die fünf Wege

5. Fünfter Weg

257

5.1. Der Text

2.351. Videmus enim quod aliqua quae cognitione carent, scilicet corpora
naturalia, operantur propter finem:

2.352. quod apparet ex hoc quod semper aut frequentius eodem modo

operantur ut consequantur id quod est optimum.
2.353. Unde patet quod non a casu sed ex intentione perveniunt ad

finem.
2.354. Ea autem quae non habent cognitionem, non tendunt in finem nisi

directa ab aliquo cognoscente et intelligente...
2.355. Ergo est aliquid intelligens, a quo omnes res naturales ordinantur ad

finem:
2.356. et hoc dicimus Deum.

5.2. Ergänzung aus der q. 11,3

Im Vergleich zu den ersten drei «Wegen» ist diese via recht einfach

aufgebaut. Man hat den Eindruck, daß sie hastig niedergeschrieben
wurde. Bewiesen wird nur, daß es wenigstens einen Ordner gibt, der

wenigstens einige Naturdinge zum Ziele führt. Thomas erschließt aber

viel mehr als das: nämlich den Satz 2.355, der besagt, daß es ein Wesen

gibt, welches alle Naturdinge zum Ziel leitet.
Der logische Fehler ist hier so grob, daß man von einem Versehen

sprechen kann, bzw. annehmen muß, daß Thomas hier stillschweigend
einen Beweis gebraucht, der erst in q. 11,3 formuliert wird. Wir
rekonstruieren zuerst den Beweis aus unserer quaestio, dann jenen aus

q. 11,3.

Der einschlägige Text der letztgenannten lautet:

11.331. Omnia enim quae sunt inveniuntur ordinata ad invicem dum
quaedam quibusdam deserviunt.

11.332. Quae autem diversa sunt, in unum ordinem non convenirent, nisi
ab aliquo uno ordinarentur

11.333. quia per se unius unum est causa.



258 Die fünf Wege

Hier haben wir eine empirische Annahme, die von jener der via

verschieden ist: nämlich daß die Dinge in der Welt gegenseitig auf sich

ausgerichtet sind und zwar alle Dinge, so daß die Welt eine teleologische

Einheit bildet.

5.3. Rekonstruktion

Prämissen

1. (x). O(x) 3 F(x) ont
2. (3x). ~C{x). O(x) emp
3. (x): ~C(x).F(x) 3. (3y) DF(x,y) ont

Ableitung
4. (3x). ~C(x). F(x) (l,2,s)
5. (3x,y) DF(x,y) (3,4,t)

d.h.: es gibt wenigstens ein Wesen, das wenigstens ein Seiendes zum
Ziele leitet. Zur Ergänzung geben wir noch eine Rekonstruktion des

Beweises in der q. 11,3.

Prämissen

6- 0,y).~C(x) FI(x) 3 OI(x,y). 3 ,(3z).(t) DF(t,z).
(u)(t).DF(t,u) 3 (u z) ont

7. (x,y). ~C(x) FI(x) 3 OI(x,y) emp
8. (z):(t) DF(t,z).(u).(t).DF(t,u) 3 (u=z). 3 ,D(z) def

Ableitung
9. (3z)(t) DF(t,z).(u,t). DF(t,u) 3 (u=z) (6,7,f)

10. (3x) D(x) (8,9,j)

5.4. Zusammenfassung

Ohne die Annahmen aus der q. 11,3 ist diese via nicht schlüssig; der
Schlußsatz (5) ist nicht bewiesen. Mit dieser Ergänzung wird er schlüssig.

Es würde sich aber um eine Verbesserung der quinta via handeln,
welche die im Vorwort gesetzten Grenzen dieses Aufsatzes überschreitet.

Zudem ist die Evidenz der zusätzlichen Annahmen zweifelhaft.



Die fünf Wege 259

6. Zusammenstellung von Annahmen.
Schlussfolgerungen

In unseren Rekonstruktionen haben wir ingesamt 37 Prämissen

explizit gemacht, dazu 22 Schlußregeln. Die ersten fallen in fünf Klassen:

Definitionen, empirische, philosophische und formal-logische Sätze.

Sie sind wie folgt verteil:

Annahmen I II III IV V Zusammen

Definitionen 2 2 3 1 1 9

empirische 1 1 2 1 1 6

philosophische 6 5 5 3 2 21

logische 0 0 1 0 0 1

9 8 11 5 4 37

6.1. Definitionen

Neun Annahmen dürfen als Definitionen angesehen werden bzw.
als Sätze, die sich aus einer Definition unmittelbar ergeben:

1,8. ~(MAD*6 Inf) 3 (3x) M(x)
1,9. (x). M(x) 3 D(x)
11,7. (CA*e Inf) D (3x) Cp(x)
11,8. (x).Cp(x) 3 D(x)
111,13. ~(CA*e Inf) 3 (3x) PN(x)
111,14 ~(x) P(x) 3 (3x) Nc(x)
111,15. (x). PN(x) 3 D(x)
IV,5 (x,y). CAU(x,y) 3 D(x)
V,4. (x). (y) DF(x,y) 3 D(x)

6.2. Empirische Annahmen

Jeder «Weg» beginnt, wie schon bemerkt, mit einer empirischen
Feststellung (2.3101, 2.3201, 2.3301, 2.341, 2.351). Darüber hinaus
finden wir eine weitere empirische Annahme (2.3309) im dritten
Weg.



260 Die fünf Wege

Dem Text folgend haben wir auch diese Aussagen in unseren
Rekonstruktionen vorausgesetzt. Man kann freilich mit einer kleinen
Änderung der Axiomatik ein System aufbauen, in welchem weniger
Prämissen notwendig sind und die empirischen Annahmen überflüssig
werden. Das ist auch das Ergebnis, zu welchem Salamucha gelangte.
Eine solche Analyse verfehlt aber den Sinn des Textes, weil die relativ
langen auf der empirischen Prämisse basierenden Ausführungen nach
Thomas für den Schluß offenbar von Bedeutung sind. Salamucha
versucht sein Ergebnis dadurch zu rechtfertigen, daß er die empirische
Annahme der Summa als eine meta-sprachliche versteht, die den gesamten

Beweisgang ins Reale setzt. Eine solche Annahme findet aber im
Text keine Begründung. Thomas bewegt sich während der gesamten
Beweisführung ständig auf der objekt-sprachlichen Ebene.

6.3. Philosophische Annahmen

Wir nennen «philosophisch» Aussagen, die der Aristotelischen
Philosophie entnommen sind. In unserer Rekonstruktion wurden 21 solche
Annahmen expliziert, nämlich die folgenden:

I 1. (2.3103) (x,y,z). MAD(x,y,z) D P(x,z)

Alles was bewegt wird, ist in Potenz (nur möglich) in Hinblick auf das,

wohin es sich bewegt.

2. (2.3104) (x,y,z). MAD(x,y,z) D A(y,z)

Jeder Bewegende ist im Akt (wirklich) in Hinblick auf das, wohin er
bewegt.

3. (2.3107) (x,z) ~(A(x,z).P(x,z))

Dasselbe Ding kann nicht in Hinblick auf dasselbe gleichzeitig im Akt
und in Potenz sein.

4. (x).p(x) D (3y,z) MAD(x,y,z)

Alles was in Bewegung ist, wird durch etwas bewegt.

5. (2.3110) (3x,y,z): MAD(x,y,z).~(x y). D

D. (3t). MAD(y,t,z). ~(y=t).



Die fünf Wege 261

Wenn etwas durch etwas anderes bewegt wird, dann gibt es etwas, das

den Bewegenden in selber Hinsicht bewegt.

6. (2.3111) (3x,y,z): MAD(x,y,z).~(x=y). D. (3t). MAD(y,t,z).
~(y t). d. ~ (MAD*e Inf)

Die so gebildete Reihe ist nicht unendlich.

II 7. (2.3203) (x,y).CA(x,y) D PR(x,y).

Die Ursache ist vor dem Verursachten.

8. (2.3203) (x) ~PR(x,x)

Kein Gegenstand ist vor sich selbst.

9. (x): V(x). D (3z). CA(y,z).~(x=y)

Alles was verursacht ist, wird durch etwas anderes verursacht.

10. (x,y). CA(x,y). D .(3z). CA(y,z)

Wenn etwas verursacht wird, dann gibt est etwas, das den Verursachenden

(selbst) verursacht.

11. (2.3204). (3x,y).CA(x,y).~(x y) D (3y,z).CA(y,z).(y z) :D
D:~(CA*£ Inf)

Die so gebildete Reihe ist nicht unendlich.

III 12. (2.3303) (x). P(x) D (3t) ~ES(x,t)

Alles was möglicherweise nicht ist, ist irgendwann auch tatsächlich
nicht.

13. (2.3304/5) (3t) (x). ~ES(x,t) ,D. (x) ~ES(x,n)

Wenn es einen Augenblick gab, in welchem es nichts gab, dann gibt es

auch jetzt nichts.

14. (2.3307) (x,t) ~ES(x,t) D ~ IE(x,t)

Wenn es in einem Augenblick nichts gab, dann fing nichts in diesem

Augenblick zu sein an.

15. (x) (3y): CAn(x,y).~(x y). D (3z). CAn(y,z).~(y z)



262 Die fünf Wege

Wenn die Notwendigkeit von etwas durch etwas anderes verursacht ist,
dann ist die Notwendigkeit des Verursachenden (selbst) durch etwas

(drittes) verursacht.

16. (2.3313) (x)(Ey):CAn(x,y) 3 (3z).CAn(y,z).~(y z): 3
3 :~(CAn*£ Inf)

Die so gebildete Reihe ist nicht unendlich.

IV 17. (2.342/3) (x,y,z) :MAJ(x,y,z) 3.
(3t)(u) MAJ(t,u).~(3v) MAJ(v,t)

Wenn in einer Hinsicht etwas größer ist als etwas anderes, dann gibt es

ein Höchstes in dieser Hinsicht.

18. (2.344) (x,y).MAJ(x,y,v) MAJ(x,y,e)

Etwas ist das höchst Gute (Wahre, Edle usw.) genau dann, wenn es das

im höchsten Grad Seiende ist.

19. (2.345) (x,y,z). MAJ(x,y,z) 3 CAU(x,y,z)

Das Höchste innerhalb einer Gattung ist die Ursache all dessen, was zur
Gattung gehört.

V 20. (2.352) (x). O(x) 3 F(x)

Was immer oder in der Regel das Beste erreicht, ist auf ein Ziel hin
tätig.

21. (2.354) (x) :~C(x).F(x) 3 (3y).DF(x,y).C(y).

Die vernunftlosen Wesen sind nur insofern auf ein Ziel hin tätig, als sie

von einem erkennenden Wesen geleitet sind.

Dazu kommen noch die zwei Annahmen der q. 11,3, die aber in den

«fünf Wegen» nicht gemacht werden.

Die genannten Annahmen fallen in vier Klassen:

a) Vier Aussagen (unsere Nr. 1,2,7 und 8) dürfen wohl als analytisch

angesehen werden. Daß ein Bewegtes in Potenz ist (1), das Bewegende

dagegen Akt ist (2), ergibt sich aus der Bedeutung der betreffenden

Worte ebenso wie die beiden Sätze über die Priorität (7,8).



Die fünf Wege 263

b) Andere vier Prämissen (4,5,9,10) sind diverse Formen des

Kausalitätsprinzips, wobei die beiden ersten (4,5) als physikalische
(aristotelische) Gesetze gedeutet werden müssen, während die beiden anderen

(9,10) ontologisch sind. Zu beachten ist, daß zwei unter diesen Sätzen

(unsere Nr. 4 und 9) in der Summa stillschweigend vorausgesetzt werden.

c) Drei Sätze (6,11,15) sind die Prinzipien der Endlichkeit der
betreffenden Reihen.

d) Endlich finden wir vier sonstige ontologische Annahmen
(3,11,14,16), die alle synthetisch sind. Nr. 3 besagt, daß Akt und Potenz
sich (in selber Hinsicht) ausschließen ; Nr. 11, daß das Nichtnotwendige
zu einer gewissen Zeit nicht existiert; Nr. 16 ist das (falsche) Prinzip der
Existenz des Größten in jeder Reihe. Endlich formuliert Nr. 14 den

Gedanken, daß eine Intelligenz angenommen werden muß, um die
Finalität in der Welt zu erklären.

6.4. Logische Annahmen

Die logischen Annahmen sind, mit einer Ausnahme, Schlußregeln.
Die Ausnahme ist die Einsetzung in das logische Gesetz

p D.q v ~q

das im dritten Weg (2.3312) als Prämisse gebraucht wird.
Im selben Weg (2.302—4) gebraucht Thomas eine ungültige Schlußregel

(F), nämlich

(x). <p(x) D (3y) \|f(x.y)

(3y) (x). <p(x) D \|/(x,y)

Mit dieser Ausnahme — und abgesehen vom Versehen im fünften
Weg — sind alle gebrauchten Schlußregeln gültig. Sie sind 21 an Zahl
und zerfallen in drei Gruppen:

a) Wir haben keinen einzigen syllogistischen Modus, jedoch
zahlreiche Regeln, die als syllogistische Modi verstanden waren, obwohl sie

solche nicht sind: h (Barbara), i, e, m, p, r, t, u (Darii) und c, k
C Camestrès).

b) Andere Schlußregeln lassen sich auch mit bestem Willen nicht
als syllogistische Modi auffassen, sind jedoch einfache Regeln der
Prädikatenlogik.



264 Die fünf Wege

c) Endlich wurden drei Regeln der Aussagenlogik angewandt:
(g. h> 0-

Über diese Regeln ist ein Dreifaches zu sagen: 1. sind sie, mit einer
Ausnahme (tertio, via: Sätze 2.3303/4), alle gültig (der Fehler im 5. Weg
besteht darin, daß keine Begründung angegeben ist). 2. sind sie alle sehr

elementar, was die Vermutung bestätigt, daß man in der wissenschaftlichen

Praxis nur sehr wenig formale Logik braucht. Die Lage wäre
freilich eine andere, falls wir in unserer Rekonstruktion die Theorie der
unendlichen Reihen anwenden wollten; dies wurde aber vermieden.
3. ist zu sagen, daß die thomistischen Schlußregeln, obwohl sehr

elementar, die Grenzen der sogenannt traditionellen Logik sprengen. Es

wird kein echter syllogistischer Modus angewandt.

6.5. Schlußfolgerungen

Zusammenfassend ist also zu sagen:
1. Die secunda via ist gültig, unter Voraussetzung einiger (plausibler)

Sätze der aristotelischen Ontologie.
2. Alle übrigen «Wege» sind — so wie sie in unserer quaestio

formuliert sind — ungültig: Der erste, weil er sich auf eine unannehmbare

Physik stützt; der dritte und der fünfte wegen eines logischen Fehlers;
der vierte, weil er eine falsche Prämisse gebraucht. Das schließt
selbstverständlich nicht die Möglichkeit einer Verbesserung dieser Beweise

aus, eventuell mit Hilfe von Gedanken, die sich in andern Teilen der
Summa selbst finden.

3. Das Beweisverfahren ist meistens progressiv-deduktiv; hie und
da aber auch regressiv-deduktiv. Von einer Induktion, die manchmal in
der Literatur den «fünf Wegen» zugeschrieben wurde, findet sich in der

q. 2,3 keine Spur.
4. Die angewandten Schlußregeln sind ohne Ausnahmen sehr

elementar. Es handelt sich meistens um Regeln, die wahrscheinlich als

syllogistische Modi empfunden wurden. Doch gehören die meisten
nicht zur Syllogistik. Unter anderen gebraucht Thomas wenigstens vier
Regeln der Aussagenlogik.

5. Rein formal-logisch betrachtet sind - mit zwei Ausnahmen - alle
durch uns untersuchten Schlußfolgerungen richtig. Die Ausnahmen
sind : der erste Beweis der tertia via und der Schluß auf den Ordner des

Alls der quinta; beide sind ungültig.



Die fünf Wege 265

6. Das Niveau der logischen Strenge - gemessen an den altstoischen,

spätscholastischen und heutigen Kriterien — ist in dieser quaestio
nicht hoch. Thomas operiert mit einem ziemlich losen Begriff des

Beweises, was vor allem darin zum Ausdruck kommt, daß mehrere, für
die Beweise wichtige Aussagen, stillschweigend angenommen werden.

7. Die Häufung von nicht-notwendigen Beweisen ist wahrscheinlich

durch den dem 13. Jahrhundert eigenen Stil der Diskussion

bedingt.




	Die fünf Wege

