Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 36 (1989)
Heft: 1-2
Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN — REZENSIONEN — COMPTES RENDUS

Thomas von Aquin: Uber die Einheit des Geistes - De unitate intellectus
und Uber die Bewegung des Herzens - De motu cordis. Deutsch-lateini-
sche Ausgabe, iibersetzt und hg. von Wolf-Ulrich Klinker. — Stuttgart: Verlag
Freies Geistesleben 1987, 186 S.!

Im Jahre 1270, anlaBlich seines letzten Pariser Aufenthalts, einer, was den
Umfang und die Zahl der verfaiten Werke betrifft, an die Grenzen der
menschlichen Schaffenskraft reichenden Arbeitsperiode, und aller Wahrschein-
lichkeit nach kurz vor der ersten Verurteilung (10. Dez. 1270) sogenannt aver-
roistischer oder radikal aristotelischer Thesen — die Bezeichnung «averroista»
taucht in Titel und Text dieses Werkes zum ersten Mal in der bisher bekannten
Literatur auf — schrieb Thomas von Aquin eine Streitschrift, die in den meisten
Handschriften den Titel Tractatus de unitate intellectus contra averroistas trigt und
deren Authentizitit nicht bestritten wird. Aus diesem Titel, mehr aber noch aus

! In dhnlicher Struktur und von dhnlichem Gehalt liegt in der gleichen Reihe vom
gleichen Ubersetzer der Kommentar zam Prolog des Johannes-Evangeliums vor (caput I,
1.I-XI): Thomas von Aquin, Der Prolog des Johannes-Evangeliums - Super
Evangelium S. Joannis (1.I-XI) (dt.-lat. Text, iibers. und hg, von Wolf-Ulrich Klinker.
— Stuttgart: Verlag Freies Geistesleben 1986). Zu dieser Ausgabe méchte ich lediglich ein
paar kurze Bemerkungen machen. Im allgemeinen 1483t sich sagen, da3 bei dieser Ausgabe
etwas genauer gearbeitet wurde, obschon der Ubersetzer auch Fehler begeht und sogar
den lateinischen Text ohne Riickgriff auf die Handschriften korrigiert. Er behauptet auf
S. 163, daBB Thomas das « Liber de Causis» als Schrift des Proklos identifiziert hatte. Dies
ist ein Fehler, den der Ubersetzer in seiner Ausgabe von De unitate intellectus wiederholt.
Aus der Ubersetzung kénnte man erwihnen, daB er auf S. 19 «species» nicht wie im De
unitate mit <Erkenntnisform>, sondern mit <Gestalt> und fiir <Wahrnehmungsform» mit
<Aussehen» iibersetzt. Im selben Satz iibersetzt er « potentia intellectus» mit <Méglichkeit
des Verstehens», besser wire <Vermdgen des Intellekts>. Ein weiteres Beispiel dafiir, da3
sich der Ubersetzer zu wenig mit der technischen Fachsprache von Thomas auseinan-
dergesetzt hat, ist auf S. 21 zu finden. « Ratiocinando» ist iibersetzt mit <durch Uberlegen>»
und «discursus rationis» mit <innere Bewegung des Begriffs>. Es handelt sich aber um
Ausdriicke, die wir priziser bestimmen koénnen. Die «ratiocinatio» ist eindeutig das
<SchlieBen> oder «SchluBfolgern» und der «discursus rationis» ist entsprechend das damit
verbundene «Voranschreiten der Vernunfty (cf. In Perihermeneias, Prooemium, Marietti
1955, S, 5). Auf S, 26 korrigiert der Ubersetzer den lateinischen Text mit einer Minimal-
begriindung ohne Riickgriff auf Quellen (in «qua veritate omnia verba sunt verba»
korrigiert er «verba» zu «vera»). Es lassen sich mindestens zwei Griinde angeben, warum
die Korrektur unzulissig ist: 1. Es ist eine Parallelkonstruktion zum folgenden Satz: «per
cuius participationem omnes sapientes sunt sapientes». 2. Die Stelle ergibt einen Sinn,
ohne gedndert zu werden.



200 Rezensionen

dem fiir die beinahe sprichwortliche Ausgeglichenheit des Aquinaten unge-
wohnt polemischen Ton, wird ersichtlich, daB3 in diesem Werk etwas abgehan-
delt wird, was Thomas und der christlichen Tradition, aber auch in einem
weiteren Sinn einer bestimmten Auffassung von der Individualitit des Men-
schen, an den Lebensnerv ging. Es handelt sich um die von Averroes auf das
lateinische Abendland gekommene Auffassung, dafl nicht nur der «intellectus
agens», der titige Intellekt, sondern auch der «intellectus possibilis», der erlei-
dende Intellekt, eine vom menschlichen Individuum getrennte, einzige Wesen-
heit sei, ansonsten die Erkenntnis von allgemeinen Begriffen nicht méglich
wire (cf. Averroes, Commentarium Magnum in Aristotelis de Anima Libros,
ed. F.S. Crawford, Cambridge 1953, III, comm. 4, S. 383-384; comm. 5,
S. 388-389; comm. 19, S. 441; 11, comm. 32, S. 178.). Wir haben die vorlie-
gende Schrift des Thomas folglich im Kontext der im 13. Jh. sich vollziehenden
Aristotelesrezeption zu sehen. Bereits im Jahre 1256 schrieb Albert der Grol3e
auf Geheifl von Papst Alexander IV. ein Werk De unitate intellectus contra
Averroen.

Es geht Thomas nicht um die triviale Feststellung, daf3 die obgenannte
Auffassung mit der christlichen Tradition nicht zu vereinbaren sei, sondern,
ausgehend von der fiir ihn evidenten Grunderfahrung eines vom Individuum
vollzogenen Denkens, «hic homo intelligit», unternimmt er es, mit auBBeror-
dentlichem Kenntnisreichtum der griechischen wie auch der arabischen Kom-
mentatoren, seinen Gegnern nachzuweisen — es handelte sich wohl hauptsich-
lich um Siger von Brabant —, daB3 ihre Position erstens «unperipatetisch» sei,
sich also in einem weiteren Sinne mit dem System des Aristoteles nicht ver-
einbaren lif3t, und zweitens schlichtweg vor der Vernunft nicht zu rechtfertigen
sei. DaB sich Thomas in diesem Zusammenhang nicht nur mit der radikal
aristotelischen Position auseinanderzusetzen hatte, sondern dal3 er gewisserma-
Ben an einer «zweiten Front» auch gegen jene Position kimpfte, die er selber als
die platonische bezeichnet, wird in diesem Werk klar; darin widerlegt er die fiir
seine Zeit traditionelle, christliche Position, wonach die Seele eine zwar indi-
viduelle, aber von jeglichem Korper losgeloste Wesenheit sei.

Das im Jahre 1476 zum erstenmal in Druck erschienene Werk von Thomas,
erfuhr bis zur Ausgabe von P. Mandonnet (Paris 1927 ) nicht weniger als 33
Neuausgaben. Im Jahre 1936 erstellte L. W. Keeler anhand von 20 Manuskrip-
ten und 3 Inkunablen eine kritische Edition, auf deren Text die Marietti-
Ausgabe von 1954 von R. M. Spiazzi zuriickgreift. Diese Edition wurde 1976
durch die heute mafigebliche Editio Leonina abgelést (Opuscula IV, Opera
Omnia T. XLIII). Sowohl die Ubersetzung in die italienische Sprache von
Bruno Nardi (S. Tommaso d’Aquino, Trattato sull unita dell’intellecto contro di
Averroisti. Traduzione, commento e introduzione storica, Firenze 1938) wie
auch diejenige in die englische Sprache von Beatrice H. Zedler (St. Thomas
Aquinas, On the Unity of the Intellect against the Averroists, Milwaukee 1968)
stiitzen sich auf den Text von Keeler.

Die Editio Leonina weist im Vergleich zur Ausgabe von Keeler nicht
weniger als 92 Textvarianten auf (cf. T. XLIII, Appendice L, S. 285), und es ist
deshalb bedauerlich, dall Wolf-Ulrich Kliinker, der Ubersetzer der hier zu

besprechenden erstmaligen Ubersetzung ins Deutsche, den Text von Keeler



Rezensionen 201

nicht anhand der Editio Leonina iiberpriift hat, zumal er dies fiir die Uberset-
zung von De motu cordis getan hat. Auch eine weitere Aufgliederung des zu
ibersetzenden Textes hitte der Klarheit und Einsichtigkeit der Ubersetzung
dienlich sein kénnen.

Nun zum Inhalt der Ausgabe: Den lateinischen Texten von De unitate
intellectus und De motu cordis sowie deren Ubersetzungen sind zwei Vorworte
vorangestellt: eines von den Herausgebern des Friedrich-von-Hardenberg-
Instituts fiir Kulturwissenschaften in Heidelberg, und eines vom Ubersetzer
selbst. Dem Text- und Ubersetzungskorpus nachgestellt sind zwei Kapitel, die
Auskunft geben iiber «die geistesgeschichtliche Situation der Schrift <Uber die
Einheit des Geistes>» sowie eine « Ubersicht der Hauptgedanken der Schrift
«Uber die Einheit des Geistes»» liefern. In einem weiteren Kapitel werden der
lateinische Text und die vorliegende Ubersetzung erliutert, gefolgt von einem
Register mit Kurzinformationen zu den von Thomas erwihnten Personen. Die
Anmerkungen zum lateinischen Text sind aus der Marietti- Ausgabe iibernom-
men; die Anmerkungen zum deutschen Text sind in groBen Ziigen Uberset-
zungen der Anmerkungen der Marietti-Ausgabe, hochst selten leicht erginzt
(wobei sich Fehler eingeschlichen haben). So steht in der Anmerkung 52,
Thomas hétte das Lzber de Causis als Werk des Proklos nachgewiesen. Dies ist
falsch; er hat es als arabisches Exzerpt der Elementatio theologica des Proklos
nachgewiesen (cf. Super Librum De Causis. Prolog, hg. von H.D. Saffrey, Fri-
bourg 1954, S. 3).

Im Vorwort der Herausgeber (Karl-Martin Dietz und Thomas Kracht) wird
die Motivation zur Sprache gebracht, die fiir eine anthroposophische Beschif-
tigung mit den beiden Opuscula von Thomas im Vordergrund steht. Die
Schriften De unitate intellectus und De motu cordis stellen fiir die Herausgeber
abgesehen von ihrem rein historischen Wert « wichtige Schritte in der Entwick-
lung der menschlichen Individualitit» dar. In einem Zeitalter, wo das forma-
lisierte Denken in Form von Computern immer mehr tiberindividuellen Cha-
rakter annimmt, und subjektive Aspekte als Triibung des Denkens erfahren
werden, scheint es den Herausgebern erneut wichtig zu sein, fiir die Individua-
litit des menschlichen Denkens einzustehen. Auch der Ubersetzer ist nicht in
erster Linie am historischen Thomas interessiert, sondern sieht in ihm einen
Denker, der Natur- und Geisteswissenschaft zu einer Synthese vereinigt und uns
noch heute « Fingerzeige und Anregungen fiir eine Grundhaltung des Denkens»
geben kann. Der Leser wird dann im Vorwort zunichst nicht an Thomas
herangefiihrt, sondern mit einem Schelling-Zitat in die Sphiren des deutschen
Idealismus geleitet, was gerade dem uninformierten Leser den Zugang zu Tho-
mas versperren kann. Es geht dem Ubersetzer um das Erzeugen einer «metho-
dischen Grundeinstellung» im Leser, bei der sich in Form des «johanneischen
Christentums», Erkenntnis und Lebendigkeit der Wahrheit vereinigen sollen
(S. 10) und die dem Leser erméglichen soll, in den scholastischen Texten der in
«der Neuzeit weitgehend verlorenen Einheit des philosophischen und des
religiosen Gedankens» zu begegnen. Ein Hegel-Zitat soll belegen, dafl es im
Mittelalter selbst «nur eine Wahrheit» gebe. Diese vom Ubersetzer gewihlte
Art der Einleitung wire durchaus vertretbar, wenn sie in ihrem weitern Gehalt
auch wirklich zum Verstindnis des Textes von Thomas beitragen wiirde; es ist



202 Rezensionen

jedoch zu befiirchten, daf3 auch der Abschnitt zur Erkenntnistheorie von Tho-
mas dies nicht wirklich zu leisten vermag.

Zur Ubersetzung it sich folgendes bemerken: Der Ubersetzer ist sich der
Schwierigkeiten einer Ubersetzung des Lateins von Thomas ins Deutsche
bewuBt und vermeidet implizite Worterklarungen in der Ubersetzung. Wo der
Ubersetzer ein Wort im Deutsch unterschiedlich tbersetzt, gibt er in runder
Klammer das lateinische Wort an, und wo er den deutschen Text erginzt, setzt
er eckige Klammern. In der Ubersetzung aber lassen sich einige Ungenauig-
keiten und Fehler feststellen, die auch durch die erklirenden Worte auf S. 141
nicht aus der Welt geschafft werden. Uber die Ubersetzung von «intellectus»
mit <Geist» 13t sich wegen des Bezugs auf das griechische «nous» zwar streiten,
es scheint mir jedoch, da3 die Ubersetzung mit <Intellekt> der Technizitit des
thomasischen Vokabulars mehr gerecht wiirde. Auf S. 25 und 33 ergeben sich
Schwierigkeiten, wenn «sensus» mit <sinnlicher Wahrnehmung» oder «Wahr-
nehmung) iibersetzt wird. Aus dem Kontext geht hervor, daf hier «sensus» die
Wahrnehmungsfihigkeit bezeichnet, also weder den Akt noch den Inhalt.
Wenn ein Adjektiv auf -ivus endet, so bedeutet dies ein Vermogen, eine
Fihigkeit, und es ist deshalb nicht korrekt, wenn auf S. 26 die Seelenteile
«vegetativus» mit <belebt>, «sensitivus» mit <sinnlich wahrnehmbar», «intel-
lectivus» mit <geistig) iibersetzt werden. Es handelt sich vielmehr um Vermo-
gen der Seele, die das Belebtsein ausmachen oder sich auf das Wahrnehmbare
und Erkennbare beziehen, also eigentlich mit <belebensfihig», <wahrneh-
mungsfahig> und <erkenntnisfihig» ibersetzt werden miBten. Auf S. 40 ist
«corpus mobilis» mit <beweglicher Leib> iibersetzt; es sind jedoch die beweg-
lichen Kérper im allgemeinen gemeint. Im Text auf S. 88 kann «species»
verschiedene Bedeutungen annehmen. Wenn es aber heil3t «quia intellectus
differunt specie», so sollte man dies nicht mit «da sich die Geister durch ihre
Erkenntnisform unterscheiden» iibersetzen, und auch in «aut duo in numero et
unum in specie» heillt «species» nicht <Erkenntnisform>, sondern eher
<Art>.

Zur Ubersetzung von De motu cordis ergeben sich dhnliche Schwierigkeiten.
Ich wiirde vorschlagen, auf S. 103 «anima sensitiva / intellectiva» nicht mit
«Sinnen- und Geistseele>, sondern mit <wahrnehmungsfihige / erkenntnisfa-
hige Seele> zu tibersetzen. Auf der darauffolgenden Seite wird «principium»
schlicht mit <Ursache> iibersetzt. Thomas hat aber zwischen «principium» und
«causa» klar unterschieden, und man sollte diesem Faktum bei der Ubersetzung
Rechnung tragen. Im Physikkommentar (I, lect. 1, n. 5) sagt Thomas, «princi-
pium vero importat quendam ordinem alicuius processus, unde aliquid potest
esse principium, quod non est causa, sicut id unde incipit motus est principium
motus, non tamen causa». In diesem Sinne miillte man der Differenziertheit
von Thomas Rechnung tragen und «principium» eher mit «Ursprung> oder
«Prinzip» iibersetzen.

In einem anschlieBenden Kapitel (S. 113-117) gibt der Ubersetzer eine
allgemeine Ubersicht der «geistesgeschichtlichen Situation» der Schrift «De
unitate intellectus». Es werden darin dem unkundigen Leser einige dienliche
historische Informationen geliefert; man vermifB3t jedoch — wie bereits in der
Einleitung — einen historischen Abrif3 des Intellektproblems. Die Einleitung



Rezensionen 203

von Beatrice H. Zedlers Ubersetzung hitte dafiir als prignantes Beispiel dienen
kénnen. Die meisten Angaben in diesem Kapitel hat der Ubersetzer F. van
Steenbergens « Die Philosophie im 13. Jh.» (Paderborn 1977) und W. Kluxens
«Averroismus im lateinischen Mittelalter» (in: Theol. Realenzyklopidie, Band
V, Berlin-New York 1980) entnommen.

Das folgende Kapitel (S. 118-137), das eine Ubersicht der Hauptgedanken
von Thomas’ De unitate intellectus gibt, scheint mir — gemessen an der Absicht,
ein Werk des Thomas einem breiteren Publikum niher zu bringen — das wert-
vollste der ganzen Ausgabe zu sein, stellt es doch auf 20 Seiten eine Paraphrase
des schwierigen Textes dar. Der Ubersetzer hitte einzig die Gedankenginge
und Argumente in ihrer Struktur klarer hervorheben und nicht in fortlaufen-
dem Text darstellen sollen. Thomas war ein Gedankenarchitekt, und schon das
detaillierte Herausheben seines Werkaufbaus macht seine Positionen einsich-
tiger. Thomas selber hat seinen Text — nicht zuletzt weil er ein guter Didaktiker
war — immer eingeteilt und die Argumente numeriert. Man nehme die Argu-
mentation gegen die Kontinuationstheorie im 3. Kapitel. Sie ist von Thomas
klar in drei Argumente aufgeteilt, deren Konturen der Ubersetzer in seiner
Paraphrase auf S. 129 verwischt und in einem fortlaufenden Text prisentiert,
was das Unterscheiden und somit das Verstehen der einzelnen Argumente
erschwert.

Ein weiteres Kapitel (S. 138-144) gibt einige technische Hinweise zu den
lateinischen Texten und den Ubersetzungen sowie ein paar Bemerkungen zum
Werk De motu cordss. Es ist von Thomas wihrend seiner Professur in Neapel im
Jahr 1273 — ein Jahr vor seinem Tod — fiir einen Medizinprofessor derselbigen
Universitit, Magister Philipp de Castrocielo (Castrocielo ist eine Nachbarge-
meinde von Roccasecca, dem Geburtsort von Thomas) geschrieben worden.
Demselben Magister widmete Thomas auch De mixtione elementorum. Der
Ubersetzer hitte seine Angaben anhand der Einleitung in der Editio Leonina
(T. XLIII) erginzen sollen. Das Werk von Thomas spricht sich dafiir aus, daf3
die Bewegung des Herzens bei Mensch und Tier eine natiirliche, d.h. keine
durch duBeren Zwang hervorgebrachte sei, wie dies ein gewisser Alvredus in
seinem De motu cordis (c. 9, Cl. Baumker, Beitrige 23—1, Munster 1923, S. 36f.)
vertreten hatte. Thomas interessierte sich fiir diese Frage im Zusammenhang
mit der Herrschaft des Willens iiber den Kérper, der sich also das Herz entzieht
und sich folglich durch eine naturgegebene Bewegung bewegt (cf. I-11, q. 17,
a.9). Obschon Thomas das Werk von Alvredus nicht nennt, scheint sein Werk
eine Auseinandersetzung mit diesem zu sein. Das kleine Werk von Thomas
erfreute sich im 13. und frithen 14. Jh. einer grolen Verbreitung. Wertvoll sind
die Hinweise des Ubersetzers auf die Textdifferenzen zwischen der Marietti-
und der Leonina-Ausgabe des Werkes. Der Ubersetzer gibt auch noch ein paar
Erlduterungen zu gewissen Fachausdriicken von Thomas, und am Schlul3 wer-
den noch die von Thomas erwihnten Personen vorgestellt. Wenn man den
Umfang und den Gehalt der den Textkorpus begleitenden Kapitel (72 Seiten)
betrachtet, so mull man festhalten, dal3 ein sorgfiltig erarbeiteter Anmerkungs-
teil sowie Register und Lexika am Schlull mehr zum Verstindnis der Texte von
Thomas beigetragen hitten. Die Ausgabe hinterldBt ganz allgemein geurteilt
einen dilettantischen Eindruck und muf3 sich aus einer historischen Perspektive



204 Rezensionen

den Vorwurf ungenauer Arbeitsweise und einer gewissen Enthistorisierung
gefallen lassen. Die Position von Thomas wird zu wenig in ihrem historischen
Kontext dargestellt, wodurch die «intentio», die Absicht und StofBrichtung
seines Denkens verlorengeht. Ohne die Erkenntnis dieser Absicht kénnen wir
aber gar nicht entscheiden, worum es Thomas eigentlich ging. Es ist allerdings
sehr erfreulich, daB ein fir die Philosophiegeschichte so wichtiges Werk, wie
dies De unitate intellectus darstellt, durch eine Ubersetzung einem breiteren
Publikum vorgestellt wird, auch wenn dies nicht immer mit dem nétigen
Fachwissen geschehen ist.

Francis CHENEVAL

Walter Burleigh: Von der Reinheit der Kunst der Logik. Erster Traktat:
Von den Eigenschaften der Termini, Lateinisch-deutsch hg. und kommentiert
von Peter Kunze. — Hamburg: F. Meiner 1988, XLVII - 269 S. (Philosophische
Bibliothek 401).

Das in den letzten Jahren zunehmende — historisch und systematisch moti-
vierte — Interesse fiir die nominalistische Sprachphilosophie im 14. Jh. hat
Wilhelm von Ockham immer mehr in das Zentrum der Forschung geriickt.
Leider verleitet diese Begeisterung fiir den « Venerabilis Inceptor » gelegentlich
zu einer falschen Einschitzung oder Unterbewertung seiner zeitgenossischen
Gegner. Besonders der « konservative Universalienrealist » Walter Burleigh (um
1274,/75-1345) wird hiufig aus jener Perspektive beurteilt, die Ockham in
seiner polemischen Kritik prigte: « Jene Meinung [sc. den Universalienrealis-
mus] erachte ich als v6llig absurd und zerstérerisch fiir die ganze Philosophie des
Aristoteles, fiir jede Wissenschaft, fiir jede Wahrheit und Argumentation; dies
ist der schlimmste Fehler [...], und seine Vertreter sind unfihig fir die Wis-
senschaft» (Expositio in librum Peribermencias Aristotelis, prooem., OP TI, St.
Bonaventure: The Franciscan Institute 1978, S. 363).

Ein solches Werturteil kann in einer einseitig ausgerichteten Forschung zu
historischen Fehlschliissen fithren. P. Kunze zeigt in seiner ausfihrlich kom-
mentierten Teiliibersetzung von De puritate artis logicae iberzeugend, dal3 der
Universalienrealist Burleigh — im Gegensatz zu Ockhams Einschitzung —
durchaus fiir die Wissenschaft fihig war und in einer Analyse der logisch-
semantischen Debatten des Spitmittelalters nicht vernachlissigt werden darf.
Die subtile Argumentation und die innovativen Ansitze Burleighs lassen sich
aber nur erkennen, wenn eine verallgemeinernde Etikettierung vermieden und
«dem beliebten Schubfachdenken» (S. XXIX) Einhalt geboten wird. Deshalb
skizziert der Herausgeber zunichst den allgemeinen Hintergrund der mittelal-
terlichen Logik (S. VII-XIX) sowie die Biographie Burleighs (S. XIX-XXTI),
um das zu untersuchende Werk genau im historischen Kontext der Kontroverse
mit Ockham zu situieren (S. XXVI-XXXVI) und schlieBlich einer kurzen
systematischen Analyse (S. XXXVI-XLII) zu unterziehen. Die zweisprachige
Textausgabe (S. 1-181), die den ersten Traktat mit den Abhandlungen iiber
Supposition, Appellation und Kopulation umfafit, sowie der reiche Kommentar



Rezensionen 205

(S. 183-249) bieten dem Leser Gelegenheit, sich ein eigenes Urteil zu erar-
beiten.

Die Ausarbeitungeiner Theorie der Satzwahrheit war das zentrale Anliegen
der aristotelisch geprigten mittelalterlichen Logik (S. XI). In einem kurzen
Uberblick werden die Entwicklungslinien vom 12. bis 14. Jh. dargestellt. Dabei
zeigt sich, daB3 die Innovationen der Logik im 14. Jh. in hohem Mafle auf
antikem und mittelalterlichem Erbe beruhen. Vor allem die an der Grammatik
orientierte Dialektik des frithen 12. Jhs. stellte einen wichtigen Ausgangspunkt
dar, da sie im Gegensatz zur « philosophischen Logik » des 13. Jhs. (S. X-XI) die
sprachlichen Zeichen allein im Kontext des Satzes, unabhingig von erkennt-
nistheoretischen oder psychologischen Implikationen, untersuchte. Ein diffe-
renziertes Verstindnis der Satztheorie wurde aber erst durch die vollstindige
Rezeption der logischen Schriften des Aristoteles sowie durch die terministische
«logica modernorum » erméglicht (S. XII). Als genuin mittelalterliche Errun-
genschaft wurde dabei die Lehre von den Begriffseigenschaften («suppositio »,
«significatio», «appellatio» usw.) entwickelt. An diese Tradition kniipft Bur-
leigh in seinem ganzen logischen Werk, besonders aber im Traktat De supposi-
tionibus (1302) und in dem nach Ockhams Summa logicae (um 1323) erschienenen
Werk De puritate artis logicae (um 1328) an (S. XX VI-XXXIII).

Die Auseinandersetzung mit der aristotelischen Logik fiihrte im 14. Jh. zu
einer zunehmenden Abgrenzung gegeniiber der theologischen Spekulation und
verstirkte das analytisch-kritische Denken. Diese Entwicklung darf aber erstens
nicht als eine Dekadenzerscheinung verstanden werden, wie der Autor aus-
driicklich betont (S. VIII); die Tendenz zur Formalisierung begiinstigte viel-
mehr die «Reduktion auf Wesentliches und Gewisses». Zweitens sollte nicht
die voreilige SchluBfolgerung gezogen werden, «nur der Universaliennomina-
lismus und allen voran Ockham habe die methodische Trennung von Glauben
und Wissen verfolgt und den Weg freigemacht fiir die moderne wissenschaft-
liche Methodik» (S. VIII). Auch Burleigh leistete einen entscheidenden Beitrag
zu dieser Entwicklung, indem er «nach einer <schulneutralen> und damit
ontologisch wertfreien Theorie der Wahrheit suchte» (S. VIII-IX). Dem Autor
ist in der Ablehnung einer normativen Geschichtsbetrachtung, die das 14. Jh.
nur aus der Perspektive der « groBen Synthesen » des 13. Jhs. beurteilt, sowie im
Insistieren auf dem sprachanalytischen Charakter der spitmittelalterlichen Phi-
losophie zweifellos beizupflichten. Es fragt sich aber erszens, ob «die zuneh-
mende Formalisierung der Text- und Satzanalyse» (S. VII) notwendigerweise
mit einer klaren Trennung von philosophischem und theologischem Erkennt-
nisinteresse verbunden war. Eine Analyse von genuin theologischen Texten
(z.B. Sentenzenkommentare, Abhandlungen zu Trinitdt, Pridestination usw.)
zeigt ndmlich, daf3 gerade traditionelle, vielschichtige theologische Fragestel-
lungen subtile, analytische Diskussionen auslésten und die logisch-formale
Problembehandlung begiinstigten : Nicht die «klare Trennung zwischen Theo-
logie und Philosophie» (S. VII), sondern gerade die Herausforderung philoso-
phischer Argumentation durch theologische Dogmen férderte das sorgfiltige,
methodisch exakte Denken. Freilich handelt es sich dabei um ein komplexes
Wechselverhiltnis von Philosophie und Theologie und keineswegs blo3 um
eine Uber- oder Unterordnung einer Wissenschaft. Zweitens gilt es zu untersu-



206 Rezensionen

chen, ob eine ontologisch wertfreie Theorie der Wahrheit grundsitzlich még-
lich ist. Sicherlich kann gegen die « Vermischung formaler Analyse der Satz-
wahrheit und ontologischer Deutung der Zeichenfunktion sprachlicher Aus-
driicke » (S. XVIII) eine reine Logik gefordert werden, die den Wahrheitswert
und die Wahrheitsbedingungen von Sitzen bestimmt, indem sie die Supposition
der Satztermini untersucht. Eine solche formale Analyse ist aber nicht ontolo-
gisch neutral, sondern die semantische Explikation von «ontological commit-
ments», denn jede Theorie mull — gemil3 dem beriihmten Dictum Quines —
festlegen, welche und wieviele Werte von gebundenen Variablen sie annimmt.
Auch Burleigh trifft fiir seine Wahrheitstheorie notwendige ontologische Vor-
aussetzungen; er optiert beispielsweise fiir die durch die Kopula vermittelte
Inhirenz von Subjekt und Pradikat, wie P. Kunze in seinem sorgfiltigen Kom-
mentar erldutert. « Gemal3 der von ihm vertretenen Inhirenztheorie der Satz-
wahrheit iibernehmen nach Burleigh Subjekts- und Pridikatsausdruck inner-
halb des Satzes je besondere Rollen, wobei sie das asymmetrische Enthaltensein
ihrer Verweisungsobjekte, d.h. ihrer Supposita, sprachlich reprisentieren»
(S. 202, Anm. 32). Die Annahme eines asymmetrischen Verhiltnisses von Sub-
jekt und Pridikat im Gegensatz zur Identititstheorie, nach der Subjekt und
Pridikat in symmetrischer Weise supponieren (vgl. Ockhams Summa Logicae,
II-2, OP I, St. Bonaventure : The Franciscan Institute 1974, S. 249-250), stellt
bereits eine ontologische Voraussetzung dar: Das Innewohnen des Pridikats im
Subjekt ist eine sprachliche Abbildung einer allgemeinen Eigenschaft oder
Form, die einem Subjekt inhiriert. Der Herausgeber stellt deshalb mit Recht fest
(und widerlegt damit gleichzeitig die von ihm vertretene These einer ontolo-
gisch wertfreien Wahrheitstheorie): « Nach Auffassung Burleighs wie auch der
meisten mittelalterlichen Logiker vor ihm, bezieht sich der Pradikatsausdruck
des Satzes stets auf eine inhirierende Form, so dafl im Vollzug der Aussage eine
tiber die Existenzpridikation hinausweisende essentielle Verbindung ausge-
driickt wird» (S. 203, Anm. 32).

Burleighs Schrift De pauritate artis logicae ist in unmittelbarer Auseinander-
setzung mit Ockhams Summa Logicae entstanden. Es empfiehlt sich deshalb,
dieses Werk zusammen mit der ebenfalls von P. Kunze besorgten Teiliiberset-
zung der Summe der Logik (Philosophische Bibliothek 363, Hamburg: F. Meiner
1984) zu lesen, um die Parallelen und die signifikanten Unterschiede genau zu
erkennen. Eine wertvolle Leschilfe stellt zudem der ausfiihrliche Textkommen-
tar dar, in dem der Herausgeber auf anschauliche Weise den engen Diskus-
sionszusammenhang zwischen den beiden Werken verdeutlicht. Einerseits war
Burleigh durch die nominalistische Herausforderung gezwungen, seine Theorie
der primiren Sprachzeichenfunktion, die er in seinem Frithwerk De suppositio-
ntbus nur grob entworfen hatte, wesentlich zu verfeinern (S. 195, Anm. 17).
Andererseits erhob er entscheidende Einwinde gegen Ockhams Konzeption
einer rein extensionalen Semantik und verdeutlichte damit Mingel und unge-
16ste Probleme in der Summa Logicae. Vor allem das Argument der semantischen
Invarianz von Termini verdient hier Beachtung (S. 207-208, Anm. 41; S. 222,
Anm. 83).

Gemil Ockham (vgl. Summa Logicae, 1-33, OP 1, S. 95-96) ist die «signi-

ficatio» eines Terminus seine Aussagbarkeit bzw. Pridizierbarkeit von einer



Rezensionen 207

Sache. Diese entspricht seinem eigentlichen Gebrauch in einem Satz, denn ein
Terminus mit primirer Zeichenfunktion kann nur eine individuelle Entitit
bezeichnen. Somit wird die «significatio » rein extensional bestimmt ; das, wofiir
der Terminus im Satz steht (der Begriffsumfang), ist mit dem identisch, was der
Terminus bedeutet (Begriffsinhalt). Dagegen wendet Burleigh ein: Falls
Begriffsumfang und -inhalt identisch sind, kann ein Begriff nicht wihrend einer
lingeren Zeitspanne dasselbe bedeuten, wenn sich der bezeichnete Gegenstand
verdndert. « Und es kénnte dann z.B. niemand den Finger bewegen, es seidenn,
ein Wort verlore dabei etwas von seinem Bedeutungsgehalt» (S. 25). Die Inva-
rianz der «significatio» von <Finger» wire in diesem Fall nicht mehr gewihr-
leistet, weil sich mit der verindernden Extension von <Finger> auch dessen
Intension notwendigerweise wandeln miilite. Daher plddiert Burleigh fiir eine
klare Unterscheidung von Extension und Intension: «Einfache Supposition
liegt dann vor, wenn ein allgemeiner Terminus, ein singuldrer konkreter Ter-
minus oder ein zusammengesetzter Ausdruck fiir das supponiert (sc. jene Exten-
sion hat), was er bedeutet (sc. was seine Intension ist)» (S. 27). Diese seman-
tische Unterscheidung widerspricht aber einer radikalen Individualontologie ;
wenn (Finger> Finger bedeutet, unabhingig ob der bezeichnete Finger ruht
oder sich bewegt, muf3 dieser Begriff notwendigerweise mehr als nur einen
individuellen Finger bedeuten, also eine — wie auch immer verstandene — Form
von Finger. Hier zeigt sich wiederum, dal3 keine semantische Theorie ontolo-
gisch neutral sein kann. Gerade weil Burleigh im Gegensatz zu Ockham nicht
nur individuelle Entititen als das Primir Bezeichnete annimmt, kann er den
allgemeinen Bedeutungsinhalt eines Terminus von seinem konkreten Bedeu-
tungsumfang unterscheiden,

Obwohl Burleigh der «significatio» keine gesonderte Untersuchung wid-
met, sondern sie in die Theorie der «suppositio simplex » einbaut, kommt ihr fiir
ein genaues Verstindnis der Ockham-Kiritik gro3e Bedeutung zu. Freilich greift
Burleigh dazu nicht einfach die mentalistische, vom konkreten Satzkontext
eines Terminus abstrahierende Definition der «significatio» als « praesentatio
alicuius formae ad intellectum » (Wilhelm von Sherwood) auf. Er bestimmt die
«significatio» satzimmanent. « Burleighs Beschrinkung auf die allein kontext-
bezogene Interpretation des <inkomplexen Terminusy ... fiihrt zu einem gegen-
iiber den Kompendien der Vorginger, wie Wilhelm von Sherwood, Petrus
Hispanus oder Lambert von Auxerre, deutlich komplexititsreduzierenden
Modell der Satztheorie. Burleigh stellt sich damit deutlich gegen Ansitze der
Sprachtheorie des 13. Jhs. nach denen die Verweisungsfunktion des Terminus
nicht ausschlieBlich im Kontext des Satzes analysiert wurde» (S. 184, Anm. 1).
In dieser gleichzeitigen Abgrenzung von der Logik des 13. Jhs. und vom Nomi-
nalismus des 14. Jhs. zeigt sich die Originalitit Burleighs.

Die sorgfiltig erarbeitete Ubersetzung und der ausfiihrliche Kommentar
erlauben dem Leser eine selbstindige, vertiefte Auseinandersetzung mit dem
Text. P. Kunze hat die delikate Aufgabe einer Ubertragung scholastischer
Fachausdriicke in eine moderne Terminologie duBerst befriedigend gel6st,
indem er einerseits die «termini technici» mit Hilfe von Fremdwortern als
Fachausdriicke kennzeichnet (z.B. « Terminus», «inkomplex», « Kopulation »,
« Disjunktion »), andererseits aber fiir gewisse schwer verstindliche Ausdriicke



208 Rezensionen

einen passenden modernen Begriff wihlt (z.B. « Begriffsumfang» fiir « pro sup-
posito» oder «pro inferiori») und erklirt (vgl. S. 192-193, Anm. 13). Damit
werden gleichzeitig der historische Abstand und die Aktualitit des Textes
deutlich. Gelegentlich bewirkt aber ein textnahes, wortgetreues Ubersetzen
einen Mangel an stilistischer Eleganz, der die Lektiire erschwert — vgl. bei-
spielsweise S. 3: «Das, was durch die inkomplexen Termini bedeutet wird,
unterstellt, habe ich nun vor, in diesem Traktat bestimmte Eigenschaften der
Termini zu untersuchen, die ihnen allein insofern zukommen, als sie Teile eines
Satzes sind ». Der ausfiihrliche, vielschichtige Kommentar (S. 193-249) bietet
erstens die expliziten und impliziten Zitate, weist zweitens auf Querverbindun-
gen zu anderen Werken Burleighs (vor allem De suppositionibus) hin, erldutert
drittens Auseinandersetzungen mit anderen Autoren (neben Ockham vor-
nehmlich Petrus Hispanus und Wilhelm von Sherwood), erklirt viertens
schwierige Textstellen (z.B. die Unterteilung der Supposition S. 190-191) und
fihrt fiinftens unter Verwendung von Sekundirliteratur in Grundprobleme der
mittelalterlichen Logik ein (z.B. die Analyse von intentionalen Verben wie
«versprechen), S. 214-215, Anm. 60; S. 216-218, Anm. 68). Die reich doku-
mentierten Hinweise und Erklirungen stellen zweifellos eine wichtige Lese-
hilfe dar: sie kénnten aber durch eine genaue methodische Trennung zwischen
Textkommentar und -interpretation (z.B. mit Hilfe von zwei Anmerkungsap-
paraten) noch besser strukturiert werden. Es ist nimlich nicht immer klar
ersichtlich (vgl. S. 183-185, Anm. 1; S. 239-240, Anm. 148), ob durch den
Kommentar das Textverstindnis erst ermdglicht oder bereits in eine bestimmte
Interpretationsrichtung gelenkt werden soll.

Die wertvollen weiterfithrenden Angaben im Kommentarteil und das Lite-
raturverzeichnis, das mit einem Verweis auf Burleighs Arbeiten zur Naturphi-
losophie und zur praktischen Philosophie noch erginzt werden kénnte (vgl.
C.H. Lohr (éd.), Commentateurs d’Aristote au mayen-dge latin, Vestigia 2, Fri-
bourg, Paris: Ed. Universitaires, Cerf 1988, S. 71-75), erméglichen eine
selbstindige, tiber den Text hinausreichende Auseinandersetzung mit Sprach-
theorien im Spitmittelalter. Der vorliegende Band eignet sich vorziiglich als
Seminartext und zur individuellen Lektiire. Es ist zu hoffen, daf3 das «Stiick
Aufklirung iiber die Geschichte unseres Denkens» (S. IX), das sich der Her-
ausgeber mit dieser Textausgabe eines oft marginal behandelten Denkers zum
Ziel gesetzt hat, im akademischen Alltag auch wirklich stattfinden wird.

DowmiNIk PERLER

Fritz Hoffmann: Crathorn: Quistionen zum ersten Sentenzenbuch. Ein-
fihrung und Text. — Miinster: Aschendorff 1988, XVI-532 S. (Beitrige zur
Geschichte der Philosophie und Theologie des Mittelalters, N. F. 29).

«Crathorn kann wohl als der radikalste Lehrer des Nominalismus im Spit-
mittelalter angesehen werden.» Diese Feststellung F. Hoffmanns im reich
dokumentierten Artikel « Nominalismus» (Historisches Wirterbuch der Philoso-
Dhie, Bd. 6, Basel-Stuttgart: Schwabe 1984, Sp. 881) lieB die interessierten Leser



Rezensionen 209

aufhorchen und auf einen Denker aufmerksam werden, dem bislang in der
Philosophiegeschichte nur ein marginaler Platz eingerdiumt wurde. Nicht ein-
mal Mittelalter-Spezialisten schenkten diesem Zeitgenossen Ockhams beson-
dere Beachtung, obwohl J. Kraus bereits 1935 mit der Teiledition einer ein-
drucksvollen Quaestio iiber das Universalienproblem auf den scharfsinnigen
Philosophen und Theologen hingewiesen hatte. Doch leider stellte diese
schmale Edition bisher die einzige Textgrundlage dar, die einem breiteren
wissenschaftlichen Publikum zuginglich war, so da3 Hoffmanns Aussage nur
mit groBem Interesse zur Kenntnis genommen, nicht aber aufgrund eines
Quellenstudiums diskutiert und iiberpriift werden konnte. Indem F. Hoffmann
nun die kritische Edition aller 20 von Crathorn iiberlieferten Quistionen vor-
legt, schlieBt er eine betrichtliche Liicke in der Nominalismus-Literatur und
ermdglicht eine breitere und fundiertere Auseinandersetzung mit den heraus-
fordernden Texten eines wichtigen spitmittelalterlichen Denkers. Wie L. Hodl
als Mitherausgeber der « Beitrige zur Geschichte der Philosophie und Theologie
des Mittelalters» im kurzen Vorwort (S. V) betont, leistet F. Hoffmann bereits
seit 1941 einen entscheidenden Beitrag zur Erforschung der englischen Philo-
sophie und Theologie im Umfeld Wilhelms von Ockham. Dabei widmet er sich
vor allem den Gegnern (vgl. Die Schriften des Oxforder Kanzlers Jobannes Lutte-
re/l, Erfurt: St. Benno-Verlag 1959) und den kritischen Anhingern des « Ve-
nerabilis Inceptor» (vgl. Die theologische Methode des Oxforder Dominikanerlebrers
Robert Holcot, Miinster: Aschendorff 1972). In dieser langen Forschungsreihe
ist auch die vorliegende Arbeit zu situieren.

Im 14. Jh. entstand eine neue Bewegung der philosophischen und theolo-
gischen Argumentation, die von sprachlogischen und wissenschaftstheoreti-
schen Uberlegungen sowie von mathematischen und naturwissenschaftlichen
Fragestellungen geprigt war. Zu dieser «via moderna» gehorte zweifellos auch
Crathorn (der Vorname ist ungewif3: « Wilhelm» nach einer Krakauer Hand-
schrift, «Johannes» gemil einem Wiener Codex), iiber dessen Leben jedoch
wenig bekannt ist (S. 3-5). Er wurde kurz vor 1300 in Crathorn in der Graf-
schaft York geboren, trat bereits in jungen Jahren dem Dominikanerorden bei
und begann um 1315 das Studium der «artes». In den zwanziger Jahren wurde er
zur weiteren Ausbildung nach Oxford geschickt, wo er sich mit den Lehren
Wilhelms von Ockham vertraut machte. 1330-1332 wirkte er als «baccalaureus
sententiarus», 1332 hielt er die &ffentliche «lectio biblica». Sein extremer
Nominalismus und Sensualismus 16ste indessen heftige Auseinandersetzungen
mit dem Ordensgefihrten Robert Holcot aus, die in Holcots « Conferentiae»
belegt sind. H. Schepers hat diesen wichtigen Disput einer prizisen und phi-
losophisch duBerst anregenden Anlayse unterzogen (vgl. «Holcot contra dicta
Crathorn», Philosophisches Jabrbuch, 77 (1970) 320-354; 79 (1972) 106—136). Die
groBBen Differenzen zwischen zwei «socii» veranlaSten wahrscheinlich die
Ordensleitung, den jungen Theologen — der Magistertitel wurde Crathorn nie
verliehen — bald nach dem Beginn seiner Lehrtitigkeit aus Oxford zuriickzu-
ziehen. Danach verlieren sich die Spuren seines Lebenslaufes.

Von Crathorn sind 20 Quistionen in zwei Handschriften (Erfurt und Basel)
iberliefert. Zudem finden sich vereinzelte Textstiicke in einem Krakauer und in
einem Wiener Codex. Die Handschrift der Universitidtsbibliothek Miinster, die



210 Rezensionen

J. Kraus 1935 beniitzt hatte, wurde leider durch Kriegseinwirkung zerstort.
F. Hoffmann hat fiir die kritische Edition simtliche Textzeugen beigezogen und
die fast wortlich ibereinstimmenden Codices aus Erfurt und Basel als Leit-
handschriften gewihlt (S. 5-9). Simtliche Abweichungen im Text und in der
Quiistionennumerierung sind jedoch sorgfiltig vermerkt. Die normalisierte
lateinische Orthographie, die klare Interpunktion sowie die prizisen Nachweise
der expliziten und impliziten Zitate, zu deren Eruierung der Herausgeber sogar
Handschriften konsultierte (vgl. die wertvollen Verweise auf Richard Fitzralph,
S. 146, und Isaac Israeli, S. 180) ermdéglichen eine fliissige, aber genaue Lek-
tire.

Ein systematischer Plan fiir den Aufbau der Quistionensammlung ist nicht
nachzuweisen. Es besteht aber eine auffallende inhaltliche Entsprechung zum
ersten Sentenzenbuch, vor allem zum Kommentar Ockhams (S. 9): Fragen zur
Glaubens- und Gotteserkenntnis (qq. 1-4), zur Einheit des géttlichen Wesens
(q. 5), zur Trinititslehre (qq. 8-11), zur Kategoriendiskussion (qq. 13-18) und
zum Kontingenzproblem (q. 19). Der Herausgeber vermutet deshalb, daB es
sich hier um eine Kurzfassung des ersten Buches des Sentenzenkommentars
handelt (S. 10). Mit dieser Auflésung eines geschlossenen Kommentars zu einer
losen Quistionensammlung belegt Crathorns Schrift auf exemplarische Weise
eine gattungstheoretisch interessante Entwicklung des Sentenzenkommentars,
die bereits P. Glorieux angedeutet, aber nie stringent nachgewiesen hatte. Vgl.
«Sentences», Dictionnaire de théologie catholique, 14 (1939), Sp. 1876: «... il faut au
moins retenir les grands traits de cette évolution: la place toujours plus consi-
dérable prise par les guaestiones qui, dés le début du XIVe® siecle, sont pratique-
ment seules a subsister, les dimensions toujours croissantes de celles-ci, qui
s’étendent sur des pages et des pages, et se subdivisent en une multitude d’ar-
ticles, considérations, corollaires, etc. En raison méme de I'ampleur qu’elles
revétent, leur nombre se réduit au sein de chaque livre.»

Angesichts der mangelnden formalen Geschlossenheit des Textes erweisen
sich die inhaltlichen Hinweise des Herausgebers (S. 17—-66) zu jeder einzelnen
Quiistio als besonders wertvoll, denn sie erschlieen die Argumentationsstruk-
tur und lassen die brisanten Fragen hervortreten, die sich oft hinter biederen
theologischen Fragen verstecken. Hier zeigt sich mit besonderer Deutlichkeit,
daB die zunehmende logisch-semantische Diskussionstechnik im 14. Jh. nicht
eine Trennung von Philosophie und Theologie bewirkte, wie oft behauptet
wird, sondern vielmehr eine interessante Durchdringung der beiden Gebiete
forderte. Einerseits fithrten beispielsweise theologische Fragen zur Glaubens-
gewiBheit zu erkenntnistheoretischen Problemen der evidenten Kenntnis
schlechthin (q. 1, S. 67-151), oder eine Er6rterung der Trinititslehre miindete
in eine logisch-ontologische Debatte iiber das Relationenproblem (qq. 8-10,
S. 352-364). Andererseits bildete aber auch das philosophische Kategorien-
problem den Ausgangspunkt fiir eine Diskussion der Trinitdt (q. 18, S. 471—
482), oder die ontologische Frage nach den «futura contingentia» bereitete die
theologische Frage nach dem goéttlichen Wissen vom Zukiinftigen vor (q. 19,
S. 483-498). Das Verhiltnis von Philosophie und Theologie 143t sich also nicht
in simplifizierender Weise als Uber- oder Unterordnung einer Wissenschaft
beschreiben.



Rezensionen 214

Die einzelnen Quistionen weisen eine unterschiedliche Linge auf. Beson-
dere Beachtung verdienen die zwei ersten, duBBerst umfangreichen Fragen, weil
sie zwei methodische Grundsitze Crathorns veranschaulichen. Erstens kniipft
Crathorn zwar formal und inhaltlich an Ockham an, er iibernimmt aber kei-
neswegs kritiklos dessen Ansitze. «Fast in allen Quistionen geht Crathorn von
Ockhams Sentenzenkommentar aus und fiihrt tiber die Ergebnisse des Vene-
rabilis Inceptor hinaus» (S. 16). Diese Feststellung wird durch die erste Quistio
belegt, die — wie bei Ockham — lautet: Ist fiir den Menschen im irdischen Leben
eine evidente Kenntnis von den Glaubensartikeln mdoglich? Crathorn fihrt
dieses theologische Problem sogleich in die erkenntnistheoretische Frage nach
den Bedingungen evidenter Kenntnis iiber. Nun wendet er aber Ockhams
Okonomieprinzip gegen diesen an: Jede menschliche Erkenntnis ist mit dem
Erkenntnisvermdgen (S. 74), ja sogar mit der Seele selbst identisch (S. 96).
Somit wird die fiir Ockham wichtige begriffliche Unterscheidung zwischen
intuitiver und abstraktiver Erkenntnis iiberfliissig (S. 133). Entscheidend ist
hingegen die genaue Beobachtung des Wahrnehmungsvorganges, bei dem der
«species sensibilis» eine zentrale Funktion zukommt. Aber auch die «species»
ist keine selbstindige Entitit, sondern in gleicher Weise das Erkenntnisobjekt
wie die Sache selbst (S. 117, 122), so daB3 der Erkennende nicht sicher weil3, was
nun Objekt seiner Wahrnehmung ist, die «res» selbst oder die durch den
Erkenntnisvorgang gebildete «species». In diesem «ausgeprigten Sensualismus
in der Wahrnehmungs- und Erkenntnislehre» (S. 19) verbergen sich unver-
kennbare skeptizistische Ansitze: «... pro statu isto non poterimus habere cog-
nitionem naturalem evidentem et omnino infallibilem de huiusmodi comple-
xis: Lapis est; panis est; aqua est; ignis est, et sic de aliis ex cognitione
quacumque sensibili» (S. 122). Freilich darf hier «Skeptizismus» nur in einge-
schrinkter Weise verstanden werden, denn mit einem Riickgriff auf Gottes
Wahrhaftigkeit (S. 126: «Deus vel prima causa nihil agit frustra et supernatu-
raliter ad inducendum homines in errorem».) werden die Erkenntniszweifel
zuriickgewiesen. Dennoch handelt es sich um einen philosophiegeschichtlich
bemerkenswerten methodischen Zweifel, so dafl K. H. Tachau in ihrer ausge-
zeichnet dokumentierten Studie (Vision and Certitude in the Age of Ockharm,
Leiden: Brill 1988, S. 271) wohl zu Recht feststellt: «The route by which
Crathorn reaches this conclusion is historically interesting, not least for its
parallels to the steps that Descartes claims to have followed».

Zweitens nimmt Crathorn antikes Erbe auf, verwendet es aber in sehr
eigenwilliger, kritischer Weise. « Wer nach Zeugnissen der Aristoteles-Kritik in
der Scholastik sucht, in Crathorns Quistionen sind sie reichlich zu finden»
(S. 16). Diese Behauptung wird durch die zweite Quistio erhirtet, die lautet: Ist
alles, was vom Menschen erkannt wird, ein Einzelding? Es scheint, daB dies
nicht der Fall ist, denn wenn ein Mensch mentale Sitze und Syllogismen bildet,
versteht er vorerst diese Sitze, die aus singuldren und allgemeinen Termini
zusammengesetzt sind (S. 152). Somit sind die mentalen Begriffsverkniipfungen
das erste erkannte Objekt. Crathorn weist diese Meinung zuriick, indem er den
Begriff «mentale Sprache», der auf Aristoteles (De interpretatione, 1) zuriickgeht,
gemil seiner sensualistischen, ontologisch reduktionistischen Theorie umdeu-
tet: Das «verbum mentale» ist nicht ein Seeleneindruck («passio animae»), der



212 Rezensionen

von der erkannten Sache hervorgerufen wird, sondern nur eine natiirliche,
mentale Entsprechung zur gesprochenen oder geschriebenen Rede (S. 160).
Somit wird auch die geistige Sprache in Analogie zur gesprochenen und
geschriebenen nach Belieben («ad placitum») gebildet; sie stellt keine selbstin-
dige Erkenntnisebene dar und kann somit auch nicht das erste Erkannte sein.
Crathorn beruft sich dafiir auf die Erfahrung: «... quilibet potest experiri in
seipso quod potest formare propositionem ex terminis significantibus ad placi-
tum correspondentem orationi vocali, antequam scribat vel loquatur. Igitur
praeter conceptus animae, quae significant naturaliter, necesse est ponere ter-
minos mentales, qui significant ad placitum» (S. 168). Diese These steht offen-
sichtlich in krassem Gegensatz zur aristotelischen Behauptung, auf die sich noch
Ockham beruft: « Terminus conceptus est intentio seu passio animae aliquid
naturaliter significans vel consignificans, nata esse pars propositionis mentalis,
et pro eodem nata supponere» (Summa Logicae, 1-1, OP 1, St. Bonaventure: The
Franciscan Institute 1974, S. 7).

Diese zwei Beispiele belegen Hoffmanns Aussage, Crathorn sei der radi-
kalste Lehrer des Nominalismus, denn der englische Dominikaner wendet das
ontologische Okonomieprinzip noch unerbittlicher an als sein Lehrer und
bringt gerade dadurch wichtige Pfeiler der ockhamschen Theorie ins Wanken.
Gleichzeitig wird deutlich, daB keineswegs von einer einheitlichen nominali-
stischen Schule oder gar von einer Doktrin die Rede sein kann. Ockhams
frithzeitiges, durch den Prozef3 in Avignon verursachtes Ausscheiden aus den
intellektuellen Zentren 15ste eine ebenso lebhafte wie unterschiedliche Rezep-
tion seiner Theorieansitze aus. « Die spiteren Verfechter seiner Lehre waren
aber zugleich seine Kritiker» (S. 15), betont F. Hoffmann deshalb mit Recht.

Diese sorgfiltige Textedition sowie die wertvolle Einleitung und das wei-
terfilhrende Literaturverzeichnis regen zu selbstindiger Lektiire an und er&ff-
nen zweifellos neue Forschungsperspektiven. F. Hoffmanns angenehm niich-
terne, im Stil gelegentlich fast sprode wirkende Arbeit, die auf jede Polemik
verzichtet, verdeutlicht exemplarisch, daf3 echte Fortschritte in der Nominalis-
mus-Forschung nicht durch eine ideengeschichtliche Gesamtschau, sondern
nur durch exakte Einzelstudien erreicht werden kénnen.

DoMINIK PERLER

Otto Langer: Mystische Erfahrung und spirituelle Theologie. Zu Meister
Eckharts Auseinandersetzung mit der Frauenfrémmigkeit seiner Zeit. — Miin-
chen: Artemis Verlag 1987. X-312 S. (Miinchner Texte und Untersuchungen
915

1. Die Eckhartforschung der letzten Jahre zeichnet sich aus durch ein
vertieftes Interesse nicht nur an der philosophiegeschichtlichen, sondern auch
an der spiritualititsgeschichtlichen Einordnung des Werks des Dominikaners.
Neben dem Kontinuititsaspekt der Philosophie der Kélner Dominikanerschule
seit Albert dem GroBen — diesen neu hervorgehoben zu haben ist vor allem das
Verdienst der Herausgebergruppe des ‘Corpus philosophorum teutonicorum



Rezensionen 213

medii aevi’' — sind so auch die Fragen nach dem Verhiltnis Eckharts zur
Spiritualitit der Beginen, nach der moéglichen Abhingigkeit von Marguerite
Porete und generell nach dem Verhiltnis von Theologie und Spiritualitit im
Werk Eckharts unter Beriicksichtigung des spitmittelalterlichen Kontexts ins
Blickfeld der Forschung geriickt.

Trotz dieser Tendenz ist, darauf weist O. Langer zu recht mit Nachdruck
hin, dasjenige Moment in der neuen Forschung nie eindringlich untersucht
worden, das Eckharts Leistung als Prediger innerhalb der cura monialium, das
heiBt der spezifisch seelsorgerlichen Aufgabe der Dominikaner des 13. und
14. Jahrhunderts erkennen liee. Die Spuren dieser konkreten Aufgabe im
Predigtwerk Eckharts aufzuweisen bildet daher auch das Ziel der Studie Lan-
gers. Aus diesem Ansatz ergibt sich die Gliederung des Werks in zwei Teile: Im
ersten Teil wird der Zugang geschaffen zu denjenigen Texten, die von der
Spiritualitit der Frauen zeugen; im zweiten Teil werden die wesentlichen
Elemente dieser Nonnenspiritualitit dem Denken Eckharts gegeniibergestellt,
indem versucht wird, im Predigtwerk Eckharts Spuren einer Auseinanderset-
zung mit aktuellen Aspekten der Nonnenfrémmigkeit aufzufinden und nach-
zuzeichnen.

Vor der Untersuchung der «mystischen Lebenslehre der Nonnenviten»
(47-155) geht der Verfasser der «Frage der cura monialium im Dominikaneror-
den» nach (21-40): Er beschreibt die Situation der Dominikanerinnenkléster in
der Teutonia um 1300, die Genese der Frauenkonvente und die Funktion der
Dominikaner im Rahmen der cura monialium. Vor diesem Hintergrund ist denn
auch die «mystische Lebenslehre» zu verstehen, die Langer den Nonnenviten
entnimmt. In der Untersuchung der vier Punkte: 1. Mystischer &ér (60—68), 2.
Uebunge (68—104), 3. Kontemplatives und aktives Leben (104—127), 4. Unio
mystica (127-155) sollen sich die Kernelemente dessen aufweisen lassen, was
Langer im Riickgriff auf die Untersuchung Ringlers? als «vorbildhafte Lebens-
form der Frauen» (48) und in dieser Exemplaritit als Strukturprinzip der
Nonnenviten versteht.

Unter diesem systematischen Aspekt, der gleichzeitig die Etappen der Bio-
graphie der Nonnen als Weg hin zur Unio zu fassen sucht, werden die Schwe-
sternbiicher lesbar: Sie sind gleichzeitig immer Vorbild und Reflex des Versuchs
der Bestimmung einer eigenen Lebensform. Der Verfasser zeigt in diesem
Sinne, mit Riicksicht auf die jeweils geltend gemachte geistesgeschichtliche
Tradition, die wesentlichen Elemente der Spiritualitit der Nonnen auf, die
nach ihm weitgehend «den Geist der bernhardisch-affektiven Mystik verspiiren
lassen» und «das Geprige der zisterziensischen Form der Gotteserfahrung tra-
gen» (143), sich jedoch gleichzeitig als « Ausdruck der neuen Charismatik der
Armutsbewegungen» (130) deutlich abheben vom traditionellen Typus affek-
tiver Mystik.

! Vgl. das Literaturverzeichnis der Binde I-IV der Opera Dietrichs von Freiberg
(Hamburg 1977-1985) und die Studien von K. Flasch, R. Imbach, B. Mojsisch, L. Sturlese,
M.R. Pagnoni-Sturlese in den unten in Anm. 3 genannten Aufsatzsammlungen.

28S. Ringler, Viten- und Offenbarungsliteratur in Frauenkléstern des Mittelalters.
Quellen und Studien (MTU 72), Miinchen 1980.



214 Rezensionen

Sind die Viten als «Belehrung iiber richtiges christliches Leben» (130) in
dieser Form nicht zu denken ohne die «neue Gnadenzeit», die — etwa fiir
Christine Ebner — «mit der Predigt der Dominikaner beginnt» (130), zeigt sich
in ihren Grundbegriffen doch eine Differenz zu Meister Eckhart, dessen « Ver-
hiltnis zu den Idealen der Armutsbewegung mit den Begriffen Radikalisierung,
Vergeistigung, theologische Fundierung umschrieben werden kann» (156).

2. Im Zentrum des zweiten Teils der Untersuchung Langers steht so denn
auch jeweils der Aspekt des Denkens Meister Eckharts, der eine Kontrastierung
mit denjenigen Konzepten erlaubt, die in den Nonnenviten begegnen. Es
gelingt Langer nicht nur, in einzelnen Aspekten eine Verbindung zwischen
Eckharts Theologie und der Ebene einer Idealitit der Lebensform in den
Nonnenviten aufzuzeigen; es wird dariiber hinaus auch ein Blick auf das Werk
Eckharts moglich, der die Auseinandersetzung mit der zeitgenossischen Non-
nenfrommigkeit als Schlissel zu den zentralen Aspekten seines Denkens
erscheinen lif3t.

Lassen sich «die gegensitzlichen Unio-Vorstellungen der Nonnen und
Eckharts verstehen als Gegensatz einer auf erfahrungshaftes Innewerden Gottes
ausgerichteten Religiositit und einer mystischen Theologie, die eine « Erfah-
rung der Nichterfahrung» (von Balthasar) lehrt» (130), begegnen wir hier einer
Unterscheidung, die nach Langer konstitutiv ist fiir das Denken Eckharts in
seiner Auseinandersetzung mit der zeitgendssischen Spiritualitit der Nonnen.
Diese dullert sich nicht in einer frontalen Kritik, sondern in einer Neubestim-
mung und theologischen Fundierung derjenigen Elemente, die bereits in den
Schwesternleben begegnet sind. Die Erérterung der Neufassung der Begriffe —
Langer untersucht sie parallel zu den Etappen der Schwesternleben: 1. Eckharts
Radikalisierung des mystischen £ér (156-166), 2. Neubestimmung des Sinnes
von sebunge (166-199), 3. Vita activa und vita contemplativa (200-230), 4. Unio
mystica (230-287) — 1iBt die systematische Kraft des Denkens Eckharts unmit-
telbar aus dem deutschen Predigtwerk hervortreten. Gerade vor dem Hinter-
grund der Kategorien der Idealitdt der Schwesternleben und der Traditions-
verbundenheit ihrer charakteristischen Elemente gewinnt der systematische
Ansatz Eckharts eine historisch-kritische Dimension, die sich nicht nur unmit-
telbar auf die Nonnenviten zuriickbeziehen 148t. Greift Eckhart nach Langer in
seinen Predigten auf die Spiritualitit der Nonnen zuriick, um sich mit dieser
auseinanderzusetzen, ist darin auch immer eine Auseinandersetzung mit theo-
logischen Traditionen zu erkennen. So etwa, wenn Eckhart den Unio-Begriff
aufgreift: LaBt sich Eckharts Begriff der Unio, den er der «Sinnenschau» (230)
der Schwesternviten entgegensetzt, vorderhand als «Denkschau» (230) be-
schreiben, greift dieser Begriff wiederum zu kurz, wenn wir der Argumentation
Eckharts im einzelnen folgen. Dies tut Langer im ausfiihrlichen vierten Kapitel
des zweiten Teils: Aus Eckharts kritischer Position «mystischer Erfahrung»
gegeniiber, wie sie die Nonnenviten exemplarisch darstellen (231), das heifit aus
der Position, die Eckhart bezieht als Prediger mit der Aufgabe der cura monia-
Jium, wird der Reflexionshorizont derjenigen Uberlegungen verstindlich, die
gemeinhin als spekulative Mystik bezeichnet werden. Dabei wird auch klar,
inwiefern Eckhart «an die scholastischen Positionen ankniipft, aber zugleich



Rezensionen 215

Uber sie hinausgeht und Schliisse aus ihnen zieht, die den scholastischen Rah-
men sprengen» (273) — so etwa in der Form, in der er die Frage der hyposta-
tischen Union aufgreift, diese philosophisch bedenkt und im Hinblick auf die
Uberwindung des personale zuspitzt. Auf dem Gipfel des spekulativen Ansatzes
wird damit der konkrete Punkt wieder greifbar, an dem Eckharts Predigt ein-
setzt: « Wihrend in den Nonnenviten die einsame, sprachlich nicht mehr aus-
driickbare Vereinigung mit Gott im Mittelpunkt stand, bei der das Individuum
sich ganz aus dem sozialen Verband zuriickzog und als Monade Gott genoB,
expandiert sich, nach Eckhart, derjenige, der mit Gott eins ist, der Gelassene, in
die Universalitit der Menschennatur und 6ffnet sich zur sozialen Existenz»
(285). Und anschlieBend bemerkt der Verfasser: « Eckharts Rede vom Lassen
Gottes und vom Durchbruch in die Gottheit ist also keine Spekulation iiber das
Wesen Gottes. Sie ist vielmehr religiés motiviert und enthilt die Summe seiner
Stellungnahmen zum sikularen Diskurs tiber die Armut» (287). In seinem
Vorgehen, das bleibt hier festzuhalten, erneuert Langer, auch wenn er vor-
nehmlich vom (deutschen) Predigtwerk Eckharts ausgeht, keineswegs die obso-
lete Trennung eines deutschen und lateinischen Eckhart. In der die Studie
beschlieBenden Feststellung, der spekulative Gehalt des Denkens Eckharts
beinhalte immer auch die Auseinandersetzung mit dem frémmigkeitsgeschicht-
lichen Kontext im Rahmen der cura monialium, sind auch diejenigen Argumente

Eckharts mitgemeint, die dieser vornehmlich im lateinischen Werk entwik-
kelt.

3. Dieses scheinbar klare Resultat darf freilich nicht dariiber hinwegsehen
lassen, daB3 zumeist ungeklirt bleibt, ob die Elemente der Schwesternviten mit
den Denkansitzen Eckharts tiberhaupt vergleichbar sind. Langer unterliB3t es,
die Moglichkeit solchen Vergleichs und die Vergleichsebenen selbst zu thema-
tisieren, und er unterldf3t es andererseits auch, eingehend den Verstindnisho-
rizont zu erldutern, unter dem die Viten rezipiert werden miissen. Ausgeblendet
bzw. nur am Rande erwihnt bleiben vor allem diejenigen Aspekte, die erst die
Textsorte der Vita, die uns hier als einzige Rekonstruktionsgrundlage dessen
vorliegt, worauf der Verfasser sein Verstindnis der Frauenspiritualitit stitzt?,
vollumfinglich verstindlich machen kénnten: Es wiire vorerst nach der Tra-
ditionsbindung dieser Textsorte innerhalb der Uberlieferung mittelalterlicher

* Mit dem langen Zeitraum, der zwischen der Entstehung dieser Arbeit 1975-81, der
Fertigstellung als Habilitationsschrift (Bielefeld) 1983 und der Drucklegung 1987 liegt,
mag das Fehlen einer Reihe von Publikationen zum Thema Frauenmystik, Frauenspiri-
tualitit, aber auch zu Meister Eckhart und der Dominikanertheologie zwischen Dietrich
von Freiberg und Meister Eckhart im Text wie in der Bibliographie zusammenhingen.
Hinzuweisen ist auf die Biande: K. Flasch (Hg.), Von Meister Dietrich zu Meister Eckhart
(Corpus philosophorum teutonicorum medii aevi, Beiheft 2), Hamburg 1984. — P. Din-
zelbacher (Hg.), Frauenmystik im Mittelalter, Ostfildern 1985. — K. Ruh (Hg.), Abend-
lindische Mystik im Mittelalter (Germanistische Symposien-Berichtsbinde VII), Stutt-
gart 1986. — M. Schmidt (Hg.), «Eine Héhe, iiber die nichts geht». Spezielle Glaubens-
erfahrung in der Frauenmystik ? (Mystik in Geschichte und Gegenwart Abt. I, Bd. 4),
Stuttgart-Bad Cannstatt 1986. — M. Schmidt (Hg.), Grundfragen christlicher Mystik (My-
stik in Geschichte und Gegenwart Abt. I, Bd. 5), Stuttgart-Bad Cannstatt 1987.



216 Rezensionen

Hagiographie und der Viterviten # zu fragen. Erst aus diesem Vergleich wiire zu
ersehen, inwiefern hier hinter der Ebene der Exemplaritit iiberhaupt so etwas
wie individuelle und authentische Erfahrung falbar wird, und inwiefern die
Texte — davon scheint Langer prinzipiell auszugehen — sowohl als mystagogi-
sche Texte zu lesen sind?®, wie auch als Spiegel exemplarischer Lebenswirklich-
keit, die hier in den Texten begegnen soll. Dem SchluB3, den der Verfasser in
seiner methodischen Voriiberlegung aus den Resultaten der Untersuchung
Ringlers zieht, daB3 «die Nonnenviten nicht beliebige, minderwertige Erlebnis-
berichte enthalten, sondern eine vorbildhafte Lebensform der Frauen beschrei-
ben» und so «die Grundlage fiir die Rekonstruktion der Normen und Ideale des
Nonnenlebens zur Zeit Eckharts bilden» (48), scheint mir dann eine unzulissige
Engfiihrung der Spiritualitit der Nonnen zugrunde zu liegen, wenn er dahin
fihrt, diese allein aus den Nonnenviten heraus erkliren zu wollen. Wohl
erkennt Langer die spezifische Funktionalitit der Texte; er fingt jedoch in
seinem Begriff der Erbauung, mit dem er ein wesentliches Charakteristikum der
Viten zu kennzeichnen vermag (54—60), nicht die volle Bedeutung des Kon-
zepts der imitatio auf, die hier immer mitbedacht sein muf3: daB in der Erbau-
lichkeit des Exemplarischen imitatio nicht nur im Sinn der Alternative von
planer Kopie oder existentieller Nachfolge (60), sondern im Sinne einer Ver-
gegenwirtigung heilsgeschichtlicher Objektivitit zu verstehen ist, die nicht nur
gesehen werden darf als eine «auf erfahrungshaftes Innewerden Gottes ausge-
richtete Religiositit» (130), die sich der «mystischen Theologie» Eckharts
schlechthin entgegensetzt. Auch die Alternative <mystische Erfahrung — spiri-
tuelle Theologie», in der Langer Meister Eckhart die Ansitze der Nonnenspi-
ritualitit jeweils aufgreifen und durchdenken 14Bt, scheint mir daher eine Eng-
fithrung der geistesgeschichtlich wohl komplexeren Verhiltnisse zu sein, die die
Begegnung Eckharts mit der Nonnenspiritualitit seiner Zeit gepragt haben
durften.

Riicken in Langers kontrastierender Interpretation der Schwesternbiicher
und des Eckhart’schen Werks vor allem die Kennworte: Verinnerlichung,
Subjektivierung, ethische Rationalisierung als Leistungen Eckharts in den Vor-
dergrund, stellt sich unmittelbar die Frage, wie weit denn durch eine Analyse
der Schwesternbiicher iiberhaupt untersucht ist, was erst solche Aussagen zulas-
sen konnte. Es fehlt hier, méchte man einwenden, vor allem die Erérterung
dessen, was als Exemplarisch zu begreifen ist an den Viten, wie ihre Funktion zu
verstehen ist, und inwiefern die Grundbegriffe, die Langer analysiert, verstan-
den werden miissen, wenn man die Orientierung der Viten am Modellhaften
ihrer Vorbilder im Auge behilt. Der Schritt, der dann das Modellhafte noch
immer vom Realen trennt, wire zu bedenken und einzubeziehen in die Gegen-

4 Vgl. K. Klein, Friihchristliche Eremiten im Spitmittelalter und in der Reforma-
tionszeit. Zur Uberlieferung und Rezeption der deutschen «Vitaspatrum»-Prosa. In:
L. Grenzmann; K. Stackmann (Hgg.), Literatur und Laienbildung im Spitmittelalter und
in der Reformationszeit (Germanische Symposien-Berichtsbinde V,) Stuttgart 1984, 686—
695.

* Vgl. M. Wallach-Faller, Ein mittelhochdeutsches Dominikanerinnen-Legendar
des 14. Jahrhunderts als mystagogischer Text? In: K. Ruh (s. Anm. 3) 388—401,



Rezensionen 217

tiberstellung der Diskursform <«Vita» und der Diskursform «Predigt> bzw. <theo-
logischer Traktat)®.

Durch diesen Mangel bleibt wohl nicht zuletzt auch die Leistung unterbe-
wertet, die den Nonnen anzurechnen ist bei der historischen Darstellung der
Genese der deutschen Dominikanermystik des beginnenden 14. Jahrhunderts.
Das Verstindnis des Gesprichs zwischen den Nonnen und der Theologie
Meister Eckharts kann nur dann gelingen, wenn auch diejenigen Wirkungen
gebiihrend beriicksichtigt werden, die von den Nonnen ausgingen und den
theologischen Diskurs gestaltend mitprigten.

DaB die Leistung zumindest fiir Meister Eckhart in Rechnung zu ziehen ist,
bestitigt sich, wenn wir die Frage stellen, inwiefern Eckharts Denken selbst
substantiell nicht nur als Korrektiv an der Spiritualitit der Frauen, nicht nur als
Reflexion und Intervention zu begreifen ist, sondern auch als unmittelbare
Rezeption einer eigenstindigen spirituellen Tradition. Es ist in diesem Zusam-
menhang zu erinnern an Marguerite Porete, deren Bedeutung fiir ein historisch
adiquates Verstindnis der Position Eckharts Kurt Ruh in den letzten Jahren
wiederholt betont hat’.

Dieser Ansatzpunkt wire in Betracht zu ziehen, wollte man versuchen,
Eckharts Position von derjenigen Taulers und Seuses, aber auch etwa von der
Kritik Heinrichs von Vrimar an gewissen Ziigen der mystischen Frommigkeit
abzugrenzen und die Leistung des je spezifischen theologischen Ansatzes aus
dem zeitgendssischen Kontext heraus zu rekonstruieren.

4. Trotz dieser Einwinde ist der Wert der Studie Langers zu betonen. Es
gelingt ihm, ein Bild Eckharts und seiner Auseinandersetzung innerhalb der
cura monialium zu zeichnen, das insbesondere deshalb wertvoll ist, da es dieje-
nigen Interpretationsansitze der letzten Jahre sinnvoll erginzt, die Eckhart
schlechthin nur aus einer philosophischen bzw. philosophiegeschichtlichen
Perspektive interpretiert wissen wollen. Der Ansatz Langers widersetzt sich
erfolgreich dieser Verkiirzung der historischen Perspektive, indem er aufzeigt,

¢ Peter Dinzelbacher, Zur Interpretation erlebnismystischer Texte des Mittelalters
(Zeitschrift fiir deutsches Altertum 117 [1988] 1-23) wendet sich neuerdings gegen eine
Forschung, die den «erlebnismystischen» Gehalt der Texte verkenne und in der Nach-
folge Ringlers einzig die literarischen Qualititen der Texte untersuche. Dinzelbacher
verkennt jedoch den Ansatzpunkt der von ihm bekdmpften communis opinio : Es geht dieser
nicht darum, die Faktizitit der «mystischen Erlebnisse» in Frage zu stellen, sondern die
unkritische Unterstellung einer unmittelbaren Transparenz der Texte hinsichtlich einer
geltend gemachten Lebenswirklichkeit zu hinterfragen und das Textuelle selbst kenntlich
zu machen. Die von Dinzelbacher geforderte mentalititsgeschichtliche bzw. psychohi-
storische Offnung wird dadurch keineswegs verhindert; sie wird jedoch aus jeder posi-
tivistischen Perspektive herausgelést und prinzipiell auf die Komplexitit des Textes,
seiner Konstitution und Uberlieferung verwiesen.

7 Vgl. K. Ruh, Meister Eckhart und die Spiritualitit der Beginen. In: Perspektiven
der Philosophie. Neues Jahrbuch 8 (1982) 323—-334. Jetzt in: K. Ruh, Kleine Schriften, hg.
von V. Mertens, Bd. 2, Berlin-New York 1984, 327-336. — Ders., Meister Eckhart,
Miinchen 1985, 104 ff. —Vgl. auch: Marguerite Porete, Der Spiegel der einfachen Seelen,
hg. von L. Gnidinger, Ziirich 1987 (Nachwort 215-236).



218 Rezensionen

inwiefern diejenigen Theoriefragmente, die das deutsche und das lateinische
Werk des Dominikaners wesentlich prigen, nur dann adiquat zu verstehen
sind, wenn sie zuriickgebunden werden an den historischen Kontext, in dem
Eckharts Denken seinen Platz hat. Langer weist erfolgreich nach, daB3 dieser
historische Kontext nicht nur philosophiegeschichtlich gefalit werden darf,
sondern gleichzeitig das spirituelle Umfeld, die Ebene der cura monialium, ein-
zubeziehen hat.

NIKLAUS LARGIER

Simone Weil : (Euvres compleétes. Edition publiée sous la direction d’André
A. Devaux et de Florence de Lussy. Tome 1: Premiers écrits philosophiques,
textes établis, présentés et annotés par Gilbert Kahn et Rolf Kithn, — Paris:
Gallimard 1988, 448 p.

Simone Weil (Paris, 1909 — Ashford, 1943) n’a laissé derriere elle qu'une
ceuvre fragmentaire, et pour une grande partie inédite au moment de sa mort
dans un sanatorium anglais. Pendant les dix années, ou un peu plus, qui se sont
écoulées entre la fin de son cursus universitaire et son départ de France en 1942,
elle n’a publié que des articles, presque toujours dans des revues a diffusion
réduite et souvent éphémeres, de sorte que son nom aurait bientét sombré dans
’oubli, sans le z¢le que mirent ses proches (les amis de la derniére période de sa
vie, le Pére Joseph-Marie Perrin, dominicain, le philosophe Gustave Thibon,
mais aussi la condisciple, Simone Pétrement, et bien sir ses parents) a publier
apres la guerre, grice surtout a ’enthousiasme d’Albert Camus, directeur de la
collection «Espoir» chez Gallimard, les nombreux manuscrits qu’elle avait
laissés entre leurs mains ou qui revenaient peu a peu au jour. C’est ainsi qu’ont
paru, de L ’Enracinement en 1949 aux textes Sur la science de 1966 et au recueil de
Poémes (1968), les matériaux d’une ceuvre qui se révélait abondante et touchait a
des domaines trés divers: La connaissance surnaturelle (1950), La condition ouvriére
(1951), Intuitions pré-chreétiennes (1951), La source grecque (1953), Oppression et
liberté (1955), etc, Il va sans dire — mais on a souvent tendance a 'oublier —
qu’aucun de ces titres n’est de Simone Weil; lorsque I’état de I’édition nous
oblige a citer Simone Weil en référence a tel ou tel de ces recueils, c’est a peu
prés comme de citer un penseur présocratique en référence aux Fragmente der
Vorsokratiker de Diels-Kranz: le livre et son titre viennent occulter I'identité
des ceuvres recueillies, et jusqu’aux titres weiliens eux-mémes. Ce qui rend plus
difficile encore 'utilisation de ces recueils est que, bien évidemment, leur
composition ne procéde pas non plus des intentions propres a Simone Weil.
Echelonnée sur un laps de temps assez long, leur publication s’est faite, et il ne
pouvait en étre autrement, au rythme des manuscrits retrouvés ; chaque recueil,
par conséquent, obéit, non a un ordre systématique, mais a I’état des sources au
moment de sa publication (d’ou parfois des reprises d’un recueil a l'autre,
lorsqu’entre temps avait été découverte une version plus compléte d’un «pa-
pier») et au jugement, par les éditeurs, de ce qu’il était opportun ou prioritaire de
publier.



Rezensionen 219

Redisons-le encore une fois: si elle n’avait pas été d’abord publiée sous cette
forme, I’ceuvre de Simone Weil nous serait aujourd’hui inconnue, et ses premiers
éditeurs ont, en ce sens, accompli une tiche non seulement méritoire, mais
irremplagable. Il n’en reste pas moins que nous n’étions pas jusqu’ici en pos-
session d’une édition du corpus weilien qui répondit aux criteres d’exhaustivité
et de systématicité qui permettent seuls de parler d’ceuvres véritablement com-
pletes. C’est maintenant, non pas chose faite, mais en cours de réalisation. Le
rassemblement 2 la Bibliothéque Nationale de la totalité, selon toute probabi-
lité, des manuscrits subsistants, y compris la correspondance, rendait possible la
réalisation d’une édition sur des bases véritablement scientifiques. Grice 2
’accord d’André Weil et des éditions Gallimard, c’est ce qu’ont entrepris André
A. Devaux et Florence de Lussy, avec le concours de nombreux spécialistes, et
nous voyons paraitre aujourd’hui le premier volume de cette édition qui en
comprendra seize, répartis en sept tomes (on trouvera a la fin de ce volume le
plan prévu pour I'ensemble de I’édition).

Le premier volume paru est aussi premier dans la chronologie de 'ceuvre.
Préfacé par André A. Devaux, qui donne une vision puissamment synthétique
de l'itinéraire de Simone Weil, il regroupe des textes qui, pour l'essentiel,
couvrent la période qui va de 1925 a2 1931, avec quelques fragments datant de la
période 1931-1936: travaux d’une érudiante, puis d’un jeune professeur. Ce
n’est donc pas encore l'intellectuelle révolutionnaire ni la mystique qu’on
rencontre en ce volume, mais I’éléve d’Alain, qui, une fois quittée la khagne,
reste fidéle i 'influence du maitre. Autour du mémoire de 1930, «Science et
perception dans Descartes », rédigé pour le Dipléme d’Etudes Supérieures (déja
publié¢ dans Sur /a science), et des deux articles publiés par Simone Weil dans les
Libres Propos d’Alain, le volume regroupe un grand nombre d’inédits, qui vont
des dissertations écrites dans la classe d’Alain ou d’essais (les « topos») qui lui
étaient destinés, jusqu’a des notes rédigées en vue des cours a2 donner, de 1931 a
1936.

Comme on a pu le lire dans la presse 4 ’'occasion de la parution du volume, il
est intéressant, du point de vue de l'histoire des idées, de pouvoir lire ce
qu’écrivait une éléve d’Alain. Mais la n’est pas le seul intérét du volume. Selon le
mot des éditeurs (p. 51), on y trouve la « premiére philosophie » de Simone Weil :
non qu’il faille s’attendre a voir surgir plus tard une «seconde philosophie » qui
supplanterait la premiére. On n’a évidemment pas ici une doctrine constituée,
ni complétement originale. Mais ce qui rend ce volume passionnant, c’est qu’on
y voit, parmi les marques directes de I'influence d’Alain, un esprit prendre ses
premiers repéres, qui sont le travail comme révélation d’un ordre dans les
choses, les mathématiques comme le seul modéle de cet ordre, I'identité de
I'intelligible et du beau: en définitive une aspiration a 'objectivité qui place
d’emblée cet éleve d’Alain 4 ’écart de tout humanisme. En fonction des écrits
ultérieurs, particulierement ceux de la derniére période (1940-1943), on pour-
rait prendre comme pierre de touche de I’évolution philosophique de Simone
Weil sa proximité avec Platon: il est extrémement frappant, de ce point de vue,
de voir comme Platon oriente déja ces premiers essais d’un esprit résolu. Ainsi le
«topo» de 1925 par lequel s’ouvrent ces Premiers écrits philosophiques, consacré au
conte des «Six Cygnes» de Grimm, est-il déja construit sur des thémes qu’on



220 Rezensionen

n’aurait attendu que chez la Simone Weil d’apres ’année d’usine ou d’apres la
guerre d’Espagne. Ouvertement interprété comme un mythe platonicien (in-
fluence d’Alain: mais c’est ce qui conduira, plus tard, aux investigations sur le
folklore), ce conte est ’occasion d’une méditation sur le silence, «1’abstention »,
lattente: 7z nuce, tout ce que la mystique de Simone Weil déclarera plus tard
devoir a Platon, qui est d’ailleurs explicitement invoqué dés ce premier texte.

Cela n’est pas pour nier toute évolution de Simone Weil, y compris dans sa
maniére de comprendre Platon. A cette époque, c’est encore celle d’Alain (cf.
p. 133, ot la représentation d’un Platon «idéaliste, méme pas kantien », est dite
«un Platon de pacotille»), et il est avéré que plus Simone Weil méditera Platon,
plus elle tendra, au contraire d’Alain, a le prendre a la lettre, et donc a ne pas
prendre les idées pour une allégorie. Mais il n’en reste pas moins que, dés la
classe d’Alain, elle ouvre les sillons qu’elle ne fera par la suite que prolonger. 1l
serait facile 4 cet égard de montrer que le mémoire «Science et perception dans
Descartes », qui cherche dans Descartes ’accomplissement de la science grecque
en méme temps que le moment ou la science chute dans le pragmatisme,
contient déja tous les thémes des articles sur Louis de Broglie et Max Planck qui
ne seront écrits qu’au début de la guerre. On voit que ces Premiers écrits philo-
sophiques, en complétant un texte déja connu par les inédits de la méme période,
jettent sur lui une nouvelle lumiére. Ce premier volume se révéle en ce sens
indispensable pour établir avec exactitude l'itinéraire de Simone Weil jusque
dans ses derniéres années.

Rendons hommage pour finir au travail, remarquable de compétence et de
précision, des éditeurs de ce volume, Gilbert Kahn et Rolf Kiihn, deux weiliens
confirmés, qui ont établi les textes et les ont accompagnés d’une annotation
abondante, offrant tous les renseignements dont on a besoin 4 la fois sur la date
et les circonstances de chaque texte, et sur les nombreuses citations, voire
allusions, faites par Simone Weil. Des variantes et un Index des noms achevent
de faire de ce volume un véritable instrument de travail.

MicHEL NARcY

Miklés Veto: La pensée de Jonathan Edwards. — Paris: Ed. du Cerf, 1987,
363 S.

Das gerechtfertigte Interesse fiir diese werksynthetisch angelegte Studie ist
mehtfach zu begriinden: historisch, ideen-geschichtlich, ethisch-metaphysisch
sowie religionsphilosophisch und theologisch mit EinschluB ckumenischer
Aspekte. Jonathan Edwards (1703-1758), zu dem bisher fast ausschlieBlich nur
englischsprachige und hollindische Untersuchungen vorlagen, bedeutet nim-
lich fiir Nordamerika sowohl den Anfang einer eigenstindigen Philosophie wie
die gedanklich dichteste, pretistisch-spirituelle Ernenerung eines durch die Auf-
klirung im Rationalismus erstarrten Puritanismus. Gerade fiir solche genuinen
Verstehensvoraussetzungen kann M. Vet (Universitit Rennes) nicht nur seine
besonderen Kenntnisse aus fritherer philosophischer Lehrtitigkeit in den
U.S.A. einbringen, sondern vor allem auch die bisher systematisch von ihm



Rezensionen 221

reflektierte Beziehung von Philosophie und Religion, wie er sie u.a. mit wich-
tigen Arbeiten tber Schelling (und den Deutschen Idealismus insgesamt) sowie
iiber S. Weil und das Problem des Bosen vorgelegt hat.

Edwards’ Denkweg eines Philosophen #2d Predigers — der die ontologische
Konstitutionsproblematik vom Begriff der «Zustimmung» her denkt, um
schlieBlich in einer Asthetik des « Geschmacks», die Frage nach der gnaden-
bedingten Anziehung fiir die «reine Liebe» zu lésen, verlangt zugleich eine
anthropologische und ethische Betrachtung, in welche die griechisch-christli-
che Traditionslinie von Augustinus bis Kant iiber Calvin und Locke mit ein-
gebettet ist. M. Vetd artikuliert diese spekulativen Zusammenhinge im besten
Wortsinne in acht aus differenzierten Hauptkapiteln: « Vom Sein zur Gnade »
(1), « Der Wille» (II), « Gott und der boése Wille» (IIT), « Das Bése im Guten»
(IV), «Spirituelle Idee und natiirliche Erkenntnis» (V), « Die Erkenntnis des
Spirituellen» (VI), « Die zwei Schénheiten» (VII) sowie « Das Ganze und das
Wesentliche» (VIII).

Was theologisch als Schépfungs-, Stinden(fall)- und Gnadenlehre bei ]. Ed-
wards erscheint, ist folglich philosophisch vor allem mit der Bestimmung von
Sein, Wille und Schinheit bei ihm in Einklang zu bringen. Insofern nun der Sinn
des Geschaffen-seins darin besteht, daf3 dieses letztlich zum «Medium» der
innertrinitarisch begriindeten « Zustimmung» Gottes zu sich selbst wird, erlaubt
die Unterscheidung in « materielles» und «spirituelles Sein» den Aufweis einer
solchen allseitigen Kontinuitit mit Gott als dem Sein. Denn wihrend das
materielle Sein besonders durch Proportionalitit ausgezeichnet ist, beruht die
axiologische « Vortrefflichkeit» (excellence) des spirituellen (Da-)Seins seiner-
seits in der Gott entgegengebrachten « Zustimmung». Damit sind Calvinismus
und Idealismus in gewisser Weise verséhnt, da Gottes absolute Souverinitit
nicht jede menschliche Autonomie schlechthin aufhebt und dennoch gleich-
zeitig eine pantheisierende Konnaturalitit vermieden ist.

Diese konstante Hauptsorge Edwards’ um einen wirklichen Ausgleich zwi-
schen menschlicher Eigenverantwortlichkeit und géttlicher Absolutheit zeigt
sich in besonders eigenstindiger Weise innerhalb seiner Diskussion des Wil-
lensproblems, wo M. Vetd u.a. sehr aufmerksam der stindigen Verflechtung des
Theodizeeproblems mit der nominalistischen Logik von einer in allem unver-
gleichbaren Transzendenz nachgeht. Edwards — meist fiir sein Werk «The
Freedom of Will» bekannt — gelingt es, den Willen als ginzlich bestimmt zu
erweisen, und zwar aus sich selbst heraus, ohne ithm den Charakter des spezifisch
Volitiven einerseits zu nehmen und ohne ihn andererseits auch aus der theo-
logisch-dogmatischen Vorgabe der Erbsiindenlehre herauszulésen. Der hierzu
iberzeugende Nachweis M. Ietis erfolgt zu einem guten Teil durch die quel-
lenmiBig berechtigte Beachtung der metaphysischen Intuition Lockes von der
«konstituierten Einheit». So wie fiir Locke eine fortgesetzte Schopfung der
allgemeinen und personlichen Identitit beim Erkenntnisgeschehen vorausgeht,
so liegt — iibertragen auf die Kontinuitit eines jeden Menschen in bezug auf
Adam —auch der Person Adams und aller Abstammungder Individuen von ihm
eine «schopferische Macht Gottes» voraus. Aber diese physischen und meta-
physischen Voraussetzungen verhindern nicht, dafB3 sich im jeweiligen (siind-
haften) Wollen nur ezz Wille als der je meinige dullert. Denn wire der Wille nicht



222 Rezensionen

durch sich selbst bestimmt, dann wire es kein wirklicher Wille oder seine
Unbestimmtheit fiihrte zu einem unendlichen Aufsuchen eines duBeren Be-
stimmungsgrundes, womit im Grunde die gleiche Widerspriichlichkeit wieder-
kehrte, die sich so oft bei der Behandlung dieses anthropologischen Zentral-
themas beobachten 1483t.

In einer Welt des kaum begrenzten Bésen ist das Gute dennoch nicht
ginzlich abwesend, wie es sich fiir Edwards in der wahrhaftig ausgeiibten
« Tugend» offenbart, die allerdings im Rahmen «spiritueller Schénheit» zu
denken ist. « Natiirliche Tugend » allein — womit augustinische Tradition durch-
scheint — bleibt fiir den Prisidenten des <College of New Jersey» in Princeton
(ab 1758) im letzten « Egoismus», da solche Tugend nicht «das Sein im allge-
meinen» oder ein besonderes Wesen als von diesem allgemeinen Sein gewolltes
her liebt. Solche Liebe ist nur der « wahrhaftigen Tugend » zugiinglich, welche
«reines Wohlwollen » ist. Und auf dieser Ebene wird die Edwards’sche Asthetik
aktuell, insofern die «erste Schénheit» die «spirituelle Schénheit » bildet, wel-
che der Zustimmung eines endlichen «intelligiblen Wesens» zu Gott selbst
entspricht. Der « Geschmacks »-Begriff (gott) ist hierbei insoweit malBgeblich,
als nicht nur dsthetische Strukturen als materielle oder ethische « Korrespon-
denzen» ergriffen werden, sondern der « Geschmack» als intuitive Kategorie
eine «totale Seinsgegenwirtigkeit» gegeniiber einem geschaffenen Wesen
bezeugt. Anders gesprochen: ein real Existierendes wird in sich selbst, durch
sich selbst und fiir sich selbst «erkannt».

Hierbei entspricht das « reine Wohlwollen » als spirituell héchste Schénheit
der absoluten Transzendenz der Gnade, da auch Gnade nur mit-teilbar ist, nicht
aber be-sorgt werden kann. M. Vetd arbeitet hier wieder die Beziige zu Lockes
Konzeption von den «einfachen Ideen » heraus: der Geist kann sie zwar benut-
zen, erhilt sie indessen von aullen. Es war Edwards’ Originalitit, dieses sinn-
liche Erkenntnistheorem auf die Gnadenebene zu tibertragen, denn durch die
«einfache Idee» der Gnade erhilt der spirituell orientierte Mensch «Ge-
schmack» am «ersten Schénen», um auf diesem Wege immer mehr die reine
Liebe zu suchen. Jede natiirliche Tugend hingegen geht von einem begrenzt
Begehrenswerten aus, das zur ich-bezogenen Bestimmung wird, wihrend das
Wohlgefallen an Gottes Liebe als origindrer Schonheit eine unabinderliche,
weil konstant unwiderstehliche « Neigung» darstellt und innerhalb einer sol-
chen Spiritualitits-Philosophie wird auch einsehbar, wie Gott — als ein leben-
diges Sein — sich wirklich vom Glaubigen «schmecken» lassen kann.

Wie nahe trotz dieser konkretisierten Gottesbeziechung die moglichen Ver-
bindungen zu Kants spiterer Lehre vom Noumenalen und zur praktischen
Urteilskraft des Schénen sind, liegt auf der Hand. Deshalb macht M. Iezj, der
andernorts viele Einzelbeitrige zu Kant aufzuweisen hat, mit Recht darauf
aufmerksam, da3 Edwards nicht nur ein origineller amerikanischer Denker ist,
sondern zugleich auch den letzten groBBen Vertreter eines christlich-philoso-
phischen Systezzs vor den romantischen und idealistischen Gedankengebiuden
in Deutschland darstellt. Unter diesem Aspekt schlie3t M. Vetds Studie mithin
eine Liicke in der bisherigen Geistesgeschichte des 18. Jahrhunderts. Entspre-
chende Namen- und Sachregister helfen dem insbesondere hieran interessierten
Forscher ebenso weiter, wie eine spezielle Konkordanz der sechs verschiedenen



Rezensionen 223

Edwards-Editionen (335-349) die zukiinftige Arbeit zu diesem Autor erleich-
tern wird.

Insgesamt gesehen diirfte es jedoch auch ein maBgebliches Verdienst dieses
Buches sein, dem Begriff des Spirituellen (und dies nicht nur fiir den franzosi-
schen Sprachraum) den Beigeschmack des Unwissenschaftlichen, Unverbind-
lichen oder gar Mystisch-Okkulten zu nehmen. Denn aufer der «spirituellen »
Verlebendigung von Antithesen wie « Theorie und Praxis», « Erkenntnis und
Glauben », « Philosophie und Religion» wird hier die Pofenz des Spirituellen zu
philosophischer Stringenz grundsitzlich transparent gemacht.

RoLr KUHN

Albert R. Jonsen ; Stephen Toulmin : The Abuse of Casuistry. A History of

Moral Reasoning, — Berkeley, Los Angeles, London: University of California
Press 1988, 420 S.

Aus der Zusammenarbeit des Philosophen Toulmin und des Medizinethi-
kers Albert R. Jonsen ist ein bedeutendes Buch entstanden. Wie der Untertitel
ankiindigt, handelt es sich um eine Geschichte der Ethik. Neuere geschichtliche
Darstellungen der Ethik sind bekanntlich Mangelware. Das vorliegende Werk
gibt einen zuverlissigen, wenn auch knappen und selektiven Uberblick iiber die
Geschichte der Ethik im Abendland. Im Mittelpunkt des Interesses steht nim-
lich nicht die Begriindung der Ethik, die sogenannte «Prinzipienethik », son-
dern die Anwendung der Ethik — wir kénnten von einer « Maximenethik»
sprechen. Diese Linie fithrt uns weniger auf die reichlich ausgetretenen Pfade
der ethischen Reflexion von Platon, Kant und den Utilitaristen, sondern sie
fiihrt von Aristoteles, der Stoa und Cicero zu den christlichen Kanonisten, von
der Beichtliteratur zu den mittelalterlichen Theologen und den Kasuisten des
16. und 17. Jahrhunderts. Die Bliitezeit der katholischen Kasuistik zwischen
1556 und 1656 findet grofle Beachtung. Eine deutliche Zisur bilden die
1656,/57 erchienenen « Lettres Provinciales » von Blaise Pascal, die eine scharfe
und wirkungsvolle Polemik gegen die Kasuistik enthalten. Ist das dritte Buch
von Ciceros <De officiis> gleichsam die Wiege der Kasuistik, so sind Pascals
Briefe ihr Grab. Eine Neubelebung der Kasuistik meinen die Verfasser in der
neusten Medizinethik zu erkennen. Sie plidieren fiir eine moderne Kasuistik obne
Mif3brauch — insofern ist der Haupttitel irrefiihrend. Neuansitze einer kasuisti-
schen Methodologie finden sich bei den klassischen Vertretern des Pragmatis-
mus, William James und John Dewey, an die Toulmins bekannte pragmatische
Argumentationstheorie ankniipft.

Die historischen Ausfithrungen werden also zusammengehalten und gelei-
tet von einem systematischen Interesse. Im Unterschied zur deutschsprachigen
Diskussion werden hier nicht einfach praktische Philosophie und Rhetorik
«rehabilitiert», sondern es wird gleichzeitig eine Klinge fiir die aktuelle Dis-
kussion geschmiedet. Diese Klinge ist ein Argumentationsschema fiir prakti-
sche Erkenntnis, die auf den Einzelfall zielt und nicht die Form der logischen
Deduktion hat, also weniger streng ist. Dieses Schema, das Toulmin in seinem
frithen Buch « The Uses of Argument» (1958) entworfen und in seiner jiingsten



224 Rezensionen

Gemeinschaftsarbeit mit Richard Rieke und Allan Janik « An Introduction to
Reasoning» (1979) erweitert hat, wird kurz vorgefiihrt. Der alte Kontrast zwi-
schen theoretischer und praktischer Argumentation wird aufgeweicht. Alle
wissenschaftlichen und technologischen Aktivititen bewegen sich in einem
Spektrum, wobei die einen dem theoretischen Extrem der Axiomatisierbarkeit
niher kommen, wihrend die anderen sich mehr der praktischen Erkenntnis
annihern (36). Diese 148t sich nicht nach dem «geometrischen Ideal » vollzie-
hen — dieser Irrtum hat von Platon bis zu Pascal und seinen Zeitgenossen
Spinoza und Descartes der Kasuistik am meisten geschadet. Der « Platonismus
in der Ethik» manifestiert sich in einer vornehmen Zuriickhaltung gegeniiber
der Erérterung des Einzelfalles und der Aussagekraft von paradigmatischen
Beispielen. Die Verachtung der Kasuistik hat also eine historische Wurzel in
einer zu hohen Anforderung an Allgemeinheit, d.h. tberzeitliche Geltung,
Ausnahmslosigkeit, Einfachheit, Selbstverstindlichkeit (sog. Selbstevidenz)
und Prizision moralischer Erkenntnis. Zu hohe Anforderungen begiinstigen
das Umschlagen in Skepsis. Dagegen gibt es eine tiefere Affinitit zwischen
kasuistischem und pragmatischem Denken. Was nun die Ethik betrifft, so wird
von den Verfassern immer wieder auf die Paradigmen der 4rztlichen Diagnose
und der juristischen Urteilsfindung hingewiesen. Sie offerieren eine eigene
Definition von Kasuistik. Sie nennen Kasuistik «die Analyse von moralischen
Problemen unter Verwendung von Denkverfahren, die auf Paradigmen und
Analogien begriindet sind, die zur Formulierung von sachverstindigen Mei-
nungen iiber die Existenz und Stringenz besonderer Verpflichtungen fiihrt, die
in Begriffen von Regeln und Maximen ausgedriickt werden, welche generell,
aber nicht universell oder unverinderlich sind, weil sie mit Gewillheit nur
unter den typischen Bedingungen des Handelnden und der Umstinde der
Handlung gelten» (257).

Diese Charakterisierung ist sowohl historisches Extrakt der Auswertung des
Vorgehens von Kasuistikhandbiichern und ihres «Probabilismus» als einer
Methode der freien Erérterung von begriindeten Ausnahmen als auch das Fazit
zweier Personen, die sich in den Jahren 1975 bis 1978 als Mitwirkende an einer
vom amerikanischen Kongrel3 gegriindeten Ethikkommission zu Fragen des
Humanexperiments beteiligt haben. Eine Liste der schwer zuginglichen Hand-
biicher aus der Bliitezeit der Kasuistik findet sich im Anhang, Es wird zuge-
standen, dal3 die historische Auswertung sehr liickenhaft ausgefallen ist (90).
Besonders reizvoll ist die Darstellung der Debatten iiber Wucherzins, Meineid
und Ehrverletzung. Im 13. Kapitel werden die Bausteine der Kasuistik rekapi-
tuliert.

Die Verfasser wollen nicht die alte Kasuistik aufwirmen. Sie distanzieren
sich vor einigen unverdaulichen Lehrstiicken — etwa von den absurden Strafen
fir Onanie und der Legitimation der Folter zur Erzwingung von Schuldge-
stindnissen. Sie stellen auch die Frage: « Wie kann es eine erneuerte Kasuistik
geben in einer Kultur, in der die entscheidenden Institutionen nicht existie-
ren?» Ansitze zur Institutionalisierung lassen sich vor allem in der Medizin-
und Bioethik feststellen.

Die zunehmende Tendenz zur Kasuistik innerhalb der Philosophenkom-
munitdt wird von den Autoren nicht gentigend anerkannt. Sie nennen nament-



Rezensionen 225

lich Leute wie Sissela Bok und Michael Walzer und beeilen sich hinzuzufiigen,
daB diese Autoren in der philosophischen Fachwelt kaum Beachtung finden.
Dies ist eine groteske Fehleinschitzung der gegenwirtigen Diskussionslage.
Eine unaufhaltsame Drift zur Kasuistik hat inzwischen auch Spezialisten und
Insider der akademischen Ethik ereilt. Viele Moralphilosophen bedienen sich
ethischer « Mischformen », d.h. sie verwenden nacheinander und miteinander
pflichtethische, tugendethische und utilitaristische Prinzipien, und zwar auch in
den Bereichen der Berufs- und Staatsethik, der Tier- und Umweltethik usw. In
Anlehnung an das juristische Denken lassen sich akteurzentrierte, folgenorien-
tierte und andere Argumente als unterschiedliche topologische Argumente
erkennen, die verschiedene Aspekte von Situationen aus mehreren Perspekti-
ven beleuchten, die sich untereinander nicht zu konkurrieren brauchen, son-
dern sich auch erginzen kénnen (297 f.). Allerdings kann nur ein hoher Auf-
wand von Unterscheidungsvermégen und sprachlicher Prizision eine blofe
Verwischung der Konturen und billigen Synkretismus verhindern.
JEAN-CLAUDE WoOLF

Josef Fuchs: Fiir eine menschliche Moral. Grundfragen der theologischen
Ethik. Band 1: Normative Grundlegung, — Freiburg i. Ue.: Universititsverlag;
Freiburg i. Br.: Herder 1988, 335 S. (Studien zur theologischen Ethik 25).

Der Verfasser der im anzuzeigenden Band zusammengestellten Aufsitze
bemiiht sich seit vielen Jahren in einer umfangreichen Lehr- und Publikations-
tatigkeit, der christlichen Ethik und speziell der katholischen Morallehre ein
menschliches Gesicht zu geben. In immer neuen Anldufen und Erklirungsver-
suchen geht es Josef Fuchs darum aufzuzeigen, wie christliche Sittlichkeit ver-
standen werden kann: als wahre « Menschwerdung» Gottes (vgl. Vorwort S. 7).
Die im vorliegenden ersten Band gesammelten Arbeiten aus den letzten zwan-
zig Jahren widmen sich der Aufgabe, diesen Grundgedanken zu explizieren und
in Auseinandersetzung mit konkurrierenden Ansitzen zu bewihren. Im 1989
folgenden zweiten Band werden Beitrige zusammengestellt, die Konkretisie-
rungen einer menschlichen Moral der Christen in verschiedenen Problembe-
reichen darlegen. Die Arbeiten von Fuchs waren bisher weit verstreut und oft
fiir ein breiteres deutschsprachiges Publikum kaum zuginglich, so dal3 die
(ibrigens im Preis sehr giinstige) Ausgabe eine Liicke zu schlieBen vermag,
(Eigenartigerweise sind gesammelte Schriften des Verfassers in italienischen
und englischen Ubersetzungen bereits vor Jahren erschienen!)

Es kann in einer kurzen Buchanzeige nun nicht darum gehen, einen
« Uberblick » iiber die weitgespannte theologisch-ethische Konzeption von Josef
Fuchs zu geben. Immerhin soll aber auf zwei thematische Schwerpunkte der
Aufsitze des ersten Bandes hingewiesen werden. In mehreren Arbeiten hat sich
Fuchs der Frage nach dem « Proprium » einer christlichen Moral gewidmet und
sich damit auch in die Diskussion um die « Autonome Moral» (A. Auer, D.
Mieth u.a.) eingeschaltet. Einige dieser Aufsitze sind in die vorligende Samm-
lung aufgenommen worden (99 ff.). Bereits 1968 vertrat Fuchs im Zuge der



226 Rezensionen

Aufarbeitung der mit der Enzyklika « Humanae Vitae » Pauls VI. geschaffenen
Situation die These, wonach das entscheidend Christliche kaum in kategorialen
Normen und Verhaltensweisen, sondern in einer « christlichen Intentionalitit »
zu suchen sei (104 ff.). Diese, als existentielle Entschiedenheit des Gliubigen
fiur Christus und den Vater Jesu Christi verstanden, wird nicht das partikulir-
kategoriale Handeln des Christen inhaltlich unterscheidend bestimmen ; Fuchs
behauptet vielmehr, daB3 «die christliche Moral in ihrer kategorialen Bestimmt-
heit und Materialitit grundlegend und substantiell ein Humanum» sei (106
u.6.). In spiteren Ausfihrungen bekriftigte Fuchs wiederholt diese These. So
wies er 1977 in einem Vortrag darauf hin, dal «quoad nos» die christliche
Moral material-inhaltlich nicht von einer human-autonomen unterschieden
werden kann. Dies widerspricht aber nicht der Tatsache, daf3 «quoad se » echte
humane Moral objektiv als Teil der wahrhaft christlichen Moral anzusehen ist
(119 ff.). In diesem Zusammenhang betont Fuchs mit Recht, dal3 eine grund-
sitzliche Nicht-Einsichtigkeit des Sittengesetzes durch die menschliche Ver-
nunft das christliche Handeln zu bloBem Gehorsam gegeniiber einem Absolu-
tum degradierte: Moraltheologie wiirde damit wesentlich Moralpositivismus.
Eine solche Auffassung sei nur méglich durch eine anthropomorphe Verzeich-
nung Gottes als willkirlicher («absoluter») Legislative (129; vgl. auch den
wichtigen Aufsatz « Das Gottesbild und die Moral innerweltlichen Handelns »,
172-194). Das humanrationale und somit « autonome » Konzept der Moraltheo-
logie muflte in neuester Zeit gegen Versuche verteidigt werden, ein — auch
material-inhaltliches — Proprium christlicher Moral in den Vordergrund zu
stellen — sei es durch eine christozentrische « Universalnorm» (von Balthasar),
durch die Idee einer neuen christlichen « Gesamtgestalt » (Ratzinger) oder durch
Skeptizismus gegeniiber den moralischen Kompetenzen einer nicht durch den
Glauben erhellten Vernunft (« Glaubensethik »: Stoeckle u.a.) (145 ff.).

Einen zweiten Schwerpunkt der jahrzehntelangen Arbeit von Josef Fuchs,
die in der vorliegenden Sammlung belegt ist, bilden seine Bemiihungen um eine
Reformulierung des Naturrechts. Ausgangspunkt der Uberlegungen bildet die
erwihnte Ablehnung der Vorstellung eines « Gebieter-Gottes» zugunsten des
Verstindnisses Gottes als Schopfer. Daraus ergeben sich Konsequenzen fiir die
Naturrechtsauffassung: Das « Gesetz Gottes» ist nicht zu begreifen als Samm-
lung positiv gegebener und geoffenbarter Gebote, sondern vielmehr als sittliche
Ordnung, die Gott in die Natur des Menschen eingeschrieben und die dieser
durch die eigene Vernunft dort zu finden hat (vgl. etwa 177 ff., 192 u.6.). Diese
Konzeption bemiiht sich, einen naturalistischen Fehlschlufl zu vermeiden:
Fuchs versteht unter sittlichemn Naturgesetz nicht eine Sammlung von aus der
Natur des Menschen diesem unvermittelt erwachsenden Forderungen, sondern
« Einsicht und wertendes Urteil menschlicher Vernunft (...) hinsichtlich rich-
tigen Verhaltens in der Gegebenheit der Welt des Menschen» (295). Das ist
offensichtlich nicht in allen Punkten dasjenige Naturrechtsverstindnis, das
neueren kirchenamtlichen Stellungnahmen zur Sexualmoral zugrunde liegt.
Fuchs setzt sich insbesondere gegen eine un- bzw. unter-personale Betrachtung
«der» Sexualitdt zur Wehr, aus der dann Angaben tber sittlich nicht vertret-
bares Handeln erhoben werden sollen (vgl. etwa 233, 299).



Rezensionen 227

Bereits eine erste Durchsicht der Schriften von Josef Fuchs 148t erkennen,
dal3 es dem Autor in auBergewdhnlichem Ausmal} gelungen ist, sonst oft ver-
nachlissigte Bereiche in ein imponierendes Gesamtwerk zu integrieren. Nach-
dem er in den Jahren nach dem Konzil in einen fruchtbaren Dialog mit zeit-
genossischen Dogmatikern eingetreten ist, vermochte er in der letzten Zeit, die
nordamerikanische moraltheologische Diskussion aufzunehmen und damit —
wohl erstmals — einem breiteren deutschsprachigen Publikum nahezubringen.
Hier darf jedoch eine kritische Bemerkung angebracht werden: Auf die zeitge-
nossische philosophisch-ethische Diskussion geht auch Fuchs kaum ein; An-
schliisse an die Diskussionen etwa um J. Rawls’ « Theory of Justice » oder die im
deutschsprachigen Raum entwickelte Diskursethik fehlen ganz. Diesen blinden
Fleck teilt Fuchs mit der iiberwiegenden Mehrzahl zeitgendssischer Moraltheo-
logen. Das ist insofern bedauerlich, als man durchaus vermuten darf, dal3 jede
theologische Ethik von philosophisch-ethischen Konzeptionen in der Tradi-
tionslinie Kants lernen kénnte.

Trotz dieser Anmerkung mul} gesagt werden, daf3 die gesammelten Arbei-
ten von Josef Fuchs S.J. nicht nur prizise informierende Darlegungen zu Pro-
blemen zeitgenossisch verantworteter Moraltheologie enthalten, sondern auch
Moéglichkeiten und Chancen eines produktiven Umgangs mit der eigenen Tra-
dition aufzeigen. Viele seiner Ausfithrungen werden zwar dem Spezialisten aus
den verstreuten Erstpublikationen bekannt sein. Thre Sammlung hat aber nach
Meinung des Rezensenten ein Buch ergeben, das insbesondere Studierenden
einen hervorragenden Einstieg in die Moraltheologie erméglicht und ihnen
einen breiten Uberblick iiber die anstehende Problematik verschafft.

CHrisTiAN KISSLING






	Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

