
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 36 (1989)

Heft: 1-2

Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Thomas von Aquin : Über die Einheit des Geistes - De unitate intellectus
und Über die Bewegung des Herzens - De motu cordis. Deutsch-lateinische

Ausgabe, übersetzt und hg. von Wolf-Ulrich Klünker. - Stuttgart: Verlag
Freies Geistesleben 1987, 186 S.1

Im Jahre 1270, anläßlich seines letzten Pariser Aufenthalts, einer, was den

Umfang und die Zahl der verfaßten Werke betrifft, an die Grenzen der
menschlichen Schaffenskraft reichenden Arbeitsperiode, und aller Wahrscheinlichkeit

nach kurz vor der ersten Verurteilung (10. Dez. 1270) sogenannt aver-
roistischer oder radikal aristotelischer Thesen — die Bezeichnung «averroista»
taucht in Titel und Text dieses Werkes zum ersten Mal in der bisher bekannten
Literatur auf — schrieb Thomas von Aquin eine Streitschrift, die in den meisten
Handschriften den Titel Tractatus de unitate intellectus contra averroistas trägt und
deren Authentizität nicht bestritten wird. Aus diesem Titel, mehr aber noch aus

1 In ähnlicher Struktur und von ähnlichem Gehalt liegt in der gleichen Reihe vom
gleichen Ubersetzer der Kommentar zum Prolog des Johannes-Evangeliums vor (caput I,
l.I-XI): Thomas von Aquin, Der Prolog des Johannes-Evangeliums - Super
Evangelium S. Joannis (l.I-XI) (dt.-lat. Text, übers, und hg. von Wolf-Ulrich Klünker.
— Stuttgart: VerlagFreies Geistesleben 1986). Zu dieser Ausgabe möchte ich lediglich ein
paar kurze Bemerkungen machen. Im allgemeinen läßt sich sagen, daß bei dieser Ausgabe
etwas genauer gearbeitet wurde, obschon der Übersetzer auch Fehler begeht und sogar
den lateinischen Text ohne Rückgriff auf die Handschriften korrigiert. Er behauptet auf
S. 163, daß Thomas das « Liber de Causis » als Schrift des Proklos identifiziert hatte. Dies
ist ein Fehler, den der Übersetzer in seiner Ausgabe von De unitate intellectus wiederholt.
Aus der Übersetzung könnte man erwähnen, daß er auf S. 19 « species» nicht wie im De
unitate mit <Erkenntnisform>, sondern mit <Gestalt> und für <Wahrnehmungsform> mit
<Aussehen> übersetzt. Im selben Satz übersetzt er «potentia intellectus» mit <Möglichkeit
des Verstehens>, besser wäre <Vermögen des Intellektsh Ein weiteres Beispiel dafür, daß
sich der Übersetzer zu wenig mit der technischen Fachsprache von Thomas
auseinandergesetzt hat, ist aufS. 21 zu finden. «Ratiocinando» ist übersetzt mit <durch Überlegen>
und «discursus rationis» mit <innere Bewegung des Begriffs>. Es handelt sich aber um
Ausdrücke, die wir präziser bestimmen können. Die « ratiocinatio » ist eindeutig das
<Schließen> oder <Schlußfolgern> und der «discursus rationis» ist entsprechend das damit
verbundene < Voranschreiten der Vernunft> (cf. In Perihermeneias, Prooemium, Marietti
1955, S. 5). AufS. 26 korrigiert der Übersetzer den lateinischen Text mit einer
Minimalbegründung ohne Rückgriff auf Quellen (in «qua veritate omnia verba sunt verba»
korrigiert er « verba » zu « vera »). Es lassen sich mindestens zwei Gründe angeben, warum
die Korrektur unzulässig ist: 1. Es ist eine Parallelkonstruktion zum folgenden Satz: «per
cuius participationem omnes sapientes sunt sapientes». 2. Die Stelle ergibt einen Sinn,
ohne geändert zu werden.



200 Rezensionen

dem für die beinahe sprichwörtliche Ausgeglichenheit des Aquinaten
ungewohnt polemischen Ton, wird ersichtlich, daß in diesem Werk etwas abgehandelt

wird, was Thomas und der christlichen Tradition, aber auch in einem
weiteren Sinn einer bestimmten Auffassung von der Individualität des
Menschen, an den Lebensnerv ging. Es handelt sich um die von Averroes auf das

lateinische Abendland gekommene Auffassung, daß nicht nur der «intellectus
agens», der tätige Intellekt, sondern auch der «intellectus possibilis», der
erleidende Intellekt, eine vom menschlichen Individuum getrennte, einzige Wesenheit

sei, ansonsten die Erkenntnis von allgemeinen Begriffen nicht möglich
wäre (cf. Averroes, Commentarium Magnum in Aristotelis de Anima Libros,
ed. F.S. Crawford, Cambridge 1953, III, comm. 4, S. 383—384; comm. 5,
S. 388-389; comm. 19, S. 441; II, comm. 32, S. 178.). Wir haben die vorliegende

Schrift des Thomas folglich im Kontext der im 13. Jh. sich vollziehenden
Aristotelesrezeption zu sehen. Bereits im Jahre 1256 schrieb Albert der Große
auf Geheiß von Papst Alexander IV. ein Werk De unitate intellectus contra
A verroem.

Es geht Thomas nicht um die triviale Feststellung, daß die obgenannte
Auffassung mit der christlichen Tradition nicht zu vereinbaren sei, sondern,
ausgehend von der für ihn evidenten Grunderfahrung eines vom Individuum
vollzogenen Denkens, «hic homo intelligit», unternimmt er es, mit
außerordentlichem Kenntnisreichtum der griechischen wie auch der arabischen
Kommentatoren, seinen Gegnern nachzuweisen — es handelte sich wohl hauptsächlich

um Siger von Brabant —, daß ihre Position erstens «unperipatetisch» sei,
sich also in einem weiteren Sinne mit dem System des Aristoteles nicht
vereinbaren läßt, und zweitens schlichtweg vor der Vernunft nicht zu rechtfertigen
sei. Daß sich Thomas in diesem Zusammenhang nicht nur mit der radikal
aristotelischen Position auseinanderzusetzen hatte, sondern daß er gewissermaßen

an einer «zweiten Front» auch gegen jene Position kämpfte, die er selber als
die platonische bezeichnet, wird in diesem Werk klar; darin widerlegt er die für
seine Zeit traditionelle, christliche Position, wonach die Seele eine zwar
individuelle, aber von jeglichem Körper losgelöste Wesenheit sei.

Das imjahre 1476 zum erstenmal in Druck erschienene Werk von Thomas,
erfuhr bis zur Ausgabe von P. Mandonnet (Paris 1927 nicht weniger als 33

Neuausgaben. Imjahre 1936 erstellte L.W. Keeler anhand von 20 Manuskripten
und 3 Inkunablen eine kritische Edition, auf deren Text die Marietti-

Ausgabe von 1954 von R. M. Spiazzi zurückgreift. Diese Edition wurde 1976
durch die heute maßgebliche Editio Leonina abgelöst (Opuscula IV, Opera
Omnia T. XLIII). Sowohl die Übersetzung in die italienische Sprache von
Bruno Nardi (S. Tommaso d'Aquino, Trattato sull unitä dell'intellecto contro di
Averroisti. Traduzione, commento e introduzione storica, Firenze 1938) wie
auch diejenige in die englische Sprache von Beatrice H. Zedier (St. Thomas
Aquinas, On the Unity of the Intellect against the Averroists, Milwaukee 1968)
stützen sich auf den Text von Keeler.

Die Editio Leonina weist im Vergleich zur Ausgabe von Keeler nicht
weniger als 92 Textvarianten auf (cf. T. XLIII, Appendice L, S. 285), und es ist
deshalb bedauerlich, daß Wolf-Ulrich Klünker, der Übersetzer der hier zu

besprechenden erstmaligen Übersetzung ins Deutsche, den Text von Keeler



Rezensionen 201

nicht anhand der Editio Leonina überprüft hat, zumal er dies für die Übersetzung

von De motu cordis getan hat. Auch eine weitere Aufgliederung des zu
übersetzenden Textes hätte der Klarheit und Einsichtigkeit der Übersetzung
dienlich sein können.

Nun zum Inhalt der Ausgabe: Den lateinischen Texten von De unitate
intellectus und De motu cordis sowie deren Übersetzungen sind zwei Vorworte
vorangestellt: eines von den Herausgebern des Friedrich-von-Hardenberg-
Instituts für Kulturwissenschaften in Heidelberg, und eines vom Übersetzer
selbst. Dem Text- und Übersetzungskorpus nachgestellt sind zwei Kapitel, die
Auskunft geben über «die geistesgeschichtliche Situation der Schrift <Über die
Einheit des Geistes)» sowie eine «Übersicht der Hauptgedanken der Schrift
<Über die Einheit des Geistes)» liefern. In einem weiteren Kapitel werden der
lateinische Text und die vorliegende Übersetzung erläutert, gefolgt von einem
Register mit Kurzinformationen zu den von Thomas erwähnten Personen. Die
Anmerkungen zum lateinischen Text sind aus der Marietti-Ausgabe übernommen;

die Anmerkungen zum deutschen Text sind in großen Zügen Übersetzungen

der Anmerkungen der Marietti-Ausgabe, höchst selten leicht ergänzt
(wobei sich Fehler eingeschlichen haben). So steht in der Anmerkung 52,
Thomas hätte das Liber de Causis als Werk des Proklos nachgewiesen. Dies ist
falsch; er hat es als arabisches Exzerpt der Elementatio theologica des Proklos
nachgewiesen (cf. Super Librum De Causis. Prolog, hg. von H. D. Saffrey, Fri-
bourg 1954, S. 3).

Im Vorwort der Herausgeber (Karl-Martin Dietz und Thomas Kracht) wird
die Motivation zur Sprache gebracht, die für eine anthroposophische Beschäftigung

mit den beiden Opuscula von Thomas im Vordergrund steht. Die
Schriften De unitate intellectus und De motu cordis stellen für die Herausgeber
abgesehen von ihrem rein historischen Wert «wichtige Schritte in der Entwicklung

der menschlichen Individualität» dar. In einem Zeitalter, wo das
formalisierte Denken in Form von Computern immer mehr überindividuellen
Charakter annimmt, und subjektive Aspekte als Trübung des Denkens erfahren
werden, scheint es den Herausgebern erneut wichtig zu sein, für die Individualität

des menschlichen Denkens einzustehen. Auch der Übersetzer ist nicht in
erster Linie am historischen Thomas interessiert, sondern sieht in ihm einen
Denker, der Natur- und Geisteswissenschaft zu einer Synthese vereinigt und uns
noch heute «Fingerzeige und Anregungen für eine Grundhaltung des Denkens»
geben kann. Der Leser wird dann im Vorwort zunächst nicht an Thomas
herangeführt, sondern mit einem Schelling-Zitat in die Sphären des deutschen
Idealismus geleitet, was gerade dem uninformierten Leser den Zugang zu Thomas

versperren kann. Es geht dem Übersetzer um das Erzeugen einer «methodischen

Grundeinstellung» im Leser, bei der sich in Form des «johanneischen
Christentums», Erkenntnis und Lebendigkeit der Wahrheit vereinigen sollen
(S. 10) und die dem Leser ermöglichen soll, in den scholastischen Texten der in
«der Neuzeit weitgehend verlorenen Einheit des philosophischen und des

religiösen Gedankens» zu begegnen. Ein Hegel-Zitat soll belegen, daß es im
Mittelalter selbst «nur eine Wahrheit» gebe. Diese vom Übersetzer gewählte
Art der Einleitung wäre durchaus vertretbar, wenn sie in ihrem weitern Gehalt
auch wirklich zum Verständnis des Textes von Thomas beitragen würde; es ist



202 Rezensionen

jedoch zu befürchten, daß auch der Abschnitt zur Erkenntnistheorie von Thomas

dies nicht wirklich zu leisten vermag.
Zur Übersetzung läßt sich folgendes bemerken : Der Übersetzer ist sich der

Schwierigkeiten einer Übersetzung des Lateins von Thomas ins Deutsche
bewußt und vermeidet implizite Worterklärungen in der Übersetzung. Wo der
Übersetzer ein Wort im Deutsch unterschiedlich übersetzt, gibt er in runder
Klammer das lateinische Wort an, und wo er den deutschen Text ergänzt, setzt
er eckige Klammern. In der Übersetzung aber lassen sich einige Ungenauig-
keiten und Fehler feststellen, die auch durch die erklärenden Worte auf S. 141

nicht aus der Welt geschafft werden. Über die Übersetzung von «intellectus»
mit <Geist> läßt sich wegen des Bezugs auf das griechische «nous» zwar streiten,
es scheint mir jedoch, daß die Übersetzung mit <Intellekt> der Technizität des

thomasischen Vokabulars mehr gerecht würde. Auf S. 25 und 33 ergeben sich

Schwierigkeiten, wenn «sensus» mit <sinnlicher Wahrnehmung) oder <Wahr-

nehmung) übersetzt wird. Aus dem Kontext geht hervor, daß hier «sensus» die
Wahrnehmungsfähigkeit bezeichnet, also weder den Akt noch den Inhalt.
Wenn ein Adjektiv auf -ivus endet, so bedeutet dies ein Vermögen, eine
Fähigkeit, und es ist deshalb nicht korrekt, wenn auf S. 26 die Seelenteile
«vegetativus» mit <belebt>, «sensitivus» mit tsinnlich wahrnehmbar), «intel-
lectivus» mit <geistig> übersetzt werden. Es handelt sich vielmehr um Vermögen

der Seele, die das Belebtsein ausmachen oder sich auf das Wahrnehmbare
und Erkennbare beziehen, also eigentlich mit <belebensfähig), <wahrneh-
mungsfähig) und <erkenntnisfähig> übersetzt werden müßten. Auf S. 40 ist

«corpus mobilis» mit <beweglicher Leib) übersetzt; es sind jedoch die beweglichen

Körper im allgemeinen gemeint. Im Text auf S. 88 kann «species»
verschiedene Bedeutungen annehmen. Wenn es aber heißt «quia intellectus
differunt specie», so sollte man dies nicht mit «da sich die Geister durch ihre
Erkenntnisform unterscheiden» übersetzen, und auch in «aut duo in numéro et
unum in specie» heißt «species» nicht <Erkenntnisform>, sondern eher
<Art).

Zur Übersetzung von De motu cordis ergeben sich ähnliche Schwierigkeiten.
Ich würde vorschlagen, auf S. 103 «anima sensitiva / intellectiva» nicht mit
<Sinnen- und Geistseele), sondern mit <wahrnehmungsfähige / erkenntnisfähige

Seele) zu übersetzen. Auf der darauffolgenden Seite wird «principium»
schlicht mit <Ursache> übersetzt. Thomas hat aber zwischen «principium» und
«causa» klar unterschieden, und man sollte diesem Faktum bei der Übersetzung
Rechnung tragen. Im Physikkommentar (I, lect. 1, n. 5) sagt Thomas, «principium

vero importât quendam ordinem alicuius processus, unde aliquid potest
esse principium, quod non est causa, sicut id unde incipit motus est principium
motus, non tarnen causa». In diesem Sinne müßte man der Differenziertheit
von Thomas Rechnung tragen und «principium» eher mit <Ursprung> oder
<Prinzip> übersetzen.

In einem anschließenden Kapitel (S. 113—117) gibt der Übersetzer eine

allgemeine Übersicht der «geistesgeschichtlichen Situation» der Schrift «De
unitate intellectus». Es werden darin dem unkundigen Leser einige dienliche
historische Informationen geliefert; man vermißt jedoch — wie bereits in der

Einleitung - einen historischen Abriß des Intellektproblems. Die Einleitung



Rezensionen 203

von Beatrice H. Zedlers Übersetzung hätte dafür als prägnantes Beispiel dienen
können. Die meisten Angaben in diesem Kapitel hat der Übersetzer F. van
Steenbergens «Die Philosophie im 13. Jh.» (Paderborn 1977) und W. Kluxens
«Averroismus im lateinischen Mittelalter» (in: Theol. Realenzyklopädie, Band
V, Berlin-New York 1980) entnommen.

Das folgende Kapitel (S. 118—137), das eine Übersicht der Hauptgedanken
von Thomas' De unitate intellectus gibt, scheint mir — gemessen an der Absicht,
ein Werk des Thomas einem breiteren Publikum näher zu bringen — das
wertvollste der ganzen Ausgabe zu sein, stellt es doch auf 20 Seiten eine Paraphrase
des schwierigen Textes dar. Der Übersetzer hätte einzig die Gedankengänge
und Argumente in ihrer Struktur klarer hervorheben und nicht in fortlaufendem

Text darstellen sollen. Thomas war ein Gedankenarchitekt, und schon das

detaillierte Herausheben seines Werkaufbaus macht seine Positionen einsichtiger.

Thomas selber hat seinen Text — nicht zuletzt weil er ein guter Didaktiker
war - immer eingeteilt und die Argumente numeriert. Man nehme die
Argumentation gegen die Kontinuationstheorie im 3. Kapitel. Sie ist von Thomas
klar in drei Argumente aufgeteilt, deren Konturen der Übersetzer in seiner
Paraphrase auf S. 129 verwischt und in einem fortlaufenden Text präsentiert,
was das Unterscheiden und somit das Verstehen der einzelnen Argumente
erschwert.

Ein weiteres Kapitel (S. 138—144) gibt einige technische Hinweise zu den
lateinischen Texten und den Übersetzungen sowie ein paar Bemerkungen zum
Werk De motu cordis. Es ist von Thomas während seiner Professur in Neapel im
Jahr 1273 — ein Jahr vor seinem Tod — für einen Medizinprofessor derselbigen
Universität, Magister Philipp de Castrocielo (Castrocielo ist eine Nachbargemeinde

von Roccasecca, dem Geburtsort von Thomas) geschrieben worden.
Demselben Magister widmete Thomas auch De mixtione elementorum. Der
Übersetzer hätte seine Angaben anhand der Einleitung in der Editio Leonina
(T. XLIII) ergänzen sollen. Das Werk von Thomas spricht sich dafür aus, daß
die Bewegung des Herzens bei Mensch und Tier eine natürliche, d. h. keine
durch äußeren Zwang hervorgebrachte sei, wie dies ein gewisser Alvredus in
seinem De motu cordis (c. 9, Cl. Bäumker, Beiträge 23—1, Münster 1923, S. 36 f.)
vertreten hatte. Thomas interessierte sich für diese Frage im Zusammenhang
mit der Herrschaft des Willens über den Körper, der sich also das Herz entzieht
und sich folglich durch eine naturgegebene Bewegung bewegt (cf. I—II, q. 17,

a. 9). Obschon Thomas das Werk von Alvredus nicht nennt, scheint sein Werk
eine Auseinandersetzung mit diesem zu sein. Das kleine Werk von Thomas
erfreute sich im 13. und frühen 14. Jh. einer großen Verbreitung. Wertvoll sind
die Hinweise des Übersetzers auf die Textdifferenzen zwischen der Marietti-
und der Leonina-Ausgabe des Werkes. Der Übersetzer gibt auch noch ein paar
Erläuterungen zu gewissen Fachausdrücken von Thomas, und am Schluß werden

noch die von Thomas erwähnten Personen vorgestellt. Wenn man den

Umfang und den Gehalt der den Textkorpus begleitenden Kapitel (72 Seiten)
betrachtet, so muß man festhalten, daß ein sorgfältig erarbeiteter Anmerkungsteil

sowie Register und Lexika am Schluß mehr zum Verständnis der Texte von
Thomas beigetragen hätten. Die Ausgabe hinterläßt ganz allgemein geurteilt
einen dilettantischen Eindruck und muß sich aus einer historischen Perspektive



204 Rezensionen

den Vorwurf ungenauer Arbeitsweise und einer gewissen Enthistorisierung
gefallen lassen. Die Position von Thomas wird zu wenig in ihrem historischen
Kontext dargestellt, wodurch die «intentio», die Absicht und Stoßrichtung
seines Denkens verlorengeht. Ohne die Erkenntnis dieser Absicht können wir
aber gar nicht entscheiden, worum es Thomas eigentlich ging. Es ist allerdings
sehr erfreulich, daß ein für die Philosophiegeschichte so wichtiges Werk, wie
dies De unitate intellectus darstellt, durch eine Übersetzung einem breiteren
Publikum vorgestellt wird, auch wenn dies nicht immer mit dem nötigen
Fachwissen geschehen ist.

Francis Cheneval

Walter Burleigh: Von der Reinheit der Kunst der Logik. Erster Traktat:
Von den Eigenschaften der Termini, Lateinisch-deutsch hg. und kommentiert
von Peter Kunze. - Hamburg: F. Meiner 1988, XLVII - 269 S. (Philosophische
Bibliothek 401).

Das in den letzten Jahren zunehmende — historisch und systematisch
motivierte — Interesse für die nominalistische Sprachphilosophie im 14. Jh. hat
Wilhelm von Ockham immer mehr in das Zentrum der Forschung gerückt.
Leider verleitet diese Begeisterung für den «Venerabiiis Inceptor» gelegentlich
zu einer falschen Einschätzung oder Unterbewertung seiner zeitgenössischen
Gegner. Besonders der « konservative Universalienrealist » Walter Burleigh (um
1274/75—1345) wird häufig aus jener Perspektive beurteilt, die Ockham in
seiner polemischen Kritik prägte : «Jene Meinung [sc. den Universalienrealismus]

erachte ich als völlig absurd und zerstörerisch für die ganze Philosophie des

Aristoteles, für jede Wissenschaft, für jede Wahrheit und Argumentation; dies
ist der schlimmste Fehler [...], und seine Vertreter sind unfähig für die
Wissenschaft» (Expositio in librum Peribermeneias Aristotelis, prooem., OP II, St.

Bonaventure: The Franciscan Institute 1978, S. 363).
Ein solches Werturteil kann in einer einseitig ausgerichteten Forschung zu

historischen Fehlschlüssen führen. P. Kunze zeigt in seiner ausführlich
kommentierten Teilübersetzung von De puritate artis logicae überzeugend, daß der
Universalienrealist Burleigh - im Gegensatz zu Ockhams Einschätzung -
durchaus für die Wissenschaft fähig war und in einer Analyse der
logischsemantischen Debatten des Spätmittelalters nicht vernachlässigt werden darf.
Die subtile Argumentation und die innovativen Ansätze Burleighs lassen sich
aber nur erkennen, wenn eine verallgemeinernde Etikettierung vermieden und
«dem beliebten Schubfachdenken» (S. XXIX) Einhalt geboten wird. Deshalb
skizziert der Herausgeber zunächst den allgemeinen Hintergrund der
mittelalterlichen Logik (S. VII-XIX) sowie die Biographie Burleighs (S. XIX-XXI),
um das zu untersuchende Werk genau im historischen Kontext der Kontroverse
mit Ockham zu situieren (S. XXVI-XXXVI) und schließlich einer kurzen

systematischen Analyse (S. XXXVI-XLII) zu unterziehen. Die zweisprachige
Textausgabe (S. 1-181), die den ersten Traktat mit den Abhandlungen über

Supposition, Appellation und Kopulation umfaßt, sowie der reiche Kommentar



Rezensionen 205

(S. 183—249) bieten dem Leser Gelegenheit, sich ein eigenes Urteil zu
erarbeiten.

Die Ausarbeitung einer Theorie der Satzwahrheit war das zentrale Anliegen
der aristotelisch geprägten mittelalterlichen Logik (S. XI). In einem kurzen
Uberblick werden die Entwicklungslinien vom 12. bis 14. Jh. dargestellt. Dabei
zeigt sich, daß die Innovationen der Logik im 14. Jh. in hohem Maße auf
antikem und mittelalterlichem Erbe beruhen. Vor allem die an der Grammatik
orientierte Dialektik des frühen 12. Jhs. stellte einen wichtigen Ausgangspunkt
dar, da sie im Gegensatz zur « philosophischen Logik » des 13. Jhs. (S. X—XI) die
sprachlichen Zeichen allein im Kontext des Satzes, unabhängig von
erkenntnistheoretischen oder psychologischen Implikationen, untersuchte. Ein
differenziertes Verständnis der Satztheorie wurde aber erst durch die vollständige
Rezeption der logischen Schriften des Aristoteles sowie durch die terministische
« logica modernorum » ermöglicht (S. XII). Als genuin mittelalterliche
Errungenschaft wurde dabei die Lehre von den Begriffseigenschaften (« suppositio »,

« significatio », «appellatio» usw.) entwickelt. An diese Tradition knüpft
Burleigh in seinem ganzen logischen Werk, besonders aber im Traktat De supposi-
tionibus 1302) und in dem nach Ockhams Summa logicae (um 1323) erschienenen
Werk De puritate artis logicae (um 1328) an (S. XXVI—XXXIII).

Die Auseinandersetzung mit der aristotelischen Logik führte im 14. Jh. zu
einer zunehmenden Abgrenzung gegenüber der theologischen Spekulation und
verstärkte das analytisch-kritische Denken. Diese Entwicklung darf aber erstens
nicht als eine Dekadenzerscheinung verstanden werden, wie der Autor
ausdrücklich betont (S. VIII) ; die Tendenz zur Formalisierung begünstigte
vielmehr die «Reduktion auf Wesentliches und Gewisses». Zweitens sollte nicht
die voreilige Schlußfolgerung gezogen werden, «nur der Universaliennomina-
lismus und allen voran Ockham habe die methodische Trennung von Glauben
und Wissen verfolgt und den Weg freigemacht für die moderne wissenschaftliche

Methodik » (S. VIII). Auch Burleigh leistete einen entscheidenden Beitrag
zu dieser Entwicklung, indem er «nach einer <schulneutralen> und damit
ontologisch wertfreien Theorie der Wahrheit suchte» (S. VIII—IX). Dem Autor
ist in der Ablehnung einer normativen Geschichtsbetrachtung, die das 14. Jh.
nur aus der Perspektive der « großen Synthesen » des 13. Jhs. beurteilt, sowie im
Insistieren auf dem sprachanalytischen Charakter der spätmittelalterlichen
Philosophie zweifellos beizupflichten. Es fragt sich aber erstens, ob «die zunehmende

Formalisierung der Text- und Satzanalyse» (S. VII) notwendigerweise
mit einer klaren Trennung von philosophischem und theologischem
Erkenntnisinteresse verbunden war. Eine Analyse von genuin theologischen Texten
(z.B. Sentenzenkommentare, Abhandlungen zu Trinität, Prädestination usw.)
zeigt nämlich, daß gerade traditionelle, vielschichtige theologische Fragestellungen

subtile, analytische Diskussionen auslösten und die logisch-formale
Problembehandlung begünstigten : Nicht die « klare Trennung zwischen Theologie

und Philosophie » (S. VII), sondern gerade die Herausforderung
philosophischer Argumentation durch theologische Dogmen förderte das sorgfältige,
methodisch exakte Denken. Freilich handelt es sich dabei um ein komplexes
Wechselverhältnis von Philosophie und Theologie und keineswegs bloß um
eine Uber- oder Unterordnung einer Wissenschaft. Zweitens gilt es zu untersu-



206 Rezensionen

chen, ob eine ontologisch wertfreie Theorie der Wahrheit grundsätzlich möglich

ist. Sicherlich kann gegen die «Vermischung formaler Analyse der
Satzwahrheit und ontologischer Deutung der Zeichenfunktion sprachlicher
Ausdrücke» (S. XVIII) eine reine Logik gefordert werden, die den Wahrheitswert
und die Wahrheitsbedingungen von Sätzen bestimmt, indem sie die Supposition
der Satztermini untersucht. Eine solche formale Analyse ist aber nicht ontologisch

neutral, sondern die semantische Explikation von « ontological commitments

», denn jede Theorie muß - gemäß dem berühmten Dictum Quines —

festlegen, welche und wieviele Werte von gebundenen Variablen sie annimmt.
Auch Burleigh trifft für seine Wahrheitstheorie notwendige ontologische
Voraussetzungen ; er optiert beispielsweise für die durch die Kopula vermittelte
Inhärenz von Subjekt und Prädikat, wie P. Kunze in seinem sorgfältigen
Kommentar erläutert. « Gemäß der von ihm vertretenen Inhärenztheorie der
Satzwahrheit übernehmen nach Burleigh Subjekts- und Prädikatsausdruck innerhalb

des Satzes je besondere Rollen, wobei sie das asymmetrische Enthaltensein
ihrer Verweisungsobjekte, d.h. ihrer Supposita, sprachlich repräsentieren»
(S. 202, Anm. 32). Die Annahme eines asymmetrischen Verhältnisses von Subjekt

und Prädikat im Gegensatz zur Identitätstheorie, nach der Subjekt und
Prädikat in symmetrischer Weise supponieren (vgl. Ockhams Summa Logicae,
II—2, OP I, St. Bonaventure: The Franciscan Institute 1974, S. 249-250), stellt
bereits eine ontologische Voraussetzung dar : Das Innewohnen des Prädikats im
Subjekt ist eine sprachliche Abbildung einer allgemeinen Eigenschaft oder
Form, die einem Subjekt inhäriert. Der Herausgeber stellt deshalb mit Recht fest
(und widerlegt damit gleichzeitig die von ihm vertretene These einer ontologisch

wertfreien Wahrheitstheorie) : « Nach Auffassung Burleighs wie auch der
meisten mittelalterlichen Logiker vor ihm, bezieht sich der Prädikatsausdruck
des Satzes stets auf eine inhärierende Form, so daß im Vollzug der Aussage eine
über die Existenzprädikation hinausweisende essentielle Verbindung
ausgedrückt wird» (S. 203, Anm. 32).

Burleighs Schrift De puritate artis logicae ist in unmittelbarer Auseinandersetzung

mit Ockhams Summa Logicae entstanden. Es empfiehlt sich deshalb,
dieses Werk zusammen mit der ebenfalls von P. Kunze besorgten Teilübersetzung

der Summe der Logik (Philosophische Bibliothek 363, Hamburg: F. Meiner
1984) zu lesen, um die Parallelen und die signifikanten Unterschiede genau zu
erkennen. Eine wertvolle Lesehilfe stellt zudem der ausführliche Textkommentar

dar, in dem der Herausgeber auf anschauliche Weise den engen
Diskussionszusammenhang zwischen den beiden Werken verdeutlicht. Einerseits war
Burleigh durch die nominalistische Herausforderung gezwungen, seine Theorie
der primären Sprachzeichenfunktion, die er in seinem Frühwerk De suppositio-
nibus nur grob entworfen hatte, wesentlich zu verfeinern (S. 195, Anm. 17).
Andererseits erhob er entscheidende Einwände gegen Ockhams Konzeption
einer rein extensionalen Semantik und verdeutlichte damit Mängel und ungelöste

Probleme in der Summa Logicae. Vor allem das Argument der semantischen
Invarianz von Termini verdient hier Beachtung (S. 207—208, Anm. 41 ; S. 222,
Anm. 83).

Gemäß Ockham (vgl. Summa Logicae, 1—33, OP I, S. 95—96) ist die «signi-
ficatio» eines Terminus seine Aussagbarkeit bzw. Prädizierbarkeit von einer



Rezensionen 207

Sache. Diese entspricht seinem eigentlichen Gebrauch in einem Satz, denn ein
Terminus mit primärer Zeichenfunktion kann nur eine individuelle Entität
bezeichnen. Somit wird die « significatio » rein extensional bestimmt ; das, wofür
der Terminus im Satz steht (der Begriffsumfang), ist mit dem identisch, was der
Terminus bedeutet (Begriffsinhalt). Dagegen wendet Burleigh ein: Falls
Begriffsumfang und -inhalt identisch sind, kann ein Begriff nicht während einer
längeren Zeitspanne dasselbe bedeuten, wenn sich der bezeichnete Gegenstand
verändert. « Und es könnte dann z.B. niemand den Finger bewegen, es sei denn,
ein Wort verlöre dabei etwas von seinem Bedeutungsgehalt» (S. 25). Die Invarianz

der «significatio» von <Fingert wäre in diesem Fall nicht mehr gewährleistet,

weil sich mit der verändernden Extension von < Fingert auch dessen

Intension notwendigerweise wandeln müßte. Daher plädiert Burleigh für eine
klare Unterscheidung von Extension und Intension: «Einfache Supposition
liegt dann vor, wenn ein allgemeiner Terminus, ein singulärer konkreter
Terminus oder ein zusammengesetzter Ausdruck für das supponiert (sc. jene Extension

hat), was er bedeutet (sc. was seine Intension ist)» (S. 27). Diese semantische

Unterscheidung widerspricht aber einer radikalen Individualontologie ;

wenn < Fingert Finger bedeutet, unabhängig ob der bezeichnete Finger ruht
oder sich bewegt, muß dieser Begriff notwendigerweise mehr als nur einen
individuellen Finger bedeuten, also eine — wie auch immer verstandene - Form
von Finger. Hier zeigt sich wiederum, daß keine semantische Theorie ontolo-
gisch neutral sein kann. Gerade weil Burleigh im Gegensatz zu Ockham nicht
nur individuelle Entitäten als das Primär Bezeichnete annimmt, kann er den

allgemeinen Bedeutungsinhalt eines Terminus von seinem konkreten
Bedeutungsumfang unterscheiden.

Obwohl Burleigh der «significatio» keine gesonderte Untersuchung widmet,

sondern sie in die Theorie der « suppositio simplex » einbaut, kommt ihr für
ein genaues Verständnis der Ockham-Kritik große Bedeutung zu. Freilich greift
Burleigh dazu nicht einfach die mentalistische, vom konkreten Satzkontext
eines Terminus abstrahierende Definition der «significatio» als «praesentatio
alicuius formae ad intellectum» (Wilhelm von Sherwood) auf. Er bestimmt die
« significatio » satzimmanent. « Burleighs Beschränkung auf die allein
kontextbezogene Interpretation des <inkomplexen Terminus> führt zu einem gegenüber

den Kompendien der Vorgänger, wie Wilhelm von Sherwood, Petrus
Hispanus oder Lambert von Auxerre, deutlich komplexitätsreduzierenden
Modell der Satztheorie. Burleigh stellt sich damit deutlich gegen Ansätze der
Sprachtheorie des 13. Jhs. nach denen die Verweisungsfunktion des Terminus
nicht ausschließlich im Kontext des Satzes analysiert wurde» (S. 184, Anm. 1).
In dieser gleichzeitigen Abgrenzung von der Logik des 13. Jhs. und vom
Nominalismus des 14. Jhs. zeigt sich die Originalität Burleighs.

Die sorgfältig erarbeitete Ubersetzung und der ausführliche Kommentar
erlauben dem Leser eine selbständige, vertiefte Auseinandersetzung mit dem
Text. P. Kunze hat die delikate Aufgabe einer Übertragung scholastischer
Fachausdrücke in eine moderne Terminologie äußerst befriedigend gelöst,
indem er einerseits die «termini technici» mit Hilfe von Fremdwörtern als

Fachausdrücke kennzeichnet (z.B. «Terminus», «inkomplex», «Kopulation»,
« Disjunktion »), andererseits aber für gewisse schwer verständliche Ausdrücke



208 Rezensionen

einen passenden modernen Begriff wählt (z.B. «Begriffsumfang» für «pro sup-
posito» oder «pro inferiori») und erklärt (vgl. S. 192-193, Anm. 13). Damit
werden gleichzeitig der historische Abstand und die Aktualität des Textes
deutlich. Gelegentlich bewirkt aber ein textnahes, wortgetreues Ubersetzen
einen Mangel an stilistischer Eleganz, der die Lektüre erschwert — vgl.
beispielsweise S. 3 : « Das, was durch die inkomplexen Termini bedeutet wird,
unterstellt, habe ich nun vor, in diesem Traktat bestimmte Eigenschaften der
Termini zu untersuchen, die ihnen allein insofern zukommen, als sie Teile eines
Satzes sind». Der ausführliche, vielschichtige Kommentar (S. 193—249) bietet
erstens die expliziten und impliziten Zitate, weist zweitens auf Querverbindungen

zu anderen Werken Burleighs (vor allem De suppositionibus) hin, erläutert
drittens Auseinandersetzungen mit anderen Autoren (neben Ockham
vornehmlich Petrus Hispanus und Wilhelm von Sherwood), erklärt viertens
schwierige Textstellen (z.B. die Unterteilung der Supposition S. 190—191) und
führt fünftens unter Verwendung von Sekundärliteratur in Grundprobleme der
mittelalterlichen Logik ein (z.B. die Analyse von intentionalen Verben wie
<versprechen>, S. 214—215, Anm. 60; S. 216-218, Anm. 68). Die reich
dokumentierten Hinweise und Erklärungen stellen zweifellos eine wichtige Lesehilfe

dar : sie könnten aber durch eine genaue methodische Trennung zwischen
Textkommentar und -interpretation (z.B. mit Hilfe von zwei Anmerkungsapparaten)

noch besser strukturiert werden. Es ist nämlich nicht immer klar
ersichtlich (vgl. S. 183—185, Anm. 1; S. 239—240, Anm. 148), ob durch den
Kommentar das Textverständnis erst ermöglicht oder bereits in eine bestimmte
Interpretationsrichtung gelenkt werden soll.

Die wertvollen weiterführenden Angaben im Kommentarteil und das

Literaturverzeichnis, das mit einem Verweis auf Burleighs Arbeiten zur Naturphilosophie

und zur praktischen Philosophie noch ergänzt werden könnte (vgl.
C.H. Lohr (éd.), Commentateurs d'Aristote au moyen-âge latin, Vestigia 2, Fri-
bourg, Paris: Ed. Universitaires, Cerf 1988, S. 71—75), ermöglichen eine
selbständige, über den Text hinausreichende Auseinandersetzung mit
Sprachtheorien im Spätmittelalter. Der vorliegende Band eignet sich vorzüglich als

Seminartext und zur individuellen Lektüre. Es ist zu hoffen, daß das «Stück
Aufklärung über die Geschichte unseres Denkens» (S. IX), das sich der
Herausgeber mit dieser Textausgabe eines oft marginal behandelten Denkers zum
Ziel gesetzt hat, im akademischen Alltag auch wirklich stattfinden wird.

Dominik Perler

Fritz Hoffmann : Crathorn : Quästionen zum ersten Sentenzenbuch.
Einführung und Text. — Münster: Aschendorff 1988, XVI—532 S. (Beiträge zur
Geschichte der Philosophie und Theologie des Mittelalters, N.F. 29).

«Crathorn kann wohl als der radikalste Lehrer des Nominalismus im
Spätmittelalter angesehen werden. » Diese Feststellung F. Hoffmanns im reich
dokumentierten Artikel «Nominalismus» (Historisches Wörterbuch der Philosophie,

Bd. 6, Basel—Stuttgart : Schwabe 1984, Sp. 881) ließ die interessierten Leser



Rezensionen 209

aufhorchen und auf einen Denker aufmerksam werden, dem bislang in der
Philosophiegeschichte nur ein marginaler Platz eingeräumt wurde. Nicht einmal

Mittelalter-Spezialisten schenkten diesem Zeitgenossen Ockhams besondere

Beachtung, obwohl J. Kraus bereits 1935 mit der Teiledition einer
eindrucksvollen Quaestio über das Universalienproblem auf den scharfsinnigen
Philosophen und Theologen hingewiesen hatte. Doch leider stellte diese
schmale Edition bisher die einzige Textgrundlage dar, die einem breiteren
wissenschaftlichen Publikum zugänglich war, so daß Hoffmanns Aussage nur
mit großem Interesse zur Kenntnis genommen, nicht aber aufgrund eines

Quellenstudiums diskutiert und überprüft werden konnte. Indem F. Hoffmann
nun die kritische Edition aller 20 von Crathorn überlieferten Quästionen
vorlegt, schließt er eine beträchtliche Lücke in der Nominalismus-Literatur und
ermöglicht eine breitere und fundiertere Auseinandersetzung mit den
herausfordernden Texten eines wichtigen spätmittelalterlichen Denkers. Wie L. Hödl
als Mitherausgeber der « Beiträge zur Geschichte der Philosophie und Theologie
des Mittelalters» im kurzen Vorwort (S. V) betont, leistet F. Hoffmann bereits
seit 1941 einen entscheidenden Beitrag zur Erforschung der englischen
Philosophie und Theologie im Umfeld Wilhelms von Ockham. Dabei widmet er sich

vor allem den Gegnern (vgl. Die Schriften des Oxforder KanzlersJohannes Luttereil,

Erfurt: St. Benno-Verlag 1959) und den kritischen Anhängern des «Ve-
nerabilis Inceptor» (vgl. Die theologische Methode des Oxforder Dominikanerlehrers
Robert Holcot, Münster: Aschendorff 1972). In dieser langen Forschungsreihe
ist auch die vorliegende Arbeit zu situieren.

Im 14. Jh. entstand eine neue Bewegung der philosophischen und
theologischen Argumentation, die von sprachlogischen und wissenschaftstheoretischen

Überlegungen sowie von mathematischen und naturwissenschaftlichen
Fragestellungen geprägt war. Zu dieser «via moderna» gehörte zweifellos auch
Crathorn (der Vorname ist ungewiß: «Wilhelm» nach einer Krakauer
Handschrift, «Johannes» gemäß einem Wiener Codex), über dessen Leben jedoch
wenig bekannt ist (S. 3-5). Er wurde kurz vor 1300 in Crathorn in der
Grafschaft York geboren, trat bereits in jungen Jahren dem Dominikanerorden bei
und begann um 1315 das Studium der « artes ». In den zwanzigerJahren wurde er
zur weiteren Ausbildung nach Oxford geschickt, wo er sich mit den Lehren
Wilhelms von Ockham vertraut machte. 1330—1332 wirkte er als «baccalaureus
sententiarus», 1332 hielt er die öffentliche «lectio biblica». Sein extremer
Nominalismus und Sensualismus löste indessen heftige Auseinandersetzungen
mit dem Ordensgefährten Robert Holcot aus, die in Holcots «Conferentiae»
belegt sind. H. Schepers hat diesen wichtigen Disput einer präzisen und
philosophisch äußerst anregenden Anlayse unterzogen (vgl. «Holcot contra dicta
Crathorn»,PhilosophischesJahrbuch, 77 (1970) 320—354; 79 (1972) 106-136). Die
großen Differenzen zwischen zwei «socii» veranlaßten wahrscheinlich die
Ordensleitung, den jungen Theologen — der Magistertitel wurde Crathorn nie
verliehen — bald nach dem Beginn seiner Lehrtätigkeit aus Oxford zurückzuziehen.

Danach verlieren sich die Spuren seines Lebenslaufes.
Von Crathorn sind 20 Quästionen in zwei Handschriften (Erfurt und Basel)

überliefert. Zudem finden sich vereinzelte Textstücke in einem Krakauer und in
einem Wiener Codex. Die Handschrift der Universitätsbibliothek Münster, die



210 Rezensionen

J. Kraus 1935 benützt hatte, wurde leider durch Kriegseinwirkung zerstört.
F. Hoffmann hat für die kritische Edition sämtliche Textzeugen beigezogen und
die fast wörtlich übereinstimmenden Codices aus Erfurt und Basel als

Leithandschriften gewählt (S. 5-9). Sämtliche Abweichungen im Text und in der

Quästionennumerierung sind jedoch sorgfältig vermerkt. Die normalisierte
lateinische Orthographie, die klare Interpunktion sowie die präzisen Nachweise
der expliziten und impliziten Zitate, zu deren Eruierung der Herausgeber sogar
Handschriften konsultierte (vgl. die wertvollen Verweise aufRichard Fitzralph,
S. 146, und Isaac Israeli, S. 180) ermöglichen eine flüssige, aber genaue Lektüre.

Ein systematischer Plan für den Aufbau der Quästionensammlung ist nicht
nachzuweisen. Es besteht aber eine auffallende inhaltliche Entsprechung zum
ersten Sentenzenbuch, vor allem zum Kommentar Ockhams (S. 9) : Fragen zur
Glaubens- und Gotteserkenntnis (qq. 1—4), zur Einheit des göttlichen Wesens

(q. 5), zur Trinitätslehre (qq. 8—11), zur Kategoriendiskussion (qq. 13—18) und
zum Kontingenzproblem (q. 19). Der Herausgeber vermutet deshalb, daß es

sich hier um eine Kurzfassung des ersten Buches des Sentenzenkommentars
handelt (S. 10). Mit dieser Auflösung eines geschlossenen Kommentars zu einer
losen Quästionensammlung belegt Crathorns Schrift auf exemplarische Weise
eine gattungstheoretisch interessante Entwicklung des Sentenzenkommentars,
die bereits P. Glorieux angedeutet, aber nie stringent nachgewiesen hatte. Vgl.
«Sentences», Dictionnaire de théologie catholique, 14 (1939), Sp. 1876 : «... il faut au
moins retenir les grands traits de cette évolution : la place toujours plus
considérable prise par les quaestiones qui, dès le début du XIVe siècle, sont pratiquement

seules à subsister, les dimensions toujours croissantes de celles-ci, qui
s'étendent sur des pages et des pages, et se subdivisent en une multitude
d'articles, considérations, corollaires, etc. En raison même de l'ampleur qu'elles
revêtent, leur nombre se réduit au sein de chaque livre.»

Angesichts der mangelnden formalen Geschlossenheit des Textes erweisen
sich die inhaltlichen Hinweise des Herausgebers (S. 17—66) zu jeder einzelnen
Quästio als besonders wertvoll, denn sie erschließen die Argumentationsstruktur

und lassen die brisanten Fragen hervortreten, die sich oft hinter biederen
theologischen Fragen verstecken. Hier zeigt sich mit besonderer Deutlichkeit,
daß die zunehmende logisch-semantische Diskussionstechnik im 14. Jh. nicht
eine Trennung von Philosophie und Theologie bewirkte, wie oft behauptet
wird, sondern vielmehr eine interessante Durchdringung der beiden Gebiete
förderte. Einerseits führten beispielsweise theologische Fragen zur Glaubensgewißheit

zu erkenntnistheoretischen Problemen der evidenten Kenntnis
schlechthin (q. 1, S. 67—151), oder eine Erörterung der Trinitätslehre mündete
in eine logisch-ontologische Debatte über das Relationenproblem (qq. 8-10,
S. 352—364). Andererseits bildete aber auch das philosophische Kategorienproblem

den Ausgangspunkt für eine Diskussion der Trinität (q. 18, S. 471—

482), oder die ontologische Frage nach den «futura contingentia» bereitete die
theologische Frage nach dem göttlichen Wissen vom Zukünftigen vor (q. 19,
S. 483-498). Das Verhältnis von Philosophie und Theologie läßt sich also nicht
in simplifizierender Weise als Über- oder Unterordnung einer Wissenschaft
beschreiben.



Rezensionen 211

Die einzelnen Quästionen weisen eine unterschiedliche Länge auf. Besondere

Beachtung verdienen die zwei ersten, äußerst umfangreichen Fragen, weil
sie zwei methodische Grundsätze Crathorns veranschaulichen. Erstens knüpft
Crathorn zwar formal und inhaltlich an Ockham an, er übernimmt aber'keineswegs

kritiklos dessen Ansätze. «Fast in allen Quästionen geht Crathorn von
Ockhams Sentenzenkommentar aus und führt über die Ergebnisse des Vene-
rabilis Inceptor hinaus» (S. 16). Diese Feststellung wird durch die erste Quästio
belegt, die — wie bei Ockham — lautet : Ist für den Menschen im irdischen Leben
eine evidente Kenntnis von den Glaubensartikeln möglich? Crathorn führt
dieses theologische Problem sogleich in die erkenntnistheoretische Frage nach
den Bedingungen evidenter Kenntnis über. Nun wendet er aber Ockhams
Ökonomieprinzip gegen diesen an: Jede menschliche Erkenntnis ist mit dem

Erkenntnisvermögen (S. 74), ja sogar mit der Seele selbst identisch (S. 96).
Somit wird die für Ockham wichtige begriffliche Unterscheidung zwischen
intuitiver und abstraktiver Erkenntnis überflüssig (S. 133). Entscheidend ist
hingegen die genaue Beobachtung des Wahrnehmungsvorganges, bei dem der
«species sensibilis» eine zentrale Funktion zukommt. Aber auch die « species»
ist keine selbständige Entität, sondern in gleicher Weise das Erkenntnisobjekt
wie die Sache selbst (S. 117, 122), so daß der Erkennende nicht sicher weiß, was

nun Objekt seiner Wahrnehmung ist, die «res» selbst oder die durch den

Erkenntnisvorgang gebildete « species». In diesem «ausgeprägten Sensualismus
in der Wahrnehmungs- und Erkenntnislehre» (S. 19) verbergen sich
unverkennbare skeptizistische Ansätze: «... pro statu isto non poterimus habere cog-
nitionem naturalem evidentem et omnino infallibilem de huiusmodi comple-
xis: Lapis est; panis est; aqua est; ignis est, et sie de aliis ex cognitione
quacumque sensibili» (S. 122). Freilich darf hier «Skeptizismus» nur in
eingeschränkter Weise verstanden werden, denn mit einem Rückgriff auf Gottes
Wahrhaftigkeit (S. 126: «Deus vel prima causa nihil agit frustra et supernatu-
raliter ad inducendum homines in errorem».) werden die Erkenntniszweifel
zurückgewiesen. Dennoch handelt es sich um einen philosophiegeschichtlich
bemerkenswerten methodischen Zweifel, so daß K. H. Tachau in ihrer
ausgezeichnet dokumentierten Studie Vision and Certitude in the Age of Ockham,
Leiden: Brill 1988, S. 271) wohl zu Recht feststellt: «The route by which
Crathorn reaches this conclusion is historically interesting, not least for its
parallels to the steps that Descartes claims to have followed».

Zweitens nimmt Crathorn antikes Erbe auf, verwendet es aber in sehr

eigenwilliger, kritischer Weise. «Wer nach Zeugnissen der Aristoteles-Kritik in
der Scholastik sucht, in Crathorns Quästionen sind sie reichlich zu finden»
(S. 16). Diese Behauptung wird durch die zweite Quästio erhärtet, die lautet: Ist
alles, was vom Menschen erkannt wird, ein Einzelding? Es scheint, daß dies
nicht der Fall ist, denn wenn ein Mensch mentale Sätze und Syllogismen bildet,
versteht er vorerst diese Sätze, die aus singulären und allgemeinen Termini
zusammengesetzt sind (S. 152). Somit sind die mentalen Begriffsverknüpfungen
das erste erkannte Objekt. Crathorn weist diese Meinung zurück, indem er den

Begriff « mentale Sprache », der aufAristoteles (De interpretation, 1 zurückgeht,
gemäß seiner sensualistischen, ontologisch reduktionistischen Theorie umdeutet:

Das «verbum mentale» ist nicht ein Seeleneindruck («passio animae»), der



212 Rezensionen

von der erkannten Sache hervorgerufen wird, sondern nur eine natürliche,
mentale Entsprechung zur gesprochenen oder geschriebenen Rede (S. 160).
Somit wird auch die geistige Sprache in Analogie zur gesprochenen und
geschriebenen nach Belieben («ad placitum») gebildet; sie stellt keine selbständige

Erkenntnisebene dar und kann somit auch nicht das erste Erkannte sein.
Crathorn beruft sich dafür auf die Erfahrung: «... quilibet potest experiri in
seipso quod potest formare propositionem ex terminis significantibus ad placitum

correspondentem orationi vocali, antequam scribat vel loquatur. Igitur
praeter conceptus animae, quae significant naturaliter, necesse est ponere ter-
minos mentales, qui significant ad placitum» (S. 168). Diese These steht
offensichtlich in krassem Gegensatz zur aristotelischen Behauptung, aufdie sich noch
Ockham beruft: «Terminus conceptus est intentio seu passio animae aliquid
naturaliter significans vel consignificans, nata esse pars propositionis mentalis,
et pro eodem nata supponere» (Summa Logicae, I—1, OP I, St. Bonaventure : The
Franciscan Institute 1974, S. 7).

Diese zwei Beispiele belegen Hoffmanns Aussage, Crathorn sei der
radikalste Lehrer des Nominalismus, denn der englische Dominikaner wendet das

ontologische Ökonomieprinzip noch unerbittlicher an als sein Lehrer und
bringt gerade dadurch wichtige Pfeiler der ockhamschen Theorie ins Wanken.
Gleichzeitig wird deutlich, daß keineswegs von einer einheitlichen nominali-
stischen Schule oder gar von einer Doktrin die Rede sein kann. Ockhams

frühzeitiges, durch den Prozeß in Avignon verursachtes Ausscheiden aus den
intellektuellen Zentren löste eine ebenso lebhafte wie unterschiedliche Rezeption

seiner Theorieansätze aus. «Die späteren Verfechter seiner Lehre waren
aber zugleich seine Kritiker» (S. 15), betont F. Hoffmann deshalb mit Recht.

Diese sorgfältige Textedition sowie die wertvolle Einleitung und das
weiterführende Literaturverzeichnis regen zu selbständiger Lektüre an und eröffnen

zweifellos neue Forschungsperspektiven. F. Hoffmanns angenehm
nüchterne, im Stil gelegentlich fast spröde wirkende Arbeit, die auf jede Polemik
verzichtet, verdeutlicht exemplarisch, daß echte Fortschritte in der
Nominalismus-Forschung nicht durch eine ideengeschichtliche Gesamtschau, sondern

nur durch exakte Einzelstudien erreicht werden können.
Dominik Perler

Otto Langer: Mystische Erfahrung und spirituelle Theologie. Zu Meister
Eckharts Auseinandersetzung mit der Frauenfrömmigkeit seiner Zeit. —

München: Artemis Verlag 1987. X—312 S. (Münchner Texte und Untersuchungen
91).

1. Die Eckhartforschung der letzten Jahre zeichnet sich aus durch ein
vertieftes Interesse nicht nur an der philosophiegeschichtlichen, sondern auch

an der spiritualitätsgeschichtlichen Einordnung des Werks des Dominikaners.
Neben dem Kontinuitätsaspekt der Philosophie der Kölner Dominikanerschule
seit Albert dem Großen — diesen neu hervorgehoben zu haben ist vor allem das

Verdienst der Herausgebergruppe des 'Corpus philosophorum teutonicorum



Rezensionen 213

medii aevi'1 — sind so auch die Fragen nach dem Verhältnis Eckharts zur
Spiritualität der Beginen, nach der möglichen Abhängigkeit von Marguerite
Porete und generell nach dem Verhältnis von Theologie und Spiritualität im
Werk Eckharts unter Berücksichtigung des spätmittelalterlichen Kontexts ins
Blickfeld der Forschung gerückt.

Trotz dieser Tendenz ist, darauf weist O. Langer zu recht mit Nachdruck
hin, dasjenige Moment in der neuen Forschung nie eindringlich untersucht
worden, das Eckharts Leistung als Prediger innerhalb der cura monialium, das

heißt der spezifisch seelsorgerlichen Aufgabe der Dominikaner des 13. und
14. Jahrhunderts erkennen ließe. Die Spuren dieser konkreten Aufgabe im
Predigtwerk Eckharts aufzuweisen bildet daher auch das Ziel der Studie Langers.

Aus diesem Ansatz ergibt sich die Gliederung des Werks in zwei Teile : Im
ersten Teil wird der Zugang geschaffen zu denjenigen Texten, die von der
Spiritualität der Frauen zeugen; im zweiten Teil werden die wesentlichen
Elemente dieser Nonnenspiritualität dem Denken Eckharts gegenübergestellt,
indem versucht wird, im Predigtwerk Eckharts Spuren einer Auseinandersetzung

mit aktuellen Aspekten der Nonnenfrömmigkeit aufzufinden und
nachzuzeichnen.

Vor der Untersuchung der «mystischen Lebenslehre der Nonnenviten»
(47—155) geht der Verfasser der «Frage der cura monialium im Dominikanerorden

» nach (21—46) : Er beschreibt die Situation der Dominikanerinnenklöster in
der Teutonia um 1300, die Genese der Frauenkonvente und die Funktion der
Dominikaner im Rahmen der cura monialium. Vor diesem Hintergrund ist denn
auch die «mystische Lebenslehre» zu verstehen, die Langer den Nonnenviten
entnimmt. In der Untersuchung der vier Punkte: 1. Mystischer kêr (60-68), 2.

Üebunge (68—104), 3. Kontemplatives und aktives Leben (104—127), 4. Unio

mystica (127—155) sollen sich die Kernelemente dessen aufweisen lassen, was
Langer im Rückgriff auf die Untersuchung Ringlers2 als «vorbildhafte Lebensform

der Frauen» (48) und in dieser Exemplarität als Strukturprinzip der
Nonnenviten versteht.

Unter diesem systematischen Aspekt, der gleichzeitig die Etappen der
Biographie der Nonnen als Weg hin zur Unio zu fassen sucht, werden die
Schwesternbücher lesbar: Sie sind gleichzeitig immer Vorbild und Reflex des Versuchs
der Bestimmung einer eigenen Lebensform. Der Verfasser zeigt in diesem
Sinne, mit Rücksicht auf die jeweils geltend gemachte geistesgeschichtliche
Tradition, die wesentlichen Elemente der Spiritualität der Nonnen auf, die
nach ihm weitgehend «den Geist der bernhardisch-affektiven Mystik verspüren
lassen» und «das Gepräge der zisterziensischen Form der Gotteserfahrung
tragen» (143), sich jedoch gleichzeitig als «Ausdruck der neuen Charismatik der
Armutsbewegungen» (130) deutlich abheben vom traditionellen Typus affektiver

Mystik.

1 Vgl. das Literaturverzeichnis der Bände I—IV der Opera Dietrichs von Freiberg
(Hamburg 1977—1985) und die Studien von K. Flasch, R. Imbach, B. Mojsisch, L. Sturlese,
M. R. Pagnoni-Sturlese in den unten in Anm. 3 genannten Aufsatzsammlungen.

2 S. Ringler, Viten- und Offenbarungsliteratur in Frauenklöstern des Mittelalters.
Quellen und Studien (MTU 72), München 1980.



214 Rezensionen

Sind die Viten als «Belehrung über richtiges christliches Leben» (130) in
dieser Form nicht zu denken ohne die «neue Gnadenzeit», die — etwa für
Christine Ebner — «mit der Predigt der Dominikaner beginnt» (130), zeigt sich
in ihren Grundbegriffen doch eine Differenz zu Meister Eckhart, dessen
«Verhältnis zu den Idealen der Armutsbewegung mit den Begriffen Radikalisierung,
Vergeistigung, theologische Fundierung umschrieben werden kann» (156).

2. Im Zentrum des zweiten Teils der Untersuchung Langers steht so denn
auch jeweils der Aspekt des Denkens Meister Eckharts, der eine Kontrastierung
mit denjenigen Konzepten erlaubt, die in den Nonnenviten begegnen. Es

gelingt Langer nicht nur, in einzelnen Aspekten eine Verbindung zwischen
Eckharts Theologie und der Ebene einer Idealität der Lebensform in den
Nonnenviten aufzuzeigen; es wird darüber hinaus auch ein Blick auf das Werk
Eckharts möglich, der die Auseinandersetzung mit der zeitgenössischen
Nonnenfrömmigkeit als Schlüssel zu den zentralen Aspekten seines Denkens
erscheinen läßt.

Lassen sich «die gegensätzlichen Unio-Vorstellungen der Nonnen und
Eckharts verstehen als Gegensatz einer auferfahrungshaftes Innewerden Gottes
ausgerichteten Religiosität und einer mystischen Theologie, die eine «Erfahrung

der Nichterfahrung» (von Balthasar) lehrt» (130), begegnen wir hier einer
Unterscheidung, die nach Langer konstitutiv ist für das Denken Eckharts in
seiner Auseinandersetzung mit der zeitgenössischen Spiritualität der Nonnen.
Diese äußert sich nicht in einer frontalen Kritik, sondern in einer Neubestimmung

und theologischen Fundierung derjenigen Elemente, die bereits in den
Schwesternleben begegnet sind. Die Erörterung der Neufassung der Begriffe —

Langer untersucht sie parallel zu den Etappen der Schwesternleben : 1. Eckharts
Radikalisierung des mystischen kér (156—166), 2. Neubestimmung des Sinnes

von üebunge (166—199), 3. Vita activa und vita contemplativa (200—230), 4. Unio

mystica (230-287) - läßt die systematische Kraft des Denkens Eckharts unmittelbar

aus dem deutschen Predigtwerk hervortreten. Gerade vor dem Hintergrund

der Kategorien der Idealität der Schwesternleben und der
Traditionsverbundenheit ihrer charakteristischen Elemente gewinnt der systematische
Ansatz Eckharts eine historisch-kritische Dimension, die sich nicht nur unmittelbar

auf die Nonnenviten zurückbeziehen läßt. Greift Eckhart nach Langer in
seinen Predigten auf die Spiritualität der Nonnen zurück, um sich mit dieser
auseinanderzusetzen, ist darin auch immer eine Auseinandersetzung mit
theologischen Traditionen zu erkennen. So etwa, wenn Eckhart den Unio-Begriff
aufgreift: Läßt sich Eckharts Begriff der Unio, den er der «Sinnenschau» (230)
der Schwesternviten entgegensetzt, vorderhand als «Denkschau» (230)
beschreiben, greift dieser Begriff wiederum zu kurz, wenn wir der Argumentation
Eckharts im einzelnen folgen. Dies tut Langer im ausführlichen vierten Kapitel
des zweiten Teils: Aus Eckharts kritischer Position «mystischer Erfahrung»
gegenüber, wie sie die Nonnenviten exemplarisch darstellen (231), das heißt aus
der Position, die Eckhart bezieht als Prediger mit der Aufgabe der cura monia-
lium, wird der Reflexionshorizont derjenigen Überlegungen verständlich, die
gemeinhin als spekulative Mystik bezeichnet werden. Dabei wird auch klar,
inwiefern Eckhart «an die scholastischen Positionen anknüpft, aber zugleich



Rezensionen 215

über sie hinausgeht und Schlüsse aus ihnen zieht, die den scholastischen Rahmen

sprengen» (273) - so etwa in der Form, in der er die Frage der hypostatischen

Union aufgreift, diese philosophisch bedenkt und im Hinblick auf die

Uberwindung des personale zuspitzt. Auf dem Gipfel des spekulativen Ansatzes
wird damit der konkrete Punkt wieder greifbar, an dem Eckharts Predigt
einsetzt: «Während in den Nonnenviten die einsame, sprachlich nicht mehr
ausdrückbare Vereinigung mit Gott im Mittelpunkt stand, bei der das Individuum
sich ganz aus dem sozialen Verband zurückzog und als Monade Gott genoß,
expandiert sich, nach Eckhart, derjenige, der mit Gott eins ist, der Gelassene, in
die Universalität der Menschennatur und öffnet sich zur sozialen Existenz»
(285). Und anschließend bemerkt der Verfasser: «Eckharts Rede vom Lassen
Gottes und vom Durchbruch in die Gottheit ist also keine Spekulation über das

Wesen Gottes. Sie ist vielmehr religiös motiviert und enthält die Summe seiner
Stellungnahmen zum säkularen Diskurs über die Armut» (287). In seinem

Vorgehen, das bleibt hier festzuhalten, erneuert Langer, auch wenn er
vornehmlich vom (deutschen) Predigtwerk Eckharts ausgeht, keineswegs die obsolete

Trennung eines deutschen und lateinischen Eckhart. In der die Studie
beschließenden Feststellung, der spekulative Gehalt des Denkens Eckharts
beinhalte immer auch die Auseinandersetzung mit dem frömmigkeitsgeschichtlichen

Kontext im Rahmen der cura monialium, sind auch diejenigen Argumente
Eckharts mitgemeint, die dieser vornehmlich im lateinischen Werk entwik-
kelt.

3. Dieses scheinbar klare Resultat darf freilich nicht darüber hinwegsehen
lassen, daß zumeist ungeklärt bleibt, ob die Elemente der Schwesternviten mit
den Denkansätzen Eckharts überhaupt vergleichbar sind. Langer unterläßt es,
die Möglichkeit solchen Vergleichs und die Vergleichsebenen selbst zu
thematisieren, und er unterläßt es andererseits auch, eingehend den Verständnishorizont

zu erläutern, unter dem die Viten rezipiert werden müssen. Ausgeblendet
bzw. nur am Rande erwähnt bleiben vor allem diejenigen Aspekte, die erst die
Textsorte der Vita, die uns hier als einzige Rekonstruktionsgrundlage dessen

vorliegt, worauf der Verfasser sein Verständnis der Frauenspiritualität stützt3,
vollumfänglich verständlich machen könnten: Es wäre vorerst nach der
Traditionsbindung dieser Textsorte innerhalb der Überlieferung mittelalterlicher

3 Mit dem langen Zeitraum, der zwischen der Entstehung dieser Arbeit 1975—81, der
Fertigstellung als Habilitationsschrift (Bielefeld) 1983 und der Drucklegung 1987 liegt,
mag das Fehlen einer Reihe von Publikationen zum Thema Frauenmystik, Frauenspiritualität,

aber auch zu Meister Eckhart und der Dominikanertheologie zwischen Dietrich
von Freiberg und Meister Eckhart im Text wie in der Bibliographie zusammenhängen.
Hinzuweisen ist auf die Bände: K. Flasch (Hg.), Von Meister Dietrich zu Meister Eckhart
(Corpus philosophorum teutonicorum medii aevi, Beiheft 2), Hamburg 1984. — P. Din-
zelbacher (Hg.), Frauenmystik im Mittelalter, Ostfildern 1985. - K. Ruh (Hg.),
Abendländische Mystik im Mittelalter (Germanistische Symposien-Berichtsbände VII), Stuttgart

1986. - M. Schmidt (Hg.), «Eine Höhe, über die nichts geht». Spezielle Glaubenserfahrung

in der Frauenmystik? (Mystik in Geschichte und Gegenwart Abt. I, Bd. 4),
Stuttgart-Bad Cannstatt 1986. - M. Schmidt (Hg.), Grundfragen christlicher Mystik (Mystik

in Geschichte und Gegenwart Abt. I, Bd. 5), Stuttgart-Bad Cannstatt 1987.



216 Rezensionen

Hagiographie und der Väterviten4 zu fragen. Erst aus diesem Vergleich wäre zu
ersehen, inwiefern hier hinter der Ebene der Exemplarität überhaupt so etwas
wie individuelle und authentische Erfahrung faßbar wird, und inwiefern die
Texte — davon scheint Langer prinzipiell auszugehen — sowohl als mystagogi-
sche Texte zu lesen sind5, wie auch als Spiegel exemplarischer Lebenswirklichkeit,

die hier in den Texten begegnen soll. Dem Schluß, den der Verfasser in
seiner methodischen Vorüberlegung aus den Resultaten der Untersuchung
Ringlers zieht, daß «die Nonnenviten nicht beliebige, minderwertige Erlebnisberichte

enthalten, sondern eine vorbildhafte Lebensform der Frauen beschreiben»

und so «die Grundlage für die Rekonstruktion der Normen und Ideale des

Nonnenlebens zur Zeit Eckharts bilden» (48), scheint mir dann eine unzulässige
Engführung der Spiritualität der Nonnen zugrunde zu liegen, wenn er dahin
führt, diese allein aus den Nonnenviten heraus erklären zu wollen. Wohl
erkennt Langer die spezifische Funktionalität der Texte; er fängt jedoch in
seinem Begriff der Erbauung, mit dem er ein wesentliches Charakteristikum der
Viten zu kennzeichnen vermag (54—60), nicht die volle Bedeutung des Konzepts

der imitatio auf, die hier immer mitbedacht sein muß : daß in der
Erbaulichkeit des Exemplarischen imitatio nicht nur im Sinn der Alternative von
planer Kopie oder existentieller Nachfolge (60), sondern im Sinne einer
Vergegenwärtigung heilsgeschichtlicher Objektivität zu verstehen ist, die nicht nur
gesehen werden darf als eine «auf erfahrungshaftes Innewerden Gottes
ausgerichtete Religiosität» (130), die sich der «mystischen Theologie» Eckharts
schlechthin entgegensetzt. Auch die Alternative <mystische Erfahrung —

spirituelle Theologie», in der Langer Meister Eckhart die Ansätze der Nonnenspiritualität

jeweils aufgreifen und durchdenken läßt, scheint mir daher eine
Engführung der geistesgeschichtlich wohl komplexeren Verhältnisse zu sein, die die
Begegnung Eckharts mit der Nonnenspiritualität seiner Zeit geprägt haben
dürften.

Rücken in Langers kontrastierender Interpretation der Schwesternbücher
und des Eckhart'schen Werks vor allem die Kennworte: Verinnerlichung,
Subjektivierung, ethische Rationalisierung als Leistungen Eckharts in den
Vordergrund, stellt sich unmittelbar die Frage, wie weit denn durch eine Analyse
der Schwesternbücher überhaupt untersucht ist, was erst solche Aussagen zulassen

könnte. Es fehlt hier, möchte man einwenden, vor allem die Erörterung
dessen, was als Exemplarisch zu begreifen ist an den Viten, wie ihre Funktion zu
verstehen ist, und inwiefern die Grundbegriffe, die Langer analysiert, verstanden

werden müssen, wenn man die Orientierung der Viten am Modellhaften
ihrer Vorbilder im Auge behält. Der Schritt, der dann das Modellhafte noch
immer vom Realen trennt, wäre zu bedenken und einzubeziehen in die Gegen-

4 Vgl. K. Klein, Frühchristliche Eremiten im Spätmittelalter und in der Reformationszeit.

Zur Überlieferung und Rezeption der deutschen <Vitaspatrum>-Prosa. In:
L. Grenzmann ; K. Stackmann (Hgg.), Literatur und Laienbildung im Spätmittelalter und
in der Reformationszeit (Germanische Symposien-Berichtsbände V,) Stuttgart 1984, 686-
695.

5 Vgl. M. Wallach-Faller, Ein mittelhochdeutsches Dominikanerinnen-Legendar
des 14. Jahrhunderts als mystagogischer Text? In: K. Ruh (s. Anm. 3) 388—401.



Rezensionen 217

Überstellung der Diskursform < Vita> und der Diskursform <Predigt> bzw.
theologischer Traktat>s.

Durch diesen Mangel bleibt wohl nicht zuletzt auch die Leistung unterbewertet,

die den Nonnen anzurechnen ist bei der historischen Darstellung der
Genese der deutschen Dominikanermystik des beginnenden 14. Jahrhunderts.
Das Verständnis des Gesprächs zwischen den Nonnen und der Theologie
Meister Eckharts kann nur dann gelingen, wenn auch diejenigen Wirkungen
gebührend berücksichtigt werden, die von den Nonnen ausgingen und den
theologischen Diskurs gestaltend mitprägten.

Daß die Leistung zumindest für Meister Eckhart in Rechnung zu ziehen ist,
bestätigt sich, wenn wir die Frage stellen, inwiefern Eckharts Denken selbst
substantiell nicht nur als Korrektiv an der Spiritualität der Frauen, nicht nur als

Reflexion und Intervention zu begreifen ist, sondern auch als unmittelbare
Rezeption einer eigenständigen spirituellen Tradition. Es ist in diesem
Zusammenhang zu erinnern an Marguerite Porete, deren Bedeutung für ein historisch
adäquates Verständnis der Position Eckharts Kurt Ruh in den letzten Jahren
wiederholt betont hat7.

Dieser Ansatzpunkt wäre in Betracht zu ziehen, wollte man versuchen,
Eckharts Position von derjenigen Taulers und Seuses, aber auch etwa von der
Kritik Heinrichs von Vrimar an gewissen Zügen der mystischen Frömmigkeit
abzugrenzen und die Leistung des je spezifischen theologischen Ansatzes aus
dem zeitgenössischen Kontext heraus zu rekonstruieren.

4. Trotz dieser Einwände ist der Wert der Studie Langers zu betonen. Es

gelingt ihm, ein Bild Eckharts und seiner Auseinandersetzung innerhalb der
cura monialium zu zeichnen, das insbesondere deshalb wertvoll ist, da es
diejenigen Interpretationsansätze der letzten Jahre sinnvoll ergänzt, die Eckhart
schlechthin nur aus einer philosophischen bzw. philosophiegeschichtlichen
Perspektive interpretiert wissen wollen. Der Ansatz Langers widersetzt sich

erfolgreich dieser Verkürzung der historischen Perspektive, indem er aufzeigt,

6 Peter Dinzelbacher, Zur Interpretation erlebnismystischer Texte des Mittelalters
(Zeitschrift für deutsches Altertum 117 [1988] 1—23) wendet sich neuerdings gegen eine
Forschung, die den «erlebnismystischen» Gehalt der Texte verkenne und in der Nachfolge

Ringlers einzig die literarischen Qualitäten der Texte untersuche. Dinzelbacher
verkennt jedoch den Ansatzpunkt der von ihm bekämpften communis opinio : Es geht dieser
nicht darum, die Faktizität der « mystischen Erlebnisse » in Frage zu stellen, sondern die
unkritische Unterstellung einer unmittelbaren Transparenz der Texte hinsichtlich einer
geltend gemachten Lebenswirklichkeit zu hinterfragen und das Textuelle selbst kenntlich
zu machen. Die von Dinzelbacher geforderte mentalitätsgeschichtliche bzw. psychohi-
storische Öffnung wird dadurch keineswegs verhindert ; sie wird jedoch aus jeder
positivistischen Perspektive herausgelöst und prinzipiell auf die Komplexität des Textes,
seiner Konstitution und Überlieferung verwiesen.

7 Vgl. K. Ruh, Meister Eckhart und die Spiritualität der Beginen. In: Perspektiven
der Philosophie. Neues Jahrbuch 8 (1982) 323—334. Jetzt in : K. Ruh, Kleine Schriften, hg.
von V. Mertens, Bd. 2, Berlin-New York 1984, 327-336. — Ders., Meister Eckhart,
München 1985, 104ff. -Vgl. auch: Marguerite Porete, Der Spiegel der einfachen Seelen,
hg. von L. Gnädinger, Zürich 1987 (Nachwort 215-236).



218 Rezensionen

inwiefern diejenigen Theoriefragmente, die das deutsche und das lateinische
Werk des Dominikaners wesentlich prägen, nur dann adäquat zu verstehen
sind, wenn sie zurückgebunden werden an den historischen Kontext, in dem
Eckharts Denken seinen Platz hat. Langer weist erfolgreich nach, daß dieser
historische Kontext nicht nur philosophiegeschichtlich gefaßt werden darf,
sondern gleichzeitig das spirituelle Umfeld, die Ebene der cura monialium, ein-
zubeziehen hat.

Niklaus Largier

Simone Weil: Œuvres complètes. Edition publiée sous la direction d'André
A. Devaux et de Florence de Lussy. Tome 1 : Premiers écrits philosophiques,
textes établis, présentés et annotés par Gilbert Kahn et Rolf Kühn. - Paris:
Gallimard 1988, 448 p.

Simone Weil (Paris, 1909 - Ashford, 1943) n'a laissé derrière elle qu'une
œuvre fragmentaire, et pour une grande partie inédite au moment de sa mort
dans un sanatorium anglais. Pendant les dix années, ou un peu plus, qui se sont
écoulées entre la fin de son cursus universitaire et son départ de France en 1942,
elle n'a publié que des articles, presque toujours dans des revues à diffusion
réduite et souvent éphémères, de sorte que son nom aurait bientôt sombré dans

l'oubli, sans le zèle que mirent ses proches (les amis de la dernière période de sa

vie, le Père Joseph-Marie Perrin, dominicain, le philosophe Gustave Thibon,
mais aussi la condisciple, Simone Pétrement, et bien sûr ses parents) à publier
après la guerre, grâce surtout à l'enthousiasme d'Albert Camus, directeur de la

collection «Espoir» chez Gallimard, les nombreux manuscrits qu'elle avait
laissés entre leurs mains ou qui revenaient peu à peu au jour. C'est ainsi qu'ont
paru, de L'Enracinement en 1949 aux textes Sur la science de 1966 et au recueil de
Poèmes (1968), les matériaux d'une œuvre qui se révélait abondante et touchait à

des domaines très divers : La connaissance surnaturelle (1950), La condition ouvrière

(1951), Intuitions pré-chrétiennes (1951), La source grecque (1953), Oppression et
liberté (1955), etc. Il va sans dire — mais on a souvent tendance à l'oublier -
qu'aucun de ces titres n'est de Simone Weil ; lorsque l'état de l'édition nous
oblige à citer Simone Weil en référence à tel ou tel de ces recueils, c'est à peu
près comme de citer un penseur présocratique en référence aux Fragmente der
Vorsokratiker de Diels-Kranz : le livre et son titre viennent occulter l'identité
des œuvres recueillies, et jusqu'aux titres weiliens eux-mêmes. Ce qui rend plus
difficile encore l'utilisation de ces recueils est que, bien évidemment, leur
composition ne procède pas non plus des intentions propres à Simone Weil.
Echelonnée sur un laps de temps assez long, leur publication s'est faite, et il ne
pouvait en être autrement, au rythme des manuscrits retrouvés ; chaque recueil,
par conséquent, obéit, non à un ordre systématique, mais à l'état des sources au

moment de sa publication (d'où parfois des reprises d'un recueil à l'autre,
lorsqu'entre temps avait été découverte une version plus complète d'un «papier

») et au jugement, par les éditeurs, de ce qu'il était opportun ou prioritaire de

publier.



Rezensionen 219

Redisons-le encore une fois : si elle n'avait pas été d'abord publiée sous cette
forme, l'œuvre de Simone Weil nous serait aujourd'hui inconnue, et ses premiers
éditeurs ont, en ce sens, accompli une tâche non seulement méritoire, mais

irremplaçable. Il n'en reste pas moins que nous n'étions pas jusqu'ici en
possession d'une édition du corpus weilien qui répondît aux critères d'exhaustivité
et de systématicité qui permettent seuls de parler d'oeuvres véritablement
complètes. C'est maintenant, non pas chose faite, mais en cours de réalisation. Le
rassemblement à la Bibliothèque Nationale de la totalité, selon toute probabilité,

des manuscrits subsistants, y compris la correspondance, rendait possible la
réalisation d'une édition sur des bases véritablement scientifiques. Grâce à

l'accord d'André Weil et des éditions Gallimard, c'est ce qu'ont entrepris André
A. Devaux et Florence de Lussy, avec le concours de nombreux spécialistes, et
nous voyons paraître aujourd'hui le premier volume de cette édition qui en
comprendra seize, répartis en sept tomes (on trouvera à la fin de ce volume le

plan prévu pour l'ensemble de l'édition).
Le premier volume paru est aussi premier dans la chronologie de l'œuvre.

Préfacé par André A. Devaux, qui donne une vision puissamment synthétique
de l'itinéraire de Simone Weil, il regroupe des textes qui, pour l'essentiel,
couvrent la période qui va de 1925 à 1931, avec quelques fragments datant de la

période 1931—1936: travaux d'une étudiante, puis d'un jeune professeur. Ce
n'est donc pas encore l'intellectuelle révolutionnaire ni la mystique qu'on
rencontre en ce volume, mais l'élève d'Alain, qui, une fois quittée la khâgne,
reste fidèle à l'influence du maître. Autour du mémoire de 1930, «Science et
perception dans Descartes », rédigé pour le Diplôme d'Etudes Supérieures (déjà
publié dans Sur la science), et des deux articles publiés par Simone Weil dans les
Libres Propos d'Alain, le volume regroupe un grand nombre d'inédits, qui vont
des dissertations écrites dans la classe d'Alain ou d'essais (les «topos») qui lui
étaient destinés, jusqu'à des notes rédigées en vue des cours à donner, de 1931 à

1936.
Comme on a pu le lire dans la presse à l'occasion de la parution du volume, il

est intéressant, du point de vue de l'histoire des idées, de pouvoir lire ce

qu'écrivait une élève d'Alain. Mais là n'est pas le seul intérêt du volume. Selon le

mot des éditeurs (p. 51 on y trouve la « première philosophie » de Simone Weil :

non qu'il faille s'attendre à voir surgir plus tard une «seconde philosophie» qui
supplanterait la première. On n'a évidemment pas ici une doctrine constituée,
ni complètement originale. Mais ce qui rend ce volume passionnant, c'est qu'on
y voit, parmi les marques directes de l'influence d'Alain, un esprit prendre ses

premiers repères, qui sont le travail comme révélation d'un ordre dans les

choses, les mathématiques comme le seul modèle de cet ordre, l'identité de

l'intelligible et du beau: en définitive une aspiration à Yobjectivité qui place
d'emblée cet élève d'Alain à l'écart de tout humanisme. En fonction des écrits
ultérieurs, particulièrement ceux de la dernière période (1940-1943), on pourrait

prendre comme pierre de touche de l'évolution philosophique de Simone
Weil sa proximité avec Platon : il est extrêmement frappant, de ce point de vue,
de voir comme Platon oriente déjà ces premiers essais d'un esprit résolu. Ainsi le

« topo » de 1925 par lequel s'ouvrent ces Premiers écritsphilosophiques, consacré au

conte des «Six Cygnes» de Grimm, est-il déjà construit sur des thèmes qu'on



220 Rezensionen

n'aurait attendu que chez la Simone Weil d'après l'année d'usine ou d'après la

guerre d'Espagne. Ouvertement interprété comme un mythe platonicien
(influence d'Alain : mais c'est ce qui conduira, plus tard, aux investigations sur le

folklore), ce conte est l'occasion d'une méditation sur le silence, « l'abstention »,

l'attente: in nuce, tout ce que la mystique de Simone Weil déclarera plus tard
devoir à Platon, qui est d'ailleurs explicitement invoqué dès ce premier texte.

Cela n'est pas pour nier toute évolution de Simone Weil, y compris dans sa

manière de comprendre Platon. A cette époque, c'est encore celle d'Alain (cf.

p. 133, où la représentation d'un Platon «idéaliste, même pas kantien», est dite
« un Platon de pacotille »), et il est avéré que plus Simone Weil méditera Platon,
plus elle tendra, au contraire d'Alain, à le prendre à la lettre, et donc à ne pas
prendre les idées pour une allégorie. Mais il n'en reste pas moins que, dès la
classe d'Alain, elle ouvre les sillons qu'elle ne fera par la suite que prolonger. Il
serait facile à cet égard de montrer que le mémoire « Science et perception dans
Descartes », qui cherche dans Descartes l'accomplissement de la science grecque
en même temps que le moment où la science chute dans le pragmatisme,
contient déjà tous les thèmes des articles sur Louis de Broglie et Max Planck qui
ne seront écrits qu'au début de la guerre. On voit que ces Premiers écrits
philosophiques, en complétant un texte déjà connu par les inédits de la même période,
jettent sur lui une nouvelle lumière. Ce premier volume se révèle en ce sens

indispensable pour établir avec exactitude l'itinéraire de Simone Weil jusque
dans ses dernières années.

Rendons hommage pour finir au travail, remarquable de compétence et de

précision, des éditeurs de ce volume, Gilbert Kahn et Rolf Kühn, deux weiliens
confirmés, qui ont établi les textes et les ont accompagnés d'une annotation
abondante, offrant tous les renseignements dont on a besoin à la fois sur la date
et les circonstances de chaque texte, et sur les nombreuses citations, voire
allusions, faites par Simone Weil. Des variantes et un Index des noms achèvent
de faire de ce volume un véritable instrument de travail.

Michel Narcy

Miklös Veto : La pensée de Jonathan Edwards. - Paris : Ed. du Cerf, 1987,
363 S.

Das gerechtfertigte Interesse für diese werksynthetisch angelegte Studie ist
mehrfach zu begründen : historisch, ideen-geschichtlich, ethisch-metaphysisch
sowie religionsphilosophisch und theologisch mit Einschluß ökumenischer
Aspekte. Jonathan Edwards (1703—1758), zu dem bisher fast ausschließlich nur
englischsprachige und holländische Untersuchungen vorlagen, bedeutet nämlich

für Nordamerika sowohl den Anfang einer eigenständigen Philosophie wie
die gedanklich dichteste, pietistisch-spirituelle Erneuerung eines durch die
Aufklärung im Rationalismus erstarrten Puritanismus. Gerade für solche genuinen
VerstehensVoraussetzungen kann M. Veto (Universität Rennes) nicht nur seine
besonderen Kenntnisse aus früherer philosophischer Lehrtätigkeit in den
U.S.A. einbringen, sondern vor allem auch die bisher systematisch von ihm



Rezensionen 221

reflektierte Beziehung von Philosophie und Religion, wie er sie u.a. mit wichtigen

Arbeiten über Schelling (und den Deutschen Idealismus insgesamt) sowie
über S. Weil und das Problem des Bösen vorgelegt hat.

Edwards' Denkweg eines Philosophen und Predigers — der die ontologische
Konstitutionsproblematik vom Begriff der «Zustimmung» her denkt, um
schließlich in einer Ästhetik des «Geschmacks», die Frage nach der
gnadenbedingten Anziehung für die «reine Liebe» zu lösen, verlangt zugleich eine
anthropologische und ethische Betrachtung, in welche die griechisch-christliche

Traditionslinie von Augustinus bis Kant über Calvin und Locke mit
eingebettet ist. M. Veto artikuliert diese spekulativen Zusammenhänge im besten
Wortsinne in acht aus differenzierten Hauptkapiteln: «Vom Sein zur Gnade»
(I), «Der Wille» (II), «Gott und der böse Wille» (III), «Das Böse im Guten»
(IV), «Spirituelle Idee und natürliche Erkenntnis» (V), «Die Erkenntnis des

Spirituellen» (VI), «Die zwei Schönheiten» (VII) sowie «Das Ganze und das

Wesentliche» (VIII).
Was theologisch als Schöpfungs-, Sünden(fall)- und Gnadenlehre bei J.

Edwards erscheint, ist folglich philosophisch vor allem mit der Bestimmung von
Sein, Wille und Schönheit bei ihm in Einklang zu bringen. Insofern nun der Sinn
des Geschaffen-seins darin besteht, daß dieses letztlich zum «Medium» der
innertrinitarisch begründeten « Zustimmung» Gottes zu sich selbst wird, erlaubt
die Unterscheidung in «materielles» und «spirituelles Sein» den Aufweis einer
solchen allseitigen Kontinuität mit Gott als dem Sein. Denn während das

materielle Sein besonders durch Proportionalität ausgezeichnet ist, beruht die
axiologische «Vortrefflichkeit» (excellence) des spirituellen (Da-)Seins seinerseits

in der Gott entgegengebrachten «Zustimmung». Damit sind Calvinismus
und Idealismus in gewisser Weise versöhnt, da Gottes absolute Souveränität
nicht jede menschliche Autonomie schlechthin aufhebt und dennoch gleichzeitig

eine pantheisierende Konnaturalität vermieden ist.
Diese konstante Hauptsorge Edwards' um einen wirklichen Ausgleich

zwischen menschlicher Eigenverantwortlichkeit und göttlicher Absolutheit zeigt
sich in besonders eigenständiger Weise innerhalb seiner Diskussion des

Willensproblems, wo M. Veto u.a. sehr aufmerksam der ständigen Verflechtung des

Theodizeeproblems mit der nominalistischen Logik von einer in allem
unvergleichbaren Transzendenz nachgeht. Edwards — meist für sein Werk «The
Freedom of Will» bekannt — gelingt es, den Willen als gänzlich bestimmt zu
erweisen, und zwar aus sich selbst heraus, ohne ihm den Charakter des spezifisch
Volitiven einerseits zu nehmen und ohne ihn andererseits auch aus der
theologisch-dogmatischen Vorgabe der Erbsündenlehre herauszulösen. Der hierzu
überzeugende Nachweis M. Vetos erfolgt zu einem guten Teil durch die
quellenmäßig berechtigte Beachtung der metaphysischen Intuition Lockes von der
«konstituierten Einheit». So wie für Locke eine fortgesetzte Schöpfung der
allgemeinen und persönlichen Identität beim Erkenntnisgeschehen vorausgeht,
so liegt — übertragen auf die Kontinuität eines jeden Menschen in bezug auf
Adam — auch der Person Adams und aller Abstammung der Individuen von ihm
eine «schöpferische Macht Gottes» voraus. Aber diese physischen und
metaphysischen Voraussetzungen verhindern nicht, daß sich im jeweiligen
(sündhaften) Wollen nur ein Wille als der je meinige äußert. Denn wäre der Wille nicht



222 Rezensionen

durch sich selbst bestimmt, dann wäre es kein wirklicher Wille oder seine
Unbestimmtheit führte zu einem unendlichen Aufsuchen eines äußeren
Bestimmungsgrundes, womit im Grunde die gleiche Widersprüchlichkeit wiederkehrte,

die sich so oft bei der Behandlung dieses anthropologischen Zentralthemas

beobachten läßt.
In einer Welt des kaum begrenzten Bösen ist das Gute dennoch nicht

gänzlich abwesend, wie es sich für Edwards in der wahrhaftig ausgeübten
«Tugend» offenbart, die allerdings im Rahmen «spiritueller Schönheit» zu
denken ist. « Natürliche Tugend » allein - womit augustinische Tradition
durchscheint — bleibt für den Präsidenten des <College of Newjersey> in Princeton
(ab 1758) im letzten «Egoismus», da solche Tugend nicht «das Sein im
allgemeinen » oder ein besonderes Wesen als von diesem allgemeinen Sein gewolltes
her liebt. Solche Liebe ist nur der «wahrhaftigen Tugend» zugänglich, welche
« reines Wohlwollen » ist. Und auf dieser Ebene wird die Edwards'sche Ästhetik
aktuell, insofern die « erste Schönheit » die « spirituelle Schönheit » bildet, welche

der Zustimmung eines endlichen «intelligiblen Wesens» zu Gott selbst

entspricht. Der « Geschmacks »-Begriff (goût) ist hierbei insoweit maßgeblich,
als nicht nur ästhetische Strukturen als materielle oder ethische «Korrespondenzen»

ergriffen werden, sondern der «Geschmack» als intuitive Kategorie
eine «totale Seinsgegenwärtigkeit» gegenüber einem geschaffenen Wesen
bezeugt. Anders gesprochen : ein real Existierendes wird in sich selbst, durch
sich selbst und für sich selbst «erkannt».

Hierbei entspricht das « reine Wohlwollen » als spirituell höchste Schönheit
der absoluten Transzendenz der Gnade, da auch Gnade nur mit-teilbar ist, nicht
aber be-sorgt werden kann. M. Veto arbeitet hier wieder die Bezüge zu Lockes
Konzeption von den « einfachen Ideen » heraus : der Geist kann sie zwar benutzen,

erhält sie indessen von außen. Es war Edwards' Originalität, dieses sinnliche

Erkenntnistheorem auf die Gnadenebene zu übertragen, denn durch die
«einfache Idee» der Gnade erhält der spirituell orientierte Mensch
«Geschmack» am «ersten Schönen», um auf diesem Wege immer mehr die reine
Liebe zu suchen. Jede natürliche Tugend hingegen geht von einem begrenzt
Begehrenswerten aus, das zur ich-bezogenen Bestimmung wird, während das

Wohlgefallen an Gottes Liebe als originärer Schönheit eine unabänderliche,
weil konstant unwiderstehliche «Neigung» darstellt und innerhalb einer
solchen Spiritualitäts-Philosophie wird auch einsehbar, wie Gott — als ein lebendiges

Sein — sich wirklich vom Gläubigen « schmecken » lassen kann.
Wie nahe trotz dieser konkretisierten Gottesbeziehung die möglichen

Verbindungen zu Kants späterer Lehre vom Noumenalen und zur praktischen
Urteilskraft des Schönen sind, liegt auf der Hand. Deshalb macht M. Veto, der
andernorts viele Einzelbeiträge zu Kant aufzuweisen hat, mit Recht darauf
aufmerksam, daß Edwards nicht nur ein origineller amerikanischer Denker ist,
sondern zugleich auch den letzten großen Vertreter eines christlich-philosophischen

Systems vor den romantischen und idealistischen Gedankengebäuden
in Deutschland darstellt. Unter diesem Aspekt schließt M. Vetos Studie mithin
eine Lücke in der bisherigen Geistesgeschichte des 18. Jahrhunderts. Entsprechende

Namen- und Sachregister helfen dem insbesondere hieran interessierten
Forscher ebenso weiter, wie eine spezielle Konkordanz der sechs verschiedenen



Rezensionen 223

Edwards-Editionen (335—349) die zukünftige Arbeit zu diesem Autor erleichtern

wird.
Insgesamt gesehen dürfte es jedoch auch ein maßgebliches Verdienst dieses

Buches sein, dem Begriff des Spirituellen (und dies nicht nur für den französischen

Sprachraum) den Beigeschmack des Unwissenschaftlichen, Unverbindlichen

oder gar Mystisch-Okkulten zu nehmen. Denn außer der «spirituellen»
Verlebendigung von Antithesen wie «Theorie und Praxis», «Erkenntnis und
Glauben », « Philosophie und Religion » wird hier die Potenz des Spirituellen zu

philosophischer Stringenz grundsätzlich transparent gemacht.
Rolf Kühn

Albert R. Jonsen ; Stephen Toulmin : The Abuse ofCasuistry. A History of
Moral Reasoning. — Berkeley, Los Angeles, London: University of California
Press 1988, 420 S.

Aus der Zusammenarbeit des Philosophen Toulmin und des Medizinethi-
kers Albert R. Jonsen ist ein bedeutendes Buch entstanden. Wie der Untertitel
ankündigt, handelt es sich um eine Geschichte der Ethik. Neuere geschichtliche
Darstellungen der Ethik sind bekanntlich Mangelware. Das vorliegende Werk
gibt einen zuverlässigen, wenn auch knappen und selektiven Uberblick über die
Geschichte der Ethik im Abendland. Im Mittelpunkt des Interesses steht nämlich

nicht die Begründung der Ethik, die sogenannte « Prinzipienethik »,
sondern die Anwendung der Ethik — wir könnten von einer «Maximenethik»
sprechen. Diese Linie führt uns weniger auf die reichlich ausgetretenen Pfade
der ethischen Reflexion von Piaton, Kant und den Utilitaristen, sondern sie

führt von Aristoteles, der Stoa und Cicero zu den christlichen Kanonisten, von
der Beichtliteratur zu den mittelalterlichen Theologen und den Kasuisten des

16. und 17. Jahrhunderts. Die Blütezeit der katholischen Kasuistik zwischen
1556 und 1656 findet große Beachtung. Eine deutliche Zäsur bilden die
1656/57 erchienenen « Lettres Provinciales» von Blaise Pascal, die eine scharfe
und wirkungsvolle Polemik gegen die Kasuistik enthalten. Ist das dritte Buch
von Ciceros <De officiis> gleichsam die Wiege der Kasuistik, so sind Pascals
Briefe ihr Grab. Eine Neubelebung der Kasuistik meinen die Verfasser in der
neusten Medizinethik zu erkennen. Sie plädieren für eine moderne Kasuistik ohne

Mißbrauch — insofern ist der Haupttitel irreführend. Neuansätze einer kasuistischen

Methodologie finden sich bei den klassischen Vertretern des Pragmatismus,

William James und John Dewey, an die Toulmins bekannte pragmatische
Argumentationstheorie anknüpft.

Die historischen Ausführungen werden also zusammengehalten und geleitet

von einem systematischen Interesse. Im Unterschied zur deutschsprachigen
Diskussion werden hier nicht einfach praktische Philosophie und Rhetorik
«rehabilitiert», sondern es wird gleichzeitig eine Klinge für die aktuelle
Diskussion geschmiedet. Diese Klinge ist ein Argumentationsschema für praktische

Erkenntnis, die auf den Einzelfall zielt und nicht die Form der logischen
Deduktion hat, also weniger streng ist. Dieses Schema, das Toulmin in seinem
frühen Buch «The Uses of Argument» (1958) entworfen und in seiner jüngsten



224 Rezensionen

Gemeinschaftsarbeit mit Richard Rieke und Allan Janik «An Introduction to
Reasoning» (1979) erweitert hat, wird kurz vorgeführt. Der alte Kontrast
zwischen theoretischer und praktischer Argumentation wird aufgeweicht. Alle
wissenschaftlichen und technologischen Aktivitäten bewegen sich in einem

Spektrum, wobei die einen dem theoretischen Extrem der Axiomatisierbarkeit
näher kommen, während die anderen sich mehr der praktischen Erkenntnis
annähern (36). Diese läßt sich nicht nach dem «geometrischen Ideal» vollziehen

- dieser Irrtum hat von Piaton bis zu Pascal und seinen Zeitgenossen
Spinoza und Descartes der Kasuistik am meisten geschadet. Der « Piatonismus
in der Ethik» manifestiert sich in einer vornehmen Zurückhaltung gegenüber
der Erörterung des Einzelfalles und der Aussagekraft von paradigmatischen
Beispielen. Die Verachtung der Kasuistik hat also eine historische Wurzel in
einer zu hohen Anforderung an Allgemeinheit, d.h. überzeitliche Geltung,
Ausnahmslosigkeit, Einfachheit, Selbstverständlichkeit (sog. Selbstevidenz)
und Präzision moralischer Erkenntnis. Zu hohe Anforderungen begünstigen
das Umschlagen in Skepsis. Dagegen gibt es eine tiefere Affinität zwischen
kasuistischem und pragmatischem Denken. Was nun die Ethik betrifft, so wird
von den Verfassern immer wieder auf die Paradigmen der ärztlichen Diagnose
und der juristischen Urteilsfindung hingewiesen. Sie offerieren eine eigene
Definition von Kasuistik. Sie nennen Kasuistik « die Analyse von moralischen
Problemen unter Verwendung von Denkverfahren, die auf Paradigmen und
Analogien begründet sind, die zur Formulierung von sachverständigen
Meinungen über die Existenz und Stringenz besonderer Verpflichtungen führt, die
in Begriffen von Regeln und Maximen ausgedrückt werden, welche generell,
aber nicht universell oder unveränderlich sind, weil sie mit Gewißheit nur
unter den typischen Bedingungen des Handelnden und der Umstände der
Handlung gelten» (257).

Diese Charakterisierung ist sowohl historisches Extrakt der Auswertung des

Vorgehens von Kasuistikhandbüchern und ihres « Probabilismus » als einer
Methode der freien Erörterung von begründeten Ausnahmen als auch das Fazit
zweier Personen, die sich in den Jahren 1975 bis 1978 als Mitwirkende an einer
vom amerikanischen Kongreß gegründeten Ethikkommission zu Fragen des

Humanexperiments beteiligt haben. Eine Liste der schwer zugänglichen
Handbücher aus der Blütezeit der Kasuistik findet sich im Anhang. Es wird
zugestanden, daß die historische Auswertung sehr lückenhaft ausgefallen ist (90).
Besonders reizvoll ist die Darstellung der Debatten über Wucherzins, Meineid
und Ehrverletzung. Im 13. Kapitel werden die Bausteine der Kasuistik rekapituliert.

Die Verfasser wollen nicht die alte Kasuistik aufwärmen. Sie distanzieren
sich vor einigen unverdaulichen Lehrstücken — etwa von den absurden Strafen
für Onanie und der Legitimation der Folter zur Erzwingung von
Schuldgeständnissen. Sie stellen auch die Frage : «Wie kann es eine erneuerte Kasuistik
geben in einer Kultur, in der die entscheidenden Institutionen nicht existieren

» Ansätze zur Institutionalisierung lassen sich vor allem in der Medizin-
und Bioethik feststellen.

Die zunehmende Tendenz zur Kasuistik innerhalb der Philosophenkom-
munität wird von den Autoren nicht genügend anerkannt. Sie nennen nament-



Rezensionen 225

lieh Leute wie Sissela Bok und Michael Walzer und beeilen sich hinzuzufügen,
daß diese Autoren in der philosophischen Fachwelt kaum Beachtung fänden.
Dies ist eine groteske Fehleinschätzung der gegenwärtigen Diskussionslage.
Eine unaufhaltsame Drift zur Kasuistik hat inzwischen auch Spezialisten und
Insider der akademischen Ethik ereilt. Viele Moralphilosophen bedienen sich
ethischer «Mischformen», d.h. sie verwenden nacheinander und miteinander
pflichtethische, tugendethische und utilitaristische Prinzipien, und zwar auch in
den Bereichen der Berufs- und Staatsethik, der Tier- und Umweltethik usw. In
Anlehnung an das juristische Denken lassen sich akteurzentrierte, folgenorientierte

und andere Argumente als unterschiedliche topologische Argumente
erkennen, die verschiedene Aspekte von Situationen aus mehreren Perspektiven

beleuchten, die sich untereinander nicht zu konkurrieren brauchen,
sondern sich auch ergänzen können (297 f.). Allerdings kann nur ein hoher
Aufwand von Unterscheidungsvermögen und sprachlicher Präzision eine bloße
Verwischung der Konturen und billigen Synkretismus verhindern.

Jean-Claude Wolf

Josef Fuchs : Für eine menschliche Moral. Grundfragen der theologischen
Ethik. Band 1 : Normative Grundlegung. — Freiburg i. Ue. : Universitätsverlag;
Freiburg i. Br. : Herder 1988, 335 S. (Studien zur theologischen Ethik 25).

Der Verfasser der im anzuzeigenden Band zusammengestellten Aufsätze
bemüht sich seit vielen Jahren in einer umfangreichen Lehr- und Publikationstätigkeit,

der christlichen Ethik und speziell der katholischen Morallehre ein
menschliches Gesicht zu geben. In immer neuen Anläufen und Erklärungsversuchen

geht es Josef Fuchs darum aufzuzeigen, wie christliche Sittlichkeit
verstanden werden kann : als wahre « Menschwerdung» Gottes (vgl. Vorwort S. 7).

Die im vorliegenden ersten Band gesammelten Arbeiten aus den letzten zwanzig

Jahren widmen sich der Aufgabe, diesen Grundgedanken zu explizieren und
in Auseinandersetzung mit konkurrierenden Ansätzen zu bewähren. Im 1989

folgenden zweiten Band werden Beiträge zusammengestellt, die Konkretisierungen

einer menschlichen Moral der Christen in verschiedenen Problembereichen

darlegen. Die Arbeiten von Fuchs waren bisher weit verstreut und oft
für ein breiteres deutschsprachiges Publikum kaum zugänglich, so daß die
(übrigens im Preis sehr günstige) Ausgabe eine Lücke zu schließen vermag.
(Eigenartigerweise sind gesammelte Schriften des Verfassers in italienischen
und englischen Ubersetzungen bereits vor Jahren erschienen

Es kann in einer kurzen Buchanzeige nun nicht darum gehen, einen
« Überblick » über die weitgespannte theologisch-ethische Konzeption vonJosef
Fuchs zu geben. Immerhin soll aber auf zwei thematische Schwerpunkte der
Aufsätze des ersten Bandes hingewiesen werden. In mehreren Arbeiten hat sich
Fuchs der Frage nach dem « Proprium » einer christlichen Moral gewidmet und
sich damit auch in die Diskussion um die «Autonome Moral» (A. Auer, D.
Mieth u.a.) eingeschaltet. Einige dieser Aufsätze sind in die vorligende Sammlung

aufgenommen worden (99 ff.). Bereits 1968 vertrat Fuchs im Zuge der



226 Rezensionen

Aufarbeitung der mit der Enzyklika «Humanae Vitae» Pauls VI. geschaffenen
Situation die These, wonach das entscheidend Christliche kaum in kategorialen
Normen und Verhaltensweisen, sondern in einer «christlichen Intentionalität»
zu suchen sei (104 ff.). Diese, als existentielle Entschiedenheit des Gläubigen
für Christus und den Vater Jesu Christi verstanden, wird nicht das partikulär-
kategoriale Handeln des Christen inhaltlich unterscheidend bestimmen ; Fuchs
behauptet vielmehr, daß «die christliche Moral in ihrer kategorialen Bestimmtheit

und Materialität grundlegend und substantiell ein Humanum» sei (106
u.ö.). In späteren Ausführungen bekräftigte Fuchs wiederholt diese These. So

wies er 1977 in einem Vortrag darauf hin, daß «quoad nos» die christliche
Moral material-inhaltlich nicht von einer human-autonomen unterschieden
werden kann. Dies widerspricht aber nicht der Tatsache, daß « quoad se » echte
humane Moral objektiv als Teil der wahrhaft christlichen Moral anzusehen ist

(119 ff.). In diesem Zusammenhang betont Fuchs mit Recht, daß eine
grundsätzliche Nicht-Einsichtigkeit des Sittengesetzes durch die menschliche
Vernunft das christliche Handeln zu bloßem Gehorsam gegenüber einem Absolu-
tum degradierte: Moraltheologie würde damit wesentlich Moralpositivismus.
Eine solche Auffassung sei nur möglich durch eine anthropomorphe Verzeichnung

Gottes als willkürlicher («absoluter») Legislative (129; vgl. auch den

wichtigen Aufsatz «Das Gottesbild und die Moral innerweltlichen Handelns»,
172—194). Das humanrationale und somit« autonome» Konzept der Moraltheologie

mußte in neuester Zeit gegen Versuche verteidigt werden, ein — auch
material-inhaltliches — Proprium christlicher Moral in den Vordergrund zu
stellen - sei es durch eine christozentrische «Universalnorm» (von Balthasar),
durch die Idee einer neuen christlichen « Gesamtgestalt » (Ratzinger) oder durch
Skeptizismus gegenüber den moralischen Kompetenzen einer nicht durch den
Glauben erhellten Vernunft («Glaubensethik»: Stoeckle u.a.) (145 ff.).

Einen zweiten Schwerpunkt der jahrzehntelangen Arbeit von Josef Fuchs,
die in der vorliegenden Sammlung belegt ist, bilden seine Bemühungen um eine
Reformulierung des Naturrechts. Ausgangspunkt der Überlegungen bildet die
erwähnte Ablehnung der Vorstellung eines «Gebieter-Gottes» zugunsten des

Verständnisses Gottes als Schöpfer. Daraus ergeben sich Konsequenzen für die
Naturrechtsauffassung: Das «Gesetz Gottes» ist nicht zu begreifen als Sammlung

positiv gegebener und geoffenbarter Gebote, sondern vielmehr als sittliche
Ordnung, die Gott in die Natur des Menschen eingeschrieben und die dieser
durch die eigene Vernunft dort zu finden hat (vgl. etwa 177 ff., 192 u.ö.). Diese

Konzeption bemüht sich, einen naturalistischen Fehlschluß zu vermeiden :

Fuchs versteht unter sittlichem Naturgesetz nicht eine Sammlung von aus der
Natur des Menschen diesem unvermittelt erwachsenden Forderungen, sondern
«Einsicht und wertendes Urteil menschlicher Vernunft hinsichtlich
richtigen Verhaltens in der Gegebenheit der Welt des Menschen» (295). Das ist
offensichtlich nicht in allen Punkten dasjenige Naturrechtsverständnis, das

neueren kirchenamtlichen Stellungnahmen zur Sexualmoral zugrunde liegt.
Fuchs setzt sich insbesondere gegen eine un- bzw. unter-personale Betrachtung
«der» Sexualität zur Wehr, aus der dann Angaben über sittlich nicht vertretbares

Handeln erhoben werden sollen (vgl. etwa 233, 299).



Rezensionen 227

Bereits eine erste Durchsicht der Schriften von Josef Fuchs läßt erkennen,
daß es dem Autor in außergewöhnlichem Ausmaß gelungen ist, sonst oft
vernachlässigte Bereiche in ein imponierendes Gesamtwerk zu integrieren. Nachdem

er in den Jahren nach dem Konzil in einen fruchtbaren Dialog mit
zeitgenössischen Dogmatikern eingetreten ist, vermochte er in der letzten Zeit, die
nordamerikanische moraltheologische Diskussion aufzunehmen und damit —

wohl erstmals — einem breiteren deutschsprachigen Publikum nahezubringen.
Hier darf jedoch eine kritische Bemerkung angebracht werden : Auf die
zeitgenössische philosophisch-ethische Diskussion geht auch Fuchs kaum ein;
Anschlüsse an die Diskussionen etwa umj. Rawls' «Theory ofJustice» oder die im
deutschsprachigen Raum entwickelte Diskursethik fehlen ganz. Diesen blinden
Fleck teilt Fuchs mit der überwiegenden Mehrzahl zeitgenössischer Moraltheologen.

Das ist insofern bedauerlich, als man durchaus vermuten darf, daß jede
theologische Ethik von philosophisch-ethischen Konzeptionen in der
Traditionslinie Kants lernen könnte.

Trotz dieser Anmerkung muß gesagt werden, daß die gesammelten Arbeiten

von Josef Fuchs S.J. nicht nur präzise informierende Darlegungen zu
Problemen zeitgenössisch verantworteter Moraltheologie enthalten, sondern auch

Möglichkeiten und Chancen eines produktiven Umgangs mit der eigenen
Tradition aufzeigen. Viele seiner Ausführungen werden zwar dem Spezialisten aus
den verstreuten Erstpublikationen bekannt sein. Ihre Sammlung hat aber nach

Meinung des Rezensenten ein Buch ergeben, das insbesondere Studierenden
einen hervorragenden Einstieg in die Moraltheologie ermöglicht und ihnen
einen breiten Uberblick über die anstehende Problematik verschafft.

Christian Kissling




	Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

