
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 36 (1989)

Heft: 1-2

Artikel: La réception du BEM : une évaluation des réponses des Églises aux
quatre questions de sa préface

Autor: Guérin, Nicolas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761139

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761139
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nicolas Guérin

La réception du BEM
Une évaluation des réponses des Eglises

aux quatre questions de sa préface

Les quatre questions de la préface du BEM n'ont pas tracé un chemin
évident à suivre pour toutes les Eglises. Plusieurs ont développé des commentaires

de façon plus ou moins large selon une logique propre, sans toujours

remarquer qu'elles omettaient de répondre spécifiquement à ces quatre
questions.

Quelques autres, peu nombreuses, justifient ce choix par différentes raisons :

la théologie de la réception, l'occidentalisme du BEM, leur propre incompétence.

Greek Orthodox Patriarchate ofAlexandria croit que les Eglises orthodoxes

accepteront mais ne recevront pas le BEM parce que la réception signifie autre
chose pour les Orthodoxes et que le BEM n'exprime pas entièrement le point de

vue théologique de l'Eglise orthodoxe. Cependant il contient des éléments en
accord avec l'enseignement orthodoxe. Il faudrait d'ailleurs à son avis un
concile pan-orthodoxe pour décider de l'attitude de l'Eglise orthodoxe dans son
ensemble.

Pour United Church ofChrist infapan, le contenu du BEM et ses perspectives
ne sont pas complètement pertinents par rapport à leur situation parce que
fortement influencés par les valeurs du «monde chrétien» d'Europe et d'Amérique

du Nord. Malgré un effort d'attention aux jeunes Eglises, il est douteux que
le BEM reflète réellement les questions et les tâches des Eglises du Tiers monde.

Mar Thoma Syrian Church ofMalabar (India) souligne dans le même sens que les

Eglises doivent être libres de développer des modèles d'Eglise à partir d'autres

héritages culturels que le sémitique, le latin ou le grec ; c'est pourquoi elle attire
l'attention sur le risque de transformer le BEM en une confession de foi et
constitution qui ferait de l'Eglise une réalité statique.

Ecumenical Council ofChurches in Czechoslovakia ne se sent pas compétent, en

tant que corps interconfessionnel, pour répondre aux quatre questions de la

préface.
Nous allons étudier maintenant successivement les réponses aux quatre

questions de la préface.



174 La réception du BEM

1. Les réponses à la question 1

«Jusqu 'à quelpoint votre Eglise peut-elle reconnaître dans ce texte lafoi de l'Eglise à

travers les siècles »

La difficulté est de prendre en compte à la fois la compréhension et le

contenu de la réponse à la question 1, car les deux sont intimement liés et se

conditionnent réciproquement. C'est pourquoi nous avons classé les réponses
des Eglises de la façon suivante:
— les Eglises qui, sans expliquer le sens de la question, répondent de façon

affirmative ou au contraire plutôt dans un sens négatif, (nous les appelerons,

pour être plus bref, les réponsesj>w ou not but ; le but signifie qu'il y a toujours
quelques réserves critiques en plus ou moins grand nombre dans l'appréciation

du contenu du BEM) ;

— les Eglises qui donnent leur compréhension de la foi de l'Eglise à travers les

siècles et dont la réponse est plutôt positive, (nous les appellerons les réponses
this is it but) ;

— Les Eglises qui s'interrogent sur la signification de l'expression et, sous

réserve d'une certaine compréhension, donnent ensuite leur réponse plutôt
positive, (nous les appelerons les réponses maybe this but).

1.1. Les réponses <yes> or <no but>

1.1.1. Les réponses affirmatives

Plusieurs Eglises de différentes familles expriment un avis très positif au

sujet du BEM, ce qui ne signifie pas qu'elles sont d'accord avec le moindre
mot.

Protestant Methodist Church in the People's Republic ofBenin accepte le BEM
sans réserve. Moravian Church in America (Southern Province) souligne énergi-

quement que le BEM arrive à un consensus sur des points essentiels autorisant
les différences d'accent ou d'approche sur des points particuliers ; il rejoint
admirablement leur mot d'ordre : « in essentials unity, in non-essentials liberty, in all
things love ». Church ofScotland reconnaît dans le BEM un compte rendu moderne
de la foi de l'Eglise à travers les siècles; le rapport de son «Board of World
Mission and Unity» commente ainsi : cette foi de l'Eglise conserve une identité
à travers de nombreuses expressions historiques différentes. Le BEM essaye de

l'exprimer dans le vocabulaire d'aujourd'hui sur la base d'un accord entre les

Eglises sans précédent depuis 787 (Nicée II). Methodist Church of New Zealand

tout en reconnaissant clairement dans ce texte la foi de l'Eglise à travers les

siècles, est gênée au contraire par sa mouture occidentale (langage, images,
concepts). Evangelical-Lutheran Church in Canada affirme pouvoir « reconnaître



La réception du BEM 175

la foi de l'Eglise à travers les âges. Cependant nous voudrions aussi noter dans

cette réponse nos centres d'intérêt et noter le manque d'emphase sur le péché et
la grâce comme une faiblesse significative du document».

1.1.2. Les réponses plutôt négatives

Moins nombreuses sont les Eglises qui refusent de répondre spécifiquement
à cette question ou donnent une réponse plutôt négative. Les raisons invoquées
sont de trois types :

— Notre confession de foi commune est limitée.
Anglican Church of the Southern Cone se demande par exemple si on peut

parler de la « foi de l'Eglise à travers les siècles sans une série de clarifications qui
ne sont pas dans ce document. En effet l'objet de la foi n'a jamais été une
définition doctrinale mais plutôt Jésus-Christ lui-même, et bien qu'Augustin et
Luther aient cru au même Sauveur, il n'est pas sûr qu'ils aient eu la même

compréhension de cette foi ». Presbyterian Church ofIreland va un peu plus loin :

« Il y a bien un accord sur certaines doctrines fondamentales comme la Trinité, la

déité et l'humanité du Christ, le Saint-Esprit et la tradition apostolique dans

l'Ecriture. Mais ce n'est certainement pas vrai qu'il y ait eu ou qu'il y ait une foi
commune de l'Eglise dans la compréhension du baptême, de l'eucharistie et du

ministère, bien que nous reconnaissions qu'il y en ait besoin».

D'autres, mettant en avant le point de vue de la Réforme (Sola Scriptura,
Ecclesia creatura Verbi Divini), ont trouvé que la Commission a compliqué le

processus de réception en le liant à la question plus large de la foi de l'Eglise. On
a l'air de geler un contenu théologique dans une terminologie et de plus des

matières étrangères sont mêlées à ce contenu. General Mennonite Society

(Netherlands) et United German Mennonite Congregations, gênées par l'expression «foi
de l'Eglise à travers les siècles», préfèrent aussi ne pas répondre.

— Nous posons des questions préalables à notre compréhension et réception du
BEM pour lesquelles nous demandons une clarification. Il s'agit des trois
points suivants:

* Ecriture et Tradition. Nous ne pourrions pas accepter la tradition comme
l'interprétation du message biblique qui fait autorité.

* Parole et Sacrement. Nous ne pourrions pas accepter une diminution de la

primauté de la Parole pour donner la priorité aux sacrements.
* Rôle de l'Eglise. Nous ne pourrions pas accepter que l'Eglise et les ministres,

dont la vocation est de servir Dieu et l'œuvre de sa grâce, semblent dispenser

ou contrôler cette grâce.

— L'unité est spirituelle ; la diversité enrichit. C'est la réflexion des Quakers
Canadiens et Néerlandais qui ont une position a-sacramentelle. De façon

quelque peu différente, General Mennonite Society déclare que les questions
primordiales sont la justice et la paix.



176 La réception du BEM

1.2. Les réponses <this is it but>

On ne sera pas surpris de retrouver les positions traditionnelles des grandes
Eglises, avec quelques nuances parfois.

1.2.1. Lafoi de l'Eglise à travers les siècles inclut laplénitude de la Sainte Ecriture et de

la Sainte Tradition transmises par les Apôtres

C'est la position habituelle des Eglises orthodoxes. Pour Bulgarian Orthodox
Church et Romanian Orthodox Church cette foi a été attestée dans l'enseignement
de l'Eglise, dans les œuvres des Pères et des docteurs, dans la liturgie, dans la vie
sainte, en particulier des martyrs et des confesseurs. Elle a trouvé son expression
conciliaire et sa formulation dans les canons dogmatiques des sept Conciles

œcuméniques. Tel doit donc être le critère d'un texte œcuménique qui cherche
l'unité des chrétiens dans l'Eglise une, sainte, catholique et apostolique. Russian

Orthodox Church précise les éléments constitutifs à son avis de la plénitude de la

tradition apostolique:
— l'Eglise locale (communauté, paroisse, diocèse, éparchie) gouvernée par

l'évêque canonique en communion avec les autres évêques du secteur ou de la

province ;

— l'eucharistie présidée par un évéque ou par un prêtre désigné par lui ;

— la communion canonique et eucharistique des évêques-primats de larges
entités ecclésiastiques territoriales (préfectures, pays, nations, églises) avec
des évêques-primats de semblables entités ecclésiastiques historico-canoni-

ques (allusion aux problèmes de la diaspora ;

— la succession épiscopale apostolique dans la grâce et la continuité de la

tradition apostolique depuis les Apôtres ;

— la plénitude des charismes apostoliques et de la tradition apostolique à travers
les âges ne connaissait pas et n'avait pas de ministère eucharistique féminin.

Si la majorité des Eglises orthodoxes confessent ainsi clairement ce qu'est

pour elles la foi de l'Eglise, elles ne sont pas les seules à assumer dans cette foi la

tradition de l'Eglise primitive, en particulier le(s) credo(s). Church of England,

par exemple, comprend la foi apostolique de l'Eglise universelle comme la foi
«uniquement révélée dans les saintes Ecritures et développée dans les credos

catholiques, laquelle foi l'Eglise a pour mission de proclamer de nouveau à

chaque génération ». United Methodist Church va même plus loin en reconnaissant

que les traditions assumées dans l'élaboration du BEM font de ce texte un
témoin très significatif pour aujourd'hui de la foi chrétienne apostolique.

Evangelical-Lutheran Church ofBrunswick apprécie beaucoup la tentative de

définir le baptême en mettant en relation les témoignages de base du Nouveau
Testament et en élaborant à partir d'eux un enseignement qui prend en compte
les traditions patristiques et la pratique baptismale de l'Eglise ancienne ; elle
reconnaît la foi de l'Eglise en harmonie avec cette élaboration dans de nom-



La réception du BEM 177

breuses affirmations fondamentales du texte de convergence sur le baptême.
Presbyterian Church of Wales reconnaît que pour l'eucharistie la foi de l'Eglise
inclut des théologies différentes et souvent conflictuelles. Evangelical Presbyterian

Church in Ghana parle de la foi de l'Eglise, à savoir que Jésus est né, mort et
ressuscité, comme l'affirme le Credo.

1.2.2. La foi de l'Eglise à travers les siècles est la foi apostolique attestée dans le

Nouveau Testament

C'est la compréhension de la moitié des Eglises luthériennes environ, de

plusieurs Eglises réformées et autres Eglises protestantes, de trois Eglises bap-
tistes, d'une Eglise unie, qui l'affirment explicitement. Church of Lippe, par
exemple, répond ainsi: «Comme une Eglise de la Réforme, nous ne pouvons
comprendre la lre question que dans le sens suivant: nous sommes appelés
continuellement à nous interroger sur le fondement scripturaire des doctrines
de l'Eglise». Federation of the Evangelical Churches in the GDR peut ainsi reconnaître

les textes du BEM comme un témoignage à la foi apostolique chrétienne

en accord avec la Sainte Ecriture.
Certaines parmi ces Eglises notent la difficulté de l'évaluation de la

signification œcuménique du BEM parce qu'il n'y a pas de critères généralement
acceptés du contenu de la «foi apostolique». Evangelical-Lutheran Church of
Finland note justement que 1'« apostolicité » continue à apparaître concrètement
seulement comme un concept ayant différentes interprétations confessionnelles.

1.2.3. La foi de l'Eglise est la foi apostolique assumée dans notre propre tradition

La différence avec la section précédente est la suivante: les Eglises dont

nous allons parler maintenant reconnaissent plus explicitement qu'elles
interprètent la foi apostolique dans leur propre tradition. Suivant les cas, on peut
apprécier ce fait de deux façons : soit ces Eglises n'arrivent pas à dépasser leur

propre confession de foi, soit elles témoignent qu'on ne peut parler de foi de

l'Eglise, c'est-à-dire pour elles de foi apostolique, qu'au sein d'une tradition.
Beaucoup d'Eglises intègrent ainsi à la foi de l'Eglise la foi de leur propre

tradition. La réponse d'Ecumenical Patriarchate of Constantinople « n'a pas
l'intention d'examiner les détails du texte, mais sera une appréciation générale

ayant pour base les thèses doctrinales de notre Eglise orthodoxe». Anglican
Church ofCanada « reconnaît en fait la foi de l'Eglise dans le document de Lima.
Non seulement le consensus est compatible avec la théologie anglicane, mais la

méthode théologique elle-même est en accord avec notre manière de traiter
Ecriture-Tradition-raison. Le BEM est fidèle aux affirmations de foi reçues par
l'Eglise indivise ; il souligne les sacrements comme les Anglicans l'ont toujours
fait, et préserve le triple ministère, en particulier l'épiscopat historique». De
même, Episcopal Church (USA) voit dans le BEM une expression de la foi et de



178 La réception du BEM

la mission de l'Eglise à travers les siècles. Presque toutes les affirmations
correspondent aux lignes directrices du Quadrilatère Chicago-Lambeth. Le texte
du baptême contient pour Church ofMelanesia la substance de sa foi et consonne
avec la foi historique de l'Eglise à travers les siècles.

On retrouve dans ce groupe une bonne partie des Eglises luthériennes, mais

davantage proportionnellement d'Eglises réformées et d'Eglises unies. Church of
Norway explique ainsi le sens d'une démarche dans laquelle beaucoup se

retrouveraient : «Nous avons spécifiquement essayé de confronter le BEM en

premier lieu au témoignage de l'Ecriture comme la norme qui fait autorité pour
l'Eglise. Ensuite nous avons voulu commenter le document sur la base de notre

propre identité ecclésiale et de notre auto-compréhension comme Eglise
luthérienne. Nous considérons aussi les confessions de l'Eglise primitive comme
une partie vitale de nos fondements doctrinaux. Quand nous prenons comme
point de départ les principaux éléments de la théologie de la Réforme
luthérienne, c'est parce qu'elle visait à promouvoir la vraie foi chrétienne apostolique
sur la base de l'Ecriture et de la confession universelle œcuménique des

symboles de l'Eglise primitive».
Roman Catholic Church commente le texte point par point en donnant pour

chacun une appréciation générale et des commentaires.

1.3. Les réponses <mayhe this hut>

Nous voulons classer ici les réponses qui soulèvent la question de l'ambiguïté

du recours à l'histoire : dans quelle mesure est-il normatif? UnitedReformed
Church in the UK pose toute une série de questions qui révèlent bien l'embarras
dans lequel certaines Eglises se sont trouvé plongées: «La foi de l'Eglise à

travers les siècles» fait-elle référence à la gamme des croyances qui jalonnent
l'histoire ou à une sorte de norme théologique Est-ce un critère par lequel on
juge sa propre tradition ou est-il utilisé pour tester les autres Doit-on considérer
tous les développements historiques comme l'œuvre du Saint-Esprit ou seulement

certains d'entre eux? Cette question se pose surtout pour le texte sur le

ministère. Le Saint-Esprit n'était-il pas autant à l'œuvre dans la chute du triple
ministère aux XVIe et XVIIe siècles qu'il ne l'avait été pour sa création aux IIe et
IIIe siècles Elle reconnaît manquer de critères pour juger les développements
historiques.

Methodist Church (UK) développe une distinction intéressante qui est
utilisée aussi par d'autres Eglises dans leur réponse. Il s'agit de savoir si l'expression
« foi de l'Eglise à travers les siècles » est à comprendre de façon descriptive ou
prescriptive. La compréhension descriptive pose de grandes difficultés pour
plusieurs raisons : beaucoup d'éléments dans la diversité de la tradition
chrétienne sont complémentaires, mais beaucoup sont aussi incompatibles. De plus
il est difficile de saisir dans un milieu intellectuel et culturel donné la pensée



La réception du BEM 179

d'un autre. Dans le même sens, la formulation linguistique d'une génération n'a

pas nécessairement la même signification pour une génération ultérieure. Enfin
le consensus entre les chrétiens au XXe siècle est beaucoup plus large que dans

les siècles passés. Dans ce cas « nous pouvons répondre que le texte représente
seulement certains aspects du baptême, de l'eucharistie et du ministère contenus
à travers les siècles».

La compréhension prescriptive nous demande si nous croyons que le BEM
exprime bien pour aujourd'hui ce que nous jugeons être les convictions essentielles

et durables de la foi historique. Elle suppose que nous sommes conscients
à la fois de l'humilité de toute formulation théologique à cause de l'erreur et du

péché de nos vies, et de l'aide de l'Esprit Saint pour discerner et comprendre.
Dans ce cas « notre réponse à la question est basiquement positive ».

Church of Sweden, après avoir noté l'ambiguïté de la question 1, montre
qu'elle a bien saisi son enjeu: «Si l'on veut dire tous les enseignements et

conceptions des Eglises à travers les siècles, il est clair qu'on en trouve des

contreparties dans le BEM. Mais on peut difficilement concevoir qu'une telle
collection soit jugée comme normative. Une telle comparaison historico-dog-
matique serait plutôt sans valeur. Il serait alors raisonnable d'entendre par cette

expression la foi apostolique de l'Eglise dans son fondement et son originalité.
Mais ce n'est pas un critère évident pour tous. Car chaque Eglise pense qu'elle
représente l'apostolicité. Il aurait été plus facile de demander dans quelle
mesure l'Eglise reconnaît sa propre foi dans le document. Chacun aurait alors
fait un commentaire détaillé. Cette réponse aurait été plus exacte mais moins

profitable car personne n'aurait été obligé de considérer sa propre tradition avec

un regard critique. Foi et Constitution veut dépasser une comparaison historico-
dogmatique et élever chaque Eglise au dessus de sa propre tradition. Même si

cette question 1 est interprétée diversement, nous sommes poussés à nous
rapprocher, car personne n'a besoin de défendre sa propre confession». Elle
reconnaît aussi le manque de critères pour définir l'apostolicité et le rôle
normatif du témoignage biblique dans le courant de la tradition.

Remonstrant Brotherhood trouve que la question 1 donne l'impression que la

foi est intemporelle et ne change pas. Or à différentes époques, cultures et

situations, des questions nouvelles sont apparues et des aspects nouveaux ont été

soulignés. Des points de vue auparavant considérés comme hérétiques ou
déviants sont apparus comme porteurs de plus de vérité qu'on ne l'avait d'abord
pensé. La prudence est donc de rigueur.

Enfin on peut penser comme Moravian Church in America (Northern Province)

que c'est la réception même du BEM qui sera la réponse à la question 1.



180 La réception du BEM

2. Les réponses à la question 2

«Quelles conséquences votre Eglise peut-elle tirer de ce texte pour ses relations et

dialogues avec d'autres Eglises, particulièrement avec les Eglises qui reconnaissent aussi

le texte comme une expression de la foi apostolique ?»

Quelques Eglises ne répondent pas spécifiquement à la question 2; elles

sont assez rares dans toutes les grandes familles sauf dans le cas des Eglises
réformées où la proportion est plus élevée.

On peut classer les réponses spécifiques en trois catégories :

— les problèmes soulevés par cette question ;

— l'appréciation générale du BEM par rapport aux divers dialogues ;

— les prises de position en faveur de la reconnaissance d'un ou plusieurs
sacrements.

2.1. Les problèmes soulevés par cette question

2.1.1. Les réserves de principe

En général les Eglises orthodoxes mettent en avant l'intégralité de la foi
apostolique dont elles se déclarent les témoins, et ne développent pas tellement
la réponse à la 2e question, car la discussion sur l'ecclésiologie est pour elles un
préalable. Elles ne peuvent accepter toutes les affirmations du BEM; c'est

pourquoi elles évitent de se prononcer sur les conséquences du BEM sur leurs

dialogues.
Il y a cependant deux exceptions. Romanian Orthodox Church trouve que le

document est une bonne base de discussion sur les trois saints sacrements, car ils
sont essentiels et constitutifs pour l'enseignement et la vie charismatique de

l'Eglise. Orthodox Church ofAmerica considère même le BEM comme un
stimulus pour la discussion sur la reconnaissance du baptême, en dépassant la

problématique validité-invalidité.
D'autres Eglises expriment aussi une réserve en général, mais pour des

raisons différentes. Citons par exemple Presbyterian Church in Ireland à cause du

langage employé, Union ofEvangelical Free Churches in the GDR parce que l'unité
au point de vue théologique ne précède pas l'unité dans l'Esprit effectuée par le
Christ et engendrant la fraternité, General Mennonite Society parce que la qualité
de la communion dans chaque Eglise est la précondition essentielle à une
discussion fructueuse sur ces thèmes.

2.1.2. Certaines Eglises s'interrogent ou interrogent d'autres Eglises sur des problèmes

particuliers

Plusieurs Eglises veulent approfondir ou réévaluer leurs positions en les

confrontant à celles des autres. National Council of Churches in the Philippines
affirme le paradoxe doctrinal de sa pratique baptismale actuelle: alors que le



La réception du BEM 181

baptême est censé nous unir, de fait il nous divise. La cause est la diversité de

notre héritage historique qui se reflète dans les différents dialogues déjà tenus

sur ce sujet. Notre appel à l'unité nous pousse à transcender cette diversité.

Presbyterian Church of Wales note qu'il s'agit d'approfondir les bases du baptême,
car «ce n'est pas en cherchant à retrouver dans le baptême des enfants et le

baptême des adultes les mêmes caractéristiques qu'on les rendra acceptables aux

Eglises qui ne reconnaissent qu'une seule de ces deux formes».

Evangelical Church of Congo demande aux autres Eglises de pratiquer
uniquement le baptême par immersion et d'abandonner le baptême des enfants car

pour ceux-ci une bénédiction suffit. Baptist Union of Sweden plaide pour le

respect mutuel des deux formes et demande la reconnaissance de la bénédiction
des enfants. Church of Wales propose de reconsidérer le baptême comme
incorporation à l'Eglise universelle dans les dialogues.

La question de la reconnaissance des communautés chrétiennes non-sacramentelles

est aussi posée par plusieurs. Methodist Church ofIreland considère le

texte sur le baptême comme un moyen de compréhension plus grande non
seulement entre les Eglises membres du COE, mais aussi pour les autres car il
offre à tous une possibilité de dialogue et de rapprochement ; devrait-on cependant

à ce stade reconnaître la position théologique de Salvation Army et de

Religious Society of Friends qui ne pratiquent pas le baptême United Reformed
Church in the United Kingdom craint justement que ces communautés ne se

sentent écartées par l'emphase sur la signification sacramentelle du baptême et
de l'eucharistie, sur le lien établi entre baptême et appartenance à l'Eglise et sur
la place centrale de l'eucharistie.

Religious Society of Friends in Great Britain admet comme en écho que les

Eglises acceptant le BEM doivent rencontrer des difficultés à les reconnaître. Ils
se sentent mis de côté par l'expression de communion eucharistique et ne
considèrent pas que le témoignage le plus efficace des Eglises est leur foi et leur

pratique sacramentelle; ils n'en voient pas la justification dans le Nouveau
Testament. Salvation Army exprime de même la crainte d'une exclusion de la

communion des Eglises pour tous les chrétiens non-sacramentaux, et d'un déni
de la validité de leurs vues ; reconnaissant les richesses procurées par le BEM,
elle se déclare prête au dialogue.

Church of Wales pose les questions suivantes dans le cadre du dialogue:
l'eucharistie est-elle réellement l'acte central du culte de votre Eglise Comment

disposez-vous des éléments consacrés qui subsistent après la célébration
Allez-vous reconnaître l'épiscopat Church ofLippe note à regret que dans son

dialogue avec Roman Catholic Church la célébration commune de la Cène du

Seigneur ne soit pas encore possible. On pourrait multiplier les exemples de ce

genre de questionnements particuliers.



182 La réception du BEM

2.2. L'appréciation générale est largement positive

Nombreuses sont les Eglises qui considèrent le BEM comme un document
de travail à utiliser tant au niveau des commissions internationales qu'au niveau
local des relations entre les Eglises. La réponse de Roman Catholic Church est à

classer dans cette catégorie ; elle estime que le BEM fait des propositions
importantes sur les relations œcuméniques en général et qu'il indique un niveau
de convergence important sur ces points. Il est le lieu du dynamisme œcuménique,

affirme Evangelical Church ofLutheran Confession in Brazil qui ne se fait

pourtant pas d'illusion sur le temps nécessaire à une totale réception. Il est un
stimulus et il aide à approfondir les dialogues. Il marque un progrès par rapport
aux accords antérieurs dans certains cas, car il apporte d'importantes notions

biblico-théologiques sans fournir pour autant une théologie complète des

sacrements en question.
Dans certains cas, le BEM a permis d'ouvrir un dialogue ou de lancer de

nouvelles initiatives en vue du dialogue : Church of Melanesia, Church of the

Province of New Zealand, Lutheran Church of Hungary, Estonian Evangelical
Lutheran Church. Evangelical Lutheran Church in Canada affirme que le BEM est un

point de référence et un agenda pour continuer les discussions et se déclare
heureuse d'avoir l'occasion d'entamer un dialogue avec d'autres Eglises à ce

sujet. On peut ainsi introduire le BEM dans le dialogue si ce n'est déjà fait : telle
est la suggestion d'Episcopal Church (USA) et A'Anglican Church of Australia
entre autres.

Plusieurs Eglises signalent que les dialogues ont déjà profité de l'utilisation
du BEM ou ont été à l'origine d'études qui ne sont pas encore prises en compte
dans les dialogues : Anglican Church ofCanada, Evangelical Church ofthe Augsburg
Confession (Austria) malgré ses réticences, Evangelical Lutheran Church in the

Kingdom ofNetherlands. Presbyterian Church of Wales note qu'un rapprochement
des pratiques liturgiques et une reconnaissance de la valeur et de l'enrichissement

de la diversité liturgique ont eu lieu en ce qui concerne l'eucharistie.
Netherlands Reformed Church et Reformed Churches in the Netherlands ont introduit
le BEM dans toute une série de programmes et de groupes d'étude en liturgie,
catéchisme, éthique et mission pour en faire profiter ses dialogues avec les autres

Eglises.
En conclusion le BEM permet de saisir le point de vue théologique des

Eglises sœurs, en particulier des Eglises Orthodoxes Orientales, de Roman
Catholic Church et des Baptistes selon l'opinion A'United Methodist Church (USA),
et aussi d'avoir des arguments en vue du dialogue. Quels fruits attendre des

dialogues si ce n'est surtout la reconnaissance mutuelle?



La réception du BEM 183

2.3. Les prises de position en faveur de la reconnaissance d'un ou plusieurs
sacrements

On peut distinguer trois cas: la reconnaissance globale ou partielle, la
demande de reconnaissance, la reconnaissance conditionnelle.

2.3.1. La reconnaissance globale ou partielle

Church of the Province ofSouthern Africa accepte comme communiants dans

son Eglise des communiants d'autres Eglises baptisés au nom de la Sainte Trinité
et se déclare prête à reconnaître l'intégrité sacramentelle de ces Eglises après
discussion sur plusieurs points particuliers. Mais elle s'interroge sur la possibilité
de reconnaître le ministère d'autres Eglises sans une cérémonie qui semble bien

impliquer la réordination. On trouve une position aussi ouverte mais non sans

réserves dans d'autres Eglises en particulier luthériennes. Citons Church of
Sweden : «Nous reconnaissons le baptême administré avec de l'eau au nom de la

Sainte Trinité. Nous pratiquons la communion ouverte et nous ne vérifions pas
la foi individuelle du communiant ou son appartenance à l'Eglise. Inversement
il n'y a pas pour nous d'obstacle à ce qu'un de nos membres participe à la sainte

communion dans une autre dénomination. Nous avons fait un pas de plus : dans

les célébrations œcuméniques dans d'autres dénominations, nos ministres sont
assistants pour la distribution de la communion et inversement. Nous devons

travailler la reconnaissance des ministères et la question de la réordination et

trouver encore les principes et les implications de cette reconnaissance. »

Parfois la reconnaissance se limite à un des sacrements, le baptême administré

avec de l'eau au nom de la Sainte Trinité dans la plupart des cas. Ainsi
Presbyterian Church (USA) pour qui le baptême est un appel à surmonter nos
divisions et à manifester visiblement notre communion; c'est pourquoi elle

envisage des participations communes à des services de baptême comme
l'expression visible de l'accueil du baptisé dans l'Eglise universelle. Evangelical
Church ofCongo reconnaît toute eucharistie célébrée avec les deux éléments et les

ministères de toutes les Eglises fidèles à Jésus-Christ, confessé et obéi comme
Dieu, Seigneur et Sauveur du monde. Plusieurs Eglises luthériennes et réformées

reconnaissent mutuellement leurs ministères de façon explicite.
Evangelical Church of Westphalia propose la procédure suivante pour avancer

concrètement et graduellement vers l'unité : reconnaissance mutuelle du
baptême, mutuelle hospitalité eucharistique, mutuelle reconnaissance des ministères

dans toute leur variété.

2.3.2. Plusieurs Eglises demandent la reconnaissance de leurpratique. C'est le cas

de quelques Eglises luthériennes, de deux Eglises réformées, deux Eglises bap-
tistes, trois autres Eglises protestantes et une Eglise méthodiste.

2.3.3. Enfin peu d'Eglises sont prêtes à reconnaître d'autres Eglises à

condition que la reconnaissance soit réciproque.



184 La réception du BEM

3. Les réponses à la question 3

«Quelles indications votre Eglisepeut-elle recevoir de ce texte en ce qui concerne sa vie et

son témoignage au plan du culte, de l'éducation, de l'éthique et de la spiritualité?»

Presque toutes les Eglises ont trouvé dans le BEM des indications pour leur
vie et leur témoignage dans l'un ou l'autre domaine. Certaines Eglises ont déjà

procédé à des changements liturgiques en général, c'est-à-dire pour les trois

sacrements, et dans certains cas ont produit une nouvelle liturgie. Nous
examinons successivement les quatre domaines proposés, tout en remarquant dès à

présent que plusieurs aspects se retrouvent dans le culte et l'éducation étant
donné le lien lex orandi - lex credendi et donc lex docendi.

3.1. Le domaine du culte

3.1.1. Baptême

Grâce au BEM, plusieurs Eglises ont l'intention de développer le symbolisme

du baptême dans leurs liturgies. United Church of Canada admet qu'elle
minimise l'eau dans la célébration et que leur liturgie est uniquement un
événement de parole. De même Evangelical Lutheran Church of Finland veut
ajouter la pratique de l'immersion à celle de l'eau versée, la seule utilisée par elle

jusqu'à présent. Ce développement est souvent lié à un élargissement de la

compréhension de ce sacrement. Evangelical-Methodist Church in the ERG and

West-Berlin prend en considération dans sa liturgie les signes d'onction et de

chrismation, ainsi que la renonciation explicite au Mauvais. Il s'agit de signifier
aussi la nouvelle identité de fils et filles de Dieu en Christ acquise par le

baptême.
Un autre accent souvent relevé est la dimension communautaire de la

célébration du baptême, qui joue aussi dans le domaine de l'éducation. Anglican
Church of Canada se propose de l'inclure au service du dimanche. On peut aussi

choisir certaines grandes fêtes dans l'année. Ce sera très bon pour notre culture
individualiste américaine, note Cumberland Presbyterian Church.

Un troisième point consiste à trouver des occasions de renouveler les vœux

prononcés au baptême. Ceci n'ôte rien au fait que le baptême est un acte qui ne

peut pas être répété. On peut tout simplement prendre la date anniversaire du

baptême, ou certaines fêtes dans l'année ou encore saisir l'opportunité des

célébrations communautaires.

3.1.2. Eucharistie

Le BEM a fait réfléchir la moitié des Eglises luthériennes, plusieurs Eglises
réformées et autres Eglises protestantes, deux Eglises méthodistes à la fréquence
de la célébration eucharistique. Elles envisagent maintenant de célébrer plus

souvent. La célébration mensuelle constitue pour certaines une augmentation



La réception du BEM 185

considérable par rapport à leurs pratiques antérieures. D'autres notent au

contraire qu'elles pratiquent déjà la célébration hebdomadaire ainsi qu'aux
grandes fêtes annuelles. United Protestant Church ofBelgium et American Baptist
Churches in the USA, tout en acceptant ce principe, mettent cependant en garde
contre la routine. D'ailleurs il n'est pas possible d'exercer une pression sur les

congrégations à ce sujet et un gain quantitatif ne signifie pas nécessairement un
gain qualitatif.

La question de la communion fréquente est liée à la précédente. Elle est

soulevée par deux Eglises orthodoxes qui souhaitent retrouver la pratique de

l'Eglise primitive, ainsi que par deux Eglises luthériennes. On peut la rapprocher

aussi du désir de favoriser la participation à l'eucharistie des enfants,
handicapés, malades et autres défavorisés.

Nombreuses sont les Eglises qui reconnaissent que le BEM leur a apporté
bien des éléments par rapport à leur compréhension liturgique et aussi évidemment

à leur pratique: la redécouverte de l'action de grâce et de la louange
revient le plus souvent, l'expression de la joie d'être sauvé, la dimension escha-

tologique: l'eucharistie est un avant-goût du Royaume et le lieu de l'espérance,
la structure trinitaire, la prise en compte de l'activité créatrice de Dieu,
l'invocation de l'Esprit Saint. Church of Wales propose d'étendre le champ des

lectures dans la célébration. Il s'agit dans bien des cas d'un renouveau liturgique
eucharistique et la liturgie de Lima est parfois utilisée à cet effet.

Le traitement des éléments eucharistiques a attiré l'attention dans différentes

dénominations. Soit on a déjà pris l'engagement de montrer plus de respect
aux éléments après la célébration, soit la question va être mise à l'étude.

3.1.3. Ministère

Plusieurs Eglises ont une nouvelle approche de la fonction des ministres et

se déclarent prêtes à reconsidérer leur théorie et leur pratique du ministère dans
le cadre d'une nouvelle réflexion sur tous les ministères de l'Eglise et leurs

connexions intimes; la question du rôle des laïcs est par là-même aussi

posée.
Les incidences d'une réévaluation du ministère ordonné au plan liturgique

concernent deux points : la présidence de l'eucharistie. United Methodist Church

(USA se demande si sa pratique d'autoriser des ministres non ordonnés à

présider l'eucharistie est justifiée, mais elle est pour ainsi dire la seule Eglise à se

poser la question.
Le deuxième point concerne la prédication : qui peut prêcher et que signifie

prêcher? Y a-t-il interrelation, identité ou non-identité entre le ministre de la

Parole et le ministre des sacrements? On reconnaît clairement sous ces

interrogations la question fondamentale de la sacramentalité du ministère ordonné
avec ses deux corollaires: la célébration par un laïc et l'ordination des femmes.



186 La réception du BEM

3.2. Le domaine de l'éducation

Le BEM stimule de nombreuses Eglises à revoir leur pratique catéchétique,
en particulier en ce qui concerne l'éducation des enfants baptisés. Plusieurs

Eglises : une Eglise orthodoxe, trois anglicanes, sept Eglises luthériennes, quatre
réformées et autres protestantes sont particulièrement attentives à la croissance
de la foi des enfants baptisés. Ceci n'est possible que si l'on s'occupe parallèlement

de l'éducation des parents et même des grand-parents et si l'on soigne le

choix des parrain et marraine.

Il s'agit aussi d'assurer une bonne préparation des adultes au baptême,
éventuellement d'inventer l'école du dimanche pour adultes, en tout cas d'adapter

une pratique appropriée à chaque âge; bref de réévaluer le baptême des

adultes en perfectionnant leur catéchèse baptismale. On devra cependant éviter
les abus dans la sélection des candidats au baptême.

Plus nombreuses encore sont les Eglises qui envisagent de revoir l'initiation
chrétienne dans son ensemble, baptême-confirmation-eucharistie, à cause du

problème de la confirmation et de l'admission à la communion eucharistique
d'enfants baptisés non confirmés. Church ofthe Province ofNew Zealand assure que
les deux pratiques existent dans la Communion Anglicane, ce qui constitue un
défi. Le problème est aussi soulevé par six Eglises luthériennes. Evangelical
Lutheran Church ofFrance se donne comme tâche de trouver un signe liturgique
approprié, non sacramentel, pour rencontrer le désir exprimé par ceux qui ont
vécu un « revival » dans leur vie baptismale. Alors que Methodist Church (UK) est

en train de confronter deux pratiques qui pointent en sens opposé: l'admission
des enfants baptisés à la communion et le report du baptême jusqu'à l'âge de la

maturité. United Methodist Church (USA) a pu grâce au BEM clarifier la relation
du baptême aux quatre éléments essentiels de l'Eglise, dont la confirmation,
dans le sens de la continuité de l'œuvre de l'Esprit: la confirmation est un signe
effectif de la continuité et de la croissance dans la vie du Christ dont le baptême
est la fondation et l'eucharistie le renouveau régulier. Plusieurs Eglises unies

étudient aussi l'admission des enfants baptisés à la communion avant la

confirmation.

La catéchèse sur les ministères est mentionnée par plusieurs Eglises, en

particulier l'élucidation du triple ministère. La position d'Orthodox Church in
America est intéressante à noter à cet égard car elle accepte de se poser à nouveau
la question de la normativité de ce triple ministère et constate que trop souvent
elle a séparé l'épiscopè du contexte organique et nécessaire de la communion
ecclésiale. De même Church ofEngland accepte de reconsidérer sa théologie et sa

pratique de l'épiscopè. Presbyterian Church of Wales remarque que l'acceptation
du triple ministère sera un changement radical et l'abandon d'une tradition
longtemps chérie et que les « elders» seraient sans doute la contribution de la

Réforme au développement de cette question ; le diaconat ne donne-t-il pas



La réception du BEM 187

l'occasion de les assumer comme ordre, se demande aussi Presbyterian Church in

Canada.

Le BEM a aussi donné des bases bibliques jugées bonnes pour le baptême;

l'usage de l'Ecriture est fondamental dans l'éducation chrétienne ainsi que

l'enseignement sur le lien Parole-sacrements.

3.3. Le domaine de l'éthique

Il s'agit avant tout d'éveiller et d'encourager la responsabilité des baptisés.
Evangelical Lutheran Church of Iceland souligne leur vocation d'être «sel de la

terre et lumière du monde». Le BEM a rappelé à Church ofSweden que l'éthique
du Nouveau Testament est avant tout une éthique baptismale; c'est une
perspective à développer dans leur conscience ecclésiale. Cette même responsabilité

par rapport au monde est envisagée par d'autres en relation avec l'eucharistie.
Evangelical-Lutheran Church in Brunswick voit dans la participation à l'eucharistie

l'enracinement et l'origine de cette responsabilité. Quelques Eglises réformées

et d'autres Eglises protestantes ainsi que trois Eglises méthodistes sont du

même avis.

Il y a aussi la responsabilité de la communauté vis-à-vis des baptisés, comme
le rappelle Evangelical Lutheran Church in Bavaria, qui doit leur donner un
environnement de témoignage et de service. La question du baptême indiscriminé

peut apparaître aussi dans le domaine éthique. Certains veulent l'éviter,
d'autres se proposent de la réétudier. Là également il en va finalement de la

responsabilité communautaire.
Bulgarian Orthodox Church et Russian Orthodox Church attachent une grande

importance aux conditions pour l'ordination. Evangelical-Lutheran Church in

Wurtemberg note à cet égard qu'il ne s'agit pas seulement d'apprécier la
qualification théologique du candidat mais de «la reconnaissance ecclésiale des dons

et des grâces d'une personne».
La question de l'autorité est évidemment liée à celle de la responsabilité.

Church of England, Presbyterian Church (USA), Christian Church in Canada se

posent en particulier ce problème.

3.4. Le domaine de la spiritualité

Le BEM est pour beaucoup l'occasion d'un renouveau en général qu'on
peut aisément classer dans le domaine de la spiritualité. Roman Catholic Church

affirme que le texte sur le baptême «invite à une spiritualité baptismale
profonde». Plusieurs Eglises des différentes familles le reconnaissent. Citons par
exemple Lutheran Church of America: le BEM offre une spiritualité enracinée
dans le baptême et nourrie par la Parole et les sacrements. Il rappelle aux
Luthériens qu'ils se situent dans le contexte d'une Eglise plus large que l'Eglise
luthérienne.



188 La réception du BEM

Mais c'est davantage le cas pour les autres Eglises protestantes et les Eglises
unies. Pour Christian Church il y a au moins quatre implications qui constituent
des défis dans leur processus de réception du BEM : l'unité de l'Eglise demande

que le BEM soit accepté comme un document de l'enseignement des Disciples ;

il offre un renouveau liturgique; il nous appelle à articuler la convergence
théologique qu'il représente à nos efforts pour comprendre la nature de l'Eglise;
il nous stimule à une fidélité plus grande dans la poursuite de la justice et nous

rappelle les dimensions éthiques de la foi. Salvation Army y voit aussi un défi

spirituel.

4. Les réponses à la question 4

«Quelles sont les suggestions que votre Eglisepeutfairepour la suite du travail de <Foi et

Constitution, en ce qui concerne le rapport entre le matériel de ce texte sur le baptême,

l'eucharistie et le ministère et son projet de recherche à long terme sur <L 'expression

commune de la foi apostolique aujourd'hui> ?»

Les réponses à la question 4 sont assez diversifiées. Certaines Eglises
annoncent qu'elles vont continuer à étudier le BEM et à apporter leur contribution

à Foi et Constitution en poursuivant le processus de réception du BEM.
D'autres estiment que leurs commentaires sont en eux-mêmes une contribution
à la poursuite du travail. Néanmoins on peut classer la majorité des suggestions
de la manière suivante : en fonction de quelques problèmes fondamentaux d'une

part, de la question de la reformulation du document d'autre part, et de la
demande de bilan; il restera enfin quelques suggestions d'ordre général.

4.1. Quelques problèmes fondamentaux

Il est clair que dans cette section nous allons retrouver les problèmes qui ont
conditionné certaines réponses à la question 1. Nous les reprenons ici parce
qu'ils sont évoqués spécifiquement dans la réponse à la question 4.

4.1.1. L'ecclésiologie du BEM
Plusieurs Eglises demandent qu'on définisse plus clairement la base ecclé-

siologique de ces trois textes. Roman Catholic Church insiste en particulier sur les

points suivants : sacrement et sacramentalité, la Tradition apostolique, l'autorité
dans l'Eglise. Ecumenical Patriarchate of Constantinople demande qu'on détermine

la relation de terminologie entre le BEM et la Déclaration de Toronto
(1950) : l'Eglise, les Eglises et le COE ; dans quelle mesure le BEM respecte-t-il
l'identité ecclésiologique de chaque Eglise Finnish Orthodox Church a bien noté
le défi posé aux Eglises orthodoxes en Occident : la pluralité des juridictions



La réception du BEM 189

épiscopales dans le même lieu est en contradiction avec la tradition commune
de l'Eglise, c'est-à-dire avec l'ecclésiologie orthodoxe.

Old Catholic Church ofSwitzerland pense ainsi éviter les mauvaises interprétations,

de type sacramentaliste par exemple. Episcopal Church (USA) trouve
que le BEM utilise deux eschatologies : la première considère le Royaume
comme à venir, la deuxième comme advenu en Jésus-Christ avec pour corollaire
notre croissance actuelle vers sa plénitude. Beaucoup de questions concernant
l'ecclésiologie et la pneumatologie restent ainsi sans réponse ou inexplorées.
Deux Eglises signalent l'urgence de prendre davantage le point de vue mis-

siologique comme critère. Evangelical Church of the Augsburg Confession ofAlsace
and Lorraine pose d'autres questions : le BEM n'a-t-il pas tendance à voir l'Eglise
comme collaboratrice de Dieu dans le salut des hommes Les ministères,
tellement liés à la conception de l'Eglise, sont-ils d'institution divine L'épiscopè
n'occupe-t-il pas le premier plan, comment le redéfinir? United Church of
Canada remarque que l'ecclésiologie et la théologie sacramentelle ont une place
différente sur l'agenda des Eglises ; celle-ci est ressentie plus intensément par les

Eglises ayant l'éthos «catholique», ce qui est l'accent du BEM. Mais a-t-on pris
suffisamment en compte les perspectives et attitudes de « low Church »

Quel modèle d'unité du Corps du Christ propose le BEM? Evangelical-
Lutheran Church ofHanover suggère qu'on approfondisse la question en distinguant

l'unité de l'Eglise et la communion ecclésiale ; si la communion
eucharistique et la communion ecclésiale sont certainement en relation, elle ne les

considère pas cependant comme nécessairement identiques. Au sujet de la

nature de l'unité visible de l'Eglise, United Reformed Church in the United Kingdom

propose de confronter l'expérience des Eglises qui se sont unies et celle des

Eglises qui conçoivent l'unité en terme de continuité sans faille. Peu d'Eglises
mettent en cause le modèle d'unité implicite au BEM.

4.1.2. Le rapport Ecriture - Tradition

Il a besoin d'être clarifié pour déterminer la foi apostolique et la pratique.
Bulgarian Orthodox Church suggère pour le futur travail théologique de prendre
comme norme et modèle l'enseignement et la pratique de l'Eglise primitive et
de rejeter toutes les innovations contraires. Russian Orthodox Church précise qu'il
s'agit de rapprocher les opinions théologiques du Credo de Nicée-Constanti-
nople dans sa forme originale et de la signification que lui ont donné les Pères

conciliaires. Cette position classique des Orthodoxes trouve un écho chez

Evangelical-Lutheran Church ofFinland qui propose de définir une interprétation
complète du Credo de Nicée.

Plusieurs Eglises luthériennes et réformées demandent qu'on distingue le

nécessaire du secondaire. Evangelical-Lutheran Church in Oldenburg fait la

différence entre les quelques affirmations bibliquement nécessaires et le bien commun

des traditions qui se sont développées à travers l'histoire et qui ne devraient



190 La réception du BEM

pas empêcher la communion ecclésiale. Church ofScotland donne ainsi quelques

exemples de différences qu'il faut nécessairement résoudre pour atteindre la

pleine communion et d'autres qui peuvent subsister au titre de légitime diversité

; c'est aussi l'avis de deux Eglises baptistes en particulier. Beaucoup d'Eglises
rappellent encore dans ce contexte la primauté de l'Ecriture sur la Tradition.

Quelques Eglises proposent d'inclure dans une actuelle expression
commune de la foi apostolique la confession mutuelle de la culpabilité par rapport à

la division de l'Eglise, l'offre de réconciliation et de reconnaissance mutuelle. Il
s'agit de manifester ainsi la repentance, d'éviter la condamnation des autres, de

clarifier la dynamique péché — grâce.
Au sujet de l'Ecriture enfin, quelques Eglises souhaitent un meilleur et plus

ferme usage des citations bibliques, et d'autres demandent une prise en compte
plus sérieuse de l'arrière-plan juif et de la tradition juive actuelle.

4.1.3. La relation Parole - Sacrement

Sont-ils deux expressions équivalentes de l'unique et même présence de

Dieu Que veut-on dire alors en parlant de l'eucharistie comme l'acte central de

l'Eglise Et de quelle manière la présence du Christ dans l'eucharistie est-elle

unique Voilà quelques-unes des questions que l'on suggère de clarifier pour la

continuation du travail. Ces questions peuvent être aussi considérées dans le

cadre du point suivant.

4.2. La reformulation du BEM

La majorité des Eglises répond à la question 4 comme s'il s'agissait de

réécrire le BEM. Cinq Eglises proposent une reformulation du document dans

son ensemble après avoir clarifié certains termes et doctrines. Deux autres

suggèrent de commencer par une section sur les sacrements en général et leur
place dans l'Eglise. Cinq Eglises voudraient qu'on traite de l'Esprit Saint à

l'œuvre dans la création (c'est-à-dire dans le monde physique). Quel est le

rapport entre le monde matériel et la consommation du Royaume, demande

Presbyterian Church (USA) I
Il y a aussi des aspects plus spécifiques concernant tel sacrement. A propos

du baptême, on demande de clarifier la relation «unité de l'Eglise — unité
baptismale», la relation «contenu de la foi — baptême», les deux formes du

baptême, certains éléments particuliers, et de produire un rituel. A propos de

l'eucharistie, on demande d'approfondir en particulier les relations suivantes :

eucharistie — Eglise, eucharistie — unité de foi, eucharistie — théologie de la croix,
et de clarifier certains éléments. A propos du ministère, deux Eglises orthodoxes
et une anglicane demandent la refonte radicale du texte ; d'autres espèrent des



La réception du BEM 191

clarifications importantes sur les grands dossiers suivants : le ministère comme
sacrement, l'épiscopè, la relation «tradition aspostolique — succession apostolique»,

la primauté romaine, l'ordination des femmes.

4.3. La demande d'un bilan

Quelques Eglises demandent la production d'un texte définitif pour distinguer

proprement l'essentiel du secondaire, et pour indiquer où existe déjà un
accord tel entre les Eglises qu'on puisse parler non seulement de convergence
mais de consensus ; on pourrait alors trouver une formulation doctrinale à ce

consensus. Evangelical Church ofthe Rhineland précise : il s'agit d'indiquer dans le

rapport les sujets pour lesquels il y a des signes d'un possible consensus, les points
indiqués dans le texte comme sujets de points de vue conflictuels pour lesquels il
y a maintenant des signes de convergence future, les points sur lesquels il n'y a de

toute évidence aucun accord.

A partir de ce bilan, la Commission Foi et Constitution devrait soumettre des

propositions pour surmonter les différences actuelles sur le chemin de la
communion ecclésiale. Il est important de ne pas perdre de vue le but de la
reconnaissance mutuelle et l'intention de croître dans la communion des Eglises. Les

Eglises pourraient participer à ce travail en faisant elles-mêmes des propositions.

En effet, les accords de convergence du BEM montrent à l'envi le manque
d'un accord de base sur la foi commune où les Eglises aient leurs racines. C'est

pourquoi, si plusieurs Eglises encouragent Foi et Constitution dans cette étude sur
l'expression commune de la foi apostolique aujourd'hui, elles se déclarent prêtes
à collaborer à un tel projet.

4.4. Suggestions d'ordre général

Quelques Eglises suggèrent de traiter des questions méthodologiques, d'être
attentif à l'articulation du BEM et des trois aspects du document sur la foi
commune, en particulier la question des structures communes de prises de
décision. On signale aussi le besoin d'une meilleure articulation avec la dimension

expérimentale de la foi et de la vie chrétienne. Pour Presbyterian Church of
Cameroon il s'agit de faire maintenant la démonstration pratique de l'effet
unificateur du BEM.

On suggère d'inclure davantage les défis posés par la société moderne avec
ses développements rapides et ses changements, ainsi que les mouvements,
changements, nouveaux accents des jeunes Eglises, comme le soulignent
Czechoslovak Hussite Church et European Continental Province of the Moravian
Church.

On peut noter enfin la suggestion de Bulgarian Orthodox Church de travailler
d'abord à l'unité dans la foi et ensuite à l'intercommunion. Il semble que la



192 La réception du BEM

position commune des Orthodoxes soit l'ordre: unité dans la foi, unité en

ecclésiologie, unité dans la vie sacramentaire. Romanian Orthodox Church

suggère une analyse approfondie de la relation entre la participation à l'eucharistie
et la confession de la foi plénière de l'Eglise.

Conclusion

S'agit-il de réécrire le BEM On pourrait le penser si l'on considère les

réponses des Eglises mentionnées en 4.2. Pourtant est-ce bien là la vocation
d'un texte de convergence comme le BEM N'a-t-il pas plutôt pour but de

favoriser les dialogues multi- et bi-latéraux, comme cela a été montré en 2.2. Et
n'est-il pas aussi un stimulus pour l'étude des questions fondamentales que le

document a mis en lumière Les réponses qui traitent de la poursuite du travail
en 4.1. vont dans ce sens.

Parmi ces questions on peut d'ailleurs faire une distinction. Les réponses et

suggestions sur le rapport Ecriture - Tradition sont en quelque sorte une
réception de l'enseignement de la Conférence de Montréal de Foi et Constitution

en 1963, alors que les réponses et suggestions sur le rapport Parole — Sacrement

et sur la nature sacramentelle de l'Eglise sont peut-être plus récentes et demandent

d'être davantage approfondies.
Il reste enfin la question de la normativité du recours à l'histoire: elle

suppose une décision sur la résolution ou non de la question de la hiérarchie des

vérités de foi et une précision sur la distinction « confession de foi — doctrine —

théologie» de l'Eglise ou d'une Eglise. Alors pourra—t-on peut-être sortir de

l'impasse que constitue la fixation sur la « plénitude de la foi apostolique » et

trouver une expression commune de la foi aujourd'hui.


	La réception du BEM : une évaluation des réponses des Églises aux quatre questions de sa préface

