Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 36 (1989)

Heft: 1-2

Artikel: La réception du BEM : une évaluation des réponses des Eglises aux
guatre questions de sa préface

Autor: Guérin, Nicolas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761139

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761139
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nicoras GUERIN

La réception du BEM

Une évaluation des réponses des Eglises
aux quatre questions de sa préface

Les quatre questions de la préface du BEM n’ont pas tracé un chemin
évident a suivre pour toutes les Eglises. Plusieurs ont développé des commen-
taires de fagon plus ou moins large selon une logique propre, sans toujours
remarquer qu’elles omettaient de répondre spécifiquement a ces quatre ques-
tions.

Quelques autres, peu nombreuses, justifient ce choix par différentes raisons:
la théologie de la réception, 'occidentalisme du BEM, leur propre incompé-
tence. Greek Orthodox Patriarchate of Alexandria croit que les Eglises orthodoxes
accepteront mais ne recevront pas le BEM parce que la réception signifie autre
chose pour les Orthodoxes et que le BEM n’exprime pas entierement le point de
vue théologique de ’Eglise orthodoxe. Cependant il contient des éléments en
accord avec l’enseignement orthodoxe. Il faudrait d’ailleurs a4 son avis un
concile pan-orthodoxe pour décider de Pattitude de I’Eglise orthodoxe dans son
ensemble.

Pour United Church of Christ in Japan, le contenu du BEM et ses perspectives
ne sont pas complétement pertinents par rapport a leur situation parce que
fortement influencés par les valeurs du « monde chrétien» d’Europe et I’ Amé-
rique du Nord. Malgré un effort d’attention aux jeunes Eglises, il est douteux que
le BEM refléte réellement les questions et les tiches des Eglises du Tiers monde.
Mar Thoma Syrian Church of Malabar (India) souligne dans le méme sens que les
Eglises doivent étre libres de développer des modéles d’Eglise a partir d’autres
héritages culturels que le sémitique, le latin ou le grec; c’est pourquoi elle attire
Pattention sur le risque de transformer le BEM en une confession de foi et
constitution qui ferait de ’Eglise une réalité statique.

Ecumenical Council of Churches in Czechoslovakia ne se sent pas compétent, en
tant que corps interconfessionnel, pour répondre aux quatre questions de la
préface.

Nous allons étudier maintenant successivement les réponses aux quatre
questions de la préface.



174 La réception du BEM

1. Les réponses a la question 1

« Jusqu’a quel point votre Eglise peut-elle reconnaitre dans ce texte la foi de I’Eglise a
travers les siécles? »

La difficulté est de prendre en compte a la fois la compréhension et le
contenu de la réponse a la question 1, car les deux sont intimement liés et se
conditionnent réciproquement. C’est pourquoi nous avons classé les réponses
des Eglises de la fagon suivante:

— les Eglises qui, sans expliquer le sens de la question, répondent de facon
affirmative ou au contraire plutét dans un sens négatif, (nous les appelerons,
pour étre plus bref, les réponses yes ou no# but ; le but signifie qu’il y a toujours
quelques réserves critiques en plus ou moins grand nombre dans 'apprécia-
tion du contenu du BEM);

— les Eglises qui donnent leur compréhension de la foi de ’Eglise a travers les
si¢cles et dont la réponse est plutot positive, (nous les appellerons les réponses
this is it but);

— Les Eglises qui s’interrogent sur la signification de l’expression et, sous
réserve d’une certaine compréhension, donnent ensuite leur réponse plutot
positive, (nous les appelerons les réponses maybe this but).

1.1. Les réponses <yes> or <mo but>

1.1.1. Les réponses affirmatives

Plusieurs Eglises de différentes familles expriment un avis trés positif au
sujet du BEM, ce qui ne signifie pas qu’elles sont d’accord avec le moindre
mot.

Protestant Methodist Church in the People’s Republic of Benin accepte le BEM
sans réserve. Moravian Church in America (Southern Province) souligne énergi-
quement que le BEM arrive a un consensus sur des points essentiels autorisant
les différences d’accent ou d’approche sur des points particuliers; il rejoint
admirablement leur mot d’ordre : « in essentials unity, in non-essentials liberty, in all
things love ». Church of Scotland reconnait dans le BEM un compte rendu moderne
de la foi de I’Eglise a travers les siecles; le rapport de son «Board of World
Mission and Unity » commente ainsi: cette foi de I’Eglise conserve une identité
a travers de nombreuses expressions historiques différentes. Le BEM essaye de
I'exprimer dans le vocabulaire d’aujourd’hui sur la base d’un accord entre les
Eglises sans précédent depuis 787 (Nicée II). Methodist Church of New Zealand
tout en reconnaissant clairement dans ce texte la foi de 'Eglise a travers les
siecles, est génée au contraire par sa mouture occidentale (langage, images,
concepts). Evangelical-Lutheran Church in Canada affirme pouvoir « reconnaitre



La réception du BEM 175

la foi de ’Eglise a travers les 4ges. Cependant nous voudrions aussi noter dans
cette réponse nos centres d’intérét et noter le manque d’emphase sur le péché et
la grice comme une faiblesse significative du document».

1.1.2. Les réponses plutot négatives

Moins nombreuses sont les Eglises qui refusent de répondre spécifiquement
a cette question ou donnent une réponse plutot négative. Les raisons invoquées
sont de trois types:

— Notre confession de foi commune est limitée.

Anglican Church of the Southern Cone se demande par exemple si on peut
parler de la « foi de ’Eglise a travers les siécles sans une série de clarifications qui
ne sont pas dans ce document. En effet 'objet de la foi n’a jamais été une
définition doctrinale mais plutét Jésus-Christ lui-méme, et bien qu’Augustin et
Luther aient cru au méme Sauveur, il n’est pas siur qu’ils aient eu la méme
compréhension de cette foin. Presbyterian Church of Ireland va un peu plus loin:
«Ilyabien un accord sur certaines doctrines fondamentales comme la Trinité, la
déité et 'humanité du Christ, le Saint-Esprit et la tradition apostolique dans
I’Ecriture. Mais ce n’est certainement pas vrai qu’il y ait eu ou qu’il y ait une foi
commune de ’Eglise dans la compréhension du baptéme, de I’eucharistie et du
ministére, bien que nous reconnaissions qu’il y en ait besoin».

D’autres, mettant en avant le point de vue de la Réforme (Sola Scriptura,
Etcclesia creatura Verbi Divini), ont trouvé que la Commission a compliqué le
processus de réception en le liant a la question plus large de la foi de ’Eglise. On
a ’air de geler un contenu théologique dans une terminologie et de plus des
matiéres étrangeres sont mélées a ce contenu. General Mennonite Society (Ne-
therlands) et United German Mennonite Congregations, génées par I’expression «fol
de I’Eglise a travers les siécles», préferent aussi ne pas répondre.

— Nous posons des questions préalables a notre compréhension et réception du
BEM pour lesquelles nous demandons une clarification. Il s’agit des trois
points suivants:

Eeriture et Tradition. Nous ne pourrions pas accepter la tradition comme
Pinterprétation du message biblique qui fait autorité.

Parole et Sacrement. Nous ne pourrions pas accepter une diminution de la
primauté de la Parole pour donner la priorité aux sacrements.

Rile de I’Eglise. Nous ne pourrions pas accepter que Eglise et les ministres,
dont la vocation est de servir Dieu et ’ceuvre de sa griace, semblent dispenser
ou contrdler cette grice.

— L’unité est spirituelle; la diversité enrichit. C’est la réflexion des Quakers
Canadiens et Néerlandais qui ont une position a-sacramentelle. De facon
quelque peu différente, General Mennonite Society déclare que les questions
primordiales sont la justice et la paix.



176 La réception du BEM

1.2. Les réponses <this is it but>

On ne sera pas surpris de retrouver les positions traditionnelles des grandes
Eglises, avec quelques nuances parfois.

1.2.1. La foi de I’Eglise a travers les siécles inclut la plénitude de la Sainte Ecriture et de
la Sainte Tradition transmises par les Apdtres

C’est la position habituelle des Eglises orthodoxes. Pour Bulgarian Orthodox
Church et Romanian Orthodox Church cette foi a été attestée dans ’enseignement
de I’Eglise, dans les ceuvres des Peres et des docteurs, dans la liturgie, dans la vie
sainte, en particulier des martyrs et des confesseurs. Elle a trouvé son expression
conciliaire et sa formulation dans les canons dogmatiques des sept Conciles
cecuméniques. Tel doit donc étre le critére d’un texte cecuménique qui cherche
'unité des chrétiens dans I’Eglise une, sainte, catholique et apostolique. Russian
Orthodox Church précise les éléments constitutifs 4 son avis de la plénitude de la
tradition apostolique:

— I’Eglise locale (communauté, paroisse, diocese, éparchie) gouvernée par
’évéque canonique en communion avec les autres évéques du secteur ou de la
province;

— Peucharistie présidée par un évéque ou par un prétre désigné par lui;

— la communion canonique et eucharistique des évéques-primats de larges
entités ecclésiastiques territoriales (préfectures, pays, nations, églises) avec
des évéques-primats de semblables entités ecclésiastiques historico-canoni-
ques (allusion aux problémes de la diaspora?);

— la succession épiscopale apostolique dans la grace et la continuité de la
tradition apostolique depuis les Apotres;

— la plénitude des charismes apostoliques et de la tradition apostolique a travers
les 4ges ne connaissait pas et n’avait pas de ministére eucharistique fémi-
nin.

Si la majorité des Eglises orthodoxes confessent ainsi clairement ce qu’est
pour elles la foi de I’Eglise, elles ne sont pas les seules 4 assumer dans cette foi la
tradition de I’Eglise primitive, en particulier le(s) credo(s). Church of England,
par exemple, comprend la foi apostolique de ’Eglise universelle comme la foi
«uniquement révélée dans les saintes Ecritures et développée dans les credos
catholiques, laquelle foi I’Eglise a pour mission de proclamer de nouveau 2
chaque génération». United Methodist Church va méme plus loin en reconnais-
sant que les traditions assumées dans I’élaboration du BEM font de ce texte un
témoin trés significatif pour aujourd’hui de la foi chrétienne apostolique.

Evangelical- Lutheran Church of Brunswick apprécie beaucoup la tentative de
définir le baptéme en mettant en relation les témoignages de base du Nouveau
Testament et en élaborant a partir d’eux un enseignement qui prend en compte
les traditions patristiques et la pratique baptismale de I’Eglise ancienne; elle
reconnait la foi de I’Eglise en harmonie avec cette élaboration dans de nom-



La réception du BEM 177

breuses affirmations fondamentales du texte de convergence sur le baptéme.
Prestyterian Church of Wales reconnait que pour 'eucharistie la foi de I'Eglise
inclut des théologies différentes et souvent conflictuelles. Evangelical Presbyte-
rian Church in Ghana parle de la foi de I’Eglise, 4 savoir que Jésus est né, mort et
ressuscité, comme ’affirme le Credo.

1.2.2. La foi de I’Eglise a travers les siécles est la foi apostolique attestée dans le
Nouveau Testament

C’est la compréhension de la moitié des Eglises luthériennes environ, de
plusieurs Eglises réformées et autres Eglises protestantes, de trois Eglises bap-
tistes, d’une Eglise unie, qui 'affirment explicitement. Church of Lippe, par
exemple, répond ainsi: « Comme une Eglise de la Réforme, nous ne pouvons
comprendre la 17 question que dans le sens suivant: nous sommes appelés
continuellement 4 nous interroger sur le fondement scripturaire des doctrines
de 'Eglise ». Federation of the Evangelical Churches in the GDR peut ainsi recon-
naitre les textes du BEM comme un témoignage a la foi apostolique chrétienne
en accord avec la Sainte Ecriture.

Certaines parmi ces Eglises notent la difficulté de I’évaluation de la signi-
fication cecuménique du BEM parce qu’il n’y a pas de critéres généralement
acceptés du contenu de la «foi apostolique». Evangelical-Lutheran Church of
Finland note justement que '« apostolicité » continue a apparaitre concrétement

seulement comme un concept ayant différentes interprétations confessionnel-
les.

1.2.3. La foi de I’Eglise est la foi apostolique assumée dans notre propre tradition

La différence avec la section précédente est la suivante: les Eglises dont
nous allons parler maintenant reconnaissent plus explicitement qu’elles inter-
pretent la foi apostolique dans leur propre tradition. Suivant les cas, on peut
apprécier ce fait de deux fagons: soit ces Eglises n’arrivent pas 2 dépasser leur
propre confession de foi, soit elles témoignent qu’on ne peut parler de foi de
I’Eglise, c’est-a-dire pour elles de foi apostolique, qu’au sein d’une tradition.

Beaucoup d’Eglises intégrent ainsi a la foi de I’Eglise la foi de leur propre
tradition. La réponse d’Ecumenical Patriarchate of Constantinople «n’a pas I’in-
tention d’examiner les détails du texte, mais sera une appréciation générale
ayant pour base les théses doctrinales de notre Eglise orthodoxe». Anglican
Church of Canada « reconnait en fait la foi de I’Eglise dans le document de Lima.
Non seulement le consensus est compatible avec la théologie anglicane, mais la
méthode théologique elle-méme est en accord avec notre maniere de traiter
Ecriture-Tradition-raison. Le BEM est fidele aux affirmations de foi regues par
I’Eglise indivise ; il souligne les sacrements comme les Anglicans 'ont toujours
fait, et préserve le triple ministére, en particulier I’épiscopat historique». De
méme, Episcopal Church (USA) voit dans le BEM une expression de la foi et de



178 La réception du BEM

la mission de I’Eglise 4 travers les siecles. Presque toutes les affirmations cor-
respondent aux lignes directrices du Quadrilatere Chicago-Lambeth. Le texte
du baptéme contient pour Chaurch of Melanesia la substance de sa foi et consonne
avec la foi historique de ’Eglise a travers les siecles.

On retrouve dans ce groupe une bonne partie des Eglises luthériennes, mais
davantage proportionnellement d’Eglises réformées et d’Eglises unies. Chureh of
Norway explique ainsi le sens d’'une démarche dans laquelle beaucoup se re-
trouveraient: « Nous avons spécifiquement essayé de confronter le BEM en
premier lieu au témoignage de I’Ecriture comme la norme qui fait autorité pour
I’Eglise. Ensuite nous avons voulu commenter le document sur la base de notre
propre identité ecclésiale et de notre auto-compréhension comme Eglise lu-
thérienne. Nous considérons aussi les confessions de I’Eglise primitive comme
une partie vitale de nos fondements doctrinaux. Quand nous prenons comme
point de départ les principaux éléments de la théologie de la Réforme luthé-
rienne, c’est parce qu’elle visait 2 promouvoir la vraie foi chrétienne apostolique
sur la base de ’Ecriture et de la confession universelle cecuménique des sym-
boles de ’Eglise primitive».

Roman Catholic Church commente le texte point par point en donnant pour
chacun une appréciation générale et des commentaires.

1.3. Les réponses <maybe this but>

Nous voulons classer ici les réponses qui soulevent la question de I’ambi-
guité du recours 4 'histoire : dans quelle mesure est-il normatif ? United Reformed
Church in the UK pose toute une série de questions qui révelent bien ’embarras
dans lequel certaines Eglises se sont trouvé plongées: «La foi de ’Eglise a
travers les siecles» fait-elle référence a la gamme des croyances qui jalonnent
I’histoire ou a une sorte de norme théologique ? Est-ce un critere par lequel on
juge sa propre tradition ou est-il utilisé pour tester les autres ? Doit-on considérer
tous les développements historiques comme I’ccuvre du Saint-Esprit ou seule-
ment certains d’entre eux? Cette question se pose surtout pour le texte sur le
ministere. Le Saint-Esprit n’était-il pas autant 4 'ceuvre dans la chute du triple
ministere aux XVI¢et XVII¢siecles qu’il ne 'avait été pour sa création aux I1¢et
III¢ siecles ? Elle reconnait manquer de critéres pour juger les développements
historiques.

Methodist Church (UK) développe une distinction intéressante qui est uti-
lisée aussi par d’autres Eglises dans leur réponse. Il s’agit de savoir si ’expression
«foi de I’Eglise a travers les siecles» est a comprendre de facon descriptive ou
prescriptive. La compréhension descriptive pose de grandes difficultés pour
plusieurs raisons: beaucoup d’éléments dans la diversité de la tradition chré-
tienne sont complémentaires, mais beaucoup sont aussi incompatibles. De plus
il est difficile de saisir dans un milieu intellectuel et culturel donné la pensée



La réception du BEM 179

d’un autre. Dans le méme sens, la formulation linguistique d’une génération n’a
pas nécessairement la méme signification pour une génération ultérieure. Enfin
le consensus entre les chrétiens au XX¢ siécle est beaucoup plus large que dans
les siécles passés. Dans ce cas «nous pouvons répondre que le texte représente
seulement certains aspects du baptéme, de ’eucharistie et du ministére contenus
a travers les siécles».

La compréhension prescriptive nous demande si nous croyons que le BEM
exprime bien pour aujourd’hui ce que nous jugeons étre les convictions essen-
tielles et durables de la foi historique. Elle suppose que nous sommes conscients
4 la fois de ’humilité de toute formulation théologique a cause de I'erreur et du
péché de nos vies, et de 'aide de ’Esprit Saint pour discerner et comprendre.
Dans ce cas «notre réponse a la question est basiquement positive ».

Church of Sweden, aprés avoir noté 'ambiguité de la question 1, montre
qu’elle a bien saisi son enjeu: «Si 'on veut dire tous les enseignements et
conceptions des Eglises a travers les siecles, il est clair qu’on en trouve des
contreparties dans le BEM. Mais on peut difficilement concevoir qu’une telle
collection soit jugée comme normative. Une telle comparaison historico-dog-
matique serait plutét sans valeur. Il serait alors raisonnable d’entendre par cette
expression la foi apostolique de I’Eglise dans son fondement et son originalité.
Mais ce n’est pas un critére évident pour tous. Car chaque Eglise pense qu’elle
représente ’apostolicité. Il aurait été plus facile de demander dans quelle
mesure ’Eglise reconnait sa propre foi dans le document. Chacun aurait alors
fait un commentaire détaillé. Cette réponse aurait été plus exacte mais moins
profitable car personne n’aurait été obligé de considérer sa propre tradition avec
un regard critique. Fo7 ez Constitution veut dépasser une comparaison historico-
dogmatique et élever chaque Eglise au dessus de sa propre tradition. Méme si
cette question 1 est interprétée diversement, nous sommes poussés 4 nous
rapprocher, car personne n’a besoin de défendre sa propre confession». Elle
reconnait aussi le manque de critéres pour définir I’apostolicité et le rdle nor-
matif du témoignage biblique dans le courant de la tradition.

Remonstrant Brotherhood trouve que la question 1 donne 'impression que la
foi est intemporelle et ne change pas. Or 4 différentes époques, cultures et
situations, des questions nouvelles sont apparues et des aspects nouveaux ont été
soulignés. Des points de vue auparavant considérés comme hérétiques ou
déviants sont apparus comme porteurs de plus de vérité qu’on ne I’avait d’abord
pensé. La prudence est donc de rigueur.

Enfin on peut penser comme Moravian Church in America (Northern Province)
que c’est la réception méme du BEM qui sera la réponse 2 la question 1.



180 La réception du BEM

2. Les réponses a la question 2

« Quelles conséquences votre Eglise peut-elle tirer de ce texte pour ses relations et
dialogues avec d’autres Eglises, particuliérement avec les Eglises qui reconnaissent aussi
le texte comme une expression de la foi apostolique?»

Quelques Eglises ne répondent pas spécifiquement 4 la question 2; elles
sont assez rares dans toutes les grandes familles sauf dans le cas des Eglises
réformées ol la proportion est plus élevée.

On peut classer les réponses spécifiques en trois catégories:

— les problémes soulevés par cette question;

— D'appréciation générale du BEM par rapport aux divers dialogues;

— les prises de position en faveur de la reconnaissance d’un ou plusieurs sa-
crements.

2.1. Les problémes soulevés par cette question

2.1.1. Les réserves de principe

En général les Eglises orthodoxes mettent en avant I'intégralité de la foi
apostolique dont elles se déclarent les témoins, et ne développent pas tellement
la réponse 4 la 2° question, car la discussion sur ’ecclésiologie est pour elles un
préalable. Elles ne peuvent accepter toutes les affirmations du BEM; c’est
pourquoi elles évitent de se prononcer sur les conséquences du BEM sur leurs
dialogues.

Il y a cependant deux exceptions. Romanian Orthodox Church trouve que le
document est une bonne base de discussion sur les trois saints sacrements, car ils
sont essentiels et constitutifs pour ’enseignement et la vie charismatique de
IEglise. Orthodox Church of America considére méme le BEM comme un sti-
mulus pour la discussion sur la reconnaissance du baptéme, en dépassant la
problématique validité-invalidité.

D’autres Eglises expriment aussi une réserve en général, mais pour des
raisons différentes. Citons par exemple Presbyterian Church in Ireland i cause du
langage employé, Union of Evangelical Free Churches in the GDR parce que I'unité
au point de vue théologique ne précede pas I'unité dans Esprit effectuée par le
Christ et engendrant la fraternité, General Mennonite Society parce que la qualité
de la communion dans chaque Eglise est la précondition essentielle 2 une
discussion fructueuse sur ces themes.

2.1.2. Certaines Eglises s'interrogent ou interrogent d’autres Eglises sur des problémes
particuliers

Plusieurs Eglises veulent approfondir ou réévaluer leurs positions en les
confrontant 4 celles des autres. National Council of Churches in the Philippines
affirme le paradoxe doctrinal de sa pratique baptismale actuelle: alors que le



La réception du BEM 181

baptéme est censé nous unir, de fait il nous divise. La cause est la diversité de
notre héritage historique qui se reflete dans les différents dialogues déja tenus
sur ce sujet. Notre appel a4 'unité nous pousse 4 transcender cette diversité.
Presbyterian Church of Wales note qu’il s’agit d’approfondir les bases du baptéme,
car «ce n’est pas en cherchant 4 retrouver dans le baptéme des enfants et le
baptéme des adultes les mémes caractéristiques qu’on les rendra acceptables aux
Eglises qui ne reconnaissent qu’une seule de ces deux formes».

Evangelical Church of Congo demande aux autres Eglises de pratiquer uni-
quement le baptéme par immersion et d’abandonner le baptéme des enfants car
pour ceux-ci une bénédiction suffit. Baptist Union of Sweden plaide pour le
respect mutuel des deux formes et demande la reconnaissance de la bénédiction
des enfants. Church of Wales propose de reconsidérer le baptéme comme incor-
poration a I’Eglise universelle dans les dialogues.

La question de la reconnaissance des communautés chrétiennes non-sacra-
mentelles est aussi posée par plusieurs. Methodist Church of Ireland considere le
texte sur le baptéme comme un moyen de compréhension plus grande non
seulement entre les Eglises membres du COE, mais aussi pour les autres car il
offre a tous une possibilité de dialogue et de rapprochement; devrait-on cepen-
dant 4 ce stade reconnaitre la position théologique de Salvation Army et de
Religious Society of Friends qui ne pratiquent pas le baptéme? United Reformed
Church in the United Kingdom craint justement que ces communautés ne se
sentent écartées par ’'emphase sur la signification sacramentelle du baptéme et
de eucharistie, sur le lien établi entre baptéme et appartenance a ’Eglise et sur
la place centrale de I'eucharistie.

Religious Society of Friends in Great Britain admet comme en écho que les
Eglises acceptant le BEM doivent rencontrer des difficultés a les reconnaitre. Ils
se sentent mis de coté par Pexpression de communion eucharistique et ne
considerent pas que le témoignage le plus efficace des Eglises est leur foi et leur
pratique sacramentelle; ils n’en voient pas la justification dans le Nouveau
Testament. Salvation Army exprime de méme la crainte d’une exclusion de la
communion des Eglises pour tous les chrétiens non-sacramentaux, et d’un déni
de la validité de leurs vues; reconnaissant les richesses procurées par le BEM,
elle se déclare préte au dialogue.

Church of Wales pose les questions suivantes dans le cadre du dialogue:
Peucharistie est-elle réellement 1’acte central du culte de votre Eglise ? Com-
ment disposez-vous des éléments consacrés qui subsistent apres la célébration ?
Allez-vous reconnaitre ’épiscopat ? Church of Lippe note a regret que dans son
dialogue avec Roman Catholic Church la célébration commune de la Céne du
Seigneur ne soit pas encore possible. On pourrait multiplier les exemples de ce
genre de questionnements particuliers.



182 La réception du BEM

2.2. L'appréciation générale est largement positive

Nombreuses sont les Eglises qui considerent le BEM comme un document
de travail a utiliser tant au niveau des commissions internationales qu’au niveau
local des relations entre les Eglises. La réponse de Roman Catholic Church est a
classer dans cette catégorie; elle estime que le BEM fait des propositions
importantes sur les relations cecuméniques en général et qu’il indique un niveau
de convergence important sur ces points. Il est le lieu du dynamisme cecumé-
nique, affirme Evangelical Church of Lutheran Confession in Brazil qui ne se fait
pourtant pas d’illusion sur le temps nécessaire 4 une totale réception. Il est un
stimulus et il aide 4 approfondir les dialogues. Il marque un progres par rapport
aux accords antérieurs dans certains cas, car il apporte d’importantes notions
biblico-théologiques sans fournir pour autant une théologie compléte des sa-
crements en question.

Dans certains cas, le BEM a permis d’ouvrir un dialogue ou de lancer de
nouvelles initiatives en vue du dialogue: Church of Melanesia, Church of the
Province of New Zealand, Lutheran Church of Hungary, Estonian Evangelical Lu-
theran Church. Evangelical Lutheran Church in Canada affirme que le BEM est un
point de référence et un agenda pour continuer les discussions et se déclare
heureuse d’avoir I'occasion d’entamer un dialogue avec d’autres Eglises a ce
sujet. On peut ainsi introduire le BEM dans le dialogue si ce n’est déja fait : telle
est la suggestion d’Episcopal Church (USA) et A’ Anglican Church of Australia
entre autres.

Plusieurs Eglises signalent que les dialogues ont déja profité de I'utilisation
du BEM ou ont été a I'origine d’études qui ne sont pas encore prises en compte
dans les dialogues: Anglican Church of Canada, Evangelical Church of the Augsburg
Confession (Austria) malgré ses réticences, Evangelical Lutheran Church in the
Kingdom of Netherlands. Presbyterian Church of Wales note qu’un rapprochement
des pratiques liturgiques et une reconnaissance de la valeur et de I'enrichisse-
ment de la diversité liturgique ont eu lieu en ce qui concerne I’eucharistie.
Netherlands Reformed Church et Reformed Churches in the Netherlands ont introduit
le BEM dans toute une série de programmes et de groupes d’étude en liturgie,
catéchisme, éthique et mission pour en faire profiter ses dialogues avec les autres
Eglises.

En conclusion le BEM permet de saisir le point de vue théologique des
Eglises sceurs, en particulier des Eglises Orthodoxes Orientales, de Roman Ca-
tholic Church et des Baptistes selon 'opinion d’United Methodist Church (USA),
et aussi d’avoir des arguments en vue du dialogue. Quels fruits attendre des
dialogues si ce n’est surtout la reconnaissance mutuelle ?



La réception du BEM 183

2.3. Les prises de position en faveur de la reconnaissance d'un ou plusienrs
sacrements

On peut distinguer trois cas: la reconnaissance globale ou partielle, la
demande de reconnaissance, la reconnaissance conditionnelle.

2.3.1. La reconnaissance globale ou partielle

Chaurch of the Province of Southern Africa accepte comme communiants dans
son Eglise des communiants d’autres Eglises baptisés au nom de la Sainte Trinité
et se déclare préte a reconnaitre I'intégrité sacramentelle de ces Eglises apres
discussion sur plusieurs points particuliers. Mais elle s’interroge sur la possibilité
de reconnaitre le ministére d’autres Eglises sans une cérémonie qui semble bien
impliquer la réordination. On trouve une position aussi ouverte mais non sans
réserves dans d’autres Eglises en particulier luthériennes. Citons Church of
Sweden : « Nous reconnaissons le baptéme administré avec de ’eau au nom de la
Sainte Trinité. Nous pratiquons la communion ouverte et nous ne vérifions pas
la foi individuelle du communiant ou son appartenance a I’Eglise. Inversement
il n’y a pas pour nous d’obstacle a ce qu’un de nos membres participe 2 la sainte
communion dans une autre dénomination. Nous avons fait un pas de plus: dans
les célébrations cecuméniques dans d’autres dénominations, nos ministres sont
assistants pour la distribution de la communion et inversement. Nous devons
travailler la reconnaissance des ministeres et la question de la réordination et
trouver encore les principes et les implications de cette reconnaissance.»

Parfois la reconnaissance se limite 2 un des sacrements, le baptéme admi-
nistré avec de I'eau au nom de la Sainte Trinité dans la plupart des cas. Ainsi
Presbyterian Church (USA) pour qui le baptéme est un appel 4 surmonter nos
divisions et 42 manifester visiblement notre communion; c’est pourquoi elle
envisage des participations communes 4 des services de baptéme comme 'ex-
pression visible de I'accueil du baptisé dans I’Eglise universelle. Evangelical
Church of Congo reconnait toute eucharistie célébrée avec les deux éléments et les
ministeres de toutes les Eglises fideles a Jésus-Christ, confessé et obéi comme
Dieu, Seigneur et Sauveur du monde. Plusieurs Eglises luthériennes et réfor-
mées reconnaissent mutuellement leurs ministéres de fagon explicite.

Evangelical Church of Westphalia propose la procédure suivante pour avancer
concrétement et graduellement vers I'unité : reconnaissance mutuelle du bap-
téme, mutuelle hospitalité eucharistique, mutuelle reconnaissance des ministe-
res dans toute leur variété.

2.3.2. Plusienrs Eglises demandent la reconnaissance de leur pratique. Cest le cas
de quelques Eglises luthériennes, de deux Eglises réformées, deux Eglises bap-
tistes, trois autres Eglises protestantes et une Eglise méthodiste.

3

2.3.3. Enfin peu d’Eglises sont prétes a reconnaitre d’autres Eglises a
condition que la reconnaissance soit réciproque.



184 La réception du BEM

3. Les réponses a la question 3

« Quelles indications votre Eglise peut-elle recevorr de ce texte en ce qui concerne sa vie et
son témoignage au plan du culte, de I’éducation, de I'éthique et de la spiritualité? »

Presque toutes les Eglises ont trouvé dans le BEM des indications pour leur
vie et leur témoignage dans 'un ou I'autre domaine. Certaines Eglises ont déja
procédé a des changements liturgiques en général, c’est-a-dire pour les trois
sacrements, et dans certains cas ont produit une nouvelle liturgie. Nous exa-
minons successivement les quatre domaines proposés, tout en remarquant dés a
présent que plusieurs aspects se retrouvent dans le culte et ’éducation étant
donné le lien Jex orandi - lex credend: et donc lex docend:.

3.1. Le domaine du culte

3.1.1. Baptéme

Grice au BEM, plusieurs Eglises ont I'intention de développer le symbo-
lisme du baptéme dans leurs liturgies. United Church of Canada admet qu’elle
minimise ’eau dans la célébration et que leur liturgie est uniquement un
événement de parole. De méme Evangelical Lutheran Church of Finland veut
ajouter la pratique de I'immersion a celle de ’eau versée, la seule utilisée par elle
jusqu’a présent. Ce développement est souvent lié a un élargissement de la
compréhension de ce sacrement. Evangelical-Methodist Church in the FRG and
West-Berlin prend en considération dans sa liturgie les signes d’onction et de
chrismation, ainsi que la renonciation explicite au Mauvais. Il s’agit de signifier
aussi la nouvelle identité de fils et filles de Dieu en Christ acquise par le
baptéme.

Un autre accent souvent relevé est la dimension communautaire de la
célébration du baptéme, qui joue aussi dans le domaine de I’éducation. Anglican
Church of Canada se propose de I'inclure au service du dimanche. On peut aussi
choisir certaines grandes fétes dans I’'année. Ce sera trés bon pour notre culture
individualiste américaine, note Cumberland Presbyterian Church.

Un troisiéme point consiste a trouver des occasions de renouveler les veeux
prononcés au baptéme. Ceci n’6te rien au fait que le baptéme est un acte qui ne
peut pas étre répété. On peut tout simplement prendre la date anniversaire du
baptéme, ou certaines fétes dans I'année ou encore saisir 'opportunité des
célébrations communautaires.

3.1.2. Eucharistie

Le BEM a fait réfléchir la moitié des Eglises luthériennes, plusieurs Eglises
réformées et autres Eglises protestantes, deux Eglises méthodistes a la fréquence
de la célébration eucharistique. Elles envisagent maintenant de célébrer plus
souvent. La célébration mensuelle constitue pour certaines une augmentation



La réception du BEM 185

considérable par rapport a4 leurs pratiques antérieures. D’autres notent au
contraire qu’elles pratiquent déja la célébration hebdomadaire ainsi qu’aux
grandes fétes annuelles. United Protestant Church of Belgium et American Baptist
Churches in the USA, tout en acceptant ce principe, mettent cependant en garde
contre la routine. D’ailleurs il n’est pas possible d’exercer une pression sur les
congrégations a ce sujet et un gain quantitatif ne signifie pas nécessairement un
gain qualitatif.

La question de la communion fréquente est liée a la précédente. Elle est
soulevée par deux Eglises orthodoxes qui souhaitent retrouver la pratique de
’Eglise primitive, ainsi que par deux Eglises luthériennes. On peut la rappro-
cher aussi du désir de favoriser la participation a ’eucharistie des enfants,
handicapés, malades et autres défavorisés.

Nombreuses sont les Eglises qui reconnaissent que le BEM leur a apporté
bien des éléments par rapport a leur compréhension liturgique et aussi évidem-
ment a leur pratique: la redécouverte de 'action de grice et de la louange
revient le plus souvent, 'expression de la joie d’étre sauvé, la dimension escha-
tologique: ’eucharistie est un avant-goat du Royaume et le lieu de I'espérance,
la structure trinitaire, la prise en compte de Pactivité créatrice de Dieu, 'in-
vocation de U'Esprit Saint. Church of Wales propose d’étendre le champ des
lectures dans la célébration. Il s’agit dans bien des cas d’un renouveau liturgique
eucharistique et la liturgie de Lima est parfois utilisée a cet effet.

Le traitement des éléments eucharistiques a attiré I’attention dans différen-
tes dénominations. Soit on a déja pris ’engagement de montrer plus de respect
aux éléments apres la célébration, soit la question va étre mise a I’étude.

3.1.3. Ministére

Plusieurs Eglises ont une nouvelle approche de la fonction des ministres et
se déclarent prétes a reconsidérer leur théorie et leur pratique du ministere dans
le cadre d’une nouvelle réflexion sur tous les ministeres de I'Eglise et leurs
connexions intimes; la question du réle des laics est par la-méme aussi
posée.

Les incidences d’une réévaluation du ministere ordonné au plan liturgique
concernent deux points: la présidence de 'eucharistie. United Methodist Church
(USA) se demande si sa pratique d’autoriser des ministres non ordonnés a
présider 'eucharistie est justifiée, mais elle est pour ainsi dire la seule Eglise 4 se
poser la question.

Le deuxiéme point concerne la prédication: qui peut précher et que signifie
précher? Y a-t-il interrelation, identité ou non-identité entre le ministre de la
Parole et le ministre des sacrements? On reconnait clairement sous ces inter-
rogations la question fondamentale de la sacramentalité du ministere ordonné
avec ses deux corollaires: la célébration par un laic et 'ordination des fem-
mes.



186 La réception du BEM

3.2. Le domaine de ’éducation

Le BEM stimule de nombreuses Eglises a revoir leur pratique catéchétique,
en particulier en ce qui concerne ’éducation des enfants baptisés. Plusieurs
Eglises: une Eglise orthodoxe, trois anglicanes, sept Eglises luthériennes, quatre
réformées et autres protestantes sont particulierement attentives a la croissance
de la foi des enfants baptisés. Ceci n’est possible que si I’on s’occupe paralle-
lement de ’éducation des parents et méme des grand-parents et si 'on soigne le
choix des parrain et marraine.

Il s’agit aussi d’assurer une bonne préparation des adultes au baptéme,
éventuellement d’inventer I’école du dimanche pour adultes, en tout cas d’adap-
ter une pratique appropriée a chaque age; bref de réévaluer le baptéme des
adultes en perfectionnant leur catéchése baptismale. On devra cependant éviter
les abus dans la sélection des candidats au baptéme.

Plus nombreuses encore sont les Eglises qui envisagent de revoir I'initiation
chrétienne dans son ensemble, baptéme-confirmation-eucharistie, a cause du
probléme de la confirmation et de ’admission 4 la communion eucharistique
d’enfants baptisés non confirmés. Church of the Province of New Zealand assure que
les deux pratiques existent dans la Communion Anglicane, ce qui constitue un
défi. Le probleme est aussi soulevé par six Eglises luthériennes. Evangelical
Lutheran Church of France se donne comme tiche de trouver un signe liturgique
approprié, non sacramentel, pour rencontrer le désir exprimé par ceux qui ont
vécu un «revival» dans leur vie baptismale. Alors que Methodist Church (UK) est
en train de confronter deux pratiques qui pointent en sens opposé: I'admission
des enfants baptisés 4 la communion et le report du baptéme jusqu’a I’age de la
maturité. United Methodist Church (USA ) a pu grice au BEM clarifier la relation
du baptéme aux quatre éléments essentiels de I’Eglise, dont la confirmation,
dans le sens de la continuité de I’ceuvre de I’Esprit: la confirmation est un signe
effectif de la continuité et de la croissance dans la vie du Christ dont le baptéme
est la fondation et ’eucharistie le renouveau régulier. Plusieurs Eglises unies
étudient aussi ’admission des enfants baptisés 4 la communion avant la confir-
mation.

La catéchese sur les ministéres est mentionnée par plusieurs Eglises, en
particulier I’élucidation du triple ministere. La position d’Orthodox Church in
America est intéressante 4 noter a cet égard car elle accepte de se poser 2 nouveau
la question de la normativité de ce triple ministére et constate que trop souvent
elle a séparé 1’épiscope du contexte organique et nécessaire de la communion
ecclésiale. De méme Church of England accepte de reconsidérer sa théologie et sa
pratique de I’épiscope. Presbyterian Church of Wales remarque que I'acceptation
du triple ministére sera un changement radical et 'abandon d’une tradition
longtemps chérie et que les «elders» seraient sans doute la contribution de la
Réforme au développement de cette question; le diaconat ne donne-t-il pas



La réception du BEM 187

I’occasion de les assumer comme ordre, se demande aussi Presbyterian Church in
Canada.

Le BEM a aussi donné des bases bibliques jugées bonnes pour le baptéme;
'usage de I’Ecriture est fondamental dans I’éducation chrétienne ainsi que
Penseignement sur le lien Parole-sacrements.

3.3. Le domaine de ['éthique

Il s’agit avant tout d’éveiller et d’encourager la responsabilité des baptisés.
Evangelical Lutheran Church of Iceland souligne leur vocation d’étre «sel de la
terre et lumiére du monde». Le BEM a rappelé 4 Church of Sweden que I’éthique
du Nouveau Testament est avant tout une éthique baptismale; c’est une pers-
pective a développer dans leur conscience ecclésiale. Cette méme responsabilité
par rapport au monde est envisagée par d’autres en relation avec I’eucharistie.
Evangelical-Lutheran Church in Brunswick voit dans la participation a ’eucharis-
tie ’enracinement et l'origine de cette responsabilité. Quelques Eglises réfor-
mées et d’autres Eglises protestantes ainsi que trois Eglises méthodistes sont du
méme avis.

Ily a aussi la responsabilité de la communauté vis-a-vis des baptisés, comme
le rappelle Evangelical Lutheran Church in Bavaria, qui doit leur donner un
environnement de témoignage et de service. La question du baptéme indiscri-
miné peut apparaitre aussi dans le domaine éthique. Certains veulent I’éviter,
d’autres se proposent de la réétudier. La également il en va finalement de la
responsabilité communautaire.

Bulgarian Orthodox Church et Russian Orthodox Church attachent une grande
importance aux conditions pour 'ordination. Ewvangelical-Lutheran Church in
Wiirtemberg note a cet égard qu’il ne s’agit pas seulement d’apprécier la quali-
fication théologique du candidat mais de «la reconnaissance ecclésiale des dons
et des grices d’une personnen.

La question de l'autorité est évidemment liée a celle de la responsabilité.
Chaurch of England, Presbyterian Church (USA), Christian Church in Canada se
posent en particulier ce probléme.

3.4. Le domaine de la spiritualité

Le BEM est pour beaucoup 'occasion d’un renouveau en général qu’on
peut aisément classer dans le domaine de la spiritualité. Roman Catholic Church
affirme que le texte sur le baptéme «invite a une spiritualité baptismale pro-
fonde». Plusieurs Eglises des différentes familles le reconnaissent. Citons par
exemple Lutheran Church of America: le BEM offre une spiritualité enracinée
dans le baptéme et nourrie par la Parole et les sacrements. Il rappelle aux
Luthériens qu’ils se situent dans le contexte d’une Eglise plus large que I’Eglise
luthérienne.



188 La réception du BEM

Mais c’est davantage le cas pour les autres Eglises protestantes et les Eglises
unies. Pour Christian Church il y a au moins quatre implications qui constituent
des défis dans leur processus de réception du BEM: I'unité de ’Eglise demande
que le BEM soit accepté comme un document de ’enseignement des Disciples;
il offre un renouveau liturgique; il nous appelle a articuler la convergence
théologique qu’il représente a nos efforts pour comprendre la nature de ’Eglise;
il nous stimule 4 une fidélité plus grande dans la poursuite de la justice et nous
rappelle les dimensions éthiques de la foi. Salvation Army y voit aussi un défi
spirituel.

4. Les réponses a la question 4

« Quelles sont les suggestions que votre Eglise peut faire pour la suite du travail de <Foi et
Constitution>, en ce qui concerne le rapport entre le matériel de ce texte sur le baptéme,
Dencharistie et le ministére et son projet de recherche & long terme sur <L’expression
commune de la foi apostoliqgue aujourd’huiy ?»

Les réponses a la question 4 sont assez diversifiées. Certaines Eglises
annoncent qu’elles vont continuer a étudier le BEM et 4 apporter leur contri-
bution 4 Foi et Constitution en poursuivant le processus de réception du BEM.
D’autres estiment que leurs commentaires sont en eux-mémes une contribution
a la poursuite du travail. Néanmoins on peut classer la majorité des suggestions
de la maniére suivante : en fonction de quelques problémes fondamentaux d’une
part, de la question de la reformulation du document d’autre part, et de la
demande de bilan; il restera enfin quelques suggestions d’ordre général.

4.1. Quelques problémes fondamentanx

Il est clair que dans cette section nous allons retrouver les problemes qui ont
conditionné certaines réponses 4 la question 1. Nous les reprenons ici parce
qu’ils sont évoqués spécifiquement dans la réponse a la question 4.

4.1.1. L’ecclésiologie du BEM

Plusieurs Eglises demandent qu’on définisse plus clairement la base ecclé-
siologique de ces trois textes. Roman Catholic Church insiste en particulier sur les
points suivants: sacrement et sacramentalité, la Tradition apostolique, 'autorité
dans I'Eglise. Ecumenical Patriarchate of Constantinople demande qu’on déter-
mine la relation de terminologie entre le BEM et la Déclaration de Toronto
(1950): ’Eglise, les Eglises et le COE ; dans quelle mesure le BEM respecte-t-il
Iidentité ecclésiologique de chaque Eglise ? Finnish Orthodox Church a bien noté
le défi posé aux Eglises orthodoxes en Occident: la pluralité des juridictions



La réception du BEM 189

épiscopales dans le méme lieu est en contradiction avec la tradition commune
de I’Eglise, c’est-a-dire avec 'ecclésiologie orthodoxe.

Old Catholic Church of Switzerland pense ainsi éviter les mauvaises interpré-
tations, de type sacramentaliste par exemple. Episcopal Church (USA) trouve
que le BEM utilise deux eschatologies: la premiére considere le Royaume
comme a venir, la deuxiéme comme advenu en Jésus-Christ avec pour corollaire
notre croissance actuelle vers sa plénitude. Beaucoup de questions concernant
Pecclésiologie et la pneumatologie restent ainsi sans réponse ou inexplorées.
Deux Eglises signalent 'urgence de prendre davantage le point de vue mis-
siologique comme critere. Evangelical Church of the Augsburg Confession of Alsace
and Lorraine pose d’autres questions: le BEM n’a-t-il pas tendance a voir I’Eglise
comme collaboratrice de Dieu dans le salut des hommes? Les ministéres, tel-
lement liés a la conception de I’Eglise, sont-ils d’institution divine ? L’épiscope
n’occupe-t-il pas le premier plan, comment le redéfinir? United Church of
Canada remarque que ’ecclésiologie et la théologie sacramentelle ont une place
différente sur I’agenda des Eglises; celle-ci est ressentie plus intensément par les
Eglises ayant I’éthos «catholique », ce qui est 'accent du BEM. Mais a-t-on pris
suffisamment en compte les perspectives et attitudes de «low Church»?

Quel modele d’unité du Corps du Christ propose le BEM? Evangelical-
Lutheran Church of Hanover suggére qu’on approfondisse la question en distin-
guant I'unité de ’Eglise et la communion ecclésiale; si la communion eucha-
ristique et la communion ecclésiale sont certainement en relation, elle ne les
considére pas cependant comme nécessairement identiques. Au sujet de la
nature de 'unité visible de 'Eglise, United Reformed Church in the United King-
dom propose de confronter ’expérience des Eglises qui se sont unies et celle des
Eglises qui congoivent 'unité en terme de continuité sans faille. Peu d’Eglises
mettent en cause le modele d’unité implicite au BEM.

4.1.2. Le rapport Ecriture — Tradition

Il a besoin d’étre clarifié pour déterminer la foi apostolique et la pratique.
Bulgarian Orthodox Church suggere pour le futur travail théologique de prendre
comme norme et modele ’enseignement et la pratique de ’Eglise primitive et
de rejeter toutes les innovations contraires. Russian Orthodox Church précise qu’il
s’agit de rapprocher les opinions théologiques du Credo de Nicée-Constanti-
nople dans sa forme originale et de la signification que lui ont donné les Péres
conciliaires. Cette position classique des Orthodoxes trouve un écho chez
Evangelical-Lutheran Church of Finland qui propose de définir une interprétation
compléte du Credo de Nicée.

Plusieurs Eglises luthériennes et réformées demandent qu’on distingue le
nécessaire du secondaire. Evangelical- Lutheran Church in Oldenburg fait la diffé-
rence entre les quelques affirmations bibliquement nécessaires et le bien com-
mun des traditions qui se sont développées a travers I’histoire et qui ne devraient



190 La réception du BEM

pas empécher la communion ecclésiale. Church of Scotland donne ainsi quelques
exemples de différences qu’il faut nécessairement résoudre pour atteindre la
pleine communion et d’autres qui peuvent subsister au titre de légitime diver-
sité ; c’est aussi ’avis de deux Eglises baptistes en particulier. Beaucoup d’Eglises
rappellent encore dans ce contexte la primauté de I’Ecriture sur la Tradi-
tion.

Quelques Eglises proposent d’inclure dans une actuelle expression com-
mune de la foi apostolique la confession mutuelle de la culpabilité par rapport 4
la division de I’Eglise, I'offre de réconciliation et de reconnaissance mutuelle. I
s’agit de manifester ainsi la repentance, d’éviter la condamnation des autres, de
clarifier la dynamique péché — grice.

Au sujet de I’Ecriture enfin, quelques Eglises souhaitent un meilleur et plus
ferme usage des citations bibliques, et d’autres demandent une prise en compte
plus sérieuse de l'arriere-plan juif et de la tradition juive actuelle.

4.1.3. La relation Parole — Sacrement

Sont-ils deux expressions équivalentes de 'unique et méme présence de
Dieu? Que veut-on dire alors en parlant de 'eucharistie comme ’acte central de
’Eglise ? Et de quelle maniere la présence du Christ dans I’eucharistie est-elle
unique ? Voila quelques-unes des questions que ’on suggére de clarifier pour la
continuation du travail. Ces questions peuvent étre aussi considérées dans le
cadre du point suivant.

4.2. La reformulation du BEM

La majorité des Eglises répond a la question 4 comme s’il s’agissait de
réécrire le BEM. Cinq Eglises proposent une reformulation du document dans
son ensemble aprés avoir clarifié certains termes et doctrines. Deux autres
suggerent de commencer par une section sur les sacrements en général et leur
place dans I’Eglise. Cinq Eglises voudraient qu’on traite de I’Esprit Saint 2
Pceuvre dans la création (c’est-a-dire dans le monde physique). Quel est le
rapport entre le monde matériel et la consommation du Royaume, demande
Presbyterian Church (USA) ?

Il y a aussi des aspects plus spécifiques concernant tel sacrement. A propos
du baptéme, on demande de clarifier la relation «unité de I’Eglise — unité
baptismale», la relation «contenu de la foi — baptéme», les deux formes du
baptéme, certains éléments particuliers, et de produire un rituel. A propos de
Peucharistie, on demande d’approfondir en particulier les relations suivantes:
eucharistie — Eglise, eucharistie — unité de foi, eucharistie — théologie de la croix,
et de clarifier certains éléments. A propos du ministere, deux Eglises orthodoxes
et une anglicane demandent la refonte radicale du texte ; d’autres esperent des



La réception du BEM 191

clarifications importantes sur les grands dossiers suivants: le ministére comme
sacrement, 1’épiscope, la relation «tradition aspostolique — succession aposto-
lique», la primauté romaine, I'ordination des femmes.

4.3. La demande d’un bilan

Quelques Eglises demandent la production d’un texte définitif pour distin-
guer proprement l’essentiel du secondaire, et pour indiquer ou existe déja un
accord tel entre les Eglises qu’on puisse parler non seulement de convergence
mais de consensus; on pourrait alors trouver une formulation doctrinale a ce
consensus. Evangelical Church of the Rhineland précise : il s’agit d’indiquer dans le
rapport les sujets pour lesquels il y a des signes d’un possible consensus, les points
indiqués dans le texte comme sujets de points de vue conflictuels pour lesquels il
y a maintenant des signes de convergence future, les points sur lesquelsiln’y ade
toute évidence aucun accord.

A partir de ce bilan, la Commission Fo7 et Constitution devrait soumettre des
propositions pour surmonter les différences actuelles sur le chemin de la com-
munion ecclésiale. Il est important de ne pas perdre de vue le but de la recon-
naissance mutuelle et 'intention de croitre dans la communion des Eglises. Les
Eglises pourraient participer a ce travail en faisant elles-mémes des proposi-
tions. En effet, les accords de convergence du BEM montrent 4 'envi le manque
d’un accord de base sur la foi commune ou les Eglises aient leurs racines. C’est
pourquoi, si plusieurs Eglises encouragent Fos e Constitution dans cette étude sur
'expression commune de la foi apostolique aujourd’hui, elles se déclarent prétes
a collaborer 4 un tel projet.

4.4. Suggestions d’ordre général

Quelques Eglises suggerent de traiter des questions méthodologiques, d’étre
attentif a larticulation du BEM et des trois aspects du document sur la foi
commune, en particulier la question des structures communes de prises de
décision. On signale aussi le besoin d’une meilleure articulation avec la dimen-
sion expérimentale de la foi et de la vie chrétienne. Pour Presbyterian Church of
Cameroon il s’agit de faire maintenant la démonstration pratique de leffet
unificateur du BEM.

On suggere d’inclure davantage les défis posés par la société moderne avec
ses développements rapides et ses changements, ainsi que les mouvements,
changements, nouveaux accents des jeunes Eglises, comme le soulignent Cxe-
choslovak Hussite Church et European Continental Province of the Moravian
Church.

On peut noter enfin la suggestion de Bulgarian Orthodox Church de travailler
d’abord a 'unité dans la foi et ensuite 4 'intercommunion. Il semble que la



192 La réception du BEM

position commune des Orthodoxes soit 'ordre: unité dans la foi, unité en
ecclésiologie, unité dans la vie sacramentaire. Romanian Orthodox Church sug-
gére une analyse approfondie de la relation entre la participation a 'eucharistie
et la confession de la foi pléniere de I’Eglise.

Conclusion

S’agit-il de réécrire le BEM? On pourrait le penser si 'on considere les
réponses des Eglises mentionnées en 4.2. Pourtant est-ce bien la la vocation
d’un texte de convergence comme le BEM? N’a-t-il pas plutét pour but de
favoriser les dialogues multi- et bi-latéraux, comme cela a été montréen 2.2. ? Et
n’est-il pas aussi un stimulus pour ’étude des questions fondamentales que le
document a mis en lumiére ? Les réponses qui traitent de la poursuite du travail
en 4.1. vont dans ce sens.

Parmi ces questions on peut d’ailleurs faire une distinction. Les réponses et
suggestions sur le rapport Ecriture — Tradition sont en quelque sorte une
réception de ’enseignement de la Conférence de Montréal de Foi ez Constitution
en 1963, alors que les réponses et suggestions sur le rapport Parole — Sacrement
et sur la nature sacramentelle de ’Eglise sont peut-étre plus récentes et deman-
dent d’étre davantage approfondies.

Il reste enfin la question de la normativité du recours a Ihistoire: elle
suppose une décision sur la résolution ou non de la question de la hiérarchie des
vérités de foi et une précision sur la distinction «confession de foi — doctrine —
théologie» de I’Eglise ou d’une Eglise. Alors pourra—t-on peut-étre sortir de
I'impasse que constitue la fixation sur la «plénitude de la foi apostolique» et
trouver une expression commune de la foi aujourd’hui.



	La réception du BEM : une évaluation des réponses des Églises aux quatre questions de sa préface

