
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 36 (1989)

Heft: 1-2

Artikel: Die Ortskirche als Ort evangelisierenden Handels : Sinn, Notwendigkeit
und Grenzen von Inkulturation

Autor: Friedli, Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761138

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761138
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Richard Friedli

Inkarnation der christlichen Botschaft in den Kulturen der Welt

Die Ortskirche als Ort
evangelisierenden Handelns*

Sinn, Notwendigkeit und Grenzen von Inkulturation

Jede Epoche hat ihre Schlagworte. «Freiheit, Gleichheit,
Brüderlichkeit» waren das Leitbild der Französischen Revolution von 1789.

«Unabhängigkeit» (indépendance) wurde in den 60er Jahren unseres

Jahrhunderts in afrikanischen Gebieten wie der Besuch einer Dame
erwartet. Während der Zeit der erwachenden Ökumene wurde die

«Evangelisation der Welt in dieser Generation» (John Mott) angestrebt.
Heute sind die theologischen Slogans und Modewörter «Kontextuali-
sierung», «Indigenisierung» oder — wie diese Vorlesungsreihe, die wir
jetzt beenden, überschrieben ist - «Inkarnation» und «Inkulturation».
Um die Bedeutung und das Gewicht dieser beiden letztgenannten
Begriffe «Inkarnation» und «Inkulturation» zu erahnen, können wir
z. B. die Reden, die Papst Johannes Paul II. auf seinen außer-europäi-
schen Reisen hält, untersuchen. Diese an der Peripherie Euramerikas
eröffneten Horizonte werden aber im vatikanischen Zentrum der
Christenheit sehr stark eingeengt, sobald es um Inkulturations-Vorschläge
geht, die über folkloristische Aspekte der Einheimisch-Machung
hinausgehen. Die Diskussion von Themen wie die materiellen Gestalten
der Eucharistie (z. B. in Afrika anstelle von Brot und Wein Bananensaft
und Maniok zu verwenden), die Sakramentenwürdigkeit der Polygamie,

die afrikanischen Heilungspraktiken, der prophetische Auftrag der

* Schlußreferat in der Vortragsreihe «Inkarnation des Evangeliums in den Kulturen
der Welt» am Institut für missionstheologische Grundlagenforschung in München
(9. März 1988).



160 Die Ortskirche als Ort evangelisierenden Handelns

Frauen in der Kirche, die Kirche des Volkes in Lateinamerika, das

Christ-Sein im nach-maoistischen China oder der Einbezug von hindui-
stischen Traditionselementen im indischen Liturgie-Vollzug ist praktisch

schon häresieverdächtig. Dann werden — wie an der außerordentlichen

Synode der Bischöfe in Rom (1985) — diese Anliegen einer
lokalen «Inkulturation» sehr dezidiert mit dem Projekt eines universal
verbindlichen «Weltkatechismus» konfrontriert und praktisch verhindert.

Die erwähnten Beispiele illustrieren, wie theologische Debatten,
die heute weltweit geführt werden, in diesem Vortrag auf wenige,
konturenhafte und deshalb vereinfachte Aussagen und Modelle reduziert

werden müssen. Diese Bezugspunkte aus der Weltkirche
dokumentieren ferner, daß ich keine Rezepte zur Inkulturation vorschlagen
kann, sondern nur auf die anthropologische, theologische und exegetische

Vielschichtigkeit dieser so tiefgehenden und raschen Mutationen
in der interkontinentalen christlichen Gemeinschaft hinzuweisen
vermag.

1. Inkulturation global

Ich fühle mich umsoweniger berechtigt, über das Thema «Inkulturation»,

das wir meistens aus der Perspektive der Dritten Kirche behandeln,

zu reden, als mich Kardinal Malula während einem Gespräch über
das afrikanische Konzil im Sommer 1986 in Kinshasa höflich, aber

entschieden daran erinnert hat, daß es an den Vertreterinnen der
Ortskirche Afrikas sei, die Dimensionen, Chancen und Grenzen der
Inkulturation der Evangeliumsbotschaft in die kulturellen und sozio-

politischen Kontexte des postkolonialen Afrika zu gewichten und zu

planen — und nicht an den theologischen und kanonistischen Autoritäten

des Mittelmeer-Raums und der vatikanischen Instanzen. Für den

Bischof von Kinshasa ist dem umsomehr so, als ja die kirchlich-religiösen
Umbruchsituationen in Europa — Elektronik, Informatik, Säkularisation,

kirchenloses Christsein, Esoterik, Formen asiatischer Religiosität,

Zauberei zum Beispiel — zur Genüge zeigen, wie der Okzident selber

desorientiert ist und neu die Inkulturation der Botschaft von Jesus dem
Christus suchen muß.



Die Ortskirche als Ort evangelisierenden Handelns 161

1.1 Herausforderung in Europa

Es ist mehr als berechtigt, wenn Kardinal Malula uns auf die eigene
ortskirchliche Problematik in Europa zurückverweist und uns ermahnt,
zuerst für den okzidentalen Kontext die Verantwortung zu übernehmen,

bevor wir uns «missionarisch» um das nicht-europäische
kirchlich-gemeinschaftliche Leben kümmern. Die beiliegenden statistischen
Resultate aus äußerst sorgfältigen Untersuchungen der «European

Table 10: Beliefs in Western Europe*
among people who attend church weekly (I)

in comparison with those who attend church less than once a year (II)
and the total group (III)

I II Ill
believe in God

total population 97 72 75

Catholics 98 74 87

Protestants 97 76 75

other Churches** 97 80 87

believe in heaven

total population 73 20 40

Catholics 72 28 45

Protestants 77 37 43

other Churches** 91 49 73

believe in a personal God

total population 62 23 32

Catholics 60 27 39

Protestants 73 18 26

other Churches** 84 69 61

convinced atheists

total population - 2 5

Catholics - 1 1

Protestants 1 1 2

other Churches** 2 - 1

* i.e. the countries of the EEC except Spain, Portugal and Greece.
** these are very small.



162 Die Ortskirche als Ort evangelisierenden Handelns

Value Systems Study Group» (EVSSG, 1979—82)1 dokumentieren ja

eine radikale Mutation im religiösen Bewußtsein und im christlichen
Gottesverständnis von europäischen Menschen2.

Es ist hier nicht der Ort, im Detail diese statistischen Erhebungen,
ihre Methoden und Resultate zu diskutieren. Auf jeden Fall scheinen
darin aber Tendenzen auf, die nicht übersehen werden können und uns
auf die Inkulturations-Herausforderung in Europa zurückbinden.

In Tabelle 10 möchte ich nur auf die Frage nach dem Glauben an
einen persönlichen Gott eingehen. Darnach sind es bei den regelmäßig

Table 13: Personal God, the importance of God, weekly church attendance

Countries* personal God
(as a %)

importance of God
(on a 10-point

scale)

weekly church
attendance
(as a %)**

Ireland (Rep.) 73 8.02 82

Malta 71 - -
N. Ireland 70 7.49 52

USA 66 8.21 43

Spain 55 6.39 41

Norway 40 5.35 7

Belgium 39 5.94 30

The Netherlands 34 5.33 27

Europe 32 5.80 23

Great Britain 31 5.72 14

Fed. Rep. Germany 28 5.67 21

France 26 4.72 12

Finland 25 6.20 4

Denmark 24 4.47 3

Sweden 19 3.99 5

Source: EVSSG.
* Data for Italy (not given here) seem to be unreliable in this respect.

** The percentages in all cases are somewhat higher than the actuel results.

' Zu diesen statistischen Erhebungen in West-Europa und zur verwendeten
Beobachtungsanlage vgl. StoetzelJ., Les valeurs du temps présent: une enquête, Paris 1963,
und: Friedli R., Zwischen Himmel und Hölle - die Reinkarnation, Freiburg/Schweiz
1986, 13-26.

2 Die folgenden Materialien stammen aus: Kerkhofs J., God in Europe, in: pro
mundi vita-dossiers 2 (1987) 13—18. — Schamanistische Gottesvorstellungen im
Christentum Europas? Einige religions-soziologische Beobachtungen, in: Lebendige
Seelsorge 39/6 (Dez. 1988) 350-355.



Die Ortskirche als Ort evangelisierenden Handelns 163

praktizierenden katholischen Christen 60%, bei den einmal pro Jahr sich

liturgisch betätigenden Katholiken 27% und aufs Gesamte der Katholiken

unter den 12 463 befragten Personen der west-europäischen Länder

39%, die an einen persönlichen Gott glauben.
Der Prozentsatz der an einen persönlichen Gott glaubenden

Europäerinnen fällt gesamteuropäisch und unabhängig von der konfessionellen

Zugehörigkeit auf 32% (s. Tabelle 13).
In einer vertiefteren Befragung von Westeuropäerinnen ging es

dann darum, die Gottes-Vorstellungen von Menschen zu präzisieren,
die nicht zu dieser Population von 32% gehören, die noch an die
Existenz eines persönlichen Gottes glauben. Dabei ergaben sich
folgende Resultate:

11 % meinen, es gäbe etwas wie einen Gott, einen Geist oder eine
kosmische Kraft

36% glauben an eine Art geistige Lebensenergie
10% wissen nicht genau, was halten
5% antworten nicht

Table 15: God and gender (Great Britain) (as a %)

Indicators of religious
commitment sex/status*

30 years and
under

over 30 years
not retired

define themselves as

religious

Male
W. Female

Non-w. Female

35

47
28

60

72

73

God is important in Male 17 39

life W. Female 28 52

Non-w. Female 27 64

believe in God Male 53 75

W. Female 73 80

Non-w. Female 67 91

believe in a personal God Male 23 27

W. Female 33 36

Non-w. Female 28 43

attend church monthly Male 16 14

W. Female 25 33

Non-w. Female 6 36

* Working Female, Non-working Female.



164 Die Ortskirche als Ort evangelisierenden Handelns

Der Glaube an einen persönlichen Gott entspricht dem traditionellen,

transzendenten, biblisch-monotheistischen Gottesbild. Dagegen
spiegelt die Meinung von der geistlichen Lebensenergie (36 %) und von
der kosmischen geistlichen Kraft (11%) ein theologisches Wertsystem
wider, welches immanentistisch-ökologisch (vgl. Gaia-Religion) ist.

Wir können darin animistische und schamanistische Züge ablesen.

Tabelle 15 steht dar, wie in England einerseits berufstätige Frauen
und andererseits Mütter, die voll im Haushalt tätig sind, auf die Frage
nach einem persönlichen Gott reagieren:

Darnach glauben 33% der unter 30jährigen, außerhalb des Haushaltes

berufstätigen Frauen an einen persönlichen Gott. Nur 28% der

gleichaltrigen Hausmütter sind dagegen vom personalistischen
Gottesverständnis überzeugt. Wenn wir davon ausgehen, daß diese Schicht

junger Frauen, die ihre Kinder nicht gemäß dem biblischen Gottesbild
erziehen, die kommende Generation von Europäern prägen, so ist es

leicht nachvollziehbar, wenn Kardinal Malula uns dringlichst dazu

einlädt, zuerst über unsere eigenen okzidentalen Inkulturationsprobleme
nachzudenken, bevor wir uns um die nicht-europäischen Modelle
kümmern, in denen die christliche Botschaft gelebt werden soll.

1.2 Herausforderung in der Welt

Damit sollte bereits klar geworden sein, daß die Perspektive
«Inkulturation» nicht geschichts- und situationslos verhandelt werden
kann. Je nach den verschiedenen spirituellen und sozio-wirtschaftlichen
Kontexten ist nämlich das konkrete Gesicht von Inkulturation
verschieden. Die je verschiedenen Ortskirchen müssen ja notwendigerweise

von je partikulären Fragestellungen ausgehen:

Die okzidentalen kirchlichen Gemeinschaften müssen sich dann fragen,
wie es verantwortbar ist, in der säkularisierten und pragmatisch entscheidenden

Gesellschaft nach der marxistischen und psychoanalytischen Kritik
am religiösen Verhalten noch glauben zu können.
Dagegen fragen sich Christen in vielen Gebieten der Dritten Welt, wie es

unter den unmenschlichen Lebensbedingungen ihres Alltags möglich ist, zu

hoffen.

Als ich Vorjahren mit dem indischen Theologen Francis D'Sa aus

Poona über diese Zusammenhänge diskutiert habe, hat er die
unterschiedliche Betroffenheit als europäischer und als indischer Theologe
mit folgender Frage auf den Punkt gebracht: «Wie kann ich in einem
Land, wo es kein Brot gibt, das eucharistische Brot brechen?»



Die Ortskirche als Ort evangelisierenden Handelns 165

2. Inkulturation Kontextuell

Mit dieser Einleitung sollte klar geworden sein, daß es unmöglich
ist, das Thema der Inkulturation abstrakt zu behandeln. Es kann nur
kontextuell und situationsgemäß besprochen werden3.

2.1 «Sprache» anthropologisch

Auf diese existentielle Dichte der Alltagswirklichkeit, welcher die
Botschaft von Jesus dem Christus begegnet, und auf die anthropologische

Unmöglichkeit, diese Botschaft eurozentrisch und doktrinär
einzuebnen, haben die wegweisenden Analysen von Paul VI. in der
apostolischen Ermahnung «Evangelii Nuntiandi» (1975) hingewiesen:

PAUL VI.
EXHORTAT10 APOSTOLICA EVANGELII NUNTIANDI

(8.12.1975), N° 63

Die wahrhaft eingewurzelten
Teilkirchen, die sich sozusagen
verschmolzen haben mit den

Menschen, aber auch mit den

Wünschen, Reichtümern und
Grenzen, mit der Art zu beten, zu
lieben, Leben und Welt zu
betrachten, wie sie für bestimmte

Menschengruppen charakteristisch

sind, haben die Aufgabe,
das Wesentliche der Botschaft
des Evangeliums sich tief zu

eigen zu machen und es ohne den

geringsten Verrat an seiner
wesentlichen Wahrheit in eine

Sprache zu übersetzen, die diese

Menschen verstehen, um es dann
in dieser Sprache zu verkünden.

Diese Übertragung muß mit
Unterscheidungskraft, Ernst,
Respekt und Fachkenntnis geschehen,

wie die Sache es verlangt,
im Bereich der liturgischen
Ausdrucksformen ; es gilt aber auch

für die Katechese, die theologische

Formulierung, die
untergeordneten kirchlichen Strukturen
und die Dienstaufgaben. «Sprache»

aber darf hier weniger im
semantischen oder literarischen
Sinn aufgefaßt werden, sondern
vielmehr anthropologisch und
kulturell.

3 Vgl. Waldenfels H., Artikel «Kontextuelle Theologie», in: Müller K. ;

Sundermeier T. (Hg.), Lexikon missionstheologischer Grundbegriffe, Berlin 1987, 224—

230; Friedli R., Art. «Interkulturelle Theologie», ib. 181-185.



166 Die Ortskirche als Ort evangelisierenden Handelns

Vor allem die am Schluß dieses Paragraphen angedeutete Perspektive

ist hier von entscheidender Wichtigkeit: es geht bei der Inkulturation

(Paul VI. hat diesen Ausdruck aber noch nicht verwendet!) nicht
nur um semantische oder rituelle Ubersetzungen, sondern um
anthropologische und kulturelle Umsetzungen und Neu-Interpretationen : der
Mensch, der in je verschiedenen kulturellen Netzen und gesellschaftlichen

Überlieferungen lebt, soll in einer Art und Weise mit dem
Evangelium in Kontakt kommen, daß in ihm die gleiche Hoffnungsreaktion
ausgelöst wird wie in der Mitwelt von Jesus — in China, in Nicaragua, in
Nigeria oder in Deutschland.

2.2 Enkulturation - Akkulturation - Inkulturation

Damit ist angedeutet, daß der theologische Neologismus «Inkulturation»

Wege freilegt, um die eine befreiende Botschaft von Jesus dem
Christus in vielfältigen Modellen und Paradigmen auszudrücken. Diese

Umsetzung geschieht im liturgischen, gemeinschaftlichen und
theologischen Bereich. Da dabei vor allem auch die Katechese betroffen ist, ist

es verständlich, daß der Begriff «Inkulturation» in einem offiziellen
lehramtlichen Text zum ersten Mal in der «Botschaft an das Volk
Gottes» (Nr. 5) der Bischofssynode zur Katechese (1977) aufscheint:

Der gleiche Realismus lädt uns ein, die vielfachen Verflechtungen des

katechetischen Wirkens zu erwägen:

Die Verschiedenheit der Kulturen

bewirkt für die Katechese eine große Vielfalt der Situationen. Die christliche

Botschaft muß in den menschlichen Kulturen Wurzeln schlagen,
damit sie diese aufnehmen und umgestalten kann; daraufhat bereits das

II. Vatikanische Konzil hingewiesen, und Papst Paul VI. hat es in der

Apostolischen Exhortatio «Evangelii Nuntiandi» in Erinnerung gerufen.
In diesem Sinne darf die Katechese als ein gewisses Instrument der

«Inkulturation» bezeichnet werden: Sie entfaltet die Kulturen weiter;
zugleich werden ihre Lebensformen von innen her erleuchtet. Der
christliche Glaube muß sich durch die Katechese in die Kulturen inkar-
nieren. Die wahre Inkarnation des Glaubens durch die Katechese setzt

nicht nur ein «Geben», sondern auch ein «Nehmen» voraus.



Die Ortskirche als Ort evangelisierenden Handelns 167

Der Begriff ist aber in der kirchlich-theologischen Sprachregelung —

auch in den bereits erwähnten Ansprachen von Johannes Paul II., in
denen er oft von «Inkulturation oder Akkulturation» spricht4 — noch
nicht klar fixiert. Ich möchte deshalb folgende kultur-anthropologi-
schen, definitorischen Abgrenzungen vorschlagen, wobei wir feststellen

müssen, daß die Kultur-Anthropologie den Begriff «Inkulturation»
nicht kennt; sie verwendet bloß den Begriff«Enkulturation» und
«Akkulturation »5 :

Enkulturation meint dabei den grundlegenden Sozialisations-Vorgang,
währenddem die vorgegebenen gesellschaftlichen Normen und Werte
einer neuen Generation vermittelt werden. Während diesem mehr oder

weniger bewußten Internalisierungsprozeß wird die je spezifische Basis-

Persönlichkeit (Sprache, Gestik, Umgangsformen, Wertsystem) gebildet.

Akkulturation bezeichnet dagegen jene positiven oder negativen Phänomene,

die sich aus direkten und länger dauernden, freiwilligen oder

aufgezwungenen, spontanen oder geplanten Kontakten zwischen Menschen
verschiedener Kulturen (Paradigmen) ergeben : z. B. Anreicherung der kulturellen

Persönlichkeit, selektive Adaptation, Bekehrung, dialogische Identität,

persönliche Verunsicherung (Anomie), Kultur-Schock, Entwicklung,
Kultur-Zusammenbruch, interkulturelle Theologie usw.

Inkulturation hat sich im neueren theologischen Vokabular der Christen

eingebürgert, um die Begegnung zwischen dem okzidental-semitisch enkul-
turierten Evangelium und den nicht-okzidentalen Kulturen zu bezeichnen.
Daraus erwächst eine je «lokalisierte» Art und Weise des Christseins: z. B.

Basisgemeinschaften, afrikanische Liturgieformen, indische Theologie,
indonesische Kirchenarchitektur, indianische Heilungsriten, Christologie in
buddhistischen Kategorien, europäischer Kirchengesang, okzidentale
Hilfswerke, historisch-kritische Exegese, getanztes Evangelium usw.

4 Vgl. auch Johannes Paul ii., Catechesi tradendae (16. Oktober 1979): «Wie ich
kürzlich vor den Mitgliedern der Bibelkommission gesagt habe, ist der Ausdruck <Ak-
kulturation) oder <Inkulturation >... zwar eine sprachliche Neubildung, bringt jedoch sehr
deutlich die einzelnen Elemente des großen Geheimnisses der Inkarnation zum
Ausdruck» (Nr. 53).

5 Vgl. Panoff M.; Perrin M., Art. «Enkulturation», in: Taschenwörterbuch der
Ethnologie. Begriffe und Definitionen zur Einführung, Berlin 21982, 88; Art.
«Akkulturation», ib. 24; Mühlmann W.E., Art. «Akkulturation», in: Bernsdorf W. (Hg.),
Wörterbuch der Soziologie, Bd. 1, Frankfurt a. M. 1972, 20, und : Claessens D., Art.
«Enkulturation», ib. 184; Luzbetak L. J., The Church and Cultures. An Applied Anthropology

for the Religions Worker, South Passadena 1970, 73—82 (Culture and the Individual).



168 Die Ortskirche als Ort evangelisierenden Handelns

Es ist nicht an uns, diese kultur-anthropologische und theologische,
begriffliche Neuschöpfung «Inkulturation» anzunehmen oder abzulehnen.

Wichtig ist, die Dekodierung dieser Etikette präzise vorzunehmen.

2.3 Leitsätze zur Inkulturation

Schon in der Einleitung wurde signalisiert, daß es in diesem Referat
in keiner Weise darum gehen kann, inkulturatorische Rezepte zu
unterbreiten. Inkulturation des Evangeliums kann immer nur kontextuell
geschehen, und ihre Form muß von den jeweiligen lokalen christlichen
Gemeinschaften entschieden und verantwortet werden. Christentumsvergleichend

und -verwurzelt in den bisherigen hoffnungsstarken
Erfolgen und bedenkenswerten Mißerfolgen von Inkulturations-Prozessen

können aber folgende, vorläufige Leitbilder angegeben werden:

1. Inkulturation ist jener Evangelisierungs-Vorgang, der im Rahmen einer

gegebenen, partikulären Kultur vor sich geht, ohne diese zu verabsolutieren.

2. Die Methoden der Evangelisierung - Gemeindemodell, Predigt,
Katechese, Moral-Vorschriften, Rechtsordnung — sind je nach dem kulturellen

Kontext zu wählen. (Die Mittelmeer-Tradition ist eine dieser

Möglichkeiten.)

3. Die verschiedenen Ortskirchen akzentuieren in ihrem Lebensraum ihr
christliches Leben unter dem Hoffnungs-Horizont Christus je nach den
verschiedenen Formen von Abwesenheit von Heil-Schalom. In der einen

eucharistischen «communio» gestaltet sich das plurale Gesicht des

Christ-Seins je nach dem sozio-politischen Kontext.

3. Inkulturation Textuell

Ich habe bereits daraufhingewiesen, daß es aus der Perspektive der
Inkulturation unmöglich ist, die Begegnung zwischen dem auf
griechisch verfaßten Evangelium und den Menschen aus nichteuropäischen

Kulturen fundamentalistisch und nach dem Modell einer
wortwörtlichen Übersetzung und einer rituellen Repetition zu verstehen. Zu
viele Beispiele illustrieren, wie die formell-materielle Identität der
übersetzten Botschaft oft die inhaltliche Identität der Botschaft
verformt (z. B. Christus wird zu einem Zauberer oder zu einem bedrohlichen

Richter).



Die Ortskirche als Ort evangelisierenden Handelns 169

3.1 Übersetzung und Umsetzung

Deshalb ist nicht eine wörtlich-materielle Übersetzung eines biblisches

Textes das Ziel der Inkulturation, sondern die Suche nach einer
dynamischen Gleichwertigkeit. Diese wertmäßige und «atmosphärische»

Gleichheit soll beim heutigen Empfänger der Botschaft den

gleichen Gesamteindruck hinterlassen und die gleiche Reaktion auslösen,

wie sie beim kulturell verschiedenen Erst-Empfänger hervorgerufen
hat. Eine inkulturierte Übersetzung sollte also beim Empfänger die

gleichen affektiven, volitiven und geistigen Gefühle und Entscheidungen

ergeben wie bei den ersten «Hörern des Wortes».
Die Echtheit und Richtigkeit der Übersetzung hängt also von den

Reaktionen des Empfängers ab. Eine Übersetzung, die zwar wörtlich
und formell umsetzt, aber auf die kulturellen Zusammenhänge nicht
eingeht, riskiert, den gewollten Sinn und die entsprechende Einladung
zur Nachfolge Christi nicht wiederzugeben; diese Übersetzung wäre
also nicht exakt.

3.2 Beispiel: japanische Übersetzung von Ex 3,14

Im Folgenden soll diese kultur-anthropologische Schwierigkeit
einer kompetenten und verantwortbaren textlichen Inkulturation am

Beispiel der Übersetzung eines biblischen Textes aus dem Semitisch-
Hebräischen über das Griechische in das Japanische illustriert werden.

Wir bearbeiten dabei kurz den für das biblische Gottesverständnis — da

wir einleitend vom persönlichen Gottesbild in Europa gesprochen
haben — zentralen alttestamentlichen Text Ex 3,14. Darin wird die

Hierophanie geschildert, in der sich Jahweh dem Moses im brennenden
Dornbusch offenbart als «ähyäh asär ähyäy».

Sowohl die etymologische Bearbeitung als auch die Deutungsgeschichte

dieses Textes sind noch nicht abgeschlossen6. Meist ist heute

6 In diesem Abschnitt stütze ich mich auf die Angaben meines Kollegen A. Schenker,
Professor für Altes Testament an der Universität Freiburg/Schweiz. Vgl. de Vaux R.,
Histoire ancienne d'Israël. Des origines à l'installation en Canaan, Paris 1971, 321—337;
ferner: Anm. a) der «Traduction œcuménique de la Bible» (TOB), Ancien Testament,
Paris 1975, 138-139; Vgl. auch Parke-Taylor G.H., Yahweh: The divine Name in the
Bible, Waterloo/Ontario 1975, 46-62 (the God of Moses, Ex 3,14).

7 Die hebräische Wurzel bwh (aus dem älteren hwy) verweist auf das Wortfeld «fallen,
stürzen». Yahweh wäre damit der «niederfahrend Gewitternde», die arabische Wurzel
hwy deutet auf »lieben» und «leidenschaftlich handeln» hin. Die im nordwestlich Semitisch

bekannte Wurzel hwy kann in der Partizipalform mit «Seier» und im Kausativ mit
«werden lassen, erschaffen» übersetzt werden.



170 Die Ortskirche als Ort evangelisierenden Handelns

die Übersetzung «Ich bin der ich sein werde» angenommen. Die
etymologischen Vorschläge7 deuten aber daraufhin, daß es im Gesamten

(vv. 13—15) bei diesem «ich bin» und «ich werde sein» um eine
dynamische, Geschichte-machende, stark helfende und treue Gegenwart
geht. Der Mensch kann sich seiner nicht durch die Benennung bemächtigen

— weder definitorisch noch magisch.
Mit der Übersetzung dieses Exodus-Textes aus der ursprünglich

hebräischen Enkulturation in das Griechische der Septuaginta (lxx)
wechselt der kulturelle Kontext. Die Übersetzung bedeutet nicht nur
ein Übergang von der semitischen Völker- und Sprachgruppe in die

indoeuropäische Sprachfamilie, sondern auch eine Verschiebung oder
vielleicht besser eine Einengung und Selektion innerhalb des ursprünglichen

semantischen Bedeutungsfeldes. Die Übersetzungs-Akkultura-
tion bedingt nämlich auch einen Wechsel innerhalb von verschiedenen
Werten und religiösen Perspektiven. Das èytû eipt ô &v der lxx
beinhaltet zwar noch die seinsmächtige Komponente der semitischen Wurzel

hwy, schaltet aber die unberechenbare und dennoch treue
Geschichtsmächtigkeit praktisch aus.

Die Übersetzung der lateinischen Vulgata «ego sum qui sum» und
« qui est misit me ad vos » bereitet ihrerseits den Weg zu einer nicht mehr
so sehr geschichtlichen Interpretation von Gottes Gegenwart als

vielmehr einer philosophischen, abstrakten, ontologischen, Substanz-orien-
tierten Interpretation vor. Diese essentielle Darstellung des göttlichen
Namens wird noch dadurch verhärtet, als die im Hebräisch gegebene
Ich-Form «ich bin hat mich zu euch geschickt» in der Vulgata mit «qui
est» übersetzt wird8. Dadurch ist die beziehungsstarke, dynamische
Ursprungsbedeutung zu Gunsten einer eher statischen Philosophie und

Theologie uminterpretiert worden, welche nicht nur einen Kulturbruch,

sondern einen Bedeutungswechsel einführt.
Da es bei dieser Untersuchung weder darum geht, die scholastische

Verhärtung dieser seins-metaphysischen Tendenz zu analysieren, noch
die damit angesprochenen theologischen Probleme (z. B. Offenbarungsgeschichte,

Inspirationsverständnis, Überlieferungsbegriff) aufzuarbeiten,

soll hier nur auf die noch verschärfte Problematik der zwischen-

8 Vgl. die Vulgata-Übersetzung von Ex 3,14: «Dixit Deus ad Moysen: Ego sum qui
sum. Ait : Sic dices filiis Israël : Qui est misit me ad vos ». — Zum Kontext vgl. Beierwaltes
W., Deus est esse - esse est Deus. Die onto-theologische Grundfrage als aristotelisch-
neuplatonische Denkstruktur, in: Piatonismus und Idealismus (Philosophische Abhandlungen

40), Frankfurt a. M. 1972, 5-82 (zu Ex 3,14: 9-12).



Die Ortskirche als Ort evangelisierenden Handelns 171

religiösen Akkulturation und der missiologischen Inkulturation
hingewiesen werden, wenn in unserer Thematik von der gegenseitigen
Rezeption christlicher und buddhistischer Werte die Rede ist.

Die japanischen Ubersetzer scheinen nämlich bei ihrer Arbeit von
der griechischen Version ausgegangen zu sein. Sie übersetzen Ex 3,14
als «Ich bin der Seiende»9: watashi wa atte aru mono. Diese Übersetzung
ist aus folgenden Schriftzeichen zusammengestellt:

watashi Ich (Subjekt)

atte -, 1 seiende (Partizipalform zu aru)

^ istaru

mono Sache, Person

Im modernen Japanisch weist die Wurzel aru auf die abstrakt begriffene

Existenz einer Person hin. Dieses Wort aru^'i hat zwei japanische
Leseweisen U und YU. Die U-Leseweise ist in der Philosophiesprache
gebraucht für den abendländischen Seins-Begriff. Die YU-Leseart
bedeutet normalerweise «Besitz». Da das verwendete Bildzeichen

^5 für aru im buddhistischen Kontext für «Sein» gebraucht wird,
schwingt das buddhistische Sachverständnis mit, welches Vergänglichkeit,

Nicht-Persönlichkeit und Leidverfallenheit impliziert. Damit ist
also im doppelten Sinn — Abstraktheit und Nichtigkeit — vom Hebräischen

ins Japanische eine grundlegende Bedeutungsverschiebung vor
sich gegangen.

Dadurch wird das ursprüngliche, alttestamentliche Gottesverständnis

aufgehoben und die Botschaft von der intensiven, treuen Präsenz
Gottes in der Geschichte des leidenden Volkes zerstört. Die japanische

'' Das ist die Übersetzung der modernen japanischen Bibel (Seisho, Tokyo 1964). Die
erste integrale, japanische Bibelübersetzung wurde 1947 in der klassischen Literarsprache
gemacht. Im Vergleich zu modernen Übersetzungen ist aber eine bezeichnende Verschiedenheit

festzustellen: die beiden Verben für «sein» sind mit zwei verschiedenen
chinesischen Bildzeichen wiedergegeben :

arite (modernes Japanisch : atte~) mit ^->^und aru jfa- £>. Das Zeichen^} iX wird von
den Chinesen gebraucht, um das Sanskritwort Bhava zu übersetzen. Als buddhistisches
Wort bedeutet dieses Zeichen aber das «Sein» mit allen Charakteristiken des «Leidens»,
der «Vergänglichkeit« und der «Wesenlosigkeit». Das Zeichen 1(5-gibt die wirkliche
Existenz an. Mit dem Zeichen ^ sind also mindestens die griechische (Ô (ÖV) und die
lateinische (qui est) Übersetzung und noch viel mehr die scholastischen Kommentare zu
Ex 3,14 negiert. - Ich verdanke diese japanologischen Informationen dem japanischen
Dominikaner Paul Ihara (Kyoto).



172 Die Ortskirche als Ort evangelisierenden Handelns

Übersetzung hat nichts mehr mit der biblischen Botschaft zu tun. Diese
Form von textueller Inkulturation ist sowohl unter dem Gesichtspunkt
der sprachlichen Denotation als auch unter jenem der biblischen
Konnotation so unsorgfältig, daß wir es mit einem Zerrbild des gemeinten
biblisch-christlichen Gottesbild zu tun haben. Das ist eine Fehl-Inkulturation.

4. Perspektive

Es ging mir in dieser Darstellung darum, die weltweiten, die «oi-
koumene »-umfassenden Fragen der Inkulturation der evangelischen
Hoffnung vorzustellen. An einem kleinen biblischen Übersetzungsproblem

wollte ich dieses Anliegen konkret werden lassen. Vielleicht
ist es mir gelungen, anzudeuten, wie diese Suche nach einem inkultu-
rierten Christsein nur gemeinschaftlich und interdisziplinär gelöst werden

kann. Dabei sind folgende Pole zu berücksichtigen:

Pol «Einheit»
Die Menschen wohnen im «Dorf Welt». Sie müssen als Schicksalsgemeinschaft

diese Welt gelingen lassen. Die Christen und die Katholiken sind
durch die befreiende Schalom-Botschaft von Jesus dem Christus dazu

aufgerufen und herausgefordert, in diese Welt zwischenmenschliche,
versöhnte Beziehungen einzuschreiben. Wirkkräftiges Zeichen davon ist die
eucharistische Communio und der zeugnishafte Widerstand gegen jegliche
Form der den Menschen — Ebenbild Gottes — zerstörenden Mächte und
Gewalten.

Pol «Pluralitât »

Kultur-anthropologisch leben die Menschen gemäß je verschiedener
Paradigmen und Modelle, um materiell, sozial und existentiell zu überleben.
Diese kulturelle und religiöse Vielfalt drückt sich in verschiedenen Texten und

existentiellen Kontexten aus, sie haben sich aber immer am Vor-Text der

konkreten Lebens-Situationen mit ihren Freuden und Leiden zu messen.

Eine gelungene Inkulturation trägt dazu bei, das Mensch-Sein — den NachText

— zu garantieren. Christlich gesagt suchen wir also Wege, um durch
diese vielfältigen theologischen Modelle und gemeinschaftlichen Lebensformen

hindurch, die lebenspendende Botschaft von Christus dem Befreier

glaubwürdig und hoffnungspendend an Menschen je verschiedener

Kulturgemeinschaften weiter zu vermitteln.

Zwischen diesen beiden Polen müssen die einzelnen Ortskirchen
ihre Inkulturation der «Guten Nachricht» suchen.


	Die Ortskirche als Ort evangelisierenden Handels : Sinn, Notwendigkeit und Grenzen von Inkulturation

