Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 36 (1989)

Heft: 1-2

Artikel: Die Ortskirche als Ort evangelisierenden Handels : Sinn, Notwendigkeit
und Grenzen von Inkulturation

Autor: Friedli, Richard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761138

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761138
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RicuARrRD FRIEDLI

Inkarnation der christlichen Botschaft in den Kulturen der Welt

Die Ortskirche als Ort
evangelisierenden Handelns®

Sinn, Notwendigkeit und Grenzen von Inkulturation

Jede Epoche hat ihre Schlagworte. «Freiheit, Gleichheit, Brider-
lichkeit» waren das Leitbild der Franzosischen Revolution von 1789.
«Unabhingigkeit» (indépendance) wurde in den 60er Jahren unseres
Jahrhunderts in afrikanischen Gebieten wie der Besuch einer Dame
erwartet. Wihrend der Zeit der erwachenden Okumene wurde die
«Evangelisation der Welt in dieser Generation» (John Mott) angestrebt.
Heute sind die theologischen Slogans und Modewoérter « Kontextuali-
sierungy, «Indigenisierung» oder — wie diese Vorlesungsreihe, die wir
jetzt beenden, tiberschrieben ist — «Inkarnation» und «Inkulturation».
Um die Bedeutung und das Gewicht dieser beiden letztgenannten
Begriffe «Inkarnation» und «Inkulturation» zu erahnen, kénnen wir
z.B. die Reden, die Papst Johannes Paul II. auf seinen auller-europii-
schen Reisen hilt, untersuchen. Diese an der Peripherie Euramerikas
eroffneten Horizonte werden aber im vatikanischen Zentrum der Chri-
stenheit sehr stark eingeengt, sobald es um Inkulturations-Vorschlige
geht, die dber folkloristische Aspekte der Einheimisch-Machung hin-
ausgehen. Die Diskussion von Themen wie die materiellen Gestalten
der Eucharistie (z. B. in Afrika anstelle von Brot und Wein Bananensaft
und Maniok zu verwenden), die Sakramentenwiirdigkeit der Polyga-
mie, die afrikanischen Heilungspraktiken, der prophetische Auftrag der

* SchluBreferat in der Vortragsreihe « Inkarnation des Evangeliums in den Kulturen

der Welt» am Institut fiir missionstheologische Grundlagenforschung in Miinchen
(9. Mirz 1988).



160 Die Ortskirche als Ort evangelisierenden Handelns

Frauen in der Kirche, die Kirche des Volkes in Lateinamerika, das
Christ-Sein im nach-maoistischen China oder der Einbezug von hindui-
stischen Traditionselementen im indischen Liturgie-Vollzug ist prak-
tisch schon hiresieverdichtig. Dann werden — wie an der aullerordent-
lichen Synode der Bischoéfe in Rom (1985) — diese Anliegen einer
lokalen «Inkulturation» sehr dezidiert mit dem Projekt eines universal
verbindlichen « Weltkatechismus» konfrontriert und praktisch verhin-
dert.

Die erwihnten Beispiele illustrieren, wie theologische Debatten,
die heute weltweit gefiihrt werden, in diesem Vortrag auf wenige,
konturenhafte und deshalb vereinfachte Aussagen und Modelle redu-
ziert werden miussen. Diese Bezugspunkte aus der Weltkirche doku-
mentieren ferner, dal3 ich keine Rezepte zur Inkulturation vorschlagen
kann, sondern nur auf die anthropologische, theologische und exegeti-
sche Vielschichtigkeit dieser so tiefgehenden und raschen Mutationen
in der interkontinentalen christlichen Gemeinschaft hinzuweisen ver-
mag.

1. Inkulturation global

Ich fihle mich umsoweniger berechtigt, tber das Thema «Inkultu-
ration», das wir meistens aus der Perspektive der Dritten Kirche behan-
deln, zu reden, als mich Kardinal Malula wihrend einem Gesprich iiber
das afrikanische Konzil im Sommer 1986 in Kinshasa héflich, aber
entschieden daran erinnert hat, dal es an den VertreterInnen der
Ortskirche Afrikas sei, die Dimensionen, Chancen und Grenzen der
Inkulturation der Evangeliumsbotschaft in die kulturellen und sozio-
politischen Kontexte des postkolonialen Afrika zu gewichten und zu
planen — und nicht an den theologischen und kanonistischen Autori-
titen des Mittelmeer-Raums und der vatikanischen Instanzen. Fiir den
Bischof von Kinshasa ist dem umsomehr so, als ja die kirchlich-religi6-
sen Umbruchsituationen in Europa — Elektronik, Informatik, Sikulari-
sation, kirchenloses Christsein, Esoterik, Formen asiatischer Religiosi-
tit, Zauberei zum Beispiel — zur Geniige zeigen, wie der Okzident selber
desorientiert ist und neu die Inkulturation der Botschaft von Jesus dem
Christus suchen mub.



Die Ortskirche als Ort evangelisierenden Handelns 161

1.1 Herausforderung in Europa

Es ist mehr als berechtigt, wenn Kardinal Malula uns auf die eigene
ortskirchliche Problematik in Europa zuriickverweist und uns ermahnt,
zuerst fiir den okzidentalen Kontext die Verantwortung zu iiberneh-
men, bevor wir uns «missionarisch» um das nicht-europiische kirch-
lich-gemeinschaftliche Leben kiimmern. Die beiliegenden statistischen
Resultate aus duBerst sorgfiltigen Untersuchungen der «European

Table 10: Beliefs in Western Europe *
among people who attend church weekly (I)
in comparison with those who attend church less than once a year (II)

and the total group (III)

I i ITI

believe in God

total population 97 72 75

Catholics 98 74 87

Protestants 97 76 75

other Churches** 97 80 87
believe in heaven

total population 73 20 40

Catholics 72 28 45

Protestants 77 37 43

other Churches** 91 49 73
believe in a personal God

total population 62 23 32

Catholics 60 27 39

Protestants 73 18 26

other Churches** 84 69 61
convinced atheists

total population - 2 5

Catholics - 1 1

Protestants 1 1 2

other Churches** 2 - 1

* 1.e. the countries of the EEC except Spain, Portugal and Greece.
** these are very small.



162 Die Ortskirche als Ort evangelisierenden Handelns

Value Systems Study Group» (EVSSG, 1979-82)! dokumentieren ja
eine radikale Mutation im religidsen Bewultsein und im christlichen
Gottesverstindnis von europdischen Menschen?.

Es ist hier nicht der Ort, im Detail diese statistischen Erhebungen,
ihre Methoden und Resultate zu diskutieren. Auf jeden Fall scheinen
darin aber Tendenzen auf, die nicht iibersehen werden kénnen und uns
auf die Inkulturations-Herausforderung in Europa zuriickbinden.

In Tabelle 10 mochte ich nur auf die Frage nach dem Glauben an
einen personlichen Gott eingehen. Darnach sind es bei den regelmiBig

Table 13: Personal God, the importance of God, weekly church attendance

importance of God  weekly church

Countries* personaloGod (on a 10-point attendance

(as . %) scale) (as a %0)**
Ireland (Rep.) 13 8.02 82
Malta 71 - -
N. Ireland 70 7.49 52
USA 66 8.21 43
Spain 55 6.39 41
Norway 40 5.05 7
Belgium 29 5.94 30
The Netherlands 34 5.33 27
Europe 32 5.80 23
Great Britain 31 5.72 14
Fed. Rep. Germany 28 5.67 21
France 26 4.72 12
Finland 25 6.20 4
Denmark 24 4.47 3
Sweden 19 3.99 5

Source: EVSSG.
* Data for Italy (not given here) seem to be unreliable in this respect.
** The percentages in all cases are somewhat higher than the actuel results.

! Zu diesen statistischen Erhebungen in West-Europa und zur verwendeten Beob-
achtungsanlage vgl. STOETZEL J., Les valeurs du temps présent: une enquéte, Paris 1963,
und: FriepLr R., Zwischen Himmel und Hélle — die Reinkarnation, Freiburg/Schweiz
1986, 13-20.

? Die folgenden Materialien stammen aus: KeErkHOFs J., God in Europe, in: pPrO
MUNDI VITA-DOSSIERS 2 (1987) 13-18. — Schamanistische Gottesvorstellungen im Chri-

stentum Europas? Einige religions-soziologische Beobachtungen, in: Lebendige Seel-
sorge 39/6 (Dez. 1988) 350-355.



Die Ortskirche als Ort evangelisierenden Handelns 163

praktizierenden &atholischen Christen 60%, bei den einmal pro Jahr sich
liturgisch betitigenden Katholiken 27% und aufs Gesamte der Katho-
liken unter den 12 463 befragten Personen der west-europiischen Lin-
der 39%, die an einen persénlichen Gott glauben.

Der Prozentsatz der an einen persénlichen Gott glaubenden Euro-
pierlnnen fillt gesamteuropidisch und unabhingig von der konfessio-
nellen Zugehorigkeit auf 32% (s. Tabelle 13).

In einer vertiefteren Befragung von WesteuropierInnen ging es
dann darum, die Gottes-Vorstellungen von Menschen zu prizisieren,
die nicht zu dieser Population von 32% gehéren, die noch an die
Existenz eines personlichen Gottes glauben. Dabei ergaben sich fol-
gende Resultate:

11% meinen, es gibe etwas wie einen Gott, einen Geist oder eine
kosmische Kraft
36% glauben an eine Art geistige Lebensenergie
10% wissen nicht genau, was halten
5% antworten nicht

Table 15: God and gender (Great Britain) (as a %)

IndicaFors of religious sex/status* 30 years and over 30 years
commitment undcr not fCtlde
Male 35 60
dclfiQC themselves as W. Female 47 79
religious Non-w. Female 28 T3
God is important in Male 17 39
life W. Female 28 52
Non-w. Female 27 64
believe in God Male 53 75
W. Female 73 80
Non-w. Female 67 91
believe in a personal God Male 23 27
W. Female 33 36
Non-w. Female 28 43
attend church monthly Male 16 14
W. Female 25 33
Non-w. Female 6 36

* Working Female, Non-working Female.



164 Die Ortskirche als Ort evangelisierenden Handelns

Der Glaube an einen personlichen Gott entspricht dem traditionel-
len, transzendenten, biblisch-monotheistischen Gottesbild. Dagegen
spiegelt die Meinung von der geistlichen Lebensenergie (36 %) und von
der kosmischen geistlichen Kraft (11%) ein theologisches Wertsystem
wider, welches immanentistisch-6kologisch (vgl. Gaia-Religion) ist.
Wir kénnen darin animistische und schamanistische Ziige ablesen.

Tabelle 15 stellt dar, wie in England einerseits berufstitige Frauen
und andererseits Miitter, die voll im Haushalt titig sind, auf die Frage
nach einem personlichen Gott reagieren:

Darnach glauben 33% der unter 30jdhrigen, auBerhalb des Haus-
haltes berufstitigen Frauen an einen persénlichen Gott. Nur 28% der
gleichaltrigen Hausmiitter sind dagegen vom personalistischen Gottes-
verstindnis iiberzeugt. Wenn wir davon ausgehen, dal3 diese Schicht
junger Frauen, die ihre Kinder nicht gemif dem biblischen Gottesbild
erzichen, die kommende Generation von Europidern prigen, so ist es
leicht nachvollziehbar, wenn Kardinal Malula uns dringlichst dazu ein-
ladt, zuerst tiber unsere eigenen okzidentalen Inkulturationsprobleme
nachzudenken, bevor wir uns um die nicht-europiischen Modelle kiim-
mern, in denen die christliche Botschaft gelebt werden soll.

1.2 Herausforderung in der Welt

Damit sollte bereits klar geworden sein, da3 die Perspektive «In-
kulturation» nicht geschichts- und situationslos verhandelt werden
kann. Je nach den verschiedenen spirituellen und sozio-wirtschaftlichen
Kontexten ist nimlich das konkrete Gesicht von Inkulturation ver-
schieden. Die je verschiedenen Ortskirchen miissen ja notwendiger-
weise von je partikuldren Fragestellungen ausgehen:

Die okzidentalen kirchlichen Gemeinschaften miissen sich dann fragen,
wie es verantwortbar ist, in der sikularisierten und pragmatisch entschei-
denden Gesellschaft nach der marxistischen und psychoanalytischen Kritik
am religiésen Verhalten noch glauben zu kénnen.

Dagegen fragen sich Christen in vielen Gebieten der Dritten Welt, wie es
unter den unmenschlichen Lebensbedingungen ihres Alltags méglich ist, zu

hoffen.

Als ich vor Jahren mit dem indischen Theologen Francis D’Sa aus
Poona tiber diese Zusammenhinge diskutiert habe, hat er die unter-
schiedliche Betroffenheit als europiischer und als indischer Theologe
mit folgender Frage auf den Punkt gebracht: « Wie kann ich in einem
Land, wo es kein Brot gibt, das eucharistische Brot brechen?»



Die Ortskirche als Ort evangelisierenden Handelns 165

2. Inkulturation Kontexituell

Mit dieser Einleitung sollte klar geworden sein, dafl es unméglich
ist, das Thema der Inkulturation abstrakt zu behandeln. Es kann nur
kontextuell und situationsgemil3 besprochen werden?.

2.1 «Sprache» anthropologisch

Auf diese existentielle Dichte der Alltagswirklichkeit, welcher die
Botschaft von Jesus dem Christus begegnet, und auf die anthropologi-
sche Unméglichkeit, diese Botschaft eurozentrisch und doktrinir ein-
zuebnen, haben die wegweisenden Analysen von Paul VI. in der apo-
stolischen Ermahnung «Evangelii Nuntiandi» (1975) hingewiesen:

PAUL VI.
EXHORTATIO APOSTOLICA EVANGELII NUNTIANDI
(8.12.1975), N* 63

Die wahrhaft eingewurzelten
Teilkirchen, die sich sozusagen
verschmolzen haben mit den
Menschen, aber auch mit den
Wiinschen, Reichtiimern und
Grenzen, mit der Art zu beten, zu
lieben, Leben und Welt zu be-
trachten, wie sie fiir bestimmte
Menschengruppen  charakteri-
stisch sind, haben die Aufgabe,
das Wesentliche der Botschaft
des Evangeliums sich tief zu ei-
gen zu machen und es ohne den
geringsten Verrat an seiner we-
sentlichen Wahrheit in eine
Sprache zu iibersetzen, die diese
Menschen verstehen, um es dann
in dieser Sprache zu verkiinden.

Diese Ubertragung muf3 mit Un-
terscheidungskraft, Ernst, Re-
spekt und Fachkenntnis gesche-
hen, wie die Sache es verlangt,
im Bereich der liturgischen Aus-
drucksformen; es gilt aber auch
fiir die Katechese, die theologi-
sche Formulierung, die unterge-
ordneten kirchlichen Strukturen
und die Dienstaufgaben. «Spra-
che» aber darf hier weniger im
semantischen oder literarischen
Sinn aufgefaBBt werden, sondern
vielmehr anthropologisch und
kulturell.

*Vgl. WaLpeEnreLs H., Artikel «Kontextuelle Theologie», in: MiLLeEr K.;
SunperMEIER T. (Hg.), Lexikon missionstheologischer Grundbegriffe, Berlin 1987, 224—
230; Frieour R., Art. «Interkulturelle Theologie», ib. 181-185.



166 Die Ortskirche als Ort evangelisierenden Handelns

Vor allem die am SchluB3 dieses Paragraphen angedeutete Perspek-
tive ist hier von entscheidender Wichtigkeit: es geht bei der Inkultu-
ration (Paul VI. hat diesen Ausdruck aber noch nicht verwendet!) nicht
nur um semantische oder rituelle Ubersetzungen, sondern um anthro-
pologische und kulturelle Umsetzungen und Neu-Interpretationen: der
Mensch, der in je verschiedenen kulturellen Netzen und gesellschaftli-
chen Uberlieferungen lebt, soll in einer Art und Weise mit dem Evan-
gelium in Kontakt kommen, daB3 in ihm die gleiche Hoffnungsreaktion
ausgelost wird wie in der Mitwelt von Jesus — in China, in Nicaragua, in
Nigeria oder in Deutschland.

2.2 Enkulturation — Akkulturation — Inkulturation

Damit ist angedeutet, daf3 der theologische Neologismus «Inkultu-
ration» Wege freilegt, um die e/ze befreiende Botschaft von Jesus dem
Christus in vie/filtigen Modellen und Paradigmen auszudriicken. Diese
Umsetzung geschieht im liturgischen, gemeinschaftlichen und theolo-
gischen Bereich. Da dabei vor allem auch die Katechese betroffen ist, ist
es verstindlich, daf3 der Begriff «Inkulturation» in einem offiziellen
lehramtlichen Text zum ersten Mal in der «Botschaft an das Volk
Gottes» (Nr. 5) der Bischofssynode zur Katechese (1977) aufscheint:

Der gleiche Realismus lidt uns ein, die vielfachen Verflechtungen des
katechetischen Wirkens zu erwigen:

Die Verschiedenheit der Kulturen

bewirkt fiir die Katechese eine grof3e Vielfalt der Situationen. Die christ-
liche Botschaft mul3 in den menschlichen Kulturen Wurzeln schlagen,
damit sie diese aufnehmen und umgestalten kann; darauf hat bereits das
I1. Vatikanische Konzil hingewiesen, und Papst Paul VI. hat es in der
Apostolischen Exhortatio « Evangelii Nuntiandi » in Erinnerung gerufen.
In diesem Sinne darf die Katechese als ein gewisses Instrument der
«Inkulturation» bezeichnet werden: Sie entfaltet die Kulturen weiter;
zugleich werden ihre Lebensformen von innen her erleuchtet. Der
christliche Glaube muf sich durch die Katechese in die Kulturen inkar-
nieren. Die wahre Inkarnation des Glaubens durch die Katechese setzt
nicht nur ein « Geben», sondern auch ein « Nehmen» voraus.




Die Ortskirche als Ort evangelisierenden Handelns 167

Der Begriff ist aber in der kirchlich-theologischen Sprachregelung —
auch in den bereits erwihnten Ansprachen von Johannes Paul IL, in
denen er oft von «Inkulturation oder Akkulturation» spricht* — noch
nicht klar fixiert. Ich méchte deshalb folgende kultur-anthropologi-
schen, definitorischen Abgrenzungen vorschlagen, wobei wir feststel-
len miissen, daf3 die Kultur-Anthropologie den Begriff «Inkulturation»
nicht kennt; sie verwendet bloB3 den Begriff « Enkulturation» und « Ak-
kulturation»?:

Enkulturation meint dabei den grundlegenden Sozialisations-Vorgang,
wihrenddem die vorgegebenen gesellschaftlichen Normen und Werte
einer neuen Generation vermittelt werden. Wihrend diesem mehr oder
weniger bewuBten InternalisierungsprozeB wird die je spezifische Basis-
Personlichkeit (Sprache, Gestik, Umgangsformen, Wertsystem) gebildet.

Akkulturation bezeichnet dagegen jene positiven oder negativen Phinome-
ne, die sich aus direkten und linger dauernden, freiwilligen oder aufge-
zwungenen, spontanen oder geplanten Kontakten zwischen Menschen ver-
schiedener Kulturen (Paradigmen) ergeben: z B. Anreicherung der kultu-
rellen Personlichkeit, selektive Adaptation, Bekehrung, dialogische Iden-
titit, personliche Verunsicherung (Anomie), Kultur-Schock, Entwicklung,
Kultur-Zusammenbruch, interkulturelle Theologie usw.

Inkulturation hat sich im neueren theologischen Vokabular der Christen
eingebiirgert, um die Begegnung zwischen dem okzidental-semitisch enkul-
turierten Evangelium und den nicht-okzidentalen Kulturen zu bezeichnen.
Daraus erwichst eine je «lokalisierte» Art und Weise des Christseins: z B.
Basisgemeinschaften, afrikanische Liturgieformen, indische Theologie, in-
donesische Kirchenarchitektur, indianische Heilungsriten, Christologie in
buddhistischen Kategorien, europidischer Kirchengesang, okzidentale
Hilfswerke, historisch-kritische Exegese, getanztes Evangelium usw.

4 Vgl. auch JoHANNES PauL 11., Catechesi tradendae (16. Oktober 1979): « Wie ich
kiirzlich vor den Mitgliedern der Bibelkommission gesagt habe, ist der Ausdruck <Ak-
kulturation»> oder <Inkulturation » ... zwar eine sprachliche Neubildung, bringt jedoch sehr
deutlich die einzelnen Elemente des groen Geheimnisses der Inkarnation zum Aus-
druck» (Nr. 53).

> Vgl. Panorr M.; PErrIN M., Art. « Enkulturation», in: Taschenwérterbuch der
Ethnologie. Begriffe und Definitionen zur Einfithrung, Berlin 21982, 88; Art. « Akkul-
turation», ib. 24; MOHLMANN W.E., Art. « Akkulturation», in: BERNsDORF W. (Hg.),
Wérterbuch der Soziologie, Bd. 1, Frankfurt a. M. 1972, 20, und: CLAgsseNs D., Art. «En-
kulturation», ib. 184; LuzeeTak L. J., The Church and Cultures. An Applied Anthropo-
logy for the Religions Worker, South Passadena 1970, 73—82 (Culture and the Individu-
al).



168 Die Ortskirche als Ort evangelisierenden Handelns

Es ist nicht an uns, diese kultur-anthropologische und theologische,
begriffliche Neuschépfung « Inkulturation» anzunehmen oder abzuleh-
nen. Wichtig ist, die Dekodierung dieser Etikette prizise vorzuneh-
men.

2.3 Leitsitze qur Inkulturation

Schon in der Einleitung wurde signalisiert, daf3 es in diesem Referat
in keiner Weise darum gehen kann, inkulturatorische Rezepte zu unter-
breiten. Inkulturation des Evangeliums kann immer nur kontextuell
geschehen, und ihre Form mul von den jeweiligen lokalen christlichen
Gemeinschaften entschieden und verantwortet werden. Christentums-
vergleichend und -verwurzelt in den bisherigen hoffnungsstarken Er-
folgen und bedenkenswerten MiBlerfolgen von Inkulturations-Prozes-
sen kénnen aber folgende, vorliufige Leitbilder angegeben werden:

1. Inkulturation ist jener Evangelisierungs-Vorgang, der im Rahmen einer
gegebenen, partikuliren Kultur vor sich geht, ohne diese zu verabsolu-
tieren.

2. Die Methoden der Evangelisierung — Gemeindemodell, Predigt, Kate-
chese, Moral-Vorschriften, Rechtsordnung — sind je nach dem kulturel-
len Kontext zu wihlen. (Die Mittelmeer-Tradition ist eine dieser Mog-
lichkeiten.)

3. Die verschiedenen Ortskirchen akzentuieren in threm Lebensraum ihr
christliches Leben unter dem Hoffnungs-Horizont Christus je nach den
verschiedenen Formen von Abwesenheit von Heil-Schalom. In der einen
eucharistischen «communio» gestaltet sich das plurale Gesicht des
Christ-Seins je nach dem sozio-politischen Kontext.

3. Inkulturation Textuell

Ich habe bereits darauf hingewiesen, daf3 es aus der Perspektive der
Inkulturation unméglich ist, die Begegnung zwischen dem auf grie-
chisch verfaf3ten Evangelium und den Menschen aus nichteuropii-
schen Kulturen fundamentalistisch und nach dem Modell einer wort-
wortlichen Ubersetzung und einer rituellen Repetition zu verstehen. Zu
viele Beispiele illustrieren, wie die formell-materielle Identitit der
libersetzten Botschaft oft die inhaltliche Identitit der Botschaft ver-
formt (z.B. Christus wird zu einem Zauberer oder zu einem bedrohli-
chen Richter).



Die Ortskirche als Ort evangelisierenden Handelns 169

3.1 Ubersetzung und Unsetzung

Deshalb ist nicht eine wortlich-materielle Ubersetzung eines bibli-
sches Textes das Ziel der Inkulturation, sondern die Suche nach einer
dynamischen Gleichwertigkeit. Diese wertmiBige und «atmosphiri-
sche» Gleichheit soll beim heutigen Empfinger der Botschaft den
gleichen Gesamteindruck hinterlassen und die gleiche Reaktion ausls-
sen, wie sie beim kulturell verschiedenen Erst-Empfinger hervorgeru-
fen hat. Eine inkulturierte Ubersetzung sollte also beim Empfinger die
gleichen affektiven, volitiven und geistigen Gefiihle und Entscheidun-
gen ergeben wie bei den ersten « Hérern des Wortes».

Die Echtheit und Richtigkeit der Ubersetzung hingt also von den
Reaktionen des Empfingers ab. Eine Ubersetzung, die zwar wortlich
und formell umsetzt, aber auf die kulturellen Zusammenhinge nicht
eingeht, riskiert, den gewollten Sinn und die entsprechende Einladung
zur Nachfolge Christi nicht wiederzugeben; diese Ubersetzung wire
also nicht exakt.

3.2 Beispiel: japanische Ubersetzuﬂg von Ex 3,14

Im Folgenden soll diese kultur-anthropologische Schwierigkeit
einer kompetenten und verantwortbaren textlichen Inkulturation am
Beispiel der Ubersetzung eines biblischen Textes aus dem Semitisch-
Hebriischen iiber das Griechische in das Japanische illustriert werden.
Wir bearbeiten dabei kurz den fiir das biblische Gottesverstindnis — da
wir einleitend vom persénlichen Gottesbild in Europa gesprochen
haben — zentralen alttestamentlichen Text Ex 3,14. Darin wird die
Hierophanie geschildert, in der sich Jahweh dem Moses im brennenden
Dornbusch offenbart als «dhyih asdr dhydy».

Sowohl die etymologische Bearbeitung als auch die Deutungsge-
schichte dieses Textes sind noch nicht abgeschlossen®. Meist ist heute

¢ In diesem Abschnitt stiitze ich mich auf die Angaben meines Kollegen A. Schenker,
Professor fiir Altes Testament an der Universitit Freiburg/Schweiz. Vgl. pE Vaux R,,
Histoire ancienne d’Israél. Des origines a I'installation en Canaan, Paris 1971, 321-337;
ferner: Anm. a) der « Traduction cecuménique de la Bible» (TOB), Ancien Testament,
Paris 1975, 138-139; Vgl. auch Parke-TayLor G. H., Yahweh: The divine Name in the
Bible, Waterloo/Ontario 1975, 46—62 (the God of Moses, Ex 3,14).

7 Die hebriische Wurzel swh (aus dem ilteren Awy) verweist auf das Wortfeld «fallen,
stiirzen». Yahweh wire damit der «niederfahrend Gewitternde». die arabische Wurzel
bwy deutet auf »lieben» und «leidenschaftlich handeln» hin. Die im nordwestlich Semi-
tisch bekannte Wurzel Awy kann in der Partizipalform mit «Seier» und im Kausativ mit
«werden lassen, erschaffen» iibersetzt werden.



170 Die Ortskirche als Ort evangelisierenden Handelns

die Ubersetzung «Ich bin der ich sein werde» angenommen. Die ety-
mologischen Vorschlige’ deuten aber darauf hin, daf3 es im Gesamten
(vv. 13-15) bei diesem «ich bin» und «ich werde sein» um eine dyna-
mische, Geschichte-machende, stark helfende und treue Gegenwart
geht. Der Mensch kann sich seiner nicht durch die Benennung bemich-
tigen — weder definitorisch noch magisch.

Mit der Ubersetzung dieses Exodus-Textes aus der urspriinglich
hebrdischen Enkulturation in das Griechische der Septuaginta (Lxx)
wechselt der kulturelle Kontext. Die Ubersetzung bedeutet nicht nur
ein Ubergang von der semitischen Vélker- und Sprachgruppe in die
indoeuropiische Sprachfamilie, sondern auch eine Verschiebung oder
vielleicht besser eine Einengung und Selektion innerhalb des urspriing-
lichen semantischen Bedeutungsfeldes. Die Ubersetzungs-Akkultura-
tion bedingt nimlich auch einen Wechsel innerhalb von verschiedenen
Werten und religiésen Perspektiven. Das £yd gipt 0 @dv der Lxx bein-
haltet zwar noch die seinsmichtige Komponente der semitischen Wur-
zel hwy, schaltet aber die unberechenbare und dennoch treue Ge-
schichtsmichtigkeit praktisch aus.

Die Ubersetzung der lateinischen Vulgata «ego sum qui sum» und
«qui est misit me ad vos» bereitet ihrerseits den Weg zu einer nicht mehr
so sehr geschichtlichen Interpretation von Gottes Gegenwart als viel-
mehr einer philosophischen, abstrakten, ontologischen, Substanz-orien-
tierten Interpretation vor. Diese essentielle Darstellung des géttlichen
Namens wird noch dadurch verhirtet, als die im Hebriisch gegebene
Ich-Form «ich &1 hat mich zu euch geschickt» in der Vulgata mit «qui
est» tbersetzt wird® Dadurch ist die beziehungsstarke, dynamische
Utrsprungsbedeutung zu Gunsten einer eher statischen Philosophie und
Theologie uminterpretiert worden, welche nicht nur einen Kultur-
bruch, sondern einen Bedeutungswechsel einfiihrt.

Da es bei dieser Untersuchung weder darum geht, die scholastische
Verhirtung dieser seins-metaphysischen Tendenz zu analysieren, noch
die damit angesprochenen theologischen Probleme (z. B. Offenbarungs-
geschichte, Inspirationsverstindnis, Uberlieferungsbegriff) aufzuarbei-
ten, soll hier nur auf die noch verschirfte Problematik der zwischen-

® Vgl. die Vulgata-Ubersetzung von Ex 3,14: « Dixit Deus ad Moysen: Ego sum qui
sum. Ait: Sic dices filiis Israél: Qui est misit me ad vos». — Zum Kontext vgl. BEIERWALTES
W., Deus est esse - esse est Deus. Die onto-theologische Grundfrage als aristotelisch-
neuplatonische Denkstruktur, in: Platonismus und Idealismus (Philosophische Abhand-
lungen 40), Frankfurt a. M. 1972, 5-82 (zu Ex 3,14: 9-12).



Die Ortskirche als Ort evangelisiercndcn Handelns 171

religiosen Akkulturation und der missiologischen Inkulturation hinge-
wiesen werden, wenn in unserer Thematik von der gegenseitigen
Rezeption christlicher und buddhistischer Werte die Rede ist.

Die japanischen Ubersetzer scheinen nimlich bei ihrer Arbeit von
der griechischen Version ausgegangen zu sein. Sie iibersetzen Ex 3,14
als «Ich bin der Seiende»?: watashi wa atte aru mono. Diese Ubersetzung
ist aus folgenden Schriftzeichen zusammengestellt:

watashi 2, Ich (Subjekt)

atte ?ﬁ' -1 seiende (Partizipalform zu arx)
aru H A ist

mono A% Sache, Person

Im modernen Japanisch weist die Wurzel ar# auf die abstrakt begrif-
fene Existenz einer Person hin. Dieses Wort arzt’s 3 hat zwei japanische
Leseweisen U und YU. Die U-Leseweise ist in der Philosophiesprache
gebraucht fiir den abendlindischen Seins-Begriff. Die YU-Leseart
bedeutet normalerweise «Besitz». Da das verwendete Bildzeichen
# % fiir @« im buddhistischen Kontext fiir «Sein» gebraucht wird,
schwingt das buddhistische Sachverstindnis mit, welches Verginglich-
keit, Nicht-Personlichkeit und Leidverfallenheit impliziert. Damit ist
also im doppelten Sinn — Abstraktheit und Nichtigkeit — vom Hebri-
ischen ins Japanische eine grundlegende Bedeutungsverschiebung vor
sich gegangen.

Dadurch wird das urspriingliche, alttestamentliche Gottesverstind-
nis aufgehoben und die Botschaft von der intensiven, treuen Prisenz
Gottes in der Geschichte des leidenden Volkes zerstort. Die japanische

¥ Das ist die Ubersetzung der modernen japanischen Bibel (Seisho, Tokyo 1964). Die
erste integrale, japanische Bibeliibersetzung wurde 1947 in der klassischen Literarsprache
gemacht. Im Vergleich zu modernen Ubersetzungen ist aber eine bezeichnende Verschie-
denheit festzustellen: die beiden Verben fiir «sein» sind mit zwei verschiedenen chine-
sischen Bildzeichen wiedergegeben:
arite (modernes Japanisch: atte) mit "ﬁ > qund aru A2 5. Das Zaichcnﬁ-{z wird von
den Chinesen gebraucht, um das Sanskritwort Bhava zu iibersetzen. Als buddhistisches
Wort bedeutet dieses Zeichen aber das «Sein» mit allen Charakteristiken des « Leidens»,
der « Verginglichkeit« und der « Wesenlosigkeit». Das Zeichen ¥&- gibt die wirkliche
Existenz an. Mit dem Zeichen #§ sind also mindestens die griechische (0 @V) und die
lateinische (qui est) Ubersetzung und noch viel mehr die scholastischen Kommentare zu
Ex 3,14 negiert. — Ich verdanke diese japanologischen Informationen dem japanischen
Dominikaner Paul Thara (Kyoto).



172 Die Ortskirche als Ort evangelisierenden Handelns

Ubersetzung hat nichts mehr mit der biblischen Botschaft zu tun. Diese
Form von textueller Inkulturation ist sowohl unter dem Gesichtspunkt
der sprachlichen Denotation als auch unter jenem der biblischen Kon-
notation so unsorgfiltig, da3 wir es mit einem Zerrbild des gemeinten
biblisch-christlichen Gottesbild zu tun haben. Das ist eine Fehl-Inkul-
turation.

4. Perspektive

Es ging mir in dieser Darstellung darum, die weltweiten, die «oi-
koumenex»-umfassenden Fragen der Inkulturation der evangelischen
Hoffnung vorzustellen. An einem kleinen biblischen Ubersetzungs-
problem wollte ich dieses Anliegen konkret werden lassen. Vielleicht
ist es mir gelungen, anzudeuten, wie diese Suche nach einem inkultu-
rierten Christsein nur gemeinschaftlich und interdisziplinir gelost wer-
den kann. Dabei sind folgende Pole zu berticksichtigen:

Pol « Einbeit »
Die Menschen wohnen im «Dorf Welt». Sie miissen als Schicksalsgemein-
schaft diese Welt gelingen lassen. Die Christen und die Katholiken sind
durch die befreiende Schalom-Botschaft von Jesus dem Christus dazu auf-
gerufen und herausgefordert, in diese Welt zwischenmenschliche, ver-
sohnte Beziehungen einzuschreiben. Wirkkriftiges Zeichen davon ist die
eucharistische Communio und der zeugnishafte Widerstand gegen jegliche
Form der den Menschen — Ebenbild Gottes — zerstérenden Michte und
Gewalten.

Pol « Pluralitéit »

Kultur-anthropologisch leben die Menschen gemil3 je verschiedener Para-
digmen und Modelle, um materiell, sozial und existentiell zu tberleben.
Diese kulturelle und religise Vielfalt driickt sich in verschiedenen Texten und
existentiellen Kontexten aus, sie haben sich aber immer am Vor-Text der
konkreten Lebens-Situationen mit ihren Freuden und Leiden zu messen.
Eine gelungene Inkulturation trigt dazu bei, das Mensch-Sein — den Nach-
Text — zu garantieren. Christlich gesagt suchen wir also Wege, um durch
diese vielfiltigen theologischen Modelle und gemeinschaftlichen Lebens-
formen hindurch, die lebenspendende Botschaft von Christus dem Befreier
glaubwiirdig und hoffnungspendend an Menschen je verschiedener Kul-
turgemeinschaften weiter zu vermitteln.

Zwischen diesen beiden Polen miissen die einzelnen Ortskirchen
ihre Inkulturation der « Guten Nachricht» suchen.



	Die Ortskirche als Ort evangelisierenden Handels : Sinn, Notwendigkeit und Grenzen von Inkulturation

