Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 36 (1989)
Heft: 1-2
Artikel: Anthropologischer Zugang zum Glauben : Implikationen der Beck'schen

Religionsphilosophie als konstruktive Kritik neuzeitlichen

Wissenschaftsverstandnisses in trinitats-metaphysishcer Perspektive

Autor: Schadel, Erwin
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761137

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761137
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ErRwWIN SCHADEL

Anthropologischer Zugang
zum Glauben

Implikationen der Beck’schen Religionsphilosophie als kon-
struktive Kritik neuzeitlichen Wissenschaftsverstindnisses
in trinitits-metaphysischer Perspektive

1. Vorsondierungen

1.1. Dialektisch gegen die Dialektik?

Die vom okzidentalen Rationalismus bewirkte « Entzauberung der
Welt»! brachte es in unserem Jahrhundert mit sich, dal3 die Wissen-
schaft, die diesen Prozel3 vorantrieb, als «gottfremde Macht»? empfun-
den und verstanden wird. Diese Auffassungsweise enthilt noch, wie es
scheint, eine leise Ahnung davon, da3 Gott den integrativen Sinngrund
von Seiendem darstellt; sie erliutert sich, niher besehen, aus der
Absurditit, welche untergriindig die Spezialisierungstendenz sogenannt
«wertfreier» Wissenschaften durchwaltet: Die methodische Einschrin-
kung der Sachgebiete, welche mit einer Priorisierung der funktionali-
stischen Deskription zuungunsten substantialer Seins- und Wesenser-
kenntnis verbunden ist, fiihrt hierbei zum bekannten Phinomen der
Informationsiberflutung. Man weil3 vom Einzelnen immer mehr und
vom Ganzen immer weniger; man steuert einem imaginiren Punkt
entgegen, auf dem man alles — von nichts — «weil3».

! Vgl. M. WEBER, Wissenschaft als Beruf. In: M. Weber, Gesammelte Aufsitze zur
Wissenschaftslehre. Hg. v. J. Winckelmann, Tibingen 1973, 582-613, Zitat 612.
2 Ebd.



130 Anthropologischer Zugang zum Glauben

Wiirde dieser Zielpunkt je erreicht werden, so stellte er gewisser-
mafen die « Vollendung» der subjektozentrischen neuzeitlichen Den-
kungsart dar. Deren eigentlicher positiver Sinn wire, durch ein Her-
austreten aus der Natur und in intelligibler Distanz zu ihr eine um so
tiefere Begegnung von Mensch und Natur zu erméglichen. Dieser ori-
gindr positive Sinn hat sich jedoch in dem selbst-iiberheblichen Unter-
fangen, «das Band, das uns mit der Natur verkniipft, zu vernichten»?,
weitgehend in den Wider-sinn proportionsloser Hybris pervertiert. Die
seit der Renaissance erstrebte absolute Freiheit des Menschen, die mit
der Auflsung der metaphysischen Warumfrage * und der Eliminierung
der Kantischen Ding-an-sich-Problematik® erkauft wurde, ist zum
Ende, zur Verendung gelangt. Der sie konstituierende Nihilismus kann
nicht mehr geleugnet werden. Denn das Nichts an Wirklichkeitserfah-
rung, das der «perfekte» Freiheitsakt in rationalistisch-deduktiver Kon-
struktion voraussetzt, bringt es mit sich, daf3 das «Sinn» entwerfende
Subjekt sich mit nichts Vorgegebenem mehr zu identifizieren vermag,
daB es in kahler Begegnungslosigkeit ek-sistiert und schlieB3lich — da es
jegliche In-sistenz in einer unverfiigharen Sinnordnung als ontische
Voraussetzung fiir Ek-sistenz unbeachtet 143t — bitterster Sinnlosigkeits-
erfahrung anheimfallen muf.

Dieser nihilistische Grundzug neuzeitlicher Subjektphilosophien
fand im Entlarvungspathos des Nietzsche’schen Denkens einen genia-
lisch-oszillierenden Ausdruck. Die existentialistischen Angst-Analysen
(eines Kierkegaard, Heidegger oder Sartre) trugen auf ihre Weise dazu
bei, den auf vollkommene Absicherung bedachten technizistischen
Rationalismus des (ihn antreibenden) Urmilitrauens und damit der
elementaren Ohnmacht zu iiberfithren. In den letzten Jahren ist es vor
allem Emile M. Cioran, der vermittels seines kaum mehr unterbietbaren

3 W. Kanpinsky, Uber das Geistige in der Kunst. Hg. v. M. Bill, Bern-Biimpliz 1952,
115. — Die hier ausgedriickte Antithese von Mensch und Welt findet sich bereits beim
Cusanus-Kompilator C. BoviLrus. Dieser schreibt in seinem 1510 erstmals erschienenen
Werk De sapiente: «In Homine Substantia nulla: in mundo Ratio itidem et conceptio
nulla. Vacuus uterque et plenus uterque. Inops rerum Homo rationum dives est: mundus
vero rerum plenus inanis rationum» (De sapiente c. 19; abgedr. in: E. CAssIRER, Indivi-
duum und Kosmos in der Philosophie der Renaissance, Darmstadt 1974, 343).

4 Vgl. hierzu vor allem die detaillierten Untersuchungen zur Ansatzproblematik des
positivistischen Denkens in: W. SCHRADER, Die Auflésung der Warumfrage, Amsterdam
1975,

’ Vgl. E. CASSIRER, Substanzbegriff und Funktionsbegriff, Darmstadt 1980, 23: « Von
Dingen und deren Beschaffenheiten» (wird in der deduktiv-mathematischen Denkungs-
art) «prinzipiell abgesehen».



Anthropologischer Zugang zum Glauben 131

negativistischen Daseinsverstindnisses® — in «penetrantem» Pessimis-
mus, kénnte man sagen — darauf aufmerksam macht, daf3 die noch
sinn-gliubige Menschheit nichts zu erwarten hat, daf3 die zur Ersatzre-
ligion gekiirzte Wissenschaft keinerlei Sinnerhellung zu gewihren ver-
mag’.

Ciorans exzessive Vergeblichkeitsprotokolle reprisentieren in zy-
nisch-sarkastischer Prignanz das «Daseinsparadox des gegenwirtigen
Menschentums»®. In ihrer alles verneinenden Verwegenheit stellen sie
dem «modernen» vernunftbeflissenen Zeitgenossen drastisch vor
Augen, daf} er sich — was die Sinnfrage angeht — im Abseits befindet?.
Ciorans Ausfiihrungen scheinen schlieBlich Nicolai Hartmann, der von
der «totalen Einbettung des Rationalen in eine groBere Sphire des Irra-
tionalen»'? spricht, recht zu geben.

Indes ist bei Hartmann, der Kants kopernikanische Wende umzu-
wenden gedenkt'!, dhnliches wie auch bei anderen Kritikern des neu-
zeitlichen Rationalismus zu beobachten: Dualistisch wird der Dualis-
mus, dialektisch die Dialektik und einseitig das Einseitige kritisiert.
Damit ist die gewiinschte Konsolidierung des menschlichen Selbst- und
Weltverstindnisses jedoch nicht zu erreichen. Denn die bloBe Gegen-
Aktion kann als solche nichts positiv Neues hervorbringen. Oder anders
formuliert: Der Teufel 1iBt sich nicht durch Beelzebub austreiben.

$ Vgl. etwa E. M. CiorAN, Lehre vom Zerfall, Stuttgart 1979; Syllogismen der Bit-
terkeit, Frankfurt/M. 1980; Die verfehlte Schépfung, ebd. 1979; Vom Nachteil geboren
zu sein, ebd. 1979; Der zersplitterte Fluch, ebd. 1987; ferner C. HELL, Skepsis, Mystik,
Dualismus. Eine Einfithrung in das Werk E. M. Ciorans, Bonn 1985.

7 Vgl. etwa das Kapitel «Der Dekor des Wissens», in: E. M. CioraN, Lehre vom
Zerfall, ebd. 175-182; dazu M. WEBER, der bereits im Jahre 1919 sagte: « Wer — auBer
einigen grof3en Kindern, wie sie sich gerade in den Naturwissenschaften finden — glaubt
heute noch, dafl Erkenntnisse der Astronomie oder der Biologie oder der Physik oder
Chemie uns etwas iiber den Sznz der Welt, ja auch nur etwas dariiber lehren kénnten: auf
welchem Weg man einem solchen <Sinn> — wenn es ihn gibt — auf die Spur kommen
konnte ? Wenn irgend etwas, so sind sie geeignet, den Glauben daran: daf3 es so etwas wie
einen <Sinn» der Welt gebe, in der Wurzel absterben zu lassen!» (Wissenschaft als Beruf,
ebd. 597f.) Entsprechendes findet sich auch beim «Weltanschauungsanalytiker»
E. TorrrscH, in: Erkenntnis und Illusion. Grundstrukturen unserer Weltauffassung,
Hamburg 1979 (dazu meine Rez, in: SJP 26,/27 (1981,/82) 233-230).

8 Vgl. H. RomBacH, Der gegenwirtige Umbruch im Lichte der Fundamentalge-
schichte. In: PhJ] 92 (1985) 1-16, bes. 2 f.

? Vgl. E.M. CioraN, Syllogismen der Bitterkeit, ebd. 17: « Modern sein, heifit am
Aussichtslosen herumbasteln».

' N. HArT™MANN, Grundziige einer Metaphysik der Erkenntnis, Berlin 1965, 285.

' Vgl. ebd. 286 f. — Zu der hierbei sich ergebenden «irrationalistischen » Seinsauf-
fassung vgl. J. STALLMACH, Ansichsein. Untersuchungen zum Verhiltnis von Sein und
Erkennen im Anschlufl an Nicolai Hartmann, In: SJP 23,24 (1978,/79) 29-60.



132 Anthropologischer Zugang zum Glauben

Die in der derzeitigen Krisensituation liegende Chance wird auch
nicht wahrgenommen, wenn z B. Jean-Francois Lyotard die neue Ara
der Postmoderne dadurch meint einleiten zu kénnen, dal3 er durch
obstinates Ausharren in hypostasierter Vielheit auf die mehr oder weni-
ger kurzschliissigen Einheitskonzeptionen idealistisch-historistischen
Systemdenkens «re-agiert» 2. Entsprechendes gilt sicherlich, wenn man
aus UberdruB an der formalistisch bleibenden Erkenntnis- und Wis-
senschaftstheorie die « Befreiung vom Intellektualismus»'? proklamiert.
Eine Befangenheit durch exklusiv-alternative Denkweise zeigt sich
schlieBlich in der Annahme, daf3 die « Erlésung von dem Rationalismus
... der Wissenschaft ... die Grundvoraussetzung des Lebens mit dem
Gottlichen» ! darstelle.

1.2. Glauben und Wissen im « Aus» des Auseinander

Erfihrt sich der moderne Mensch, der, wie es scheint, von der
antithetischen Dialektik nicht loszukommen vermag!’, als «in seinem
tiefsten Wesen gespalten»'S, so zeitigt dies auch (spitestens seit dem 16.
bzw. 17. Jahrhundert) eine vollstindige Trennung von Glauben und
Wissen. Exponenten hierfiir sind sowohl Martin Luther, fiir den «a/lein
der Glanbe » die menschliche Seligkeit herbeifithren soll'7, als auch René

2 Vgl. hierzu W. WEeLscH, Postmoderne und Postmetaphysik. Eine Konfrontation
von Lyotard und Heidegger. In: Ph] 92 (1985) 116-122.

13 Vgl. M. WEBER, Wissenschaft als Beruf, ebd. 598.

14 Ebd.

!5 Bezeichnend hierfiir ist es, dal W. ScruLz im Anschluf3 an ausfiihrlichste Analy-
sen des Logischen Positivismus, der Transzendentalphilosophie, des Deutschen Idea-
lismus, des historisch-hermeneutischen Denkens und zahlreicher anderer heute noch
wirkmaichtiger Strémungen des neuzeitlichen Philosophierens seine abschlieBenden Aus-
tithrungen mit « Dialektische Wirklichkeit» iibertitelt und diese offensichtlich als unhin-
tergehbar betrachtet, indem er wortlich sagt: « Blicken wir auf unsere Analysen im ganzen
zuriick, so zeigt sich, daB unsere (?!) Wirklichkeit durch eine Dialektik bestimmt ist, die
sich nicht zu einer Einheit zusammenschliefit ... Die Konsequenz ist, dal} es — worauf wir
mehrfach hinwiesen — heute kein einheitliches Weltbild mehr gibt» (Philosophie in der
verinderten Welt, Pfullingen 21974, 854).

16 K. JaspERs, Die geistige Situation der Zeit, Berlin 1955, 147. — Vgl. dazu J. HoMMES,
Zwiespiltiges Dasein. Die existenziale Ontologie von Hegel bis Heidegger, Freiburg
1953.

17 So sagt etwa Luther hinsichtlich der zahlreichen biblischen Gebote und Vorschrif-
ten: « Hier ist fleiBig zu merken und stets mit Ernst festzuhalten, daB3 allein der Glaube ohn
all Werke fromm, frei und selig macht» (Uber die Freiheit eines Christenmenschen. In:
M. LurHER, An den christlichen Adel deutscher Nation (u.a.), Stuttgart 1970, 110-150,
Zitat 129 (Hervorhebung E.S.).



Anthropologischer Zugang zum Glauben 133

Descartes, fiir den «allein durch den Verstand» die menschliche Welt-
vergewisserung ihre Eigentlichkeit erfahrt!s,

In der Konsequenz dieser isolierenden Auflésung elementarer
menschlicher Selbsterfahrungsweisen kommen die beiden Prototypen
neuzeitlicher Zwiespiltigkeit zum Vorschein: einerseits der Glaubende,
der nichts wezf3 (und letztlich auch nichts wissen will, weil er sich in der
«festen Burg» seines Fideismus verschanzt und sich dort sicher wihnt),
andrerseits der Wissende, der nichts glaubt (und letztlich auch nichts
glauben will, weil er vermeint, dal3 sein streng «methodischer» Ratio-
nalismus — an den er dezisionistisch «glaubt»! — durch subjektive Glau-
bensakte verdorben wiirde).

Sagt nun der rationalistische Kant: «Eine Religion, die der Ver-
nunft unbedenklich den Krieg ankiindigt, wird es auf die Dauer gegen
sie nicht aushalten»'?, so i3t sich dies sicherlich auch im umgekehrten
Sinne verstehen. Denn die Vernunft, die dem Glauben «unbedenklich
den Krieg ankiindigt», verédet auf die Dauer an sich selbst und geistert
im «surrealistischen» Feld des Blof3-Formalen herum. Was wire ndm-
lich die Vernunft ohne die Kraft des Glaubens? Oder anders gefragt:
Was soll der Glaube (und insbesondere ein «geoffenbarter») offenbaren
koénnen, solange es tihm am Licht der Vernunft gebricht?

1.3. Reintegration durch transzendentale Onto-theologie

Es kann somit klar werden: Damit am Ende der Neuzeit der « An-
fang» zu einer wahrhaft universalen Erneuerung gefunden werden
kann, mul3 es vorrangig darum gehen, die seit der Spdtscholastik aus-
einandertriftenden Elemente des Glaubens und Wissens — unter Wah-
rung ihrer positiven Figentiimlichkeiten — auf deren gemeinsamen
Ursprung zurtickzufithren oder, anders gesagt, deren ontisch vordiffe-
rentielle Entsprechungs-Einheit aufzusuchen.

'® Vgl. R. DescArTEs, Meditationes de prima philosophia II, § 16: «Mihi nunc
notum... ipsamet corpora non proprie a sensibus..., sed @ solo intellectu percipi» (Hervor-
hebung E.S.). J. A. ComEN1Us, der Descartes persénlich kannte, kritisiert dessen wissen-
schaftliche Selbstiiberheblichkeit mit folgenden Worten: « Philosophatur ille perpetuo ex
ratione propria; tamquam Deus de operibus suis aut nihil revelasset aut haec ad alios
spectarent, non ad ipsum: aut denique nusquam ratiociniis suis aberare posset, nec a
Deo ... emendari opus haberet !» (Judicium de Responsione Serarii, § 15; Comenii Opera
omnia. Vol. 18, Pragae 1974, 44).

1 I. KanT, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloBen Vernunft, Vorrede zur
1. Aufl.; A XVIIIf.



134 Anthropologischer Zugang zum Glauben

Damit aber ist ein Problembereich angeriihrt, in welchem das Ver-
hiltnis von Theologie und Metaphysik diskutiert wird?° und welcher
beim «heidnischen» Philosophen Aristoteles eine bemerkenswerte
Darstellung gefunden hat: Aristoteles erkennt, daB3 «die Sinneswahr-
nehmung» (mit der menschliches Erkennen beginnt) «nicht Wahrneh-
mung ihrer selbst ist» 2! und deshalb — von sich aus iiber sich hinaus — die
Suche nach den unsinnlichen Ursachen des Sinnlichen einleitet und
anregt. Die sich dabei ergebende «Prinzipienwissenschaft»?? 1i6t das
Denken nicht bei einem Vorliufigen und Vorletzten zur Ruhe kom-
men. In ihr suchen wir vielmehr «die héchsten Ursachen»?? und das
An-sich-Sein als unbedingte Bedingung von allem. Diese aber 148t sich
auch als «die erste und stirkste Ursache» oder als «das Géttliche» (10
Uelov) bezeichnen?!. Im Sinne des Aristoteles ist also zu sagen, dal3
«Weisheit»?*, « Erste Philosophie»?2® oder die spiter so genannte « Me-
taphysik»?” das nimliche meinen wie «Theio-logie», « Theologik»?®
bzw. « Theologie».

Auf ideengeschichtlich exponierte Weise findet dieses Metaphysik-
Konzept im Horizont des Augustinischen «Deum et animam scire
cupio»?? seine allgemein nachvollziehbare Ausgestaltung. Denn fir

20 Vgl. hierzu K. KReMER (Hg.), Metaphysik und Theologie, Leiden 1980; ferner
H. HOFMEISTER, E?s7 deus non daretur. Zum Verhiltnis von Philosophie und Theologie. In:
NZSTh 21 (1979) 272-285.

2 Metaph. IV, 5[1010 b.35 £.]: o0 yap 81 1 ¥’ aicnoig avth) Eavtfic Eotiv.

22 Ebd. XI, 1 [1059 a. 18]: mepi apydg Emotniun.

23 Vgl. ebd. IV, 1 [1003 a.26 £.]: tag dxpotdtag aitiag {ntodbuev.

2 Vgl. ebd. X1, 7[1064 2.37 £.]: 10 Uelov...«1p tp®dTN Koi kuptwtdtn dpxn; vgl. ebd. I, 2
[982 b. 28-983 a. 10].

2 Vgl ebd. I, 1 [981 b. 28 f.; 982 a.2]: cogpia.

26 VI, 1[1026 a. 24,/30]; X1,4 [1061 b. 19]: npdtn @rhocopia ; man kénnte diese auch
als « Fundamentalwissenschaft» umschreiben, insofern es hier um «die ersten Ursachen»
(ebd. I, 1 [981 b.28]: 1a npd1a aitia geht. Diese Ursachen sind innerhalb der Konstitu-
tionsordnungdas Erste, innerhalb der von der Sinnenerfahrung aufsteigenden Erkenntnis
jedoch das Letzte (vgl. ders., Analyt. post. I, 1 [71 b. 33-72 a. 5]).

27 Vgl. hierzu im einzelnen H. FLasnar (Hg.), Die Philosophie der Antike. Bd. 3:
Akademie, Aristoteles, Peripatos, Basel-Stuttgart 1983, 256-262.

8 In Metaph. XI, 7 [1064 b.1-3] nennt Aristoteles im Sinne eines Aufstiegs vom
Begriindeten zum Begriindenden die drei Arten der betrachtenden Wissenschaften:
guotkt), padnuatiky, Veoroyikr; Ahnliches ebd. VI, 1 [1026 a.118 £.]. Vgl. hierzu auch
F. KarrensuscH, Die Entstehung der christlichen Theologie. Zur Geschichte der Aus-
driicke Veoloyia, Ueohoyelv, Veordyoc. In: ZThK, N.F. 11 (1930) 161-205. Repr. Darm-
stadt 1962.

2 Augustinus, Soliloquia I, 2,7.



Anthropologischer Zugang zum Glauben 135

Augustinus (wie auch fir Plotin *°) sind Selbst- und Gotteserkenntnis als
eine sich in sich selbst intensivierende Bezugseinheit zu sehen. Indem
der Mensch nimlich aus der Sinnenwelt zu sich selbst zuriickkehrt,
tberwindet er anfinglich seine Zerstreuung in die Scheinbarkeiten des
«faktisch» Gegebenen. In sich ist der erkennen-wollende Geist in rela-
tiver Einfachheit «iiber» dem Rdumlich-Ausgedehnten. Doch findet er
sich selbst noch von den Verinderlichkeiten der Zeit betroffen. Diese
vermahnen ihn, sich auf einen héheren unzeitlichen Seinsgehalt hin zu
kon-zentrieren. Die Defizienzen seines sich wandelnden Bewultseins,
welche er als solche an sich beobachtet, machen ihm klar, dal3 er — 7%
sich seiend — nicht vollkommen aus sich selbst ist: dal3 zur Erfahrung
seines Identititsgrundes «der Schritt zum Unsterblichen und fortwih-
rend Dauernden hin zu vollziehen ist»3!.

Dasjenige aber, was den inneren Menschen dazu bringt, sich in sich
selbst zum an sich unwandelbaren «Deus interior intimo suo»3? zu
iberschreiten, ist der personale Glaubensakt. Dieser kann als imma-
nentes Ek-sistieren des Menschen umschrieben werden. Er stellt ein
gewisses Wagnis dar und verlangt beherztes Engagement; doch wiirde
er wesentlich verkannt, wenn man ihn als blinde oder willkiirliche
Unternehmung auffassen wiirde. Denn die Eiwusicht in die defizitire
Zeitlichkeitsbedingung ist es, welche den Menschen zum ek-sistieren-
den Glaubensvollzug motiviert. Von daher versteht sich auch das
«Crede ut intelligas»?*. Es ist von der anfinglich erkannten Identitit,
deren Vollgestalt 4ic ez nunc nicht erreicht werden kann, geleitet und
will den Menschen zur Vertiefung seines Selbst- und Weltverstindnis-
ses anregen. Denn erst dem glaubenden Menschen erschlief3t sich jener
geistige Innenraum, in welchem die Begegnung mit dem Logos als der
sinnverleihenden Urvernunft von Seiendem mdglich wird.

Glauben und Vernunft stellen, so betrachtet, eine wechselseitige
Durchdrungenheit dar, welche — «vor» jeglichem zeitlichen Vor- und
Nachher — die wesenhafte Doppelstruktur des einen Menschseins aus-
macht. « Wenn es niamlich verniinftig ist, da3 hinsichtlich der groflen
Dinge, die sich noch nicht erfassen lassen, der Glaube der Vernunft

30 Vgl.etwa En. V, 3,7; V, 8,10. — Dazu A. C. LLoyD, Nosce teipsurm and conscientia. In:
AGPh 46 (1964) 188-200.

3V Augustinus, De vera relig. 26,52: «Gradus ad immortalia et semper manentia
faciendus».

32 Vgl. ders., Conf. 111, 6,11.

33 Ders., In ev. Joh. tract. 29,6.



136 Anthropologischer Zugang zum Glauben

vorangeht, geht zweifellos auch die Vernunft selbst, die dies anridt — mag
sie auch noch so winzig sein — dem Glauben voran»?4. Denn: «Jeder,
der glaubt, denkt auch; er denkt, 7ndem er glaubt, und er glaubt, indem er
denkt»?®. Das aber heifit: « Der Glaube wird im Geiste selbst beobach-
tet» 3¢, Wirklicher Glaube kann niemals geist-los sein. « Wir kénnten gar
nicht glauben, wenn wir nicht verniinftige Seelen hitten»?’.

Glauben ist somit als spezifisches Kennzeichen des Menschseins
anzusehen. Der glaubende Mensch unterscheidet sich von der gesamten
vorgeistigen Natur durch selbstbewuf3tes Streben nach ursprunghafter
Einsicht in den Sinn- und Lebensgrund von Seiendem *%.

2. Systematische Analysen

2.1. Rationale Meditation?

Die vorangehenden Uberlegungen zielten darauf hin, das Verstind-
nis fiir die hohe Aktualitit eines scheinbar unscheinbaren Schriftchens
vorzubereiten, welches Heinrich Beck vor knapp zehn Jahren unter dem
Titel « Anthropologischer Zugang zum Glauben» veréffentlicht hat??

34 Ders., Epist. 120,3: «Si igitur rationabile est, ut ad magna quaedam, quae capi
nondum possunt, fides praecedit rationem, procul dubio quantulacumque ratio, quae hoc
persuadet, etiam ipsa antecedit fidem».

3% Ders., De praedest. sanctorum 2,5: « Cogitat omnis qui credit, et credendo cogitat et
cogitando credit».

3¢ Ders., Epist. 147, 3,8: «Fides ipsa mente utique videtur». Vgl. hierzu das Aéye...
KpatOvelv... TV migTiv als methodische Anweisung bei Origenes (De princ. IV, 1,1).

37 Augustinus, Bpist. 120,3: «Credere non possemus, nisi rationales animas habere-
mus»,

38 Mittels dieses personal-ontologischen Metaphysik-Konzepts ist bei Augustinus ein
Denkansatz erreicht, der in der Neuzeit von der kritischen Kantrezeption gewisser Neu-
scholastiker wiederzugewinnen versucht wird. Vgl. hierzu J. e Vriges, Der Zugang zur
Metaphysik: Objektive oder transzendentale Methode ? In: Scholastik 36 (1961) 481-496,
bes. 490 f.; E. CoreTH, Die Gestalt einer Metaphysik heute. In: Ph] 70 (1962/63) 241—
251, bes. 242f.

1 Universitatsverlag Anton Pustet, Salzburg-Miinchen 1979, 2. Aufl,, ebd. 1982, 86
Seiten (3. Aufl. in Vorb.) — Nach G. GREsHAKE ist «der Titel des Biichleins eine Unter-
treibung, da es sich um weit mehr als um einen <meditativen Zugang> zum Glauben
handelt». Seines Erachtens nach «liegt hier ein zwar kurzgehaltener, aber doch umfas-
sender Kurs in Fundamentaltheologie vor» (ThRv 77 (1981) Sp. 49). G. P6LTNER macht
in seiner Besprechung auf die «knappen und kunstvollen Analysen» der Beck’schen
Darlegung und auf die besonderen christologischen und kulturanthropologischen
Aspekte derselben aufmerksam (vgl. Die Furche Nr. 4 [Wien, 23. Jan. 1980] 12). Fir



Anthropologischer Zugang zum Glauben 137

und welches sich mittlerweile — da es der post-nihilistischen Sinn-Suche
markante Leitlinien aufzuweisen vermag — wachsender Zustimmung
erfreut.

Das sonst iibersichtlich und in wohltuend schlichter Sprache abge-
fa3te Werk provoziert durch seinen Untertitel — « Eine rationale Medi-
tation» — zur Aufnahme einer Denkbemiihung, in deren Verlauf zusam-
mengebracht wird, was fiir neuzeitliches Selbstverstindnis als untber-
briickbar gilt: die objektiv iberpriifbare Rationalitit und die subjektiv zu
verschweben scheinende Ganzheitsintuition.

Beck ist daran gelegen, die «existentielle Schizophrenie»’, die sich
durch eine «Spaltung des Menschen in einen <Wissenden> und einen
<(Glaubenden»»*' ausdriickt, von Grund auf und von innen her zu
tberwinden. Er untersucht daher «das Beziehungsganze von wissen-
schaftlicher Logik und persénlicher Freiheit»*?, wobei er in zwel
Hauptteile ausgliedert: 1. « Grundstruktur der Wissenschaft und Moglich-
keit des Glaubens» (13—-44: hier soll die «objektive» Struktur des
menschlichen Bewulitseins in ihrer Grund-Intention charakterisiert
werden) und 2. « Menschliche Existeng und religidser Glanbe » (45-86: hier
sollen die «subjektive» Innenseite dieses Bewultseins und die onto-
anthropologische Integration desselben aufgewiesen werden).

In dieser Zweiteilung wird eine bestimmte Darlegungsmethode
sichtbar: Im Ausgang vom Wissenschaft treibenden Subjekt, das sich —
von der Natur und vom Kosmos abgehoben — in der neuzeitlichen
Transzendentalphilosophie zum vorziglichen « Gegenstand » der Selbst-
reflexion macht, soll vermittels einer Strukturanalyse dieses Subjekts die
Moglichkeit (und mithin auch die Not-wendigkeit) des Glaubensaktes
eruiert werden. In der Sinnrichtung desselben liegt dann die Integration
des Menschseins durch Einbergung in die metaphysische Dimension
des Religiosen.

A. Paus stellt der « Anthropologische Zugang zum Glauben» ein «gedankenschweres
Biichlein» dar, welches «allerdings des reifen Lesers mit wachem spekulativen philoso-
phischen und gleicherweise theologischen ProblembewuBtsein» bedarf (SJP 28/29
[1983,/84] 143).

0 Ebd. (2. Aufl.; im folgenden mit « AZ» abgekiirzt), 19.

T AZ 181

TAZ 7.



138 Anthropologischer Zugang zum Glauben

2.2. Paradoxien «emanzipierter» Wissenschaftlichkeit

Im ersten Hauptteil der genannten Studie geht es Beck darum, das
derzeitige Wissensverstindnis im Bezug zum Glauben kritisch zu ana-
lysieren, es dabei in seinem begriindeten Anliegen tiefer zu verstehen
und solchermaBen in seiner Vordergriindigkeit und Einseitigkeit zu
tiberschreiten. Prinzipiell gesehen sind drei Méglichkeiten einer Ver-
hiltnisbestimmung in Erwigung zu ziehen: eine negative, eine neutrale
und eine positive®3.

Die erstgenannte Position, die Wissen und Glauben als ex&/usive
Gegensdtze auffalit, entspricht der «emanzipierten» positivistischen
Denkungsart, deren Genese Auguste Comte in seinem «Dreistadienge-
setz» beschrieben hat. Diesem gemil3 sind die «theologisch-fiktive» und
die «metaphysisch-abstrakte» Phase als geschichtlich «tiberholt» zu
betrachten. Was heute allein noch zihlt, ist die «positiv-reale» Welt-
anschauung; mittels ihrer «erkennt der Mensch alle Ereignisse in der
Natur und Geschichte als Ausdruck von innerweltlicher Kausalitit, die
er nun schrittweise ... erforscht, technisch in den Griff nimmt und
anwendet» 4.

Hierbei wird «Glaube ... als ein die Freiheit des Wissensstrebens und
der Wissenschaft unzulissig eingrenzender Machtanspruch empfunden
und abgelehnt»*’. Die neuzeitliche Wissenschaft 1463t sich aber auch von
der Natur nicht mehr «gingeln». Indem sie von den qualitativen
Besonderheiten derselben «absieht», macht sie sie zu einem «Objekt der
reinen Mathematik»*’, zu einer amorphen Masse, die durch aprioristi-
sche Manipulationen geformt und beherrscht wird.

Vgl AZ 17.

44 AZ 44 f. — Eine wegen ihrer anthropologischen Dimensionierung bemerkenswerte
Kritik des « Dreistadiengesetzes» findet sich bei M. ScHELER. Er sagt hierzu: «Die posi-
tivistische Lehre von den drei Stadien des Wissens ist in jeder Form, sowohl in derjenigen,
die Comte, Mill, Spencer, als auch in der, die Mach und Avenarius ihr gegeben haben, von
Grund aus irrig. Das religios-theologische Erkennen und Denken, das metaphysische
Erkennen und Denken und das positive Erkennen und Denken sind nicht historische
Phasen der Wissensentwicklung, sondern essentielle, dauernde, mit dem Wesen des
menschlichen Geistes selbst gegebene Grundhaltungen und <Erkenntnisformen)»
(Schriften zur Soziologie und Weltanschauungslehre, Bern~Miinchen 1963, 30). Als die-
ser Dreiheit entsprechende Persénlichkeitstypen nennt Scheler (ebd. 31 f.) den «Heili-
gen», den «Weisen» und den «Forscher» (was allerdings ontologisch unintegriert
bleibt).

2 AT

46 Vgl. I. KanT, Vorrede zur 2. Aufl,, B XIIL

47 R, DEscARTES, Meditationes de prima philosophia V, § 16: «Illa natura corporea ...
est purae Matheseos obiectum».



Anthropologischer Zugang zum Glauben 139

In diesem Verfahren werden allerdings — mit Kant formuliert —
lediglich die Erscheinungen und nicht das Ding an sich, der transzen-
dente Hintergrund alles Erscheinenden erreicht. Weil dieser also fir
wissenschaftliches Bewultsein als unverfugbar anzunehmen ist, emp-
findet es ihn als «etwas Unheimliches und Gefihrliches»“®. Dies aber
hat zur Folge, dal3 das neuzeitliche Sekurititsbedtirfnis durch techni-
sches Verfiigungs-Denken nicht nur nicht befriedigt wird, sondern sich
immer mehr seiner eigenen Bodenlosigkeit ausgeliefert sieht. Der
moderne wissenschafts-gliubige Mensch ist daher (wie Existenzphilo-
sophen immer wieder aufzeigen) in besonderer Weise von Angst
gekennzeichnet. Denn: «Je mehr er sich durch exakte Wissenschaft und
Technik gegen alles abzusichern und freizusetzen sucht, desto tiefer
scheint ihn das Ungreifbare und Unplanbare zu bedrohen und zu dng-
stigen»*?.

Auch die gweitgenannte Position, welche eine gewisse Newutralitit
zwischen Wissen und Glauben behauptet, indem sie die Frage nach der
Moglichkeit des Glaubens als wissenschaftlich «nicht entscheidbar»?
abtut, vermag es — wie jeder dogmatisch auf sich selbst fixierte Skepti-
zismus — nicht, den Menschen zu einer die Daseins-Angst iiberwinden-
den Selbsterkenntnis zu fithren. Abstraktion und Intuition, Wissen-
schaft und Leben sind und bleiben in dieser Auffassungsweise «ge-
trenntx»’!. Das aber heif3t: Durch «wissenschaftliches» Erkennen ist das
Eigentliche — das, was den Menschen a/s Menschen angeht — #ich? zu
erkennen. Jaspers formuliert dies, indem er sagt: «Ich bin nicht, was ich
erkenne, und ich erkenne nicht, was ich bin»?2. Sartre zieht die Kon-
sequenzen aus dieser, wie es scheint, unaufhebbaren Fatalitit des
Menschseins. Fir ihn ist der Mensch «zur Verzweiflung»®? und zum
«Scheitern verurteilt» 4.

8 A7 16.

49 Ebd.

A7 17.

! Vgl. W. Scrurz, Wittgenstein, Die Negation der Philosophie, Pfullingen 1979, 9.
*2 K. Jaspers, Die geistige Situation der Zeit, Berlin 1955, 163.

*3 ].-P. SARTRE, Das Sein und das Nichts, Reinbek 1985, 784,

54 Ebd.



140 Anthropologischer Zugang zum Glauben

2.3. Zum Problem des konstruktiv-deduktiven Denkansatzes

Fragt man nach dem, was sowohl der «negativen» wie auch der
«neutralen» Verhiltnisbestimmung von Wissen und Glauben als Ge-
meinsames zugrunde liegt, so st6t man auf eine vom Nominalismus
initiierte subjektozentrische Denkeinstellung. Fiir diese ist es charakteri-
stisch, dal} die allgemeine Metaphysik, die die Natur des Seins unab-
hingig von der Subjekt-Objekt-Gezweiung auszudriicken versucht, zu-
riickgedriangt wird. An ihre Stelle treten « Meditationes de prima phi-
losophia», welche — wie prototypisch bei Descartes — die subjektive
«cogitatio» bzw. das «moi qui pense» als Quellgrund jedweder Sinnge-
bung auszumachen versuchen. Bei dieser Art menschlicher Selbstver-
gewisserung wird also die Voraussetzung gemacht, dal3 #ichzs vorauszu-
setzen sei, dal3 m.a.W. im «reinen» BewuBtsein — im Bewultsein, das
alle welthaft-natiirlichen Beeinflussungen als «fiir nichts» betrachtet>’
—das unerschiitterliche Fundament fiir die absolute « Konstruktion nach

. aufgestellten Prinzipien» und in Absehung vom «wirklich vorhan-
denen Zustand der Dinge» erreicht werden koénne’S. «Metaphysik»
meint hierbei also nicht «eine Lehre von den ... Dingen an sich ...,
sondern eine genetische Ableitung dessen, was in unserem Bewuf3tseyn
vorkommt»’’.

Innerhalb dieses deduktionistischen Verstindnisses menschlicher
Geist-Innerlichkeit hat die gegebene Natur nichts mehr zu «sagen». Sie
wird als bloBes verfiighbares Material aufgefal3t, als « Mittel und Bedin-
gung»°® fiir die sich als Selbstzweck realisierende menschliche Freiheit.
Diese aber kann es in der formalen Aprioritit ihres Werde-Anfangs
beileibe nicht bei sich selbst aushalten, sondern ist, um zu sich zu
kommen, gezwungen, sich ins « Andere» des aposteriorischen Inhalts
hineinzusetzen.

>* Vgl. z. B. R. DescarTEs, Meditationes de prima philosophia III, § 1.

%6 Vgl. J. G. FicutE, Uber das Wesen des Gelehrten, 1. Vorlesung: « Der Philosoph
entwirft ruhig seine Konstruktion nach den aufgestellten Prinzipien, ohne wihrend dieses
Geschiftes den wirklich vorhandenen Zustand der Dinge seiner Beachtung zu wiirdigen,
oder des Andenkens derselben zu bediirfen, um die Betrachtung fortsetzen zu kénnen;
ebenso wie der Geometer seine Figuren entwirft, ohne sich zu bekiimmern, ob seine
Figuren der reinen Anschauung mit unseren Werkzeugen nachgemacht werden kénnen
(ed. Fritz Medicus. Bd. 5, Darmstadt 1962, 13).

57 DERs., Uber den Begriff der Wissenschaftslehre. Hg. v. Edmund Braun, Stuttgart
1972, 77 (Vorrede zur 2. Aufl.).

58 DERs., Uber das Wesen des Gelehrten, 2. Vorl. (ebd. 18).



Anthropologischer Zugang zum Glauben 141

Damit aber — mit dem Sich-Setzen-Miissen — ist an den aporetischen
Nerv des neuzeitlichen Selbst- und Wissenschaftsverstindnisses ge-
rihrt. Denn der darin implizierte Dualismus, «der eine ... chaotische
sinnliche Natur und einen sie unter seine ordnende Form zwingenden
Geist «dialektisch> gegeniiberstellt»’?, fithrt zu einer solipsistischen
Isolation des modernen Menschen. Dabei sind der Dialektizismus, der
fortwihrend an sich selbst scheitert, der Positivismus, der (z. B. bei Witt-
genstein I und IT) unvermittelt vom «logischen» in den «empirischen»
umschligt, sowie der Existentialismus, der ausfithrliche Absurdititspro-
tokolle liefert, bezeichnende Manifestationen fiir die verzweifelte und
schlieBlich als vergeblich eingesehene Bemiihung des okzidentalen
BewuBtseins, unter selbstgewihlter dualistischer Konstitutionsbedin-
gung zur Besinnung und zu integrativem Wirklichkeitsverstindnis zu
gelangen ¢°.

2.4. Im Glanben zur Vernunft

Eine innere Abkehr vom subjekt-zentrischen Rationalismus wird
vor allem in dem zur Zeit stark anwachsenden 6kologischen Bewul3t-
sein sichtbar. Hier sind ganzheitstheoretische Kategorien wieder «ge-
fragt». Der «logische Abschlul3» rein begrifflicher Naturbeherrschung
wird als « Kurz-schluB»°' durchschaut.

Da es bei ckologisch Orienterten leichterdings zu einer einseitigen
Ablehnung des einseitigen Rationalismus kommt, ist es, um dessen
positive Sinnhaftigkeit zu wahren, notwendig, Wissen und Wissenschaft
in ihrem onto-anthropologischen Fundament zu erldutern. Eben dies
aber ist das Anliegen, um das es Beck in seinem (oben an dritter Stelle
genannten) Versuch einer positiven Verhiltnisbestimmung von Wissen
und Glauben geht. «Glaube» meint hierbei eine Fihigkeit des Men-
schen, durch welche er «die Inhalte des Wissens zu einem tieferen
Sinnverstindnis aufschlieBt» 2. Im Glaubensakt wird m.a.W. menschli-

59 H. Beck, AZ 43.

0 Der «seinsvergessene» Subjektozentrismus ist hierbei niherhin als «trinititsver-
gessener» zu charakterisieren; vgl. hierzu die Einfiihrung in E. ScHapeL (Hg.), Bibliotheca
Trinitariorum. Bd. I, Miinchen-New York—London 1984, VII-XVIII; Ders., Antitrini-
tarischer Sozianismus als Motiv der Aufklirungsphilosophie, in: Mitteilungsblatt der
Comeniusforschungsstelle der Universitit Bochum 21 (Dez. 1988) 18-47.

6 Vgl. H. Beck, AZ 41.

62 AZ 17.



142 Anthropologischer Zugang zum Glauben

ches Wissen auf den vordenklichen und vordinglichen Ursprung alles
Seienden hin entgrenzt.

Das aber heil3t: Vermittels des Glaubens wird wissenschaftliches
BewuBtsein aus seiner « Verspannung ins Vordergriindige » ¢ herausge-
16st. Es entgeht damit den ideologischen Hypostasierungen irgendwel-
cher Endlichkeiten (der «Rasse», der «Klasse» usw.) und ist gegen
hybride Selbstiibersteigerungen gefeit.

Der auf diese Weise den Zugang zum Glauben Findende tiberwin-
det das fixierende Verstandesdenken, das in exklusivem «Entweder-
Oder» voranschreitet. In der Bedingung der begrenzenden Zeitlichkeit
sucht er — in sich iiber sich hinausgehend — nach dem unbegrenzten
Ineinander des «Sowohl-Als auch». So aber lil3t sich sagen, dal3 der
menschliche Verstand erst durch den Glauben zur Vernunft kommen
kann: zur Einsicht in den innegestaltenden Grund des verschieden
Erscheinenden. Wahrhaft innovative prinzipielle Erkenntnisse sind
daher nicht von subjektozentrischer Konstruktion zu erwarten, sondern
vielmehr vom Glauben als dem transzendenz-offenen Grund-Ver-
trauen des Menschen. (Augustinus driickt dieses aus, indem er sagt:
«Gott weill in uns auch dasjenige, was wir selbst noch nicht wis-
sen» )

Von daher gesehen ist die Ansicht abzulehnen, da3 der Glaube ein
heterogenes Element gegeniiber dem Wissen darstelle, diesem gewis-
sermaBBen aufoktroyiert werde. Der Glaube (der als geistinnerliche
Intentionalitdt mit oberflichlichem Meinen freilich nichts zu tun hat)
erweist sich vielmehr als synthetische Kraft, die alles Wissen und alle
Einzelwissenschaften auf den einen Seinsgrund, der Vielheit und Fiille
aus sich hervorgehen liB3t, zuriickzufiihren bestrebt ist.

Solange man also «Wissenschaft» als « Anordnung von Aussagen,
durch welche etwas von Grund auf erkannt wird», versteht, ist vom
Glauben zu sagen, dal3 er dieser Ur-Absicht entspricht, ja mit dieser
sogar identisch ist. (Ein an nichts glaubender «wertfreier» Wissen-
schaftler kann daher niemals zur « Griind-lichkeit», die in der Sinnrich-
tung alles Wissens liegt®’, gelangen.)

Durch Glauben als dem «Anzielen eines all-umfassenden Seins-
Ursprunges»® wird die Ambivalenz-Bedingung des zeitbetroffenen

53 AZ 27,

% In ev. Joh. tract. 32,5: «Deus ... scit in nobis et quod ipsi nescimus in nobis. »
¢ Vgl. H. Beck, AZ 31.

66 AZ 28.



Anthropologischer Zugang zum Glauben 143

BewuBtseins nach innen hinein iiberschritten. In derartiger «Introszen-
denz» realisiert sich «das einfache und noch nicht ausdriickliche
Anfangswissen des Menschen um die Wirklichkeit und um ihr Begriin-
detsein»®’. Heftige Widerrede ist hier lediglich von der «faktizistisch»
fixierten Denkungsart zu erwarten (von der empiristischen, philolo-
gisch-historistischen, soziologistischen usw.). Der Einzelwissenschaft-
ler hingegen, der sich die intelligible Distanz zu seiner Forschungsme-
thode bewahrt hat, wird ohne weiteres zugestehen, daf3 die « Einsicht in
den <Satz vom Grunde» ... nicht erst Exrgebnis» (seiner Forschungen ist,
sondern) «in jedem ihrer Schritte — eben in jeder «Warum-Frage> —
schon unausdriicklich mitvollzogen und vorausgesetzt»®® wird, woraus
sich zutiefst ergibt, dall «die Einzelwissenschaften selbst ... auf die
Warum-Frage keine hinreichende Antwort» zu geben vermégen .

2.5. Prinzipienwissenschaftlicher Ansatz

Solange also der Glaube als Komplementirgegensatz zum Wissen
aufgefallt wird, vermag dieses in innerer Ausrichtung auf die «un-
bedingte Bedingung von allem»’? der fortwihrenden Selbstrelativie-
rung und der sterilen Erstarrung eines Methodenzwanges zu entgehen.
Es bleibt — auch in der Hinwendung zum Einzelnen — mit dem Ganzen
seines Lebensgrundes verbunden. Wie nimlich z B. «die menschliche
Hand ... auf den Gesamtorganismus und das Ganze des Menschen»
bezogen ist und nur in dieser Bezogenheit sinnvolle Bewegungen voll-
ziehen kann, so sind auch die «Partialwissenschaften im Interesse ihres
eigenen Erkenntnisanliegens einer <Universalwissenschaft> zuzuord-
nen, deren Thema die Gesamtwirklichkeit, d. h. das Insgesamt des Sei-
enden und das <Sein iiberhaupt> darstellt» !,

% AL25:

8 AZ 22,

69 AZ 23. Vgl. dazu Aristoteles’ Darlegungen in Metaph. I, 1, wo aus dem Erfah-
rungswissen des « DaB3» (des 6tt) das Weisheitswissen des « Warum» (des 81d1t) hergeleitet
und die héhere Dignitit des letzten erliutert wird. Die neuzeitliche Wissenschaft hat —
wie sich nun sagen ldBt — mit dem Verlust der Glaubensdimension dieses Reflexionsni-
veaus nicht mehr gehalten, sondern ist weiterhin durch eine « Auflésung der Warumfra-
ge» gekennzeichnet (vgl. hierzu den in Anm. 4 genannten Titel).

0 AZ 25.

' AZ 20 f. — Zur weiterfithrenden Explikation des Problemes einer allgemeinen
Seinserkenntnis wire vor allem zu konsultieren H. Beck, Der Akt-Charakter des Seins.
Eine spekulative Weiterfiihrung der Seinslehre Thomas von Aquins aus einer Anregung
durch das dialektische Prinzip Hegels, Miinchen 1965.



144 Anthropologischer Zugang zum Glauben

Der unsichtbare Wurzelstock des sich im Sichtbaren entfaltenden
«Baumes der Wissenschaften» stellt demnach eine « Wissenschaft vom
Ganzen und Letzten..., vom Ersten und Grundlegendsten»’? dar.
Damit ist ins Spiel gebracht, was oben (in 1.3.) im Anschlul3 an Ari-
stoteles als «Prinzipienwissenschaft», «Erste Philosophie», «Theolo-
gik» bzw. « Metaphysik» genannt wurde’?. Im Hinblick auf die voran-
gehenden Uberlegungen kann dieser nunmehr transzendental-ontolo-
gisch dimensioniert und ausgelegt werden. Das heil3t, was « Metaphy-
sik» als «Prinzipienwissenschaft» (und darin z.B. konkret: was <Sub-
stanz> als seinstheoretische Kategorie) bedeutet, ist fiir jeden Menschen
erkenn- und nachvollziehbar, sobald er das differenzierende « Wissen»
und das die Ursprungsverbindung intendierende «Glauben» als eine
Polaritit durchschaut, deren «kon-substantialen» und zugleich unver-
wechselbaren Einzelglieder im zeitlichen BewuBtsein das Ewige auf-
scheinen lassen: die unerschépfliche Fiille des in héchster Unterschie-
denheit selbstbeziiglich bleibenden absoluten Seinsvollzuges. (Dieser
kann auch «Gott» genannt werden und wird im folgenden noch deut-
licher als « Trinitdt» zu erldutern sein.)

2.6. Selbstvergewisserung «per aspectum et affectum: »

Werden Wissen und Glauben solchermallen in ontischer Wechsel-
beziehung betrachtet, so ergibt sich von dieser Basis aus die Méglichkeit
zu konstruktiver Kritik am derzeitigen Selbst- und Weltverstindnis. Am
«New Age»-Denken z B. ist die Forderung nach einer Abkehr von
rationalistisch verengter Wissenschaftlichkeit durchaus ernstzunehmen
und anzuerkennen, doch kénnen die hier hiufg zu beobachtenden
Mingel an gedanklicher Differenzierung und die misologische Grund-
tendenz nicht unkritisiert bleiben’®. Wie umgekehrterweise die blof3
instrumentelle Vernunft aus ithren « Verkiirzungen und Verzwingun-
gen des Menschenwesens zur vollen Proportionalitit und Einheit des
Lebensvollzugs»’* zu befreien ist, ohne daf3 dabei der positive Wesens-
sinn der Vernunft — deren distanzierte Verallgemeinerungskraft — ver-
loren geht.

" AZ 21,

3 Vgl. oben die Anm. 22-28.

74 So liefert etwa F. CAPRA (Wendezeit. Bausteine fiir ein neues Weltbild, Bern—
Miinchen—-Wien 1983) eine iberschieBende Kritik des Cartesianisch-Newtonschen

Denkansatzes.
5 AZ 44,



Anthropologischer Zugang zum Glauben 145

Insofern sich also der Wissende vermittels des Glaubens auf das
Seinsganze hin offenhilt, wird ihm klar, daB3 seine Begriffe nicht primir
«Bemichtigungsgriffe» sein kénnen, sondern im ursprunghaften Sinne
dem « AufschlieBen und Er-schlieBen der Erfahrungsgegebenheiten»’®
zu dienen haben.

Dieses dem Sein zur Ausdriicklichkeit verhelfenden Wissen, das im
Glauben vermittelt ist, gewihrt dem Menschen ein Hochstmal3 an
Freiheit. Denn infolge der Konvenienz- und Fiilleerfahrungen, die die
differenziert vernehmende Vernunft in der Seins-Entsprechung mit
dem zur Einheit zuriickfiihrenden Glauben in sich aufnimmt, werden
Angst und MiBltrauen, welche in der Existential-Analyse dominieren,
von Grund auf zum Verschwinden gebracht. Menschliches Dasein
bedeutet dann nicht mehr wesenhaft «Hineingehaltenheit ins
Nichts»”’, sondern vielmehr: Ek-sistieren in Richtung auf die je gro-
Bere Intensitit des Wirklichkeitsgrundes. Das aber heiBit niherhin:
Menschsein bedeutet Aufgerufensein, das relative Nichts der Zeitlich-
keit durch eine sich steigernde Teilhabe an der zeitlosen Aktuositit des
gottlichen Ursprungs zu iiberwinden. Dies ist zu erreichen, wenn die
vollmenschlichen Akte des Wissens und Glaubens (bzw. Liebens) zu
simultaner Auswirkung kommen. Die hierbei gewonnene Einsicht in
die Uberginglichkeit des Seinsaktes gibt dem Menschen das rationale
Zutrauen zu der — «per aspectum et affectum» — je und je neu zu
vollziehenden Seins- und Selbstvergewisserung.

2.7. Dialogik statt Dialektik

Wir kommen damit zum zweiten Hauptteil der Beck’schen Studie,
niherhin zu dem Problem, wie die menschliche Existenz im religiésen
Kontext zu erlidutern ist. Im Gegensatz zu Hegel, der Religion in die
Philosophie «aufzuheben» und auf den « Begriff» zu bringen versucht’8,
ist es Beck aufgrund einer moderaten (nicht-konstruktivistischen, die
Rezeptivitit in ihrem Recht lassenden) Erkenntnisauffassung moglich,
die Religion als gleichwertigen Partner der Philosophie anzuerkennen.
Bei dem zwischen ihnen entstehenden Diskurs, in welchem sich die
eine der anderen gegeniiber profiliert, ohne diese «vereinnahmen» zu

6 AZ 41.
77 Vgl. M. HEIDEGGER, Was ist Metaphysik ? Frankfurt/M. '21981, 35.

’8 Vgl. G.W.F. HEGEL, Enzyklopidie der philosophischen Wissenschaften (1830),
§§ 564—577.



146 Anthropologischer Zugang zum Glauben

wollen, kann im Sinne einer « Anniherung durch Abstand» die Wahr-
heit zur Sprache kommen und wechselweise Anregung gefunden wer-
den.

Der hierbei vorausgesetzte strukturelle Zusammenhang 146t sich am
Beispiel zwischenmenschlicher Beziehung erldutern: Die dullere Er-
scheinung, Mimik und Gestik eines anderen Menschen erlauben mir
gewisse Riickschlisse auf dessen seelisch-geistige Verfassung. Ich ma-
che mir ein Bild vom anderen; dieses ist jedoch noch undeutlich, d. h.
«der Auf-klirung durch das Wort ... des anderen fihig und bedirf-
tign» 9.

An diesem Beispiel li3t sich ablesen, «daf3 bei aller» (menschlichen)
«Erkenntnis eine Seinstiefe beriihrt wird, die in das Erkennen zwar
eingeht ..., aber zugleich mehr noch tiber es hinausgeht»#°. Eben diese
entscheidende Differenz zwischen Sein und Erkennen scheint Hegel,
der sein Denksystem als «objektive Logik» konzipiert, verwischt zu
haben. Der erkenntniserweiternde, dia-logische Seins-Zuspruch, so wie
er in interpersonaler Begegnung erfahrbar wird, kann fiir ihn daher
keine konstitutive Bedeutung erlangen; er mul3 durch dia-lektische
System-Konstruktion «ersetzt» werden.

2.8. Religion als Naturanlage des Menschen

Sagt nun Beck, dal3 unser « Verstindnis des Unbegrenzten immer ...
begrenzt» ist®!, so meint dies keineswegs eine dialektische Antithese; es
ist vielmehr im Sinne einer analogischen Bezogenheit zu interpretieren,
welche bei verbindender (und verbindlicher) Ahnlichkeit zugleich
immer auch die Unihnlichkeit als wesenwahrende Grenze des Beding-
ten gegen das Unbedingte bestehen 1af3t82.

Appliziert man diese analogischen Verhiltnisse auf den Glaubens-
akt, durch welchen der Mensch — iiber sein von Zeit «umnichtetes»
Wissen hinaus — auf den gottlichen Seinsgrund hin ek-sistiert, so ergibt
sich, daf3 jener Glaube unter doppelter Ausklammerung zu betrachten

WAZ 30,

80 Ebd.

81 AZ 60.

82 Augustinus hat diese Verhiltnisauffassung auf die klassische Form gebracht: «Et

inhorresco et inardesco: inhorresco, inquantum dissimilis ei sum; inardesco, inquantum
similis ei sum» (Conf. XI, 9,11).



Anthropologischer Zugang zum Glauben 147

ist, nimlich 1. daB Gott «nicht vé/lig innerhalb » des Wissens liegt, und 2.
dal3 er «nicht villig ayflerbalb »®* desselben zu suchen ist.

Das Erstgenannte lieBe den Glauben als tberfliissig erscheinen und
reprisentierte einen Geistesstatus, der dem Menschen, solange er in der
Unschirfe des Geschichtlichen lebt, unmoglich ist. Das zweite brichte
es mit sich, da3 der Glaube als Sinn-Frage, durch welche — wie oben zu
sehen war — menschliches Grund-Erkennen initiiert wird, keinen Aus-
gangspunkt zu finden vermochte (und vagabundierend-freischweben-
der Beliebigkeit anheimfallen miifite). Denn nach dem, was mir ganz
und gar unbekannt ist, kann ich auch nicht fragen. Ich wiilte dann
nicht, wonach ich eigentlich fragen kénnte; ich wilite nicht einmal,
daf3 ich etwas noch nicht wii3te. Ich lebte in der bloBen Unmittelbarkeit
der Tiere, die nicht zu fragen vermégen?®4.

Das aber heil3t: Menschsein bedeutet nicht nur fragloses In-sich-
Sein, sondern vielmehr und wesentlicher noch bewuBt fragendes Uber-
sich-Hinausgehen. Diese /#-Uber-Struktur macht die spannungsreiche
Unstite des welthaften Daseins des Menschen aus®’. Insistent ek-sistiert
dieser, um durch ein «sinnvolles Wagnis »8¢ 7z der Zeit #ber diese hinaus
dem Absolut-Ewigen, dem goéttlichen « Grund der Wirklichkeit»®’
begegnen zu kénnen.

Dabei ist freilich zu beachten, daf3 das menschliche Dasein nur in
dem MafBle begegnungsfihig und empfinglich ist, als es sich in der
Glaubens-Frage von sich her ge6ffnet hat. Demjenigen, der iberhaupt
nicht fragt, nichts wissen will und nichts glaubt, kann auch nicht

8 AZ 49. Vgl. dazu Augustinus’ «Quis te invocat nesciens te?» (Conf. I, 1,1). In
dhnlicher Weise wie Beck sieht auch Bonaventura (im Bezug auf Magister Hugo) das
menschliche Gottesverstindnis in der « Mitte » zwischen vélliger Erkenntnis und vélliger
Ignoranz: « Propterea Deus a principio naturae nec totus conscientiae humanae voluit esse
manifestus, nec totus absconditus, ne, si totus manifestus esset, meritum fides non habe-
ret ... Si vero absconditus totus esset, fides a scientia non iuvaretur, et infidelitas de
ignorantia excusaretur» (De mysterio Trinitatis, qu. 1, art. 1, concl. 14; Opera omnia V,
Quaracchi 1891, 51).

8 AZ 52. - Vgl. Augustinus, Conf. X, 6,10: « Animalia ... interrogare nequeunt. Non
enim praeposita est in eis nuntiantibus sensibus iudex ratio. Homines autem possunt
interrogare, ut <invisibilia dei per ea quae facta sunt intellecta conspiciant> (cf. Rom
1,20) ».

8 Vgl. hierzu J. T. Durari, Christentum und Metaphysik. Das Verhiltnis beider nach
der Analogielehre Erich Przywaras, Miinchen 1973 (Rez. v. H. Beck, in: SJP 25 [1980]
275-278).

56 AZ 49

o AZ 47,



148 Anthropologischer Zugang zum Glauben

begegnet und geantwortet werden?®®. Das fiir wirkliches Menschsein
konstitutive Fragen und Glauben meint daher eine geistige Erwartung,
ein innerlich-sensibles « Gespanntsein» auf die dem Erkennen sich
zeigende Wirklichkeit.

Man kénnte sagen, die vorangehenden Analysen beschrieben nichts
anderes als die «natiirliche» Erkenntnisdisposition des Menschen.
Doch stellt dies beileibe keinen Einwand gegen die Beck’sche Reli-
gionsphilosophie dar®’, denn dieser gemil ist das Religiose nichts dem
Menschen Ubergestiilptes, kein bloBer « Uberbau», keine ins irreale
Jenseits vergeudete « Projektion », sondern natiirliches Sinnziel all seiner
positiven LebensiuBerungen. Beck will deswegen zeigen, «dal} die
gesamte menschliche Ek-sistenz ... eine <Frage nach Gott> ist: eine
vor-verstehende und fragende Bewegung iiber sich hinaus und auf ihn
hin »?9.

2.9. Gott als « Inzitament » menschlicher Selbstentfaltung

Aufgrund seines «unruhigen Herzens »°! hilt es der Mensch linger-
fristig weder bei irgendeiner raum-zeitlichen Gegebenheit noch auch
bei sich selber aus??. In all seinen Handlungen, in seinem Streben nach
Wahrheit, Gerechtigkeit, Schonheit, Verstanden- und Anerkanntwer-
den folgt er dem unstillbaren natiirlichen Verlangen, durch die Welt
und durch sich selbst hindurch dem darin aufscheinenden Ewigen zu
begegnen. Die fortwihrende Selbst-Uberschreitung, in welcher seine
Lebensbewegung besteht, ist zutiefst als Ausdruck «einer primiren
Offenheit zu Gott hin»?? zu verstehen.

8 Vgl. Augustinus, De lib. arb. I, 12,24: «Roganti tibi respondere non debeo, nisi
volenti scire quod rogas».

8 Vgl. hierzu vor allem die detaillierten Ausfiihrungen in H. BEck, Natiirliche
Theologie. Grundrifl philosophischer Gotteserkenntnis, Miinchen—Salzburg 1986, 2.
Aufl,, ebd. 1988. Beck tiberwindet hier die miBliche Unterscheidung von (menschlicher)
«Natur» und (géttlicher) « Ubernatur», vermittels welcher krypto-dialektisch denkende
Theologen das christliche Glaubensgut gegeniiber der dialektischen Philosophie meinen
«schiitzen » zu miissen. Vgl. hierzu K.-H. Minz, Pleroma Trinitatis. Die Trinititslehre bei
M.]. Scheeben, Frankfurt—Bern 1982 (meine Rez. in: SJP 30 [1985] 111-113).

9 AZ 52; vgl. auch ebd. 10: «... Hierbei zeigt sich ..., daB der Mensch ein dynami-
sches Wesen darstellt, d. h. sich stets so gegeben ist, daB3 er sich auf-gegeben bleibt».

' Vgl. Augustinus, Conf. I, 1,1: «Inquietum est cor nostrum, donec requiescat in
te ..., domine».

2 Mit E. BLocH gesagt, ist menschliches Dasein ein fortwihrendes (Noch-)«Nicht,
das aus sich heraustreibt» (Tiibinger Einfithrung in die Philosophie, Frankfurt/M. 1970,
210).

93 AZ 63; auch: Natiirliche Theologie (Anm. 89) 50, 147-164; 280-294.



Anthropologischer Zugang zum Glauben 149

Jede hier und jetzt erlittene Erfahrung eines Ungeniigens (etwa
einer Frustration im Zwischenmenschlichen) ist als solche ohne das
Kriterium und «Hintergrundwissen» eines vollkommen gliickenden
personalen Austauschs nicht hinreichend verstehbar. Denn als «nihil
privativum » hat menschliche Mangel-Erfahrung das Mal3 nicht in sich,
sondern immer nur an dem, was durch sie zich# erreicht wird ; sie macht
«elementar deutlich, dal3 sich menschliche Ek-sistenz in der reinen
Immanenz nie erschépft»®¢, sondern auf ein vollendet Seiendes hin-
strebt. « Daher ist Gott in jeder zwischenmenschlichen Liebe der ver-
borgen Mit-Geliebte »?.

Damit aber kann der eminent positive Grundcharakter der
Beck’schen Religionsphilosophie hervortreten. Denn anders als in
mystizistisch-quietistischen Universaltheorien — anders als bei Schopen-
hauer, der die « Erlésung» in der « Verneinung des Willens zum Leben »
erstrebt?®, anders als bei Hegel, dessen Weltgeist der « Aufopferung» des
Einzelnen zum Zwecke seiner Selbstverwirklichung bedarf?’” — impli-
ziert der Gottesbezug des Menschen, so wie ihn Beck aufgrund genuin
ontologischer Betrachtungsart ausformuliert, eine neid- und bedin-
gungslos gewihrte « Teilhabe an absoluter und unbegrenzter Wirklich-
keit»?8,

«Gott ist das «Sinnziel»?? des Menschen meint demnach: Gott ist
die allesbergende Ur-wirklichkeit, in die hinein sich der welthaft
begrenzte Mensch ungehindert aussprechen und auswirken kann,
indem er immer tiefer an ihrer unerschopflichen Mitteilsamkeit parti-
zipiert. Man kénnte sogar sagen : Gott ist fiir den Menschen die stets sich
erneuernde innere « Verlockung» zu méglichst umfassender Selbstver-
wirklichung. Das heil3t, anders formuliert: Soweit wie «der Mensch zu
seinem Mensch-Sein erwacht und sich in der Sinnrichtung seines Seins
und Tuns versteht, bestimmt sich auch das Gottes-Vorverstindnis, das
im Selbstverstindnis eingeschlossen ist»!%°,

9 A7 57

95 AZ 56.

% A. ScHOPENHAUER, Die Welt als Wille und Vorstellung I, Darmstadt 1982,
533.

97 G.W.F. HEGEL, Grundlinien der Philosophie des Rechts, Frankfurt/M. 1975,
494,

%8 AZ 53. — Wohl in gleicher Intention ist die Paulinische Frage zu verstehen: « Was
hast du, was du nicht empfangen hast?» (1 Kor 4,7).

92 AZ 60.

100 Ebd.



150 Anthropologischer Zugang zum Glauben

2.10. Christus, der « unbegrenzt menschliche Mensch »

Gott «geht dem, der ihm entgegengeht, entgegen » — so sagt Orige-
nes in der Auslegung des biblischen Gleichnisses vom verlorenen
Sohn'%. Das dabei ausgedriickte Gottesverstindnis kann hinsichtlich
der skizzierten Grundziige der Beck’schen Religionsphilosophie folgen-
dermallen umschrieben werden: Die unablissig ausstrémende géttliche
Seinsgiite wirkt inspirierend in das BewuBtsein, das sich glaubend selbst
tiberschreitet, hinein, und bringt synergetisch mit diesem die gesamte
Menschennatur zu vollerer Selbstentfaltung.

«Selbstvervollkommnung» heif3t in dieser Perspektive also nicht,
daBsich der Mensch aus dem Nichts vorgingiger Sinnbestimmtheit zum
autonomen Eigner seiner selbst und der ithn umgebenden Natur stili-
siert ; sie bedeutet vielmehr, dal3 er die naturhafte Gottesveranlagung in
sich durch vernehmende Glaubensvernunft kultiviert. Denn erst der
Mensch, der wahrhaft zu empfangen und wahr-zunehmen vermag,
gewinnt Wirklichkeitstiefe, nicht aber der, der solipsistische Sinnkon-
struktionen anstrengt.

Die rezeptive Offenheit, welche den Ansatz der Beck’schen Reli-
gionsphilosophie kennzeichnet, bringt es mit sich, dal3 speziell die
Christusoffenbarung, welche abschlieBend in die Betrachtung einbezo-
gen wird, keineswegs wie ein heterogener Zusatz, sondern vielmehr wie
eine korollarische Bestitigung des vorher Explizierten aufzufassen ist:
In Jesus Christus ergibt sich das- oder besser derjenige, auf den hin das
glaubend ek-sistierende Menschsein von sich aus angelegt ist: der « #n-
begrenzt menschliche Mensch »'°.

Was 143t sich nun aber von diesem « Menschen » Genaueres ausma-
chen ? Konsultiert man die derzeitige Bibelphilologie, so ist, weil diese
sehr stark den literarischen Details verhaftet bleibt, nur schwer ein
klares Bild von ihm zu gewinnen. Beck versucht deshalb — methodisch
zwar kithn, doch intuitiv-konzentriert — aus den biblischen Berichten
eine portraithafte « Gesamtaussage » '’ der Christusgestalt zu gewinnen.
Wie man vor einem Mosaik zuriicktritt, um dessen Gesamtkomposition
zu erschauen, so tritt auch Beck vor den neutestamentlichen Texten
gewissermallen zuriick, um «das Wesentliche und Typische»'%® der
Hauptfigur, die sie schildern wollen, erkennen zu kénnen.

' Hom. in Jerem. 18,9.

102 AZ 70; vgl. auch ebd. 64.

193 AZ 66.
194 AT 67.



Anthropologischer Zugang zum Glauben 151

In Jesu Verhalten zur Natur und zu den Mitmenschen zeigt sich thm
hierbei «als durchgingiges» (Wesens-)« Merkmal Un-bedingtheit und
absolute Freiheit»'®: «In unverkrampfter Natiirlichkeit»!%¢ (ohne
magisches Zeremoniell) heilt er Kranke, stillt er den Seesturm, gebietet
er der Natur. « Er ist vollkommen frei gegeniiber den Konventionen der
Gesellschaft»'%7. Unabhingig von der Meinung seiner Jiinger handelt
er aus selbstgewisser Innerlichkeit heraus. Er «schindet» den Sabbat,
wendet sich den AusgestoBBenen (z.B. der Ehebrecherin) zu, nennt —
allerdings ohne sozialrevolutioniren Hal3 — die gesellschaftlich Ange-
sehensten «iibertiinchte Griber» usw.

Bei all dem sind «nicht die Ziige stolzer oder eitel-selbstgefilliger
Uberheblichkeit »1% zu entdecken. Jesus ist kein « Ubermensch », der
auf «lirmendes Gezwerge»'?® hinabschaut; er zihlt nicht zu jenen
«welthistorischen Individuen», die auf ihrem Lebenswege «manche
unschuldige Blume zertreten»''°.

An der Jesusgestalt iiberzeugt insbesondere ihre unverkiirzte
Menschlichkeit!!!, ihre zwanglose Bejahung der menschlichen Ge-
meinschaft und des sinnlichen Lebens. Das erste Wunder wirkt Jesus
auf einer Hochzeit. Er wird sogar als « Fresser und Sdufer» beschimptft.
Indes kann er auch nicht als bloBer (begrenzter « normaler») Mensch
betrachtet werden. Denn als ein solcher kénnte er «nur begrenzt
menschlich sein»!'%; er wire durch natiirliche, soziale und emotionale
Bedingtheiten gekennzeichnet. Indem er aber denen, die ihn kreuzigen,
verzeiht, offenbart sich seine Liebe als «so ab-solut frei, dal3 sie in keiner
Weise auf Gegenliebe angewiesen ist»'!?,

105 AZ 69.

W6 AZ 67.

107 A7 68.

108 AZ 69.

109 Vgl. F. NieTzscHE, Die Philosophie im tragischen Zeitalter detr Griechen § 1 (ed.
K. Schlechta III, 356).

119 G, W.F. HEGEL, Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte, Frankfurt/M.
1973, 49.

111 Dieser Ausstrahlung konnte sich auch N. HARTMANN nicht entziehen; so schreibt
er in seinen Ausfilhrungen zum Moralisch-Reinen: «... Das grofle Beispiel schildern
tiberwiltigend die Evangelien in der Jesusgestalt — und zwar nicht in ihrer Géttlichkeit,
sondern gerade in ihrer Menschlichkeit. Vor dem Blick Jesu, vor seinem schlichten Wort
verstummt die kluge Berechnung und Spitzfindigkeit ... Was an niederer Leidenschaft, an
HaB, Neid, Gekrinktsein, Ressentiment ihm» (dem Reinen) «entgegentritt — immer ist
es, als spriche aus seinem Wesen das Wort, vor dem alles Aburteilen verstummt: wer
ohne Siinde ist, der werfe den ersten Stein» (Ethik, Berlin 1962, 410 £.).

112 A7 70.

113 AZ 68.



152 Anthropologischer Zugang zum Glauben

3. Ausblick

3.1. Zur christologischen Dimension der Anthropologie

Wie 1403t sich, so fragt sich nun, diese erstaunliche Souverinitit der
Jesusgestalt angemessen erldutern ? Gentgt es, wenn wir Jesus, so wie es
Jaspers tut!'4, zu den «mallgebenden Menschen» zihlen? In diesem
Zusammenhang ist die Beck’sche Uberlegung aufzunehmen, dal3 «nur
der unbedingt und unbegrenzt Seiende selbst ... auch unbedingt und
unbegrenzt menschlich sein» kann''®. In Christus ereignet sich deswe-
gen die geschichtlich einmalige «Selbstaussage Gottes»'!¢, die dem
glaubend ausharrenden Menschen entgegenkommt und der Erwar-
tungshaltung seiner Wesensausrichtung ent-spricht. Wie niamlich die
Antwort der «Sinn der Frage»!'!'’ ist, so ist Christus als «schlechthin
universelle(r) Mensch»!''® die «Auf-klirung des Menschen iiber
Gott»''"? —und damit die tiefstmogliche Aufklirung des Menschen tiber
sich selbst.

Somit konnen wir das bereits erwihnte Philosophem der unlésbaren
Verbundenheit von Selbst- und Gotteserkenntnis im Lichte einer
neuen Problemkonstellation erblicken. Sagt ndmlich Beck: «Der
<(Mensch als Frage» ist auf einen <Gott-Menschen als Antwort> ange-
legt»'??, so kann dies im Sinne einer «géttlichen» Piadagogik nun fol-
gendermallen expliziert werden: Im historischen Jesus kann der
Mensch dem Menschen, dem Urbild des Menschlichseins begegnen.
Kommt hierbei das in der Menschennatur angelegte Vertrauensverhilt-
nis zustande, so fiihrt dies dazu, dafl der Mensch «durch das unbegrenzt
wahre Menschlichsein Jesu... den Einstieg zu seinem Gottsein»'?! fin-
det. Das heiB3t m.a.W.: Durch Christus kommen wir zu Gott. Oder:
Christologie /s2 Anthropologie auf der « héheren» Ebene des gottlichen
Seinsprinzips. Oder: Die Christologie geht den Menschen insofern
etwas an, als er vermittels der Entfaltung derselben (d.h. indem er die

"4 Im 1. Hauptteil von: Die groBen Philosophen I (Miinchen 1957) werden Sokra-
tes, Buddha, Konfuzius und Jesus als die vier maf3gebenden Menschen charakterisiert.

s AZ 70,

16 AZ 165,

17 AZ 74,

118 A7 81.

19 AZ 75.

120 AZ 64,

L2l AZ 71,



Anthropologischer Zugang zum Glauben 153

«fleischliche» Selbstoffenbarung Gottes seinem reflektierenden Be-
wuBtsein offenbar macht) strukturelle Aufhellung iiber seinen (und der
Dinge) Ursprung erlangt. Feuerbachs These «das Geheimnis der 7%eo-
logie ist die Anthropologie»'??, wire somit in ihr Gegenteil umzukeh-
ren.

3.2. Personale Distinktion

Bei all dem wire es freilich ein Mi3verstindnis (gerade der Chri-
stologie!), wenn man das Religiése zur christozentrisch auffassen
wollte. Diese verkiirzte Sehweise fiihrte zu einer «Religion der Selbst-
umkreisung»'?3, welche als «metaphysischer» Hintergrund des neuzeit-
lich-okzidentalen Rationalismus und Subjektzentrismus anzusehen ist.
Das Eigentiimliche an Christus ist vielmehr und vor allem dies, daB3 er
als Hervortretender auf den, der ihn hervortreten 140t, zuriickverweist.
Er sagt daher: « Meine Lehre ist nicht meine, sondern dessen, der mich
gesandt hat»!?4,

Was heil3t dies aber? Ist damit — im «»eine Lehre ist #icht meine» —
nicht ein offenkundiger Widerspruch dargeboten, etwas, was nur unter
Verzicht auf logisches Denken angenommen werden kann? Augustinus
sicht diese Schwierigkeit und erldutert sie, indem er auf den Einlei-
tungsvers des Johannesprologes verweist: «<Im Anfang war das Wort
und das Wort war bei Gott und Gott war das Wort». Daran hingt die
Losung dieser Frage. Was ist also die Lehre des Vaters, wenn nicht das
Wort des Vaters? Christus also selbst ist die Lehre des Vaters, wenn er
das Wort des Vaters ist. Doch weil das Wort nicht von niemand, son-
dern nur von jemand sein kann, nannte er sich selbst seize Lehre und
nicht die seine, weil er des Vaters Wort ist. Denn was ist so sehr dein als
du? Und was ist nicht so sehr dein als du, wenn eines anderen ist, was du
bistP»12?

Durch Wort- bzw. Logos-Betrachtung wird also deutlich, dal3 die
Christusgestalt erst durch die personale Distinktion « Vater» —«Sohn» /
«Wort» bzw. «Arche» — « Logos» niher zu erschliefen ist. Wird nun
aber diese Distinktion unter ontologischem Aspekt in ihrer Ganzheit

22 . FEUERBACH, Vorliufige Thesen zur Reform der Philosophie. In: Helmut Rei-
chelt (Hg.), Texte zur materialistischen Geschichtsauffassung, Frankfurt/M.-Berlin—
Wien 1975, 236-253, Zitat 230,

123 P. Scuitz, Freiheit — Hoffnung — Prophetie, Hamburg 1974, 17.

124 Joh 7,16.

‘2% Augustinus, In ev. Joh. tract. 29,3.



154 Anthropologischer Zugang zum Glauben

und in threm Zusammenhang durchschaut, so weitet sich, wie noch zu

sehen sein wird, die christologische Uberlegung von sich aus zur trini-

tarischen !2¢,

3.3. Reine Relationalitit

Als «Logos-Sohn» ist Christus das urspriingliche Sich-Aussprechen
des «Vaters». Seine wesentliche Mitteilung ist, daB3 die « Arch€» von
Seiendem reine Mitteilsamkeit — «diffusivum sui»??’ — «ist»!28, Weil
dieses sich mitteilende Verstromen zur «Natur» das Goéttlichen ge-
hort!29, ist dieses in keiner Weise von Endlich-Zeitlichem bedingt,
sondern 148t dieses vielmehr bedingungslos «sein». D.h., im «Logos»
tritt die gottliche « Arche» unbegrenzt aus sich heraus. /z sich ist diese
ganz und gar aufler sich; sie erreicht deswegen eine vollkommene

126 Denn: (Christus) « Mediator cognosci non potest, nisi cognoscatur distinctio per-
sonarum ... Sed haec personarum distinctio est in Trinitate» (Bonaventura, De mysterio
Trinitatis, qu. 1, art.2,4; Opera omniaV, Quaracchi 1891, 52; wvgl. auch
Tru. CAMPANELLA, Atheismus triumphatus, Romae 1631, 98: « Ex incarnatione ... pate-
facta est distinctio personalis Patris ac Filii explicita».) Ahnlich sagt auch A. GUERRA
(indem er, wie Beck, von der Menschlichkeit Jesu ausgeht): «Para acercarnos ... a la
Trinidad verdadera, lo primero debe ser acercarnos a la Humanidad de Jests: a su palabra,
obras y persona. La cercanfa, que es sintonfa, hard surgfr o crecer una presencia que antes
no existia. En el seguimento de Jesis encontrard al que es <primogénito de muchos
hermanos», Hijo del Padre» (Presencia de la Trinidad en el hombre, Madrid 1985, 28).
Vgl. ferner P. PireT, Le Christ et la Trinité selon Maxime le Confesseur, Paris 1983.

127 Vgl. Bonaventura, Itinerarium mentis in deumn V1, 2; dazu Dionysius Areopagita, De
coel. hier. IV, 1; De div. nom. IV, 10: U ayavdtntog vnepPoAnyv navimy pd, mavta motel.
Welt und Mensch sind von daher als Ausflu/3 des Uberﬂmm* zu verstehen. Vgl. K. KREMER,
Das « Warum» der Schopfung: «quia bonus» vel/et «quia voluit»? Ein Beitrag zum
Verhiltnis von Neuplatonismus und Christentum an Hand des Prinzips «bonum est
diffusivum sui». In: Kurt Flasch (Hg.), Parusia. Studien zur Philosophie Platons und zur
Problemgeschichte des Platonismus. Festgabe fiir Johannes Hirschberger, Frankfurt/M.
1965, 241-264.

128 F4llt oder fehlt diese Grund-Einsicht, so kommt es, wie besonders in der neu-
zeitlichen Philosophie, zu einer Ontologisierung des Mangels oder (wie zu Beginn der
Hegelschen «Logik ») zu einer Hypostasierung des Nichts. So zitiert Hegel nicht zufilli-
gerweise aus dem Schiller-Gedicht «Die Freundschaft» die Verse: «Freudlos war der
groBe Weltenmeister/Fithlte Mangel — darum schuf er Geister...» (Vorlesung zur
Geschichte der Philosophie I, Frankfurt/M. 1971, 96). Gott ist daher — seiner Selbst-
Werdung wegen — des Hindurchganges durch die Welt und die Menschheitsgeschichte
bediirftig. D. h. fiir Hegel: « Ohne Welt ist Gott nicht Gott» (Vorlesung iiber die Philo-
sophie der Religion I, ebd. 1969, 192).

129 Vel. J. A. ComeN1us, Oculus fidei, Amsterodami 1661, cap. L: «.Aut ergo non est
Deus, aunt est summe bonus & communicativus: non alicui tantum extra se, aliquando, alicubi, sed
& stbi ipsi intra se : ab aeterno in aeternum » (Comenius, Antisozinianische Schriften I, Hg. v.
E. Schadel, Hildesheim—New York 1983, 463).



Anthropologischer Zugang zum Glauben 155

intelligible Distanz zu sich (welche im menschlichen Bewultsein
immer nur partiell méglich ist). Indes meint diese Distanz als reine
Relationalitit keineswegs ein inhaltliches Auseinandertriften von « Ar-
cheé» und «Logos»; sie ist vielmehr die ontische Voraussetzung dafiir,
daB sich das eine gottliche Wesen in tiefster Vollkommenheit durch-
wirken kann, indem es sich «im Geiste» zu licht- und lebensvoller
Liebeseinheit erfillt.

3.4. Sein, Erkennen und Lieben als trinitarischer Grundakt

Sagt Christus: «Ich und der Vater sind eins» 3%, so setzt dies eine
personal-relationale Differenz voraus, in welcher dem vorbehaltlos lie-
benden «paternalen» Sich-Verstromen in «filialer» Gegenliebe geant-
wortet und vorbehaltlos «gedient»'?! wird. Die sich hierbei vollzie-
hende Zusammenkunft zwischen urspriinglichem Geben und volle
Entsprechung gewihrendem Empfangen — der immerwihrende Kom-
munikationsakt zwischen « Arch€» und «Logos» — meint indes — als
Subsistierendes — den «Dritten» im géttlichen Bunde: den tiberfluBBhaf-
ten Geist der Eintracht, den Heiligen Geist.

Mit Paul Schiitz kénnen wir somit restimieren: «Der christliche
Glaube ist» (hinsichtlich seines onto-logischen Einheitsverstindnisses)
«Glaube an den dreieinigen Gott, nicht Christusreligion»'?2. Denn in
letztgenannter wiirde die pneumatologische Dimension, d.h. der das
Innertrinitarische vollendende Gemeinschaftsbezug nicht hinreichend
akzentuiert sein. (Wie umgekehrterweise die Minderung des christolo-
gischen Aspektes, welche z. B. in der orthodoxen Ablehnung des «Fi-
lioque» zutage tritt, die Gefahr der Indistinktheit ins Gottesverstindnis
hineintrigt.)

Die ganze trinitarische Sphire, welche sich vermittels klarsichtiger
Unterscheidung der beiden innergotttlichen Hervorginge — der «gene-

'3% Joh 10,30. Vgl. hierzu auch das alle drei gottlichen Personen nennende Kreuzes-
wort Christi: « Vater, in deine Hinde tibergebe ich meinen Geist» (Lk 23,406); ferner das
«vivir es darse» bei M. pE Unamuno (Del sentimiento trdgico de la vida, México 1986,
132).

131 Das «dem Vater dienen» (Unnpetelv @ motpl) ist daher nach Origenes (Hom. in Jer.
20,1) die Wesenseigenschaft des gottlichen Logos; vgl. dazu meine Erlduterungen in:
Origenes, Die griechisch erhaltenen Jeremiahomilien, Stuttgart 1980, 328-331; ferner
E. ScuapEL, Zum Trinitdtskonzept des Origenes. In: Lothar Lies (Hg.), Origeniana
Quarta. Die Referate des IV. Internationalen Origeneskongresses (Innsbruck, 2.—6. Sept.
1985), Innsbruck—Wien 1987, 203-214.

132 Freiheit — Hoffnung — Prophetie (Anm. 123) 17,



156 Anthropologischer Zugang zum Glauben

ratio» «per modum intellectus» und der «spiratio» «per modum amo-
risn'33 — in ihrer vollen Aktuositit entfalten 14Bt, ist stets und not-
wendigerweise im Auge zu behalten, damit Problemverkirzungen und
einseitige Auffassungen dessen, was der Mensch ist (z. B. der okzidental-
«pluralistische» Individualismus und der oriental-«monistische»
Sozialismus'*) von Grund auf vermieden werden.

In Becks « Anthropologischem Zugang zum Glauben» ist die Ge-
doppeltheit der beiden innertrinitarischen Emanationen erst vorlaufig
angedeutet, so z. B. wenn er von Christus sagt, daf3 er die (logische)
« Er-kldrung » der menschlichen Existenz und deren (niherhin pneu-
matologisch zu erklirende) « Er-fiillung»'** sei. Doch finden sich sehr
anregende seins-theoretische Uberlegungen und weiterfithrende Ge-
sichtspunkte im Kapitel « Dreipersonalitit (und Empfinglichkeit) Got-
tes?» innerhalb seiner kiirzlich erschienenen «Natiirlichen Theolo-
gien e,

Im Ausgang von der im menschlichen Geist unmittelbar wahr-
nehmbaren Selbst-Erkenntnis und Selbst-Liebe wird ein «Priorititsun-
terschied im Sein selbst»!37 eruiert und von da aus der Ubergang zur
zeitlos-ewigen Bewegung vollzogen. Diese besagt, «dall Gott 1. sich
erkennend sich in sich selbst ausspricht und sein eigenes Wesen sich
gegentberstellt, wodurch er einen geistigen Be-gegnungsraum mit sich
selbst kon-stituiert; und 2. in ewigem Liebes-erguf3 diesen Raum er-fiillt
und so sich voll-endend und zusammenfassend nochmals in sich Stand
faliesls,

Damit aber ist «der (eine und identische) Seins-, Erkenntnis- und
Liebesakt»'?? des dreipersonalen Gottes umschrieben. Von diesem aus
gelangt man zu den «drei Weltaspekten des Entstanden-Seins, des
Geordnet-Seins und des Zielgerichtet-Seins» von Seiendem tiiber-

133 Vel. G. Savonarora, Triumphus Crucis. A cura di Mario Ferrera, Roma 1961,
134.

1% Vel. hierzu die 17 Einzelreferate, in: H. BEck; I. QuiLes (Hgg.), Entwicklung zur
Menschlichkeit durch Begegnung westlicher und &stlicher Kultur. Akten des IV. Inter-
kontinentalen Kolloquiums zur philosophischen In-sistenzanthropologie, 1.—6. Sept.
1986 an der Universitit Bamberg, Frankfurt/M.—Bern—-New York—Paris 1988.

135 Vgl. AZ 74 (Hervorhebung E.S.).

136 H. BECk, Natiirliche Theologie (Anm. 89) 199-205. Entsprechende akt-theoreti-
sche Seinsanalysen auch schon in: Der Akt-Charakter des Seins (Anm. 71) 166-203,
236-245, 260-273, 280 ff., 296 ff.

137 Natiirliche Theologie 200.

138 Ehd.

13% Ebd. 201.



Anthropologischer Zugang zum Glauben 157

haupt!4; dabei wird appropriativ die erste gottliche Person als « Wirk-
ursache» verstanden, die zweite als «Durchmessungsgrund» und die
dritte als « Erfiillungszielgrund» 4!,

3.5. Die Einbolung des « Vierten»

Bleibt schlie3lich noch zu erkliren, wie die Inkarnation Christi mit
der gottlichen Immanenz verbunden gesehen werden kann. Denn mit
der Menschheit Christi, von der aus wir den «introszendierenden»
«Aufstieg» zur trinitarischen Prinzipienwirklichkeit vollzogen haben,
kommt ein «Viertes» ins Spiel, das deren Universalitit in Frage zu
stellen scheint. Dieses « Vierte» macht den Grundcharakter des raum-
zeitlich Ausgedehnten aus, dessen Endlichkeitsbedingungen Christus
bei seiner Inkarnation tbernommen hat; es bedeutet ein gewisses
«DrauBlensein» aus der integren Vollendetheit des triplizitiren Prinzi-
piengrundes, ohne daf3 dabei allerdings dessen konstitutiver Einfluf3
verlorengeht. (Ein Beispiel fiir das somit anstehende Verhiltnis-Pro-
blem findet sich in der Musik. Hier sind die Regeln fiir die Stimmfiih-
rung des vzer-stimmigen Chorsatzes aus der Analyse der im Dreiklang
begriindeten Tonalitdt herzuleiten.)

Wie es scheint, ist der Grundcharakter des «draullen» seienden
raum-zeitlichen « Vierten» vollkommen unverstindlich und bringt den
daran herumritselnden Menschen schier zur Verzweiflung, solange er
die Welt und sich selbst in vor-metaphysischer oder auch kritizistischer
Weise als blole « Phinomene» auffalit. Er verhilt sich zu diesen wie
jemand, der die akustischen Laute einer ihm vollig unbekannten Spra-
che zu héren bekommt. Versteht man aber die Sprache von innen, d. h.
von der sachwilligen Intentionalitit des Sprechenden her, so erschlieBt
sich der Aussagegehalt, der in den akustischen «Phinomenen» zum
Ausdruck kommt. Die Sprache kann von daher zu einem ontologischen
Modell werden, von dem aus sowohl die Hervorbringung der Dinge als
auch die Inkarnation Christi analogisch verstehbar werden. Augustinus
vermittelt diesen Zusammenhang in einer seiner Predigten auf folgende
Weise:

140 Ebd. 202; vgl. auch A#ugustinus, De div. quaest. 83, qu. 18: « Omne quod est, aliud
est quo constat, aliud quo discernitur, alind quo congruit ».

141 H. Beck, Natiirliche Theologie, ebd. 202; vgl. hierzu auch Cusanus’ trinitarische
Erlduterungen der drei apriorischen Kreis-Elemente («centrum», «diameter» und «cir-
cumferentia») in: De doct. ign. I, 21,64.



158 Anthropologischer Zugang zum Glauben

«<Am Anfang schuf Gott Himmel und Erde> (Gen 1,1). Siehe, was
geschaffen ist, ist offenkundig, es wird gesehen und es erfreut. Das Werk
liegt offen da, der Kiinstler aber ist verborgen (opus patet, artifex
latet) ... In meinem Inneren trage ich ein Wort, das ich im Herzen
empfangen habe, und ich will deinen Ohren gebiren, was ich im Herzen
empfangen habe. Ich will dir sagen, was in meinem Inneren ist, und zu
dir hervorbringen, was verborgen ist. Ich suche, wie es zu deinem Geist
gelangen kann. Ich komme zuerst gleichsam an die Pforte deines Gei-
stes, an deine Ohren; und da das Wort, das ich im Herzen empfangen
habe, unsichtbar ist, kann ich es nicht zu dir bringen; ich besorge ihm
gleichsam ein Gefihrt: den Klang. Siehe, das Wort ist verborgen, der
Klang liegt offen da (verbum latet, sonus patet). Ich lege das Verborgene
auf das, was offen daliegt, und gelange zum Hérer. Und so verldf3t mich
das Wort, kommt zu dir und weicht dennoch nicht von mir. Dies, wenn
es ansteht, Kleines mit Grof3em, Tiefes mit Hohem, Menschliches mit
Gottlichem zu vergleichen, tat auch Gott: Das Wort war verborgen
beim Vater; damit es zu uns kommen konnte, nahm es gleichsam ein
Gefihrt, es nahm Fleisch an: es kam zu uns hervor und wich dennoch
nicht vom Vater (ad nos processit, a patre non recessit)'42.»

142 Sermo 2,1 f. (Denis), in: Obras de San Agustin VII: Sermones, Madrid 1964,
59-62.



	Anthropologischer Zugang zum Glauben : Implikationen der Beck'schen Religionsphilosophie als konstruktive Kritik neuzeitlichen Wissenschaftsverständnisses in trinitäts-metaphysishcer Perspektive

