
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 36 (1989)

Heft: 1-2

Artikel: Anthropologischer Zugang zum Glauben : Implikationen der Beck'schen
Religionsphilosophie als konstruktive Kritik neuzeitlichen
Wissenschaftsverständnisses in trinitäts-metaphysishcer Perspektive

Autor: Schadel, Erwin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761137

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761137
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erwin Schädel

Anthropologischer Zugang
zum Glauben

Implikationen der Beck'schen Religionsphilosophie als
konstruktive Kritik neuzeitlichen WissenschaftsVerständnisses

in trinitäts-metaphysischer Perspektive

1. Vorsondierungen

1.1. Dialektisch gegen die Dialektik

Die vom okzidentalen Rationalismus bewirkte «Entzauberung der
Welt»1 brachte es in unserem Jahrhundert mit sich, daß die Wissenschaft,

die diesen Prozeß vorantrieb, als «gottfremde Macht»2 empfunden

und verstanden wird. Diese Auffassungsweise enthält noch, wie es

scheint, eine leise Ahnung davon, daß Gott den integrativen Sinngrund
von Seiendem darstellt; sie erläutert sich, näher besehen, aus der
Absurdität, welche untergründig die Spezialisierungstendenz sogenannt
«wertfreier» Wissenschaften durchwaltet: Die methodische Einschränkung

der Sachgebiete, welche mit einer Priorisierung der funktionali-
stischen Deskription zuungunsten substantialer Seins- und Wesenserkenntnis

verbunden ist, führt hierbei zum bekannten Phänomen der

Informationsüberflutung. Man weiß vom Einzelnen immer mehr und

vom Ganzen immer weniger; man steuert einem imaginären Punkt
entgegen, auf dem man alles — von nichts — «weiß».

1 Vgl. M. Weber, Wissenschaft als Beruf. In: M. Weber, Gesammelte Aufsätze zur
Wissenschaftslehre. Hg. v. J. Winckelmann, Tübingen 1973, 582-613, Zitat 612.

2 Ebd.



130 Anthropologischer Zugang zum Glauben

Würde dieser Zielpunkt je erreicht werden, so stellte er gewissermaßen

die «Vollendung» der subjektozentrischen neuzeitlichen Den-
kungsart dar. Deren eigentlicher positiver Sinn wäre, durch ein
Heraustreten aus der Natur und in intelligibler Distanz zu ihr eine um so

tiefere Begegnung von Mensch und Natur zu ermöglichen. Dieser
originär positive Sinn hat sich jedoch in dem selbst-überheblichen
Unterfangen, «das Band, das uns mit der Natur verknüpft, zu vernichten»3,
weitgehend in den Wider-sinn proportionsloser Hybris pervertiert. Die
seit der Renaissance erstrebte absolute Freiheit des Menschen, die mit
der Auflösung der metaphysischen Warumfrage4 und der Eliminierung
der Kantischen Ding-an-sich-Problematik5 erkauft wurde, ist zum
Ende, zur Verendung gelangt. Der sie konstituierende Nihilismus kann
nicht mehr geleugnet werden. Denn das Nichts an Wirklichkeitserfahrung,

das der «perfekte» Freiheitsakt in rationalistisch-deduktiver
Konstruktion voraussetzt, bringt es mit sich, daß das «Sinn» entwerfende
Subjekt sich mit nichts Vorgegebenem mehr zu identifizieren vermag,
daß es in kahler Begegnungslosigkeit ek-sistiert und schließlich - da es

jegliche In-sistenz in einer unverfügbaren Sinnordnung als ontische

Voraussetzung für Ek-sistenz unbeachtet läßt — bitterster Sinnlosigkeitserfahrung

anheimfallen muß.
Dieser nihilistische Grundzug neuzeitlicher Subjektphilosophien

fand im Entlarvungspathos des Nietzsche'schen Denkens einen genia-
lisch-oszillierenden Ausdruck. Die existentialistischen Angst-Analysen
(eines Kierkegaard, Heidegger oder Sartre) trugen auf ihre Weise dazu

bei, den auf vollkommene Absicherung bedachten technizistischen
Rationalismus des (ihn antreibenden) Urmißtrauens und damit der
elementaren Ohnmacht zu überführen. In den letzten Jahren ist es vor
allem Emile M. Cioran, der vermittels seines kaum mehr unterbietbaren

3 W. Kandinsky, Über das Geistige in der Kunst. Hg. v. M. Bill, Bern-Bümpliz 1952,
115. - Die hier ausgedrückte Antithese von Mensch und Welt findet sich bereits beim
Cusanus-Kompilator C. Bovillus. Dieser schreibt in seinem 1510 erstmals erschienenen
Werk De sapiente: «In Homine Substantia nulla: in mundo Ratio itidem et conceptio
nulla. Vacuus uterque et plenus uterque. Inops rerum Homo rationum dives est: mundus
vero rerum plenus inanis rationum» (De sapiente c. 19; abgedr. in: E. Cassirer, Individuum

und Kosmos in der Philosophie der Renaissance, Darmstadt 1974, 343).
4 Vgl. hierzu vor allem die detaillierten Untersuchungen zur Ansatzproblematik des

positivistischen Denkens in : W. Schräder, Die Auflösung der Warumfrage, Amsterdam
1975.

5 Vgl. E. Cassirer, Substanzbegriff und Funktionsbegriff, Darmstadt 1980, 23: «Von
Dingen und deren Beschaffenheiten » (wird in der deduktiv-mathematischen Denkungs-
art) «prinzipiell abgesehen».



Anthropologischer Zugang zum Glauben 131

negativistischen Daseinsverständnisses6 — in «penetrantem» Pessimismus,

könnte man sagen — darauf aufmerksam macht, daß die noch

sinn-gläubige Menschheit nichts zu erwarten hat, daß die zur Ersatzreligion

gekürzte Wissenschaft keinerlei Sinnerhellung zu gewähren
vermag7.

Ciorans exzessive Vergeblichkeitsprotokolle repräsentieren in
zynisch-sarkastischer Prägnanz das «Daseinsparadox des gegenwärtigen
Menschentums»8. In ihrer alles verneinenden Verwegenheit stellen sie

dem «modernen» vernunftbeflissenen Zeitgenossen drastisch vor
Augen, daß er sich — was die Sinnfrage angeht — im Abseits befindet9.
Ciorans Ausführungen scheinen schließlich Nicolai Hartmann, der von
der «totalen Einbettung des Rationalen in eine größere Sphäre des

Irrationalen»10 spricht, recht zu geben.
Indes ist bei Hartmann, der Kants kopernikanische Wende

umzuwenden gedenkt11, ähnliches wie auch bei anderen Kritikern des

neuzeitlichen Rationalismus zu beobachten: Dualistisch wird der Dualismus,

dialektisch die Dialektik und einseitig das Einseitige kritisiert.
Damit ist die gewünschte Konsolidierung des menschlichen Selbst- und
Weltverständnisses jedoch nicht zu erreichen. Denn die bloße Gegen-
Aktion kann als solche nichts positiv Neues hervorbringen. Oder anders

formuliert: Der Teufel läßt sich nicht durch Beelzebub austreiben.

6 Vgl. etwa E. M. Cioran, Lehre vom Zerfall, Stuttgart 1979; Syllogismen der
Bitterkeit, Frankfurt/M. 1980; Die verfehlte Schöpfung, ebd. 1979; Vom Nachteil geboren
zu sein, ebd. 1979; Der zersplitterte Fluch, ebd. 1987; ferner C. Hell, Skepsis, Mystik,
Dualismus. Eine Einführung in das Werk E. M. Ciorans, Bonn 1985.

7 Vgl. etwa das Kapitel «Der Dekor des Wissens», in: E.M. Cioran, Lehre vom
Zerfall, ebd. 175—182; dazu M. Weber, der bereits im Jahre 1919 sagte: «Wer — außer
einigen großen Kindern, wie sie sich gerade in den Naturwissenschaften finden — glaubt
heute noch, daß Erkenntnisse der Astronomie oder der Biologie oder der Physik oder
Chemie uns etwas über den Sinn der Welt, ja auch nur etwas darüber lehren könnten : auf
welchem Weg man einem solchen <Sinn> - wenn es ihn gibt - auf die Spur kommen
könnte Wenn irgend etwas, so sind sie geeignet, den Glauben daran : dqß es so etwas wie
einen <Sinn> der Welt gebe, in der Wurzel absterben zu lassen!» (Wissenschaft als Beruf,
ebd. 597 f.) Entsprechendes findet sich auch beim «Weltanschauungsanalytiker»
E. Topitsch, in: Erkenntnis und Illusion. Grundstrukturen unserer Weltauffassung,
Hamburg 1979 (dazu meine Rez., in: SJP 26/27 (1981/82) 233-236).

8 Vgl. H. Rombach, Der gegenwärtige Umbruch im Lichte der Fundamentalgeschichte.

In: PhJ 92 (1985) 1-16, bes. 2 f.
9 Vgl. E.M. Cioran, Syllogismen der Bitterkeit, ebd. 17: «Modern sein, heißt am

Aussichtslosen herumbasteln».
10 N. Hartmann, Grundzüge einer Metaphysik der Erkenntnis, Berlin 1965, 285.
11 Vgl. ebd. 286 f. — Zu der hierbei sich ergebenden «irrationalistischen» Seinsauffassung

vgl. J. Stallmach, Ansichsein. Untersuchungen zum Verhältnis von Sein und
Erkennen im Anschluß an Nicolai Hartmann. In: SJP 23/24 (1978/79) 29-60.



132 Anthropologischer Zugang zum Glauben

Die in der derzeitigen Krisensituation liegende Chance wird auch

nicht wahrgenommen, wenn z. B. Jean-François Lyotard die neue Ära
der Postmoderne dadurch meint einleiten zu können, daß er durch
obstinates Ausharren in hypostasierter Vielheit auf die mehr oder weniger

kurzschlüssigen Einheitskonzeptionen idealistisch-historistischen
Systemdenkens «re-agiert»12. Entsprechendes gilt sicherlich, wenn man
aus Überdruß an der formalistisch bleibenden Erkenntnis- und
Wissenschaftstheorie die «Befreiung vom Intellektualismus»13 proklamiert.
Eine Befangenheit durch exklusiv-alternative Denkweise zeigt sich
schließlich in der Annahme, daß die «Erlösung von dem Rationalismus

der Wissenschaft die Grundvoraussetzung des Lebens mit dem
Göttlichen»14 darstelle.

1.2. Glauben und Wissen im «Aus» des Auseinander

Erfährt sich der moderne Mensch, der, wie es scheint, von der
antithetischen Dialektik nicht loszukommen vermag1', als «in seinem
tiefsten Wesen gespalten»16, so zeitigt dies auch (spätestens seit dem 16.

bzw. 17. Jahrhundert) eine vollständige Trennung von Glauben und
Wissen. Exponenten hierfür sind sowohl Martin Luther, für den «allein
der Glaube» die menschliche Seligkeit herbeiführen soll11, als auch René

12 Vgl. hierzu W. Welsch, Postmoderne und Postmetaphysik. Eine Konfrontation
von Lyotard und Heidegger. In: PhJ 92 (1985) 116—122.

13 Vgl. M. Weber, Wissenschaft als Beruf, ebd. 598.
14 Ebd.
15 Bezeichnend hierfür ist es, daß W. Schulz im Anschluß an ausführlichste Analysen

des Logischen Positivismus, der Transzendentalphilosophie, des Deutschen
Idealismus, des historisch-hermeneutischen Denkens und zahlreicher anderer heute noch
wirkmächtiger Strömungen des neuzeitlichen Philosophierens seine abschließenden
Ausführungen mit «Dialektische Wirklichkeit» übertitelt und diese offensichtlich als unhin-
tergehbar betrachtet, indem er wörtlich sagt : « Blicken wir aufunsere Analysen im ganzen
zurück, so zeigt sich, daß unsere Wirklichkeit durch eine Dialektik bestimmt ist, die
sich nicht zu einer Einheit zusammenschließt... Die Konsequenz ist, daß es — worauf wir
mehrfach hinwiesen - heute kein einheitliches Weltbild mehr gibt» (Philosophie in der
veränderten Welt, Pfullingen 21974, 854).

16 K. Jaspers, Die geistige Situation derZeit, Berlin 1955,147.-Vgl. dazuj. Hommes,

Zwiespältiges Dasein. Die existenziale Ontologie von Hegel bis Heidegger, Freiburg
1953.

17 So sagt etwa Luther hinsichtlich der zahlreichen biblischen Gebote und Vorschriften
: « Hier ist fleißig zu merken und stets mit Ernst festzuhalten, daß allein der Glaube ohn

all Werke fromm, frei und selig macht» (Über die Freiheit eines Christenmenschen. In:
M. Luther, An den christlichen Adel deutscher Nation (u.a.), Stuttgart 1970, 110-150,
Zitat 129 (Hervorhebung E. S.).



Anthropologischer Zugang zum Glauben 133

Descartes, für den «allein durch den Verstand» die menschliche Welt-
vergewisserung ihre Eigentlichkeit erfährt18.

In der Konsequenz dieser isolierenden Auflösung elementarer
menschlicher Selbsterfahrungsweisen kommen die beiden Prototypen
neuzeitlicher Zwiespältigkeit zum Vorschein: einerseits der Glaubende,
der nichts weiß (und letztlich auch nichts wissen will, weil er sich in der
«festen Burg» seines Fideismus verschanzt und sich dort sicher wähnt),
andrerseits der Wissende, der nichts glaubt (und letztlich auch nichts
glauben will, weil er vermeint, daß sein streng «methodischer»
Rationalismus — an den er dezisionistisch «glaubt»! — durch subjektive
Glaubensakte verdorben würde).

Sagt nun der rationalistische Kant: «Eine Religion, die der
Vernunft unbedenklich den Krieg ankündigt, wird es auf die Dauer gegen
sie nicht aushalten»19, so läßt sich dies sicherlich auch im umgekehrten
Sinne verstehen. Denn die Vernunft, die dem Glauben «unbedenklich
den Krieg ankündigt», verödet auf die Dauer an sich selbst und geistert
im «surrealistischen» Feld des Bloß-Formalen herum. Was wäre nämlich

die Vernunft ohne die Kraft des Glaubens? Oder anders gefragt:
Was soll der Glaube (und insbesondere ein «geoffenbarter») offenbaren
können, solange es ihm am Licht der Vernunft gebricht?

1.3. Reintegration durch transzendentale Onto-theologie

Es kann somit klar werden: Damit am Ende der Neuzeit der
«Anfang» zu einer wahrhaft universalen Erneuerung gefunden werden
kann, muß es vorrangig darum gehen, die seit der Spätscholastik
auseinandertriftenden Elemente des Glaubens und Wissens — unter Wahrung

ihrer positiven Eigentümlichkeiten — auf deren gemeinsamen
Ursprung zurückzuführen oder, anders gesagt, deren ontisch vordiffe-
rentielle Entsprechungs-Einheit aufzusuchen.

18 Vgl. R. Descartes, Meditationes de prima philosophia II, § 16: «Mihi nunc
notum... ipsamet corpora non proprie a sensibus..., sed a solo intellects! percipi» (Hervorhebung

E. S.). J. A. Comenius, der Descartes persönlich kannte, kritisiert dessen
wissenschaftliche Selbstüberheblichkeit mit folgenden Worten: «Philosophatur ille perpetuo ex
ratione propria; tamquam Deus de operibus suis aut nihil revelasset aut haec ad alios

spectarent, non ad ipsum: aut denique nusquam ratiociniis suis aberare posset, nec a
Deo emendari opus haberet!» (Judicium de Responsione Serarii, § 15; Comenii Opera
omnia. Vol. 18, Pragae 1974, 44).

19 I. Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft, Vorrede zur
1. Aufl.; A XVIII f.



134 Anthropologischer Zugang zum Glauben

Damit aber ist ein Problembereich angerührt, in welchem das

Verhältnis von Theologie und Metaphysik diskutiert wird20 und welcher
beim «heidnischen» Philosophen Aristoteles eine bemerkenswerte

Darstellung gefunden hat: Aristoteles erkennt, daß «die Sinneswahrnehmung»

(mit der menschliches Erkennen beginnt) «nicht Wahrnehmung

ihrer selbst ist »21 und deshalb — von sich aus über sich hinaus — die
Suche nach den unsinnlichen Ursachen des Sinnlichen einleitet und

anregt. Die sich dabei ergebende «Prinzipienwissenschaft»22 läßt das

Denken nicht bei einem Vorläufigen und Vorletzten zur Ruhe kommen.

In ihr suchen wir vielmehr «die höchsten Ursachen»23 und das

An-sich-Sein als unbedingte Bedingung von allem. Diese aber läßt sich
auch als «die erste und stärkste Ursache» oder als «das Göttliche» (xö

ûeïov) bezeichnen24. Im Sinne des Aristoteles ist also zu sagen, daß

«Weisheit»25, «Erste Philosophie»26 oder die später so genannte
«Metaphysik»27 das nämliche meinen wie «Theio-logie», «Theologik»28
bzw. «Theologie».

Auf ideengeschichtlich exponierte Weise findet dieses Metaphysik-
Konzept im Horizont des Augustinischen «Deum et animam scire

cupio»29 seine allgemein nachvollziehbare Ausgestaltung. Denn für

20 Vgl. hierzu K. Kremer (Hg.), Metaphysik und Theologie, Leiden 1980; ferner
H. Hofmeister, Etsi deus non daretur. Zum Verhältnis von Philosophie und Theologie. In :

NZSTh 21 (1979) 272-285.
21 Metaph. IV, 5 [1010 b.35 f.]: où yàp 8f] rj y' aûrûr|cn.ç aùxf] éauxfjç èaxiv.
22 Ebd. XI, 1 [1059 a. 18]: ixepi àpxàç èirtaxiigri.
23 Vgl. ebd. IV, 1 [1003 a.26 f.]: xàç cncpoxàxaç aixiaç Çrixoôgev.
24 Vgl. ebd. XI, 7 [1064 a. 37 f.] : tôûeîov ...<T]> 7tp(üxr| Kai Kupiroxàxri àpyf| ; vgl. ebd. I, 2

[982 b. 28-983 a. 10],
25 Vgl. ebd. I, 1 [981 b. 28 f.; 982 a.2]: aocpia.
26 VI, 1 [ 1026 a. 24/30] ; XI, 4 [ 1061 b. 19] : npd)xr| (pi/oootpia ; man könnte diese auch

als « Fundamentalwissenschaft» umschreiben, insofern es hier um «die ersten Ursachen»
(ebd. I, 1 [981 b. 28] : xà ttpràxa aîxia geht. Diese Ursachen sind innerhalb der
Konstitutionsordnung das Erste, innerhalb der von der Sinnenerfahrung aufsteigenden Erkenntnis
jedoch das Letzte (vgl. ders., Analyt. post. I, 1 [71 b. 33—72 a. 5]).

21 Vgl. hierzu im einzelnen H. Flashar (Hg.), Die Philosophie der Antike. Bd. 3:
Akademie, Aristoteles, Peripatos, Basel-Stuttgart 1983, 256—262.

28 In Metaph. XI, 7 [1064 b. 1-3] nennt Aristoteles im Sinne eines Aufstiegs vom
Begründeten zum Begründenden die drei Arten der betrachtenden Wissenschaften:
<puaiKr|, paÛT|paxiKr|, OeoXoyiKf| ; Ähnliches ebd. VI, 1 [1026 a. 118 f.]. Vgl. hierzu auch
F. Kattenbusch, Die Entstehung der christlichen Theologie. Zur Geschichte der
Ausdrücke ûeofoiyta, ûeo^oyeîv, ûeo^oyoç. In: ZThK, N.F. 11 (1930) 161-205. Repr. Darmstadt

1962.
2'' Augustinus, Soliloquia I, 2,7.



Anthropologischer Zugang zum Glauben 135

Augustinus (wie auch für Plotin30) sind Selbst- und Gotteserkenntnis als

eine sich in sich selbst intensivierende Bezugseinheit zu sehen. Indem
der Mensch nämlich aus der Sinnenwelt zu sich selbst zurückkehrt,
überwindet er anfänglich seine Zerstreuung in die Scheinbarkeiten des

«faktisch» Gegebenen. In sich ist der erkennen-wollende Geist in
relativer Einfachheit «über» dem Räumlich-Ausgedehnten. Doch findet er
sich selbst noch von den Veränderlichkeiten der Zeit betroffen. Diese
vermahnen ihn, sich auf einen höheren unzeitlichen Seinsgehalt hin zu
kon-zentrieren. Die Defizienzen seines sich wandelnden Bewußtseins,
welche er als solche an sich beobachtet, machen ihm klar, daß er — in
sich seiend — nicht vollkommen aus sich selbst ist: daß zur Erfahrung
seines Identitätsgrundes «der Schritt zum Unsterblichen und fortwährend

Dauernden hin zu vollziehen ist»31.

Dasjenige aber, was den inneren Menschen dazu bringt, sich in sich

selbst zum an sich unwandelbaren «Deus interior intimo suo»32 zu
überschreiten, ist der personale Glaubensakt. Dieser kann als immanentes

Ek-sistieren des Menschen umschrieben werden. Er stellt ein
gewisses Wagnis dar und verlangt beherztes Engagement; doch würde

er wesentlich verkannt, wenn man ihn als blinde oder willkürliche
Unternehmung auffassen würde. Denn die Einsicht in die defizitäre

Zeitlichkeitsbedingung ist es, welche den Menschen zum ek-sistieren-
den Glaubensvollzug motiviert. Von daher versteht sich auch das

«Crede ut intelligas»33. Es ist von der anfänglich erkannten Identität,
deren Vollgestalt hic et nunc nicht erreicht werden kann, geleitet und
will den Menschen zur Vertiefung seines Selbst- und Weltverständnisses

anregen. Denn erst dem glaubenden Menschen erschließt sich jener
geistige Innenraum, in welchem die Begegnung mit dem Logos als der
sinnverleihenden Urvernunft von Seiendem möglich wird.

Glauben und Vernunft stellen, so betrachtet, eine wechselseitige
Durchdrungenheit dar, welche — «vor» jeglichem zeitlichen Vor- und
Nachher — die wesenhafte Doppelstruktur des einen Menschseins
ausmacht. «Wenn es nämlich vernünftig ist, daß hinsichtlich der großen
Dinge, die sich noch nicht erfassen lassen, der Glaube der Vernunft

30 Vgl. etwa En. V, 3,7; V, 8,10. - Dazu A. C. Lloyd,Nosce teipsumandconscientia. In:
AGPh 46 (1964) 188-200.

31Augustinus, De vera relig. 26,52: «Gradus ad immortalia et semper manentia
faciendus ».

32 Vgl. ders., Conf. III, 6,11.
33 Ders., In ev. Joh. tract. 29,6.



136 Anthropologischer Zugang zum Glauben

vorangeht, geht zweifellos auch die Vernunft selbst, die dies anrät — mag
sie auch noch so winzig sein - dem Glauben voran»34. Denn: «Jeder,
der glaubt, denkt auch ; er denkt, indem er glaubt, und er glaubt, indem er
denkt»35. Das aber heißt: «Der Glaube wird im Geiste selbst beobachtet»36.

Wirklicher Glaube kann niemals geist-los sein. «Wir könnten gar
nicht glauben, wenn wir nicht vernünftige Seelen hätten»37.

Glauben ist somit als spezifisches Kennzeichen des Menschseins
anzusehen. Der glaubende Mensch unterscheidet sich von der gesamten
vorgeistigen Natur durch selbstbewußtes Streben nach ursprunghafter
Einsicht in den Sinn- und Lebensgrund von Seiendem 38.

2. Systematische Analysen

2.1. Rationale Meditation?

Die vorangehenden Überlegungen zielten daraufhin, das Verständnis

für die hohe Aktualität eines scheinbar unscheinbaren Schriftchens
vorzubereiten, welches Heinrich Beck vor knapp zehn Jahren unter dem
Titel «Anthropologischer Zugang zum Glauben» veröffentlicht hat39

34 Ders., Epist. 120,3: «Si igitur rationabile est, ut ad magna quaedam, quae capi
nondum possunt, fides praecedit rationem, procul dubio quantulacumque ratio, quae hoc
persuadet, etiam ipsa antecedit fidem».

35 Ders., De praedest. sanctorum 2,5 : «Cogitât omnis qui credit, et credendo cogitat et
cogitando credit».

36 Ders., Epist. 147,3,8: «Fides ipsa mente utique videtur». Vgl. hierzu das /öytp...
Kpcrtüvetv... tqv tricmv als methodische Anweisung bei Origenes (De princ. IV, 1,1).

37 Augustinus, Epist. 120,3: «Credere non possemus, nisi rationales animas habere -

mus».
38 Mittels dieses personal-ontologischen Metaphysik-Konzepts ist bei Augustinus ein

Denkansatz erreicht, der in der Neuzeit von der kritischen Kantrezeption gewisser
Neuscholastiker wiederzugewinnen versucht wird. Vgl. hierzu J. de Vries, Der Zugang zur
Metaphysik : Objektive oder transzendentale Methode In : Scholastik 36 1961 481—496,
bes. 490 f. ; E. Coreth, Die Gestalt einer Metaphysik heute. In : PhJ 70 (1962/63) 241—

251, bes. 242 f.
39 Universitätsverlag Anton Pustet, Salzburg-München 1979, 2. Aufl., ebd. 1982, 86

Seiten (3. Aufl. in Vorb.) - Nach G. Greshake ist «der Titel des Büchleins eine
Untertreibung, da es sich um weit mehr als um einen tmeditativen Zugang> zum Glauben
handelt». Seines Erachtens nach «liegt hier ein zwar kurzgehaltener, aber doch umfassender

Kurs in Fundamentaltheologie vor» (ThRv 77 (1981) Sp. 49). G. Pöltner macht
in seiner Besprechung auf die «knappen und kunstvollen Analysen» der Beck'schen

Darlegung und auf die besonderen christologischen und kulturanthropologischen
Aspekte derselben aufmerksam (vgl. Die Furche Nr. 4 [Wien, 23. Jan. 1980] 12). Für



Anthropologischer Zugang zum Glauben 137

und welches sich mittlerweile — da es der post-nihilistischen Sinn-Suche
markante Leitlinien aufzuweisen vermag — wachsender Zustimmung
erfreut.

Das sonst übersichtlich und in wohltuend schlichter Sprache abgefaßte

Werk provoziert durch seinen Untertitel — «Eine rationale
Meditation»—zur Aufnahme einer Denkbemühung, in deren Verlauf
zusammengebracht wird, was für neuzeitliches Selbstverständnis als
unüberbrückbar gilt : die objektiv überprüfbare Rationalität und die subjektiv zu

verschweben scheinende Ganzheitsintuition.
Beck ist daran gelegen, die «existentielle Schizophrenie»40, die sich

durch eine «Spaltung des Menschen in einen <Wissenden> und einen
<Glaubenden>»41 ausdrückt, von Grund auf und von innen her zu

überwinden. Er untersucht daher «das Beziehungsganze von
wissenschaftlicher Logik und persönlicher Freiheit»42, wobei er in zwei

Hauptteile ausgliedert: 1. « Grundstruktur der Wissenschaft und Möglichkeit

des Glaubens» (13—44: hier soll die «objektive» Struktur des

menschlichen Bewußtseins in ihrer Grund-Intention charakterisiert
werden) und 2. «Menschliche Existenz und religiöser Glaube» (45—86: hier
sollen die «subjektive» Innenseite dieses Bewußtseins und die onto-
anthropologische Integration desselben aufgewiesen werden).

In dieser Zweiteilung wird eine bestimmte Darlegungsmethode
sichtbar: Im Ausgang vom Wissenschaft treibenden Subjekt, das sich —

von der Natur und vom Kosmos abgehoben — in der neuzeitlichen
Transzendentalphilosophie zum vorzüglichen «Gegenstand» der
Selbstreflexion macht, soll vermittels einer Strukturanalyse dieses Subjekts die

Möglichkeit (und mithin auch die Not-wendigkeit) des Glaubensaktes
eruiert werden. In der Sinnrichtung desselben liegt dann die Integration
des Menschseins durch Einbergung in die metaphysische Dimension
des Religiösen.

A. Paus stellt der «Anthropologische Zugang zum Glauben» ein «gedankenschweres
Büchlein» dar, welches «allerdings des reifen Lesers mit wachem spekulativen
philosophischen und gleicherweise theologischen Problembewußtsein» bedarf (SJP 28/29
[1983/84] 143).

40 Ebd. (2. Aufl.; im folgenden mit «AZ» abgekürzt), 19.
41 AZ 18 f.
42 AZ 7.



138 Anthropologischer Zugang zum Glauben

2.2. Paradoxien «emanzipierter» Wissenschaftlichkeit

Im ersten Hauptteil der genannten Studie geht es Beck darum, das

derzeitige Wissensverständnis im Bezug zum Glauben kritisch zu
analysieren, es dabei in seinem begründeten Anliegen tiefer zu verstehen
und solchermaßen in seiner Vordergründigkeit und Einseitigkeit zu
überschreiten. Prinzipiell gesehen sind drei Möglichkeiten einer
Verhältnisbestimmung in Erwägung zu ziehen: eine negative, eine neutrale

und eine positive43.

Die erstgenannte Position, die Wissen und Glauben als exklusive

Gegensätze auffaßt, entspricht der «emanzipierten» positivistischen
Denkungsart, deren Genese Auguste Comte in seinem «Dreistadiengesetz»

beschrieben hat. Diesem gemäß sind die «theologisch-fiktive» und
die «metaphysisch-abstrakte» Phase als geschichtlich «überholt» zu
betrachten. Was heute allein noch zählt, ist die «positiv-reale»
Weltanschauung; mittels ihrer «erkennt der Mensch alle Ereignisse in der
Natur und Geschichte als Ausdruck von innerweltlicher Kausalität, die

er nun schrittweise erforscht, technisch in den Griff nimmt und
anwendet»44.

Hierbei wird «Glaube... als ein die Freiheit des Wissensstrebens und
der Wissenschaft unzulässig eingrenzender Machtanspruch empfunden
und abgelehnt»45. Die neuzeitliche Wissenschaft läßt sich aber auch von
der Natur nicht mehr «gängeln»46. Indem sie von den qualitativen
Besonderheiten derselben «absieht», macht sie sie zu einem «Objekt der

reinen Mathematik»47, zu einer amorphen Masse, die durch aprioristi-
sche Manipulationen geformt und beherrscht wird.

43 Vgl. AZ 17.
44 AZ 44 f. - Eine wegen ihrer anthropologischen Dimensionierung bemerkenswerte

Kritik des «Dreistadiengesetzes» findet sich bei M. Scheler. Er sagt hierzu: «Die
positivistische Lehre von den drei Stadien des Wissens ist in jeder Form, sowohl in derjenigen,
die Comte, Mill, Spencer, als auch in der, die Mach und Avenarius ihr gegeben haben, von
Grund aus irrig. Das religiös-theologische Erkennen und Denken, das metaphysische
Erkennen und Denken und das positive Erkennen und Denken sind nicht historische
Phasen der Wissensentwicklung, sondern essentielle, dauernde, mit dem Wesen des

menschlichen Geistes selbst gegebene Grundhaltungen und <Erkenntnisformen>»
(Schriften zur Soziologie und Weltanschauungslehre, Bern-München 1963, 30). Als dieser

Dreiheit entsprechende Persönlichkeitstypen nennt Scheler (ebd. 31 f.) den «Heiligen»,

den «Weisen» und den «Forscher» (was allerdings ontologisch unintegriert
bleibt).

45 AZ 17.
46 Vgl. I. Kant, Vorrede zur 2. Aufl., B XIII.
47 R. Descartes, Meditationes de prima philosophia V, § 16: «lila natura corporea

est purae Matheseos obiectum».



Anthropologischer Zugang zum Glauben 139

In diesem Verfahren werden allerdings — mit Kant formuliert —

lediglich die Erscheinungen und nicht das Ding an sich, der transzendente

Hintergrund alles Erscheinenden erreicht. Weil dieser also für
wissenschaftliches Bewußtsein als unverfügbar anzunehmen ist,
empfindet es ihn als «etwas Unheimliches und Gefährliches»48. Dies aber

hat zur Folge, daß das neuzeitliche Sekuritätsbedürfnis durch technisches

Verfügungs-Denken nicht nur nicht befriedigt wird, sondern sich
immer mehr seiner eigenen Bodenlosigkeit ausgeliefert sieht. Der
moderne wissenschafts-gläubige Mensch ist daher (wie Existenzphilosophen

immer wieder aufzeigen) in besonderer Weise von Angst
gekennzeichnet. Denn: «Je mehr er sich durch exakte Wissenschaft und
Technik gegen alles abzusichern und freizusetzen sucht, desto tiefer
scheint ihn das Ungreifbare und Unplanbare zu bedrohen und zu
ängstigen»49.

Auch die zweitgenannte Position, welche eine gewisse Neutralität
zwischen Wissen und Glauben behauptet, indem sie die Frage nach der

Möglichkeit des Glaubens als wissenschaftlich «nicht entscheidbar»50

abtut, vermag es — wie jeder dogmatisch auf sich selbst fixierte Skeptizismus

— nicht, den Menschen zu einer die Daseins-Angst überwindenden

Selbsterkenntnis zu führen. Abstraktion und Intuition, Wissenschaft

und Leben sind und bleiben in dieser Auffassungsweise
«getrennt»51. Das aber heißt: Durch «wissenschaftliches» Erkennen ist das

Eigentliche — das, was den Menschen als Menschen angeht — nicht zu
erkennen. Jaspers formuliert dies, indem er sagt : « Ich bin nicht, was ich
erkenne, und ich erkenne nicht, was ich bin»52. Sartre zieht die

Konsequenzen aus dieser, wie es scheint, unaufhebbaren Fatalität des

Menschseins. Für ihn ist der Mensch «zur Verzweiflung»'3 und zum
«Scheitern verurteilt»54.

48 AZ 16.
49 Ebd.
50 AZ 17.
51 Vgl. W. Schulz, Wittgenstein. Die Negation der Philosophie, Pfullingen 1979, 9,

52 K.Jaspers, Die geistige Situation der Zeit, Berlin 1955, 163.
53 J.-P. Sartre, Das Sein und das Nichts, Reinbek 1985, 784.
54 Ebd.



140 Anthropologischer Zugang zum Glauben

2.3. Zum Problem des konstruktiv-deduktiven Denkansatzes

Fragt man nach dem, was sowohl der «negativen» wie auch der
«neutralen» Verhältnisbestimmung von Wissen und Glauben als

Gemeinsames zugrunde liegt, so stößt man auf eine vom Nominalismus
initiierte subjektozentrische Denkeinstellung. Für diese ist es charakteristisch,

daß die allgemeine Metaphysik, die die Natur des Seins

unabhängig von der Subjekt-Objekt-Gezweiung auszudrücken versucht,
zurückgedrängt wird. An ihre Stelle treten «Meditationes de prima phi-
losophia», welche - wie prototypisch bei Descartes - die subjektive
«cogitatio» bzw. das «moi qui pense» als Quellgrund jedweder Sinngebung

auszumachen versuchen. Bei dieser Art menschlicher Selbstver-

gewisserung wird also die Voraussetzung gemacht, daß nichts vorauszusetzen

sei, daß m.a.W. im «reinen» Bewußtsein — im Bewußtsein, das

alle welthaft-natürlichen Beeinflussungen als «für nichts» betrachtet5'
— das unerschütterliche Fundament für die absolute «Konstruktion nach

aufgestellten Prinzipien» und in Absehung vom «wirklich vorhandenen

Zustand der Dinge» erreicht werden könne56. «Metaphysik»
meint hierbei also nicht «eine Lehre von den Dingen an sich
sondern eine genetische Ableitung dessen, was in unserem Bewußtseyn
vorkommt» 51.

Innerhalb dieses deduktionistischen Verständnisses menschlicher
Geist-Innerlichkeit hat die gegebene Natur nichts mehr zu «sagen». Sie

wird als bloßes verfügbares Material aufgefaßt, als «Mittel und
Bedingung»'8 für die sich als Selbstzweck realisierende menschliche Freiheit.
Diese aber kann es in der formalen Apriorität ihres Werde-Anfangs
beileibe nicht bei sich selbst aushalten, sondern ist, um zu sich zu

kommen, gezwungen, sich ins «Andere» des aposteriorischen Inhalts
hineinzusetzen.

55 Vgl. z.B. R. Descartes, Meditationes de prima philosophia III, § 1.
56 Vgl. J. G. Fichte, Über das Wesen des Gelehrten, 1. Vorlesung: «Der Philosoph

entwirft ruhig seine Konstruktion nach den aufgestellten Prinzipien, ohne während dieses
Geschäftes den wirklich vorhandenen Zustand der Dinge seiner Beachtung zu würdigen,
oder des Andenkens derselben zu bedürfen, um die Betrachtung fortsetzen zu können ;

ebenso wie der Geometer seine Figuren entwirft, ohne sich zu bekümmern, ob seine

Figuren der reinen Anschauung mit unseren Werkzeugen nachgemacht werden können
(ed. Fritz Medicus. Bd. 5, Darmstadt 1962, 13).

57 Ders., Über den Begriff der Wissenschaftslehre. Hg. v. Edmund Braun, Stuttgart
1972, 77 (Vorrede zur 2. Aufl.).

58 Ders., Über das Wesen des Gelehrten, 2. Vorl. (ebd. 18).



Anthropologischer Zugang zum Glauben 141

Damit aber — mit dem Sich-Setzen-Müssen — ist an den aporetischen
Nerv des neuzeitlichen Selbst- und Wissenschaftsverständnisses
gerührt. Denn der darin implizierte Dualismus, «der eine chaotische
sinnliche Natur und einen sie unter seine ordnende Form zwingenden
Geist <dialektisch> gegenüberstellt»59, führt zu einer solipsistischen
Isolation des modernen Menschen. Dabei sind der Dialektizismus, der
fortwährend an sich selbst scheitert, der Positivismus, der (z. B. bei

Wittgenstein I und II) unvermittelt vom «logischen» in den «empirischen»
umschlägt, sowie der Existentialismus, der ausführliche Absurditätsprotokolle

liefert, bezeichnende Manifestationen für die verzweifelte und
schließlich als vergeblich eingesehene Bemühung des okzidentalen
Bewußtseins, unter selbstgewählter dualistischer Konstitutionsbedingung

zur Besinnung und zu integrativem Wirklichkeitsverständnis zu

gelangen60.

2.4. Im Glauben zur Vernunft

Eine innere Abkehr vom subjekt-zentrischen Rationalismus wird
vor allem in dem zur Zeit stark anwachsenden ökologischen Bewußtsein

sichtbar. Hier sind ganzheitstheoretische Kategorien wieder
«gefragt». Der «logische Abschluß» rein begrifflicher Naturbeherrschung
wird als «Kurz-schluß»61 durchschaut.

Da es bei ökologisch Orienterten leichterdings zu einer einseitigen
Ablehnung des einseitigen Rationalismus kommt, ist es, um dessen

positive Sinnhaftigkeit zu wahren, notwendig, Wissen und Wissenschaft
in ihrem onto-anthropologischen Fundament zu erläutern. Eben dies
aber ist das Anliegen, um das es Beck in seinem (oben an dritter Stelle

genannten) Versuch einer positiven Verhältnisbestimmung von Wissen
und Glauben geht. «Glaube» meint hierbei eine Fähigkeit des

Menschen, durch welche er «die Inhalte des Wissens zu einem tieferen
Sinnverständnis aufschließt»62. Im Glaubensakt wird m.a.W. menschli-

59 H. Beck, AZ 43.
60 Der «seinsvergessene» Subjektozentrismus ist hierbei näherhin als «trinitätsver-

gessener » zu charakterisieren ; vgl. hierzu die Einführung in E. Schädel (Hg.), Bibliotheca
Trinitariorum. Bd. I, München-New York—London 1984, VII—XVIII; Ders., Antitrini-
tarischer Sozianismus als Motiv der Aufklärungsphilosophie, in: Mitteilungsblatt der

Comeniusforschungsstelle der Universität Bochum 21 (Dez. 1988) 18-47.
61 Vgl. H. Beck, AZ 41.
62 AZ 17.



142 Anthropologischer Zugang zum Glauben

ches Wissen auf den vordenklichen und vordinglichen Ursprung alles

Seienden hin entgrenzt.
Das aber heißt: Vermittels des Glaubens wird wissenschaftliches

Bewußtsein aus seiner «Verspannung ins Vordergründige»63 herausgelöst.

Es entgeht damit den ideologischen Hypostasierungen irgendwelcher

Endlichkeiten (der «Rasse», der «Klasse» usw.) und ist gegen
hybride Selbstübersteigerungen gefeit.

Der auf diese Weise den Zugang zum Glauben Findende überwindet

das fixierende Verstandesdenken, das in exklusivem «Entweder-
Oder» voranschreitet. In der Bedingung der begrenzenden Zeitlichkeit
sucht er — in sich über sich hinausgehend — nach dem unbegrenzten
Ineinander des «Sowohl-Als auch». So aber läßt sich sagen, daß der
menschliche Verstand erst durch den Glauben zur Vernunft kommen
kann: zur Einsicht in den innegestaltenden Grund des verschieden
Erscheinenden. Wahrhaft innovative prinzipielle Erkenntnisse sind
daher nicht von subjektozentrischer Konstruktion zu erwarten, sondern
vielmehr vom Glauben als dem transzendenz-offenen Grund-Vertrauen

des Menschen. (Augustinus drückt dieses aus, indem er sagt:
«Gott weiß in uns auch dasjenige, was wir selbst noch nicht
wissen»64.)

Von daher gesehen ist die Ansicht abzulehnen, daß der Glaube ein
heterogenes Element gegenüber dem Wissen darstelle, diesem
gewissermaßen aufoktroyiert werde. Der Glaube (der als geistinnerliche
Intentionalität mit oberflächlichem Meinen freilich nichts zu tun hat)
erweist sich vielmehr als synthetische Kraft, die alles Wissen und alle
Einzelwissenschaften auf den einen Seinsgrund, der Vielheit und Fülle
aus sich hervorgehen läßt, zurückzuführen bestrebt ist.

Solange man also «Wissenschaft» als «Anordnung von Aussagen,
durch welche etwas von Grund auf erkannt wird», versteht, ist vom
Glauben zu sagen, daß er dieser Ur-Absicht entspricht, ja mit dieser

sogar identisch ist. (Ein an nichts glaubender «wertfreier»
Wissenschaftler kann daher niemals zur «Gründ-lichkeit», die in der Sinnrichtung

alles Wissens liegt65, gelangen.)
Durch Glauben als dem «Anzielen eines all-umfassenden Seins-

Ursprunges»66 wird die Ambivalenz-Bedingung des zeitbetroffenen

63 AZ 27.
64 In ev. Joh. tract. 32,5: «Deus seit in nobis et quod ipsi neseimus in nobis.»
65 Vgl. H. Beck, AZ 31.
66 AZ 28.



Anthropologischer Zugang zum Glauben 143

Bewußtseins nach innen hinein überschritten. In derartiger «Introszen-
denz» realisiert sich «das einfache und noch nicht ausdrückliche

Anfangswissen des Menschen um die Wirklichkeit und um ihr Begründetsein

»67. Heftige Widerrede ist hier lediglich von der «faktizistisch»
fixierten Denkungsart zu erwarten (von der empiristischen, philolo-
gisch-historistischen, soziologistischen usw.). Der Einzelwissenschaftler

hingegen, der sich die intelligible Distanz zu seiner Forschungsmethode

bewahrt hat, wird ohne weiteres zugestehen, daß die «Einsicht in
den <Satz vom Grunde>... nicht erst Ergebnis» (seiner Forschungen ist,

sondern) «in jedem ihrer Schritte — eben in jeder <Warum-Frage> —

schon unausdrücklich mitvollzogen und vorausgesetzt»68 wird, woraus
sich zutiefst ergibt, daß «die Einzelwissenschaften selbst auf die

Warum-Frage keine hinreichende Antwort» zu geben vermögen69.

2.5. Prinzipienwissenschaftlicher Ansatz

Solange also der Glaube als Komplementärgegensatz zum Wissen

aufgefaßt wird, vermag dieses in innerer Ausrichtung auf die
«unbedingte Bedingung von allem»70 der fortwährenden Selbstrelativie-

rung und der sterilen Erstarrung eines Methodenzwanges zu entgehen.
Es bleibt — auch in der Hinwendung zum Einzelnen — mit dem Ganzen
seines Lebensgrundes verbunden. Wie nämlich z.B. «die menschliche
Hand auf den Gesamtorganismus und das Ganze des Menschen»
bezogen ist und nur in dieser Bezogenheit sinnvolle Bewegungen
vollziehen kann, so sind auch die «Partialwissenschaften im Interesse ihres

eigenen Erkenntnisanliegens einer <Universalwissenschaft> zuzuordnen,

deren Thema die Gesamtwirklichkeit, d. h. das Insgesamt des
Seienden und das <Sein überhaupt) darstellt»71.

67 AZ 25.
68 AZ 22.
69 AZ 23. Vgl. dazu Aristoteles' Darlegungen in Metaph. I, 1, wo aus dem

Erfahrungswissen des « Daß » (des öxi) das Weisheitswissen des « Warum » (des Stört) hergeleitet
und die höhere Dignität des letzten erläutert wird. Die neuzeitliche Wissenschaft hat —

wie sich nun sagen läßt — mit dem Verlust der Glaubensdimension dieses Reflexionsniveaus

nicht mehr gehalten, sondern ist weiterhin durch eine «Auflösung der Warumfrage»

gekennzeichnet (vgl. hierzu den in Anm. 4 genannten Titel).
70 AZ 25.
71 AZ 20 f. — Zur weiterführenden Explikation des Problèmes einer allgemeinen

Seinserkenntnis wäre vor allem zu konsultieren H. Beck, Der Akt-Charakter des Seins.

Eine spekulative Weiterführung der Seinslehre Thomas von Aquins aus einer Anregung
durch das dialektische Prinzip Hegels, München 1965.



144 Anthropologischer Zugang zum Glauben

Der unsichtbare Wurzelstock des sich im Sichtbaren entfaltenden
«Baumes der Wissenschaften» stellt demnach eine «Wissenschaft vom
Ganzen und Letzten..., vom Ersten und Grundlegendsten»72 dar.

Damit ist ins Spiel gebracht, was oben (in 1.3.) im Anschluß an
Aristoteles als «Prinzipienwissenschaft», «Erste Philosophie», «Theologik»

bzw. «Metaphysik» genannt wurde73. Im Hinblick auf die
vorangehenden Überlegungen kann dieser nunmehr transzendental-ontolo-

gisch dimensioniert und ausgelegt werden. Das heißt, was «Metaphysik»

als «Prinzipienwissenschaft» (und darin z.B. konkret: was
Substanz) als seinstheoretische Kategorie) bedeutet, ist für jeden Menschen
erkenn- und nachvollziehbar, sobald er das differenzierende «Wissen»
und das die Ursprungsverbindung intendierende «Glauben» als eine
Polarität durchschaut, deren «kon-substantialen» und zugleich
unverwechselbaren Einzelglieder im zeitlichen Bewußtsein das Ewige
aufscheinen lassen: die unerschöpfliche Fülle des in höchster Unterschie-
denheit selbstbezüglich bleibenden absoluten Seinsvollzuges. (Dieser
kann auch «Gott» genannt werden und wird im folgenden noch
deutlicher als «Trinität» zu erläutern sein.)

2.6. Selbstvergewisserung «per aspectum et affectum»

Werden Wissen und Glauben solchermaßen in ontischer
Wechselbeziehung betrachtet, so ergibt sich von dieser Basis aus die Möglichkeit
zu konstruktiver Kritik am derzeitigen Selbst- und Weltverständnis. Am
«New Age »-Denken z.B. ist die Forderung nach einer Abkehr von
rationalistisch verengter Wissenschaftlichkeit durchaus ernstzunehmen
und anzuerkennen, doch können die hier häufg zu beobachtenden

Mängel an gedanklicher Differenzierung und die misologische
Grundtendenz nicht unkritisiert bleiben74. Wie umgekehrterweise die bloß
instrumenteile Vernunft aus ihren «Verkürzungen und Verzwängun-
gen des Menschenwesens zur vollen Proportionalität und Einheit des

Lebensvollzugs»75 zu befreien ist, ohne daß dabei der positive Wesenssinn

der Vernunft — deren distanzierte Verallgemeinerungskraft —

verloren geht.

72 AZ 21.
73 Vgl. oben die Anm. 22—28.
74 So liefert etwa F. Capra (Wendezeit. Bausteine für ein neues Weltbild, Bern—

München-Wien 1983) eine überschießende Kritik des Cartesianisch-Newtonschen
Denkansatzes.

75 AZ 44.



Anthropologischer Zugang zum Glauben 145

Insofern sich also der Wissende vermittels des Glaubens auf das

Seinsganze hin offenhält, wird ihm klar, daß seine Begriffe nicht primär
«Bemächtigungsgriffe» sein können, sondern im ursprunghaften Sinne
dem «Aufschließen und Er-schließen der Erfahrungsgegebenheiten»76
zu dienen haben.

Dieses dem Sein zur Ausdrücklichkeit verhelfenden Wissen, das im
Glauben vermittelt ist, gewährt dem Menschen ein Höchstmaß an
Freiheit. Denn infolge der Konvenienz- und Fülleerfahrungen, die die
differenziert vernehmende Vernunft in der Seins-Entsprechung mit
dem zur Einheit zurückführenden Glauben in sich aufnimmt, werden

Angst und Mißtrauen, welche in der Existential-Analyse dominieren,
von Grund auf zum Verschwinden gebracht. Menschliches Dasein
bedeutet dann nicht mehr wesenhaft «Hineingehaltenheit ins

Nichts»77, sondern vielmehr: Ek-sistieren in Richtung auf die je
größere Intensität des Wirklichkeitsgrundes. Das aber heißt näherhin:
Menschsein bedeutet Aufgerufensein, das relative Nichts der Zeitlichkeit

durch eine sich steigernde Teilhabe an der zeitlosen Aktuosität des

göttlichen Ursprungs zu überwinden. Dies ist zu erreichen, wenn die
vollmenschlichen Akte des Wissens und Glaubens (bzw. Liebens) zu
simultaner Auswirkung kommen. Die hierbei gewonnene Einsicht in
die Übergänglichkeit des Seinsaktes gibt dem Menschen das rationale
Zutrauen zu der — «per aspectum et affectum» — je und je neu zu
vollziehenden Seins- und Selbstvergewisserung.

2.7. Dialogik statt Dialektik

Wir kommen damit zum zweiten Hauptteil der Beck'schen Studie,
näherhin zu dem Problem, wie die menschliche Existenz im religiösen
Kontext zu erläutern ist. Im Gegensatz zu Hegel, der Religion in die

Philosophie «aufzuheben» und auf den «Begriff» zu bringen versucht78,
ist es Beck aufgrund einer moderaten (nicht-konstruktivistischen, die
Rezeptivität in ihrem Recht lassenden) Erkenntnisauffassung möglich,
die Religion als gleichwertigen Partner der Philosophie anzuerkennen.
Bei dem zwischen ihnen entstehenden Diskurs, in welchem sich die
eine der anderen gegenüber profdiert, ohne diese «vereinnahmen» zu

76 AZ 41.
77 Vgl. M. Heidegger, Was ist Metaphysik? Frankfurt/M. 121981, 35.
78 Vgl. G.W.F. Hegel, Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften (1830),

§§ 564-577.



146 Anthropologischer Zugang zum Glauben

wollen, kann im Sinne einer «Annäherung durch Abstand» die Wahrheit

zur Sprache kommen und wechselweise Anregung gefunden werden.

Der hierbei vorausgesetzte strukturelle Zusammenhang läßt sich am

Beispiel zwischenmenschlicher Beziehung erläutern: Die äußere

Erscheinung, Mimik und Gestik eines anderen Menschen erlauben mir
gewisse Rückschlüsse auf dessen seelisch-geistige Verfassung. Ich mache

mir ein Bild vom anderen; dieses ist jedoch noch undeutlich, d.h.
«der Auf-klärung durch das Wort des anderen fähig und bedürftig»79.

An diesem Beispiel läßt sich ablesen, «daß bei aller» (menschlichen)
«Erkenntnis eine Seinstiefe berührt wird, die in das Erkennen zwar
eingeht..., aber zugleich mehr noch über es hinausgeht»80. Eben diese
entscheidende Differenz zwischen Sein und Erkennen scheint Hegel,
der sein Denksystem als «objektive Logik» konzipiert, verwischt zu
haben. Der erkenntniserweiternde, dia-logische Seins-Zuspruch, so wie
er in interpersonaler Begegnung erfahrbar wird, kann für ihn daher
keine konstitutive Bedeutung erlangen; er muß durch dia-lektische
System-Konstruktion «ersetzt» werden.

2.8. Religion als Naturanlage des Menschen

Sagt nun Beck, daß unser «Verständnis des Unbegrenzten immer
begrenzt» ist81, so meint dies keineswegs eine dialektische Antithese; es

ist vielmehr im Sinne einer analogischen Bezogenheit zu interpretieren,
welche bei verbindender (und verbindlicher) Ähnlichkeit zugleich
immer auch die Unähnlichkeit als wesenwahrende Grenze des Bedingten

gegen das Unbedingte bestehen läßt82.

Appliziert man diese analogischen Verhältnisse auf den Glaubensakt,

durch welchen der Mensch — über sein von Zeit «umnichtetes»
Wissen hinaus — auf den göttlichen Seinsgrund hin ek-sistiert, so ergibt
sich, daß jener Glaube unter doppelter Ausklammerung zu betrachten

79 AZ 30.
80 Ebd.
81 AZ 60.
82 Augustinus hat diese Verhältnisauffassung auf die klassische Form gebracht: «Et

inhorresco et inardesco : inhorresco, inquantum dissimilis ei sum ; inardesco, inquantum
similis ei sum» (Conf. XI, 9,11).



Anthropologischer Zugang zum Glauben 147

ist, nämlich 1. daß Gott «nicht völlig innerhalb» des Wissens hegt, und 2.

daß er «nicht völlig außerhalb»si desselben zu suchen ist.

Das Erstgenannte ließe den Glauben als überflüssig erscheinen und

repräsentierte einen Geistesstatus, der dem Menschen, solange er in der
Unschärfe des Geschichtlichen lebt, unmöglich ist. Das zweite brächte
es mit sich, daß der Glaube als Sinn-Frage, durch welche — wie oben zu
sehen war — menschliches Grund-Erkennen initiiert wird, keinen
Ausgangspunkt zu finden vermöchte (und vagabundierend-freischweben-
der Beliebigkeit anheimfallen müßte). Denn nach dem, was mir ganz
und gar unbekannt ist, kann ich auch nicht fragen. Ich wüßte dann

nicht, wonach ich eigentlich fragen könnte; ich wüßte nicht einmal,
daß ich etwas noch nicht wüßte. Ich lebte in der bloßen Unmittelbarkeit
der Tiere, die nicht zu fragen vermögen84.

Das aber heißt: Menschsein bedeutet nicht nur fragloses In-sich-
Sein, sondern vielmehr und wesentlicher noch bewußt fragendes Über-

sich-Hinausgehen. Diese In-Uber-Struktur macht die spannungsreiche
Unstäte des welthaften Daseins des Menschen aus85. Insistent ek-sistiert
dieser, um durch ein « sinnvolles Wagnis »86 in der Zeit über diese hinaus
dem Absolut-Ewigen, dem göttlichen «Grund der Wirklichkeit»87
begegnen zu können.

Dabei ist freilich zu beachten, daß das menschliche Dasein nur in
dem Maße begegnungsfähig und empfänglich ist, als es sich in der

Glaubens-Frage von sich her geöffnet hat. Demjenigen, der überhaupt
nicht fragt, nichts wissen will und nichts glaubt, kann auch nicht

83 AZ 49. Vgl. dazu Augustinus' «Quis te invocat nesciens te?» (Conf. I, 1,1). In
ähnlicher Weise wie Beck sieht auch Bonaventura (im Bezug auf Magister Hugo) das
menschliche Gottesverständnis in der « Mitte» zwischen völliger Erkenntnis und völliger
Ignoranz : « Propterea Deus a principio naturae nec totus conscientiae humanae voluit esse

manifestus, nec totus absconditus, ne, si totus manifestus esset, meritum fides non habe-
ret... Si vero absconditus totus esset, fides a scientia non iuvaretur, et infidelitas de

ignorantia excusaretur» (De mysterio Trinitatis, qu. 1, art. 1, concl. 14; Opera omnia V,
Quaracchi 1891, 51).

84 AZ 52. - Vgl. Augustinus, Conf. X, 6,10: «Animalia interrogare nequeunt. Non
enim praeposita est in eis nuntiantibus sensibus iudex ratio. Homines autem possunt
interrogare, ut <invisibilia dei per ea quae facta sunt intellects conspiciant> (cf. Rom
1,20)».

85 Vgl. hierzu J. T. Dutari, Christentum und Metaphysik. Das Verhältnis beider nach
der Analogielehre Erich Przywaras, München 1973 (Rez. v. H. Beck, in: SJP 25 [1980]
275-278).

86 AZ 49.
87 AZ 47.



148 Anthropologischer Zugang zum Glauben

begegnet und geantwortet werden88. Das für wirkliches Menschsein
konstitutive Fragen und Glauben meint daher eine geistige Erwartung,
ein innerlich-sensibles «Gespanntsein» auf die dem Erkennen sich

zeigende Wirklichkeit.
Man könnte sagen, die vorangehenden Analysen beschrieben nichts

anderes als die «natürliche» Erkenntnisdisposition des Menschen.
Doch stellt dies beileibe keinen Einwand gegen die Beck'sche

Religionsphilosophie dar89, denn dieser gemäß ist das Religiöse nichts dem
Menschen Ubergestülptes, kein bloßer «Uberbau», keine ins irreale

Jenseits vergeudete « Projektion », sondern natürliches Sinnziel all seiner

positiven Lebensäußerungen. Beck will deswegen zeigen, «daß die

gesamte menschliche Ek-sistenz eine <Frage nach Gott> ist: eine
vor-verstehende und fragende Bewegung über sich hinaus und auf ihn
hin»90.

2.9. Gott als « Inzitament » menschlicher Selbstentfaltung

Aufgrund seines «unruhigen Herzens»91 hält es der Mensch längerfristig

weder bei irgendeiner raum-zeitlichen Gegebenheit noch auch
bei sich selber aus92. In all seinen Handlungen, in seinem Streben nach

Wahrheit, Gerechtigkeit, Schönheit, Verstanden- und Anerkanntwerden

folgt er dem unstillbaren natürlichen Verlangen, durch die Welt
und durch sich selbst hindurch dem darin aufscheinenden Ewigen zu

begegnen. Die fortwährende Selbst-Überschreitung, in welcher seine

Lebensbewegung besteht, ist zutiefst als Ausdruck «einer primären
Offenheit zu Gott hin»93 zu verstehen.

88 Vgl. Augustinus, De lib. arb. I, 12,24: «Roganti tibi respondere non debeo, nisi
volenti scire quod rogas».

89 Vgl. hierzu vor allem die detaillierten Ausführungen in H. Beck, Natürliche
Theologie. Grundriß philosophischer Gotteserkenntnis, München-Salzburg 1986, 2.

Aufl., ebd. 1988. Beck überwindet hier die mißliche Unterscheidung von (menschlicher)
«Natur» und (göttlicher) «Übernatur», vermittels welcher krypto-dialektisch denkende
Theologen das christliche Glaubensgut gegenüber der dialektischen Philosophie meinen
«schützen»zu müssen. Vgl. hierzu K.-H. Minz, Pleroma Trinitatis. Die Trinitätslehre bei
M.J. Scheeben, Frankfurt-Bern 1982 (meine Rez. in: SJP 30 [1985] 111-113).

90 AZ 52; vgl. auch ebd. 10: «... Hierbei zeigt sich daß der Mensch ein dynamisches

Wesen darstellt, d.h. sich stets so gegeben ist, daß er sich auf-gegeben bleibt».
91 Vgl. Augustinus, Conf. I, 1,1: «Inquietum est cor nostrum, donee requiescat in

te domine».
92 Mit E. Bloch gesagt, ist menschliches Dasein ein fortwährendes (Noch-)« Nicht,

das aus sich heraustreibt» (Tübinger Einführung in die Philosophie, Frankfurt/M. 1970,
210).

93 AZ 63; auch: Natürliche Theologie (Anm. 89) 50, 147—164; 280—294.



Anthropologischer Zugang zum Glauben 149

Jede hier und jetzt erlittene Erfahrung eines Ungenügens (etwa
einer Frustration im Zwischenmenschlichen) ist als solche ohne das

Kriterium und «Hintergrundwissen» eines vollkommen glückenden
personalen Austauschs nicht hinreichend verstehbar. Denn als «nihil
privativum » hat menschliche Mangel-Erfahrung das Maß nicht in sich,
sondern immer nur an dem, was durch sie nicht erreicht wird ; sie macht
«elementar deutlich, daß sich menschliche Ek-sistenz in der reinen
Immanenz nie erschöpft»94, sondern auf ein vollendet Seiendes
hinstrebt. « Daher ist Gott in jeder zwischenmenschlichen Liebe der
verborgen Mit-Geliebte»95.

Damit aber kann der eminent positive Grundcharakter der
Beck'schen Religionsphilosophie hervortreten. Denn anders als in
mystizistisch-quietistischen Universaltheorien — anders als bei Schopenhauer,

der die « Erlösung» in der « Verneinung des Willens zum Leben »

erstrebt96, anders als bei Hegel, dessen Weltgeist der « Aufopferung » des

Einzelnen zum Zwecke seiner Selbstverwirklichung bedarf97 — impliziert

der Gottesbezug des Menschen, so wie ihn Beck aufgrund genuin
ontologischer Betrachtungsart ausformuliert, eine neid- und
bedingungslos gewährte «Teilhabe an absoluter und unbegrenzter Wirklichkeit»98.

«Gott ist das «Sinnziel»99 des Menschen meint demnach: Gott ist
die allesbergende Ur-wirklichkeit, in die hinein sich der welthaft
begrenzte Mensch ungehindert aussprechen und auswirken kann,
indem er immer tiefer an ihrer unerschöpflichen Mitteilsamkeit
partizipiert. Man könnte sogar sagen : Gott ist für den Menschen die stets sich
erneuernde innere «Verlockung» zu möglichst umfassender
Selbstverwirklichung. Das heißt, anders formuliert : Soweit wie « der Mensch zu
seinem Mensch-Sein erwacht und sich in der Sinnrichtung seines Seins

und Tuns versteht, bestimmt sich auch das Gottes-Vorverständnis, das

im Selbstverständnis eingeschlossen ist»100.

94 AZ 57.
95 AZ 56.
96 A. Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung I, Darmstadt 1982,

533.
97 G. W. F. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, Frankfurt/M. 1975,

494.
98 AZ 53. - Wohl in gleicher Intention ist die Paulinische Frage zu verstehen: «Was

hast du, was du nicht empfangen hast?» (1 Kor 4,7).
99 AZ 60.
100 Ebd.



150 Anthropologischer Zugang zum Glauben

2.10. Christus, der «unbegrenzt menschliche Mensch »

Gott «geht dem, der ihm entgegengeht, entgegen» — so sagt Orige-
nes in der Auslegung des biblischen Gleichnisses vom verlorenen
Sohn101. Das dabei ausgedrückte Gottesverständnis kann hinsichtlich
der skizzierten Grundzüge der Beck'schen Religionsphilosophie
folgendermaßen umschrieben werden : Die unablässig ausströmende göttliche
Seinsgüte wirkt inspirierend in das Bewußtsein, das sich glaubend selbst

überschreitet, hinein, und bringt synergetisch mit diesem die gesamte
Menschennatur zu vollerer Selbstentfaltung.

«Selbstvervollkommnung» heißt in dieser Perspektive also nicht,
daß sich der Mensch aus dem Nichts vorgängiger Sinnbestimmtheit zum
autonomen Eigner seiner selbst und der ihn umgebenden Natur stilisiert

; sie bedeutet vielmehr, daß er die naturhafte Gottesveranlagung in
sich durch vernehmende Glaubensvernunft kultiviert. Denn erst der
Mensch, der wahrhaft zu empfangen und wahr-zunehmen vermag,
gewinnt Wirklichkeitstiefe, nicht aber der, der solipsistische
Sinnkonstruktionen anstrengt.

Die rezeptive Offenheit, welche den Ansatz der Beck'schen
Religionsphilosophie kennzeichnet, bringt es mit sich, daß speziell die

Christusoffenbarung, welche abschließend in die Betrachtung einbezogen

wird, keineswegs wie ein heterogener Zusatz, sondern vielmehr wie
eine korollarische Bestätigung des vorher Explizierten aufzufassen ist :

In Jesus Christus ergibt sich das- oder besser derjenige, auf den hin das

glaubend ek-sistierende Menschsein von sich aus angelegt ist : der
«unbegrenzt menschliche Mensch»l02.

Was läßt sich nun aber von diesem «Menschen» Genaueres ausmachen

Konsultiert man die derzeitige Bibelphilologie, so ist, weil diese

sehr stark den literarischen Details verhaftet bleibt, nur schwer ein
klares Bild von ihm zu gewinnen. Beck versucht deshalb — methodisch

zwar kühn, doch intuitiv-konzentriert — aus den biblischen Berichten
eine portraithafte « Gesamtaussage »103 der Christusgestalt zu gewinnen.
Wie man vor einem Mosaik zurücktritt, um dessen Gesamtkomposition
zu erschauen, so tritt auch Beck vor den neutestamentlichen Texten
gewissermaßen zurück, um «das Wesentliche und Typische»104 der

Hauptfigur, die sie schildern wollen, erkennen zu können.

101 Horn, in Jerem. 18,9.
102 AZ 70; vgl. auch ebd. 64.
loi AZ 66.
104 AZ 67.



Anthropologischer Zugang zum Glauben 151

In Jesu Verhalten zur Natur und zu den Mitmenschen zeigt sich ihm
hierbei «als durchgängiges» (Wesens-)«Merkmal Un-bedingtheit und
absolute Freiheit»105: «In unverkrampfter Natürlichkeit»100 (ohne
magisches Zeremoniell) heilt er Kranke, stillt er den Seesturm, gebietet
er der Natur. « Er ist vollkommen frei gegenüber den Konventionen der
Gesellschaft»107. Unabhängig von der Meinung seiner Jünger handelt

er aus selbstgewisser Innerlichkeit heraus. Er « schändet » den Sabbat,

wendet sich den Ausgestoßenen (z.B. der Ehebrecherin) zu, nennt —

allerdings ohne Sozialrevolutionären Haß — die gesellschaftlich
Angesehensten «übertünchte Gräber» usw.

Bei all dem sind «nicht die Züge stolzer oder eitel-selbstgefälliger
Überheblichkeit»108 zu entdecken. Jesus ist kein «Übermensch», der
auf «lärmendes Gezwerge»109 hinabschaut; er zählt nicht zu jenen
«welthistorischen Individuen», die auf ihrem Lebenswege «manche

unschuldige Blume zertreten»110.

An der Jesusgestalt überzeugt insbesondere ihre unverkürzte
Menschlichkeit111, ihre zwanglose Bejahung der menschlichen
Gemeinschaft und des sinnlichen Lebens. Das erste Wunder wirkt Jesus

auf einer Hochzeit. Er wird sogar als « Fresser und Säufer » beschimpft.
Indes kann er auch nicht als bloßer (begrenzter «normaler») Mensch

betrachtet werden. Denn als ein solcher könnte er «nur begrenzt
menschlich sein »112 ; er wäre durch natürliche, soziale und emotionale

Bedingtheiten gekennzeichnet. Indem er aber denen, die ihn kreuzigen,
verzeiht, offenbart sich seine Liebe als « so ab-solut frei, daß sie in keiner
Weise auf Gegenliebe angewiesen ist»113.

105 AZ 69.
106 AZ 67.
107 AZ 68.
108 AZ 69.
109 Vgl. F. Nietzsche, Die Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen § 1 (ed.

K. Schlechta III, 356).
110 G. W. F. Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte, Frankfurt/M.

1973, 49.
111 Dieser Ausstrahlung konnte sich auch N. Hartmann nicht entziehen ; so schreibt

er in seinen Ausführungen zum Moralisch-Reinen: «... Das große Beispiel schildern
überwältigend die Evangelien in der Jesusgestalt — und zwar nicht in ihrer Göttlichkeit,
sondern gerade in ihrer Menschlichkeit. Vor dem Blick Jesu, vor seinem schlichten Wort
verstummt die kluge Berechnung und Spitzfindigkeit... Was an niederer Leidenschaft, an
Haß, Neid, Gekränktsein, Ressentiment ihm » (dem Reinen) « entgegentritt - immer ist

es, als spräche aus seinem Wesen das Wort, vor dem alles Aburteilen verstummt: wer
ohne Sünde ist, der werfe den ersten Stein» (Ethik, Berlin 1962, 410 f.).

112 AZ 70.
113 AZ 68.



152 Anthropologischer Zugang zum Glauben

3. Ausblick

3.1. Zur christologischen Dimension der Anthropologie

Wie läßt sich, so fragt sich nun, diese erstaunliche Souveränität der

Jesusgestalt angemessen erläutern Genügt es, wenn wirJesus, so wie es

Jaspers tut114, zu den «maßgebenden Menschen» zählen? In diesem

Zusammenhang ist die Beck'sche Überlegung aufzunehmen, daß « nur
der unbedingt und unbegrenzt Seiende selbst auch unbedingt und
unbegrenzt menschlich sein» kann115. In Christus ereignet sich deswegen

die geschichtlich einmalige «Selbstaussage Gottes»116, die dem

glaubend ausharrenden Menschen entgegenkommt und der

Erwartungshaltung seiner Wesensausrichtung ent-spricht. Wie nämlich die
Antwort der «Sinn der Frage»117 ist, so ist Christus als «schlechthin
universelle(r) Mensch»118 die «Auf-klärung des Menschen über
Gott »119 — und damit die tiefstmögliche Aufklärung des Menschen über
sich selbst.

Somit können wir das bereits erwähnte Philosophem der unlösbaren
Verbundenheit von Selbst- und Gotteserkenntnis im Lichte einer
neuen Problemkonstellation erblicken. Sagt nämlich Beck: «Der
<Mensch als Frage) ist auf einen <Gott-Menschen als Antwort)
angelegt»120, so kann dies im Sinne einer «göttlichen» Pädagogik nun
folgendermaßen expliziert werden : Im historischen Jesus kann der
Mensch dem Menschen, dem Urbild des Menschlichseins begegnen.
Kommt hierbei das in der Menschennatur angelegte Vertrauensverhältnis

zustande, so führt dies dazu, daß der Mensch «durch das unbegrenzt
wahre Menschlichsein Jesu... den Einstieg zu seinem Gottsein»121
findet. Das heißt m.a.W. : Durch Christus kommen wir zu Gott. Oder:
Christologie ist Anthropologie auf der « höheren » Ebene des göttlichen
Seinsprinzips. Oder: Die Christologie geht den Menschen insofern
etwas an, als er vermittels der Entfaltung derselben (d.h. indem er die

Im 1. Hauptteil von: Die großen Philosophen I (München 1957) werden Sokra-
tes, Buddha, Konfuzius und Jesus als die vier maßgebenden Menschen charakterisiert.

115 AZ 70.
1,6 AZ 65.

AZ 74.
118 AZ 81.
"» AZ 75.
12,1 AZ 64.
121 AZ 71.



Anthropologischer Zugang zum Glauben 153

«fleischliche» Selbstoffenbarung Gottes seinem reflektierenden
Bewußtsein offenbar macht) strukturelle Aufhellung über seinen (und der

Dinge) Ursprung erlangt. Feuerbachs These «das Geheimnis der Theologie

ist die Anthropologie D22, wäre somit in ihr Gegenteil umzukehren.

3.2. Personale Distinktion

Bei all dem wäre es freilich ein Mißverständnis (gerade der Chri-
stologie!), wenn man das Religiöse nur christozentrisch auffassen

wollte. Diese verkürzte Sehweise führte zu einer «Religion der
Selbstumkreisung»123, welche als «metaphysischer» Hintergrund des neuzeit-
lich-okzidentalen Rationalismus und Subjektzentrismus anzusehen ist.

Das Eigentümliche an Christus ist vielmehr und vor allem dies, daß er
als Hervortretender auf den, der ihn hervortreten läßt, zurückverweist.
Er sagt daher: «Meine Lehre ist nicht meine, sondern dessen, der mich
gesandt hat»12'1.

Was heißt dies aber? Ist damit — im «meine Lehre ist nicht meine» —

nicht ein offenkundiger Widerspruch dargeboten, etwas, was nur unter
Verzicht auf logisches Denken angenommen werden kann? Augustinus
sieht diese Schwierigkeit und erläutert sie, indem er auf den

Einleitungsvers des Johannesprologes verweist: «<Im Anfang war das Wort
und das Wort war bei Gott und Gott war das Worth Daran hängt die

Lösung dieser Frage. Was ist also die Lehre des Vaters, wenn nicht das

Wort des Vaters? Christus also selbst ist die Lehre des Vaters, wenn er
das Wort des Vaters ist. Doch weil das Wort nicht von niemand,
sondern nur von jemand sein kann, nannte er sich selbst seine Lehre und
nicht die seine, weil er des Vaters Wort ist. Denn was ist so sehr dein als

du? Und was ist nicht so sehr dein als du, wenn eines anderen ist, was du

bist?»125

Durch Wort- bzw. Logos-Betrachtung wird also deutlich, daß die

Christusgestalt erst durch die personale Distinktion «Vater» — «Sohn»/
«Wort» bzw. «Arche» — «Logos» näher zu erschließen ist. Wird nun
aber diese Distinktion unter ontologischem Aspekt in ihrer Ganzheit

122 L. Feuerbach, Vorläufige Thesen zur Reform der Philosophie. In: Helmut
Reichelt (Hg.), Texte zur materialistischen Geschichtsauffassung, Frankfurt/M.—Berlin-
Wien 1975, 236-253, Zitat 236.

123 P. Schütz, Freiheit — Hoffnung — Prophétie, Hamburg 1974, 17.

,23Joh 7,16.
125 Augustinus, In ev. Joh. tract. 29,3.



154 Anthropologischer Zugang zum Glauben

und in ihrem Zusammenhang durchschaut, so weitet sich, wie noch zu
sehen sein wird, die christologische Überlegung von sich aus zur trini-
tarischen126.

3.3. Reine Relationalität

Als «Logos-Sohn» ist Christus das ursprüngliche Sich-Aussprechen
des «Vaters». Seine wesentliche Mitteilung ist, daß die «Arche» von
Seiendem reine Mitteilsamkeit — «diffusivum sui»127 — «ist»128. Weil
dieses sich mitteilende Verströmen zur «Natur» das Göttlichen
gehört129, ist dieses in keiner Weise von Endlich-Zeitlichem bedingt,
sondern läßt dieses vielmehr bedingungslos «sein». D.h., im «Logos»
tritt die göttliche «Arche» unbegrenzt aus sich heraus. In sich ist diese

ganz und gar außer sich; sie erreicht deswegen eine vollkommene

126 Denn: (Christus) «Mediator cognosci non potest, nisi cognoscatur distinctio per-
sonarum Sed haec personarum distinctio est in Trinitate» (Bonaventura, De mysterio
Trinitatis, qu. 1, art. 2,4; Opera omnia V, Quaracchi 1891, 52; vgl. auch
Th. Campanella, Atheismus triumphatus, Romae 1631, 98: «Ex incarnatione pate-
facta est distinctio personalis Patris ac Filii explicita».) Ähnlich sagt auch A. Guerra
(indem er, wie Beck, von der Menschlichkeit Jesu ausgeht): «Para acercamos a la
Trinidad verdadera, lo primero debe ser acercarnos a la Humanidad de Jesus : a su palabra,
obras y persona. La cercania, que es sintonia, harâ surgir o crecer una presencia que antes
no existia. En el seguimento de Jesüs encontrarâ al que es <primogénito de muchos
hermanos>, Hijo del Padre » (Presencia de la Trinidad en el hombre, Madrid 1985, 28).
Vgl. ferner P. Piret, Le Christ et la Trinité selon Maxime le Confesseur, Paris 1983.

127 Vgl. Bonaventura, Itinerarium mentis in deum VI, 2 ; dazu Dionysius Areopagita, De
coel. hier. IV, 1 ; De div. nom. IV, 10 : Si' àYai>6rr|TOÇ imepßoWiv ttcivtcûv èpà, Jiâvxa itoisî.
Welt und Mensch sind von daher als Ausfluß des Uberflusses zw verstehen. Vgl. K. Kremer,
Das «Warum» der Schöpfung: «quia bonus» vel/et «quia voluit»? Ein Beitrag zum
Verhältnis von Neuplatonismus und Christentum an Hand des Prinzips «bonum est
diffusivum sui». In: Kurt Flasch (Hg.), Parusia. Studien zur Philosophie Piatons und zur
Problemgeschichte des Piatonismus. Festgabe für Johannes Hirschberger, Frankfurt/M.
1965, 241-264.

128 Fällt oder fehlt diese Grund-Einsicht, so kommt es, wie besonders in der
neuzeitlichen Philosophie, zu einer Ontologisierung des Mangels oder (wie zu Beginn der
Hegeischen «Logik») zu einer Hypostasierung des Nichts. So zitiert Hegel nicht
zufälligerweise aus dem Schiller-Gedicht «Die Freundschaft» die Verse: «Freudlos war der
große Weltenmeister/Fühlte Mangel - darum schuf er Geister...» (Vorlesung zur
Geschichte der Philosophie I, Frankfurt/M. 1971, 96). Gott ist daher - seiner Selbst-

Werdung wegen — des Hindurchganges durch die Welt und die Menschheitsgeschichte
bedürftig. D. h. für Hegel: «Ohne Welt ist Gott nicht Gott» (Vorlesung über die
Philosophie der Religion I, ebd. 1969, 192).

129 Vgl. J. A. Comenius, Oculus fidei, Amsterodami 1661, cap. L: «Auf ergo non est

Deus, aut est summe bonus & communicativus : non alicui tantum extra se, aliquando, alicubi, sed

& sibi ipsi intra se : ab aeterno in aeternum » (Comenius, Antisozinianische Schriften I., Hg. v.
E. Schädel, Hildesheim-New York 1983, 463).



Anthropologischer Zugang zum Glauben 155

intelligible Distanz zu sich (welche im menschlichen Bewußtsein
immer nur partiell möglich ist). Indes meint diese Distanz als reine
Relationalität keineswegs ein inhaltliches Auseinandertriften von
«Arche» und «Logos»; sie ist vielmehr die ontische Voraussetzung dafür,
daß sich das eine göttliche Wesen in tiefster Vollkommenheit
durchwirken kann, indem es sich «im Geiste» zu licht- und lebensvoller
Liebeseinheit erfüllt.

3.4. Sein, Erkennen und Lieben als trinitarischer Grundakt

Sagt Christus: «Ich und der Vater sind eins»130, so setzt dies eine

personal-relationale Differenz voraus, in welcher dem vorbehaltlos
liebenden «paternalen» Sich-Verströmen in «filialer» Gegenliebe
geantwortet und vorbehaltlos «gedient»131 wird. Die sich hierbei vollziehende

Zusammenkunft zwischen ursprünglichem Geben und volle
Entsprechung gewährendem Empfangen — der immerwährende
Kommunikationsakt zwischen «Arche» und «Logos» — meint indes — als

Subsistierendes — den «Dritten» im göttlichen Bunde: den überflußhaften

Geist der Eintracht, den Heiligen Geist.
Mit Paul Schütz können wir somit resümieren: «Der christliche

Glaube ist» (hinsichtlich seines onto-logischen Einheitsverständnisses)
«Glaube an den dreieinigen Gott, nicht Christusreligion»132. Denn in
letztgenannter würde die pneumatologische Dimension, d.h. der das

Innertrinitarische vollendende Gemeinschaftsbezug nicht hinreichend
akzentuiert sein. (Wie umgekehrterweise die Minderung des christolo-
gischen Aspektes, welche z.B. in der orthodoxen Ablehnung des «Fi-
lioque» zutage tritt, die Gefahr der Indistinktheit ins Gottesverständnis

hineinträgt.)
Die ganze trinitarische Sphäre, welche sich vermittels klarsichtiger

Unterscheidung der beiden innergöttlichen Hervorgänge — der «gene-

130 Joh 10,30. Vgl. hierzu auch das alle drei göttlichen Personen nennende Kreuzeswort

Christi: «Vater, in deine Hände übergebe ich meinen Geist» (Lk 23,46); ferner das

«vivir es darse» bei M. de Unamuno (Del sentimiento trâgico de la vida, México 1986,
132).

131 Das «dem Vater dienen» (Ù7Cr)p£T8Ïv tç> Mrcpi) ist daher nach Origenes (Horn, injer.
20,1) die Wesenseigenschaft des göttlichen Logos; vgl. dazu meine Erläuterungen in:
Origenes, Die griechisch erhaltenen Jeremiahomilien, Stuttgart 1980, 328-331; ferner
E. Schädel, Zum Trinitätskonzept des Origenes. In: Lothar Lies (Hg.), Origeniana
Quarta. Die Referate des IV. Internationalen Origeneskongresses (Innsbruck, 2.-6. Sept.
1985), Innsbruck-Wien 1987, 203-214.

132 Freiheit — Hoffnung — Prophétie (Anm. 123) 17.



156 Anthropologischer Zugang zum Glauben

ratio» «per modum intellectus» und der «spiratio» «per modum amo-
ris»133 — in ihrer vollen Aktuosität entfalten läßt, ist stets und
notwendigerweise im Auge zu behalten, damit Problemverkürzungen und

einseitige Auffassungen dessen, was der Mensch ist (z. B. der okzidental-
«pluralistische» Individualismus und der oriental-« monistische»
Sozialismus133) von Grund auf vermieden werden.

In Becks «Anthropologischem Zugang zum Glauben» ist die Ge-

doppeltheit der beiden innertrinitarischen Emanationen erst vorläufig
angedeutet, so z. B. wenn er von Christus sagt, daß er die (logische)
«Er-klärung» der menschlichen Existenz und deren (näherhin pneu-
matologisch zu erklärende) «Er-füllung»li=' sei. Doch finden sich sehr

anregende seins-theoretische Überlegungen und weiterführende
Gesichtspunkte im Kapitel «Dreipersonalität (und Empfänglichkeit)
Gottes?» innerhalb seiner kürzlich erschienenen «Natürlichen Theologie

»13fi.

Im Ausgang von der im menschlichen Geist unmittelbar
wahrnehmbaren Selbst-Erkenntnis und Selbst-Liebe wird ein «Prioritätsunterschied

im Sein selbst»137 eruiert und von da aus der Übergang zur
zeitlos-ewigen Bewegung vollzogen. Diese besagt, «daß Gott 1. sich
erkennend sich in sich selbst ausspricht und sein eigenes Wesen sich

gegenüberstellt, wodurch er einen geistigen Be-gegnungsraum mit sich
selbst kon-stituiert; und 2. in ewigem Liebes-erguß diesen Raum er-füllt
und so sich voll-endend und zusammenfassend nochmals in sich Stand
faßt»138.

Damit aber ist «der (eine und identische) Seins-, Erkenntnis- und
Liebesakt»139 des dreipersonalen Gottes umschrieben. Von diesem aus

gelangt man zu den «drei Weltaspekten des Entstanden-Seins, des

Geordnet-Seins und des Zielgerichtet-Seins» von Seiendem über-

1,3 Vgl. G. Savonarola, Triumphus Crucis. A cura di Mario Ferrera, Roma 1961,
134.

"4 Vgl. hierzu die 17 Einzelreferate, in: H. Beck; I. Quiles (Hgg.), Entwicklung zur
Menschlichkeit durch Begegnung westlicher und östlicher Kultur. Akten des IV.
Interkontinentalen Kolloquiums zur philosophischen In-sistenzanthropologie, 1.—6. Sept.
1986 an der Universität Bamberg, Frankfurt/M.-Bern-New York-Paris 1988.

133 Vgl. AZ 74 (Hervorhebung E.S.).
136 H. Beck, Natürliche Theologie (Anm. 89) 199—205. Entsprechende akt-theoreti-

sche Seinsanalysen auch schon in: Der Akt-Charakter des Seins (Anm. 71) 166—203,

236-245, 260-273, 280 ff., 296 ff.
137 Natürliche Theologie 200.
138 Ebd.
""Ebd. 201.



Anthropologischer Zugang zum Glauben 157

haupt140; dabei wird appropriativ die erste göttliche Person als

«Wirkursache» verstanden, die zweite als «Durchmessungsgrund» und die
dritte als «Erfüllungszielgrund»14'.

3.5. Die Einholung des « Vierten»

Bleibt schließlich noch zu erklären, wie die Inkarnation Christi mit
der göttlichen Immanenz verbunden gesehen werden kann. Denn mit
der Menschheit Christi, von der aus wir den «introszendierenden»

«Aufstieg» zur trinitarischen Prinzipienwirklichkeit vollzogen haben,
kommt ein «Viertes» ins Spiel, das deren Universalität in Frage zu
stellen scheint. Dieses «Vierte» macht den Grundcharakter des

raumzeitlich Ausgedehnten aus, dessen Endlichkeitsbedingungen Christus
bei seiner Inkarnation übernommen hat; es bedeutet ein gewisses
«Draußensein» aus der integren Vollendetheit des triplizitären
Prinzipiengrundes, ohne daß dabei allerdings dessen konstitutiver Einfluß
verlorengeht. (Ein Beispiel für das somit anstehende Verhältnis-Problem

findet sich in der Musik. Hier sind die Regeln für die Stimmführung

des mr-stimmigen Chorsatzes aus der Analyse der im Dreiklang
begründeten Tonalität herzuleiten.)

Wie es scheint, ist der Grundcharakter des «draußen» seienden

raum-zeitlichen «Vierten» vollkommen unverständlich und bringt den
daran herumrätselnden Menschen schier zur Verzweiflung, solange er
die Welt und sich selbst in vor-metaphysischer oder auch kritizistischer
Weise als bloße «Phänomene» auffaßt. Er verhält sich zu diesen wie
jemand, der die akustischen Laute einer ihm völlig unbekannten Sprache

zu hören bekommt. Versteht man aber die Sprache von innen, d. h.

von der sachwilligen Intentionalität des Sprechenden her, so erschließt
sich der Aussagegehalt, der in den akustischen «Phänomenen» zum
Ausdruck kommt. Die Sprache kann von daher zu einem ontologischen
Modell werden, von dem aus sowohl die Hervorbringung der Dinge als

auch die Inkarnation Christi analogisch verstehbar werden. Augustinus
vermittelt diesen Zusammenhang in einer seiner Predigten auf folgende
Weise:

140 Ebd. 202; vgl. auch Augustinus, De div. quaest. 83, qu. 18 : «Omne quod est, aliud
est quo constat, aliud quo discernitur, aliud quo congruit».

141 H. Beck, Natürliche Theologie, ebd. 202; vgl. hierzu auch Cusanus' trinitarische
Erläuterungen der drei apriorischen Kreis-Elemente («centrum», «diameter» und «cir-
cumferentia») in: De doct. ign. I, 21,64.



158 Anthropologischer Zugang zum Glauben

«<Am Anfang schuf Gott Himmel und Erde> (Gen 1,1). Siehe, was

geschaffen ist, ist offenkundig, es wird gesehen und es erfreut. Das Werk
liegt offen da, der Künstler aber ist verborgen (opus patet, artifex
latet) In meinem Inneren trage ich ein Wort, das ich im Herzen

empfangen habe, und ich will deinen Ohren gebären, was ich im Herzen

empfangen habe. Ich will dir sagen, was in meinem Inneren ist, und zu
dir hervorbringen, was verborgen ist. Ich suche, wie es zu deinem Geist

gelangen kann. Ich komme zuerst gleichsam an die Pforte deines Geistes,

an deine Ohren; und da das Wort, das ich im Herzen empfangen
habe, unsichtbar ist, kann ich es nicht zu dir bringen; ich besorge ihm
gleichsam ein Gefährt: den Klang. Siehe, das Wort ist verborgen, der

Klang liegt offen da (verbum latet, sonuspatet). Ich lege das Verborgene
auf das, was offen daliegt, und gelange zum Hörer. Und so verläßt mich
das Wort, kommt zu dir und weicht dennoch nicht von mir. Dies, wenn
es ansteht, Kleines mit Großem, Tiefes mit Hohem, Menschliches mit
Göttlichem zu vergleichen, tat auch Gott: Das Wort war verborgen
beim Vater; damit es zu uns kommen konnte, nahm es gleichsam ein
Gefährt, es nahm Fleisch an: es kam zu uns hervor und wich dennoch
nicht vom Vater (ad. nos processif, a pâtre non recessit)142.»

142 Sermo 2,1 f. (Denis), in: Obras de San Agustln VII: Sermones, Madrid 1964,
59-62.


	Anthropologischer Zugang zum Glauben : Implikationen der Beck'schen Religionsphilosophie als konstruktive Kritik neuzeitlichen Wissenschaftsverständnisses in trinitäts-metaphysishcer Perspektive

