
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 36 (1989)

Heft: 1-2

Artikel: Vernunft - Kommunikation - Diskurs : zu Anspruch und Grenze der
Transzendentalpragmatik als Basistheorie der Philosophie

Autor: Höhn, Hans-Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761136

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans-Joachim Höhn

Vernunft - Kommunikation -
Diskurs

Zu Anspruch und Grenze der Transzendentalpragmatik als
Basistheorie der Philosophie

Mit dem Aufkommen einer radikalen Kritik an dem
wissenschaftlich-technischen Zivilisationsmodell der Neuzeit steht die Philosophie
vor der Frage, ob die Beibehaltung der instrumenteilen Vernunft als

Leitgröße neuzeitlicher Weltgestaltung kommende Katastrophen
verhindern kann oder nur deren vorzeitige Vollstreckung bedeutet1. Infra-
gegestellt sieht sich aber auch die Philosophie selbst, denn ihr Projekt
der Aufklärung ist eng mit dem der Moderne verknüpft. Die in den
letzten Jahren enorm gestiegene generelle Rationalitätsverdrossenheit
macht heute Front gegen das Vernunftkonzept einer ganzen Epoche.
Sie erkennt hinter den Motiven der Aufklärung, dem Suchen nach
Wissen und Wahrheit, dem Ringen um politische Freiheit und
wissenschaftliche Welterklärung nichts anderes als den Willen zur Macht : Als
ein sublimes und darum doppelt wirksames Streben nach Beherrschung
der äußeren und inneren Natur des Menschen habe die Aufklärung
zwar das Zwielicht des Mittelalters zerstreut — aber um den Preis, daß es

durch den hellen Wahn des neuzeitlichen Rationalismus ersetzt wurde.
Die Moderne müsse darum zu einem Projekt erklärt werden, auf dessen

vollständige Durchführung wegen der ihr anzulastenden Gefährdungen

1 Zur ersten Orientierung über die jüngste Rationalitätsdiskussion siehe H.-J. Höhn,
Krise der Moderne - Krise der Vernunft? Motive und Perspektiven der aktuellen
Zivilisationskritik, in: ZKTh 109 (1987) 20-47; E. Angehrn, Krise der Vernunft? Neuere
Beiträge zur Diagnose und Kritik der Moderne, in: PhR 33 (1986) 161-209.



94 Vernunft - Kommunikation - Diskurs

der Biosphäre und der unleugbaren Risiken für die Zukunft der
menschlichen Gattung zu verzichten sei2.

Die Verteidigung der Moderne kann über die Ambivalenz ihres
Verlaufs nicht hinwegsehen. Die Dialektik der Aufklärung, die ökologische

Dauerkrise und die Erosionsprozesse im Bereich der Kultur
sprechen gegen jeden Zukunftsoptimismus. Unverkennbar ist auch, daß

am Ende des 20. Jahrhunderts im Unterschied zu früheren Zeiten der

Gang der Sozialgeschichte immer weniger von der industriellen
Nutzbarmachung natürlicher Ressourcen, sondern von der Bewältigung
ihrer negativen Spätfolgen beherrscht wird3. Diese Risikolagen der
Moderne rechtfertigen aber keinen Bruch mit ihrer Vernunftkultur im
ganzen, wenn auch das dominierende Rationalitätsmodell der Neuzeit
den Ubergang in eine neue Gestalt finden muß.

Ob dies tatsächlich gelingt, hängt wesentlich davon ab, daß einer
sich selbst überschreitenden Vernunft vernunftgemäße Zielmarken
angeboten werden können. Einfachhin an vorneuzeitliche Formen der

Realitätsbewältigung anzuknüpfen, nachdem jenes moderne Bewußtsein,

das sie einst in die Krise stürzte, selbst in die Krise geraten ist, käme
einem kulturellen Anachronismus und einem Dementi des neuzeitlichen

Denkens gleich. Auf diese Weise entsteht leicht ein intellektuelles
Vakuum, in das die unüberprüften Wahrheiten der aktuellen Technik-
und Wissenschaftskritik und die unüberprüfbaren Unwahrheiten der

New-Age-Bewegung einströmen können. Es kann heute nicht darum
gehen, das Kognitiv-Instrumentelle zugunsten des Esoterisch-Mythologischen

abzuwerten4. Die erste Herausforderung besteht darin,
verschüttete Wege der Vernunft wieder begehbar zu machen.

Zu bewältigen ist diese Herausforderung von der Philosophie mit
einer zweifachen Anstrengung. Im Rahmen einer Theorie der Moderne
hat sie die ideengeschichtlichen Grundlagen des neuzeitlichen
Zivilisationsmodells zu rekonstruieren und ihren eigenen Anteil daran
kritisch zu reflektieren. Dabei darf sie die geistigen und kulturellen Ent-

2 Vgl. zu diesen Positionen, die sich das ebenso diffuse wie inflationär gebrauchte
Etikett « Postmoderne » gegeben haben : D. Kamper / W. van Reijen (Hg.), Die unvollendete

Vernunft: Moderne versus Postmoderne, Frankfurt 1987; W. Welsch, Vielheit
ohne Einheit Zum gegenwärtigen Spektrum der philosophischen Diskussion um die
«Postmoderne», in: PhJ 94 (1987) 111—141.

3 Vgl. U. Beck, Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne, Frankfurt
1986.

4 Siehe hierzu den Literaturbericht von C.-F. Geyer, Rationalitätskritik und «neue
Mythologien», in: PhR 33 (1986) 210-241.



Vernunft - Kommunikation - Diskurs 95

Wicklungen der Moderne nicht bloß in ihrem Ablauf protokollieren,
sondern sie muß auch Perspektiven einer zu greifbaren Resultaten
führenden philosophischen Zeitkritik anbieten. Zu diesem Zweck muß sie

ein Rationalitätskonzept entwerfen, das weder das philosophische Erbe
der Neuzeit verspielt noch an der Notwendigkeit zweifelt, einen Teil
dieser Erbmasse auszuschlagen. Unter den philosophischen Richtungen
und Schulen der Gegenwart sind Anregungen für die Lösung dieser

doppelten Aufgabenstellung am ehesten von den Studien K.-O. Apels
und seiner Schüler zu erwarten. Ihre Versuche zur Fundierung der

«Transzendentalpragmatik» als einer neuen prima philosophia können
als der programmatische Neuansatz einer philosophischen Grundlagen-
reflexion verstanden werden, die sich bewußt den Herausforderungen
des weithin herrschenden Skeptizismus-Relativismus (sei es in fallibi-
listischer, sei es in hermeneutisch-historistischer Gestalt) öffnet (I). Sie

teilen zwar die Forderungen nach einer Transformation der überkommenen

Rationalitätsstandards, halten aber an der Möglichkeit einer
Letztbegründung philosophischen Denkens fest (II). Ihr Vorhaben, die

Objektivität der Vernunft als deren Intersubjektivität zu rekonstruieren,
eröffnet neue Möglichkeiten, die Geltungsansprüche der theoretischen
und praktischen Vernunft auf Wahrheitserkenntnis wieder in einem
gemeinsamen Bezugssystem zu diskutieren (III). Damit ist eine
entscheidende Voraussetzung geschaffen, im Streit um das Ende der
Moderne nicht schon das Ende der Philosophie proklamieren zu müssen.

Und solange diese noch etwas zu sagen hat, ist auch das Projekt der

Aufklärung noch nicht vollendet, selbst wenn die Transzendentalpragmatik

dazu nur die notwendigen und nicht auch die hinreichenden
Bedingungen formuliert (IV).

I. Problemhorizont:
Kritik der Moderne - Kritik der Vernunft

Der Beitrag der Philosophie zur Zivilisationskritik darf sich nicht
auf die Rolle des Souffleurs beschränken, der bei der Abschiedsvorstellung

der neuzeitlichen Vernunft nur als Stichwortgeber gebraucht wird.
Allein durch eine philosophische Rekonstruktion und Aufarbeitung der
Bruchstellen und Verwerfungen moderner Gesellschaften gewinnt jede
Kultur- und Vernunftkritik die nötige Tiefenschärfe, um zu erkennen,
welche Strukturen des neuzeitlichen Zivilisationsmodells nicht mehr



96 Vernunft — Kommunikation — Diskurs

tragen und zu ersetzen sind5. Dabei zeigt sich, daß die Ambivalenz der

Moderne im wesentlichen aus einer ausschließlich instrumentell
verstandenen und sich im Zweck/Mittel-Kalkül bewegenden Rationalität
resultiert. Ihre Kennzeichen sind im einzelnen die

— Gleichsetzung von rationaler Erfahrung mit kausal erklärender,
objektivierender Erkenntnis, die zur Ideologie einer technokratischen bzw.

expertokratischen Steuerung von Gesellschaft und Natur geführt hat, und
die

- Gleichsetzung von Vernünftigkeit mit Zweckrationalität, die mit den

Kategorien der zeitsparenden, effizienten und kostengünstigsten Verwirklichung

vorgegebener Ziele operiert, aber nicht über die Vernünftigkeit
dieser Ziele und die Verantwortbarkeit ihrer Verwirklichung Rechenschaft

ablegen kann.

Diese Verengungen und Verzerrungen resultieren aus weit
zurückliegenden Weichenstellungen der europäischen Denktradition. Treffen
die Problemdiagnosen der philosophischen Vernunftkritik zu, wird
bereits in der Antike eine gegenstandstheoretische Auffassung von
Sprache und Bedeutung, Erkenntnis und Wahrheit festgeschrieben. In
der Moderne findet diese Tradition ihre Fortsetzung in einer Descartes
und Kant entlehnten Subjekt/Objekt-Logik, die bei der Analyse
menschlicher Weltbewältigung die äußere Natur zum Inbegriff kausal

erklärbarer und technisch beherrschbarer Sachverhalte macht6.
Nach J. Habermas wurde diese Entwicklung verstärkt durch das

«bewußtseinsphilosophische » Dogma der Aufklärung, die geltungsver-
bürgende Instanz von Erkenntnis und Rationalität in das solitäre Subjekt

zu verlegen, das von der vorurteilsverhafteten und irrtumsträchtigen

gesellschaftlichen Interaktion abgesetzt und der naturgesetzlich
determinierten Außenwelt entgegengesetzt werden muß, damit es autonom

seine Daseinsgestaltung übernehmen kann. Für Habermas hat in
der beginnenden Moderne ein noch nicht hinreichend über sich

aufgeklärtes Denken aus der sprachlich verfaßten und gesellschaftlich
bedingten Interaktion das von ihr mit-konstituierte Moment des Selbst-

5 Zur notwendigen sozialgeschichtlichen und soziologischen Grundlage einer
philosophischen Rekonstruktion und Aufarbeitung der Dialektik der Moderne vgl. J. Berger
(Hg.), Die Moderne - Kontinuitäten und Zäsuren, Göttingen 1986.

6 Vgl. exemplarisch R. Landmeier, Wissen und Macht. Studien zur Kritik der
naturbeherrschenden und sozialtechnologischen Vernunft, Münster 1986.



Vernunft — Kommunikation — Diskurs 97

bewußtseins herausgelöst und zu einer selbständigen Bezugsgröße des

Handelns und Erkennens hochstilisiert7.
Folgt man Habermas, so führt eine noch so rigorose Kritik an

diesem Prinzip nur dann zum gewünschten Effekt, wenn es zur Ablösung
jenes « cartesischen » und « kantischen » Paradigmas kommt, wonach die
Reflexion des einsamen Subjekts auf sein Denken gegenüber jeder
Interaktion und jeglicher Beziehung auf die Umwelt den Geltungsgrund
aller sicheren und verbindlichen Erkenntnis ausmache8.

Folgerichtig bleibt die Überwindung des für die Moderne typischen
rationalistischen und positivistischen Wissenschaftsideals, das Aufbrechen

eines ethisch indifferenten Szientismus solange ein ungestilltes
Desiderat, wie die aktuelle Vernunftkritik entweder an den

Voraussetzungen der «Bewußtseinsphilosophie» haften bleibt oder deren
Reflexionsstufe noch nicht einmal erreicht, - so geschehend in dem
Irrationalismus der « neuen Mythologie ».

Allerdings darf auf die alte Einseitigkeit in der Anerkennung der

Bewußtseinsphilosophie nicht die neue Einseitigkeit ihrer Verwerfung
folgen. «Tatsächlich ist das Paradigma des Bewußtseins keineswegs
erschöpft, und zwar deshalb nicht, weil es niemals ausgeschöpft worden
ist»9. Seine heuristische Fruchtbarkeit läßt sich aber erst dann wieder

begreiflich machen, wenn es auch die intersubjektiven Grundlagen allen
Selbst- und Weltverhältnisses in den Blick bekommt.

Erst dann tritt die Kritik am verfügenden und machtförmigen Denken

der subjektzentrierten Vernunft in produktiver Form auf, wenn sie

die Verurteilung des europäischen «Logozentrismus» anhand eines
erweiterten Rationalitätsmaßstabes rechtfertigen kann, von dem her
sich die Negativbilanz der neuzeitlichen Subjektphilosophie als

unvernünftige Verkürzung und Verzerrung eines in der sozialen Lebenswelt
immer schon wirksamen, aber nur partiell genutzten Vernunftpotentials

erklären läßt.

7 Vgl. ]. Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen,
Frankfurt 1985.

8 Vgl. ähnlich G. Kimmerle, Kritik der identitätslogischen Vernunft. Untersuchung
zur Dialektik der Wahrheit bei Descartes und Kant, Königstein 1982.

9 H. Ebeling, Vernunft und Widerstand. Die beiden Grundlagen der Moral,
Freiburg/München 1986, 15. Zur fälligen Erneuerung einer Philosophie des Subjekts siehe
etwa K. Cramer u.a. (Hg.), Theorie der Subjektivität (FS D. Henrich), Frankfurt 1987;
H. Nagl-Docekal / H. Vetter (Hg.), Tod des Subjekts?, Wien 1987 (darin bes. die
Beiträge von H. Ebeling und W. Kuhlmann).



98 Vernunft - Kommunikation - Diskurs

II. Paradigmenwechsel:
Von der Bewusstseinsphilosophie zur Kommunikationsreflexion

Die entscheidenden methodischen Voraussetzungen für die
Konzeption eines neuen Rationalitätsparadigmas sind mit dem «linguistic
turn» in der Philosophie des 20. Jahrhunderts geschaffen worden. Zu
den wichtigsten Etappen dieser Wende gehören die «Sinnkritik» in der

sprachanalytischen Philosophie des frühen und die «Sprachspieltheorie»

des späten Wittgenstein1^, die Entfaltung einer «pragmatischen
Semiotik » von Ch. S. Peirce11 bis Ch. Morris12 sowie die Entdeckung des

bedeutungskonstituierenden Gebrauches der Sprache durch J. L. Au-
stinli und J. R. Searle14.

Nachdem die Sprache lange Zeit nur als ein besonderer Gegenstand
der Erkenntnis auftrat, rückt sie nun in den Rang einer entscheidenden

Erkenntnisvoraussetzung und eines unhintergehbaren Erkenntnismediums

auf. Gleichzeitig avanciert die Sprachphilosophie zur «prima
philosophia», indem sie die Frage nach den Möglichkeitsbedingungen
zuverlässiger Erkenntnis transformiert, d.h. präzisiert und erweitert zur
Frage nach den Bedingungen der Möglichkeit intersubjektiv gültigen
Erkennens und Verstehens. Auf diesem Weg wird die mehrstellige
Relation sprachlich vermittelten Erkennens und Verstehens freige-
legt:

Erkenntnis ist notwendig daran gebunden, daß ein Subjekt mit Hilfe
von Sprachzeichen einer geschichtlich-konkreten Sprachgemeinschaft
etwas als etwas von bestimmter Bedeutung wahrnimmt bzw. zum
Ausdruck bringt. Ansatzpunkt philosophischer Reflexion muß demnach die

intersubjektive, sprachlich vermittelte Beziehung sein, die sprach- und

handlungsfähige Subjekte aufnehmen, wenn sie sich miteinander über

etwas verständigen.

10 Vgl. L.Wittgenstein, Tractatus Logico-philosophicus, in: Ders., Schriften I,
Frankfurt 1960, 7-83; Ders., Philosophische Untersuchungen, in: ebd. 279-544.

11 Vgl. Ch. S. Peirce, Schriften. Bd. 1 : Zur Entstehung des Pragmatismus; Bd. 2:
Vom Pragmatismus zum Pragmatizismus, Frankfurt 1967/70.

12 Vgl. Ch. W. Morris, Zeichen, Sprache und Verhalten, Düsseldorf 1973; Ders.,
Pragmatische Semiotik und Handlungstheorie, Frankfurt 1977.

13 Vgl. J. L. Austin, How to Do Things with Words, Cambridge/Mass. 1962 (dt. : Zur
Theorie der Sprechakte, Stuttgart 1972).

14 Vgl. J. R. Searle, Speech Acts. An Essay into the Philosophy of Language,
Cambridge 1969 (dt. : Sprechakte, Frankfurt 1971).



Vernunft - Kommunikation - Diskurs 99

Dieser Ansatz führt vom Primat des einsamen transzendentalen

Subjekts zur Besinnung auf den Gemeinschafts- qua Sprachbezug des

Denkens und Erkennens als Sinnbasis und gültigkeitsverbürgender
Grundlage allen rechtfertigungsfähigen Wollens und Tuns: Sowohl die

Beziehungen zwischen einem Subjekt des Redens, Wissens, Handelns
und anderen solchen Subjekten als auch ihre Beziehungen zur sachhaften

Umwelt sind nicht «unmittelbar», sondern getragen von einem

geschichtlich-konkreten, sprachlich verfaßten Beziehungsgefüge.
Mit dem Methoden- und Begriffsrepertoire der Semiotik ist es möglich

geworden, die neuzeitliche Engführung des kommunikativen
Anteils am menschlichen Vernunftvermögen philosophisch zureichend zu
kritisieren und zu korrigieren : Wo das Erkenntnissubjekt «als solus ipse

angesetzt wird, können die Gedanken der Gemeinschaft und der
Geschichte, die im Zentrum der gegenwärtigen Bemühungen um eine
Rekonstruktion der Vernunft stehen, keinerlei prinzipielle Bedeutung
erhalten. Vielmehr macht der methodische Solipsismus den Weg für
eine Metaphysik und Ethik der gemeinschaftsunabhängigen, weit- und

geschichtslosen Innerlichkeit frei, die von Augustinus über Luther und
Descartes bis zum Existentialismus in zahlreichen Varianten entwickelt
worden oder als Hintergrund verschiedener philosophisch-methodologischer

bzw. sozialphilosophischer Konzepte wirksam geblieben
ist»15.

Die in der Semiotik vollzogene Uberwindung dieses Erbes der

europäischen Philosophiegeschichte hat allerdings ein neues Problem
entstehen lassen. Die Entdeckung «der» Sprache als Sinn- und
Geltungsgrund wahrheitsfähiger Erkenntnis verweist gleichzeitig auf die

kontingente Bedingung ihres geschichtlichen Vorkommens in zahlreichen

Einzelsprachen. Und dieses «geschichtliche Apriori» impliziert
seinerseits die kontingente Bedingung der Zugehörigkeit erkennender
und handelnder Subjekte zu einem bestimmten Sprach-, Kultur- und

Traditionszusammenhang. Folglich kann das philosophische Bemühen,
zu den unhintergehbaren, unausweichlichen und notwendigen
Möglichkeitsbedingungen objektiver Erkenntnis zu gelangen, nur zu kon-

tingenten Sachverhalten vorstoßen und droht damit den Anspruch der
klassischen Transzendentalphilosophie zu unterbieten und deren Ertrag
zu verspielen.

" D. Böhler, Das solipsistisch-intuitionistische Konzept der Vernunft und des Ver-
Stehens. Traditionskritische Bemerkungen, in: ZphF 38 (1984) 271.



100 Vernunft - Kommunikation - Diskurs

Einen aussichtsreichen Ansatz, dieses Dilemma zu unterlaufen, der

gleichzeitig die gegenwärtige Rationalitätskritik sowohl auffängt als

auch heuristisch fruchtbar macht, repräsentiert der von K.-O. Apel16
initiierte, danach von D. Böhler17 und W. Kuhlmann18 ausgearbeitete
Entwurf einer «transzendentalen Sprachpragmatik». Hervorgegangen
ist dieses Programm zum einen aus einer wechselseitigen Kritik der
klassischen, transzendental gewendeten Philosophie des Bewußtseins
und der modernen sprachanalytisch orientierten Erkenntnistheorie19.
Zum anderen wird hier gegen die neohistoristischen und relativistischen

Tendenzen in der jüngeren angelsächsischen Erkenntniskritik20
und gegen eine « anarchistische » Auflösung der (im Sinne von K. R.

Poppers Wissenschaftstheorie) kritischen Rationalität21 an der
Möglichkeit einer philosophischen Letztbegründung objektiv gültiger
Aussagen festgehalten22.

16 Vgl. besonders K.-O. Apel, Transformation der Philosophie. 2 Bde., Frankfurt
21976 ; Ders. (Hg.), Sprachpragmatik und Philosophie, Frankfurt 31982 ; Ders., Zur Idee
einer transzendentalen Sprachpragmatik, in : J. Simon (Hg.), Aspekte und Probleme der
Sprachphilosophie, Freiburg/München 1974, 283-326; Ders., Einführende Bemerkungen

zur Idee einer transzendentalen Sprachpragmatik, in : C. H. Heidrich (Hg.), Semantics

and Communication, Amsterdam/London 1974, 81-108; Ders., Transzendentale
Semiotik und die Paradigmen derprimaphilosophia, in : E. von Bülow / P. Schmitterer
(Hg.), Integrale Linguistik (FS H. Gipper), Amsterdam 1979, 101-138; Ders., Warum
transzendentale Sprachpragmatik in : H. M. Baumgartner (Hg.), Prinzip Freiheit. Eine
Auseinandersetzung um Chancen und Grenzen transzendentalphilosophischen Denkens,
Freiburg/München 1979, 13-43.

17 Vgl. D. Böhler, Rekonstruktive Pragmatik. Von der Bewußtseinsphilosophie zur
Kommunikationsreflexion : Neubegründung der praktischen Wissenschaften und
Philosophie, Frankfurt 1985 ; Ders. u.a. (Hg.), Die pragmatische Wende. Sprachspielpragmatik
oder Transzendentalpragmatik?, Frankfurt 1986.

18 Vgl. W. Kuhlmann, Reflexive Letztbegründung. Untersuchungen zur
Transzendentalpragmatik, Freiburg/München 1985; Ders., Was spricht heute für eine Philosophie

des kantischen Typs in : Philosophie und Begründung (hg. vom Forum für
Philosophie Bad Homburg), Frankfurt 1987, 84—115.

19 Siehe hierzu auch P. Aschenberg, Sprachanalyse und Transzendentalphilosophie,
Stuttgart 1982; E. Schaper / W. Vossenkuhl (Hg.), Bedingungen der Möglichkeit.
«Transcendental Arguments» und transzendentales Denken, Stuttgart 1984.

20 Auf dieser Linie liegen zahlreiche Passagen in dem Werk von R. Rorty, Der
Spiegel der Natur. Eine Kritik der Philosophie, Frankfurt 1981.

21 Vgl. exemplarisch P. Feyerabend, Wider den Methodenzwang (Neuausgabe),
Frankfurt 1986.

22 Vgl. vor dem Hintergrund der aktuellen Rationalitätskritik K.-O. Apel, Das
Problem einer philosophischen Theorie der Rationalitätstypen, in : H. Schnädelbach (Hg.),
Rationalität. Philosophische Beiträge, Frankfurt 1984, 15—31; Ders., Die Herausforderung

der totalen Vernunftkritik und das Programm einer philosophischen Theorie der
Rationalitätstypen, in: Concordia 11 (1987) 2—23.



Vernunft - Kommunikation - Diskurs 101

«Transzendental» ist dieses Konzept insofern, als es die Unterstellung

bestimmter Elemente und Strukturen sprachvermittelter Vollzüge
als notwendige und unausweichliche Sinn- und Erfolgsbedingung
wahrheitsfähigen Denkens und rechtfertigungsfähigen Handelns
erweist. « Pragmatisch » kann dieser Ansatz aufgrund seines methodischen
Leit- und sachlichen Grundprinzips genannt werden, jene Universalien
in der Reflexion auf die unverwerfbaren und alternativenlosen
Voraussetzungen für das Gelingen menschlicher Rede als kommunikativer
Handlung zu identifizieren und dabei vor allem die Bedingungen des

Gebrauches von Sprachzeichen zu thematisieren, über die sich allein
Erkenntnis einstellt.

1. Methodischer Solipsismus :

Engpässe der Bewußtseinsphilosophie

Der Unterschied des transzendentalpragmatischen Ansatzes gegenüber

der klassischen Transzendentalphilosophie besteht nicht darin,
daß von der Radikalität der Frage nach den Möglichkeitsbedingungen
gültiger Erkenntnis und der dabei notwendigen Einklammerung alles

als kontingent Denkbaren Abstriche gemacht werden. Seine Pointe
liegt vielmehr in der Einsicht, daß bei der radikalen reflexiven
Distanzierung und Infragestellung aller kontingenten Voraussetzungen
menschlicher Existenz nicht auf das transzendentale (Einzel-)Bewußt-
sein zu rekurrieren ist, sondern mit der Entdeckung des apriori
intersubjektiven Sinn-, Geltungs- und Wahrheitsanspruches menschlichen
Denkens auf die philosophisch nicht mehr hintergehbare (transzendentale)

Voraussetzung des Sprachspiels diskursiver Argumentation
verwiesen wird:

Kant setzte die Frage nach den Bedingungen der Möglichkeit der
Konstitution von Gegenständen der Erkenntnis praktisch mit derjenigen

nach den Bedingungen der objektiven und intersubjektiven
Gültigkeit von Erkenntnisurteilen gleich. Er ging dabei primär von der
Suche nach den Möglichkeitsbedingungen synthetischer Urteile a priori
aus, deren intersubjektive Gültigkeit für ihn auf der Möglichkeit und

Notwendigkeit einer a priori vorsprachlichen und vorkommunikativen
Gegenstandskonstitution beruhte. Bei ihm blieb das Problem der

Rechtfertigung der intersubjektiven Gültigkeit von sprachlich formulierten

Urteilen weitgehend außer Betracht. Zwar thematisierte er die



102 Vernunft - Kommunikation - Diskurs

subjektiven Erkenntnisvoraussetzungen und -dispositionen als

Gegebenheiten eines «Bewußtseins überhaupt», so daß Feststellungen über
ein kontingentes Einzelbewußtsein ausgeschlossen blieben. Dennoch
war hier der Gegenstand der Reflexion nichts anderes als das

«entindividualisierte», von kontingenten Beimengungen befreite
Einzelbewußtsein. Ausgeblendet wurde überdies die Interdependenz zwischen
dem Sinn bzw. der Wahrheitsgeltung von Aussagen und den

Rahmenbedingungen, unter denen sich die Gegenstände, auf die sich

«Sachverhaltsaussagen» beziehen, überhaupt erst sinnhaft konstituieren23.
Natürlich würde man Kant in krasser Weise fehlinterpretieren,

wollte man ihn des « philosophischen Autismus » bezichtigen. Ihm lag es

völlig fern, das Selbstbewußtsein als selbstgenügsam anzusetzen24. Es

geht den logischen Grundformen und Begründungsweisen von
Erkenntnis und Handeln nur insofern voraus, « als sie ihren Sinn und ihren

wohlorganisierten und legitimierbaren Gebrauch einbüßen, wenn
nicht selbstbewußte Wesen vorausgesetzt werden können»25, die mehr
sind als Adresse von Geltungsansprüchen. Es ist aber ebenso unbestreitbar,

daß Kant und die ihm folgende Philosophie es unterließen, nach

Bedingungen der Möglichkeit gültiger Erkenntnis und rechtfertigungsfähigen

Handelns zu fragen, die genuin /«/«/"subjektiver Natur sind26.

23 Anstelle zahlreicher Einzelbelege zur Kantkritik sei hingewiesen auf D. Böhler,
Rekonstruktive Pragmatik, 31-55, 58-64; H. Hoppe, Synthesis bei Kant. Das Problem
der Verbindung von Vorstellungen und ihrer Gegenstandsbeziehung in der «Kritik der
reinen Vernunft», Berlin/New York 1983; W. Hogrebe, Kant und das Problem einer
transzendentalen Semantik, Freiburg/München 1974; G. Buchdahl, Metaphysics and
the Philosophy of Science: The Classical Origins — Descartes to Kant, Oxford 1969.

24 Vgl. etwa § 21 («Ob man mit Grunde einen Gemeinsinn voraussetzen könne») in
I. Kant, Kritik der'Urteilskraft WW 10), Frankfurt 21976, 157: «Erkenntnisse und
Urteile müssen sich, samt der Uberzeugung, die sie begleitet, allgemein mitteilen lassen ;

denn sonst käme ihnen keine Übereinstimmung mit dem Objekt zu : sie wären insgesamt
ein bloß subjektives Spiel der Vorstellungskräfte, gerade so wie es der Skeptizism
verlangt.» Siehe dazu auch H. Schmitz, Die transzendentale Kommunikationsgemeinschaft
bei Kant, in: W. Kuhlmann / D. Böhler (Hg.), Kommunikation und Reflexion. Zur
Diskussion der Transzendentalpragmatik, Frankfurt 1982, 240—248.

25 D. Henrich, Was ist Metaphysik, was Moderne?, in: Merkur 40 (1986) 499.
26 Den Charakter eines «allgemeinen Selbstgespräches» behält die Universalisie-

rungsforderung I. Kants : «Sich seiner eigenen Vernunft bedienen will nichts weiter sagen,
als bei allem dem, was man annehmen soll, sich selbst fragen : ob man es wohl tunlich
finde, den Grund, warum man etwas annimmt, oder auch die Regel, die aus dem, was man
annimmt, folgt, zum allgemeinen Grundsatze seines Vernunftgebrauchs zu machen
Diese Probe kann ein jeder mit sich selbst anstellen...», I. Kant, Was heißt: sich im
Denken orientieren?, in: Berlinische Monatsschrift VIII (1786) 304—330, hier
Anm. 47.



Vernunft - Kommunikation - Diskurs 103

Die Transzendentalphilosophie bleibt angesichts dieses Vorgehens
solange von der Gefahr einer subjekttheoretischen Engführung
bedroht, wie sie nicht jene Unterstellung aufgibt, «daß, wenn der Mensch
auch, empirisch gesehen, ein Gesellschaftswesen ist, die Möglichkeit
und Gültigkeit der Urteils- und Willensbildung doch prinzipiell ohne
die transzendentallogische Voraussetzung einer Kommunikationsgemeinschaft,

also gewissermaßen als konstitutive Leistung des

Einzelbewußtseins, verstanden werden kann»27.

Die mit diesem Prinzip des « methodischen Solipsismus » verknüpfte
Hypostasierung des Einzelbewußtseins als des (metaphysischen) Garanten

der intersubjektiven Geltung von Erkenntnis überhaupt hatte zur
Folge, daß die Philosophie bei einem monadenhaften Subjekt ansetzte,
das sich zuerst in sich selbst begründet und sich erst « danach » auf seine

Umwelt bezieht. Diese Prämisse ist bereits von Hegel, Dilthey und

Heidegger scharf kritisiert worden, die darauf drängten, das weltenthobene,

invariante und «reine» Vernunftsubjekt lebensweltlich zu
verankern28. Sie wurde vollends unhaltbar angesichts der Ergebnisse des

«linguistic turn»:
Das Subjekt kann nur ein Verhältnis zu sich selbst haben und sich

mit sich selbst verständigen, weil es immer schon ein Verhältnis zu
anderen hat. Denken und Wahrnehmen sind wesentlich durch ihren
sprachlich vermittelten Sozialbezug konstituiert. Um sinngeleitete und

Bedeutung beanspruchende Vollzüge ausführen zu können, ist das Subjekt

angewiesen auf eine reale Kommunikationsgemeinschaft.
Privatsprachen gibt es nicht29. Damit das Reden und Tun eines Individuums
für es selbst und für andere als bedeutungsvoll und sinnhaft aufgefaßt
werden kann, muß es zumindest auf die Wortverwendungs- und
Satzbildungsregeln einer bestimmten Sprachgemeinschaft zurückgreifen.
Nur «in Sprache» Gedachtes und Getanes läßt sich erinnern und
mitteilen. Mag auch die Welt der sachhaften Gegenstände und ihre
Materialität nichtsprachlicher Natur sein, so bleibt deren Erkennbarkeit

27 K.-O. Apel, Transformation der Philosophie. Bd. 2, 375 ; siehe hierzu auch Ders.,
Kant, Hegel und das aktuelle Problem der normativen Grundlagen von Moral und Recht,
in : D. Henrich (Hg.), Kant oder Hegel Über Formen der Begründung in der Philosophie,

Stuttgart 1983, 597-624.
28 Vgl. hierzu im einzelnen die Beiträge von W. H. Walsh, K.Cramer,

N. Rotenstreich und St. Dietsch, in: D.Henrich (Hg.), Kant oder Hegel?, 83-
139.

29 Zur ausführlichen Widerlegung der Privatsprachenthese siehe W. Kuhlmann,
Reflexive Letztbegründung, 145-180.



104 Vernunft - Kommunikation - Diskurs

doch unaufhebbar sprachbezogen. Die Idee einer sprachfreien
Subjekt/Objekt-Beziehung und eines nicht-sprachlichen Zugangs zur
Wirklichkeit ist unhaltbar, sie mündet in Sprachlosigkeit. Und ein Gegenstand,

der von einem Sprachkontext abstrahiert wird, ist nicht denkbar.
Auch in der Selbstreflexion kann der Mensch dieses Medium nicht
verlassen. Zwar geht sein Selbstsein nicht in Sprache auf, aber sie ist der
Ort und das Mittel, ohne die das Nicht-Sprachliche keinen Ausdruck
findet.

Völlig neu ist diese Einsicht allerdings nicht. Schon in Kants « Kritik
der reinen Vernunft » wird die Ansicht als Schein entlarvt, « es gäbe eine
Wirklichkeit <an sich>, nach der sich die Erkenntnis richten müsse, um
wahr, um objektiv gültig zu sein. Tatsächlich, sagt Kant, verdankt sich
die Objektivität nicht den Gegenständen, sondern dem erkennenden

Subjekt, freilich nicht seiner empirischen Konstitution, sondern
vorempirischen Bedingungen, den reinen Anschauungsformen Raum und

Zeit, den reinen Verstandesbegriffen, den Kategorien und den Grundsätzen

des reinen Verstandes»30.

Für K.-O. Apel ist diese Reflexion auf die Konstitutionsbedingungen

von Erkenntnis weder vollständig noch radikal genug: Die « Kritik
der reinen Vernunft» muß in eine Kritik der sprachlichen Vernunft
bzw. in eine «Kritik der Verständigungsverhältnisse » (D. Henrich)
transformiert werden. Aus den Engpässen des methodischen Solipsismus

führt nach Apel die (transzendentale) Frage nach den

Möglichkeitsgründen für gelingendes Erkennen und Handeln nur dann heraus,

wenn man sie auf eben jene Dimension richtet, die Sinn und Geltung
solcher Vollzüge fundiert: die sowohl logische wie geschichtliche
Dimension der Sprachlichkeit des Menschen. Die Philosophie hat demnach

von vornherein auf die Möglichkeitsbedingungen sinnvollen und

gültigen Denkens und Handelns im Rahmen von und mit Bezug auf
eine Gemeinschaft von Denkenden und Handelnden abzuheben, deren

soziales Band die Sprache ist.

Ob zwischen der weltenthobenen Stellung des transzendentalen
Bewußtseins und der innerweltlichen des empirischen Subjekts eine

Vermittlung möglich ist, blieb für die klassische Transzendentalphilosophie

ein Problem von nahezu aporetischem Charakter. Diese Dichotomie

entfällt, sobald die sprachlich vermittelte Intersubjektivität den

50 O. Höffe, Ist die transzendentale Vernunftkritik in der Sprachphilosophie aufgehoben

Eine programmatische Auseinandersetzung mit Ernst Tugendhat und Karl-Otto
Apel, in: PhJ 91 (1984) 252 f.



Vernunft — Kommunikation — Diskurs 105

Vorrang als Gegenstand der Reflexion erhält. «Wie monologische

Gewißheitsevidenz in intersubjektive Geltung transformiert werden kann, ist
innerhalb der Grenzen der traditionellen Bewußtseins- und
Erkenntnisphilosophie so lange nicht einsichtig zu machen, wie Objektivität
sich nicht als Verbindlichkeit eines konsensuell legitimierten
Geltungsanspruchs rekonstruieren läßt. Wenn aber ein Subjekt, sofern es dem

Geltungssinn von Erkenntnis überhaupt gerecht werden will, mit jedem

von ihm erhobenen Erkenntnisanspruch zugleich eine Kommunikations-

bzw. Argumentationsgemeinschaft als Adressat seines

Geltungsanspruchs voraussetzen muß, dann rückt notwendig diese Kommunikations-

bzw. Argumentationsgemeinschaft in die transzendentale
Rolle des Kantischen «Bewußtseins überhaupt»31. Allein dort findet
die Philosophie die gemeinsamen und unhintergehbaren Grundsätze
der theoretischen und praktischen Vernunft. «Die Reflexion auf die

Bedingungen der Gültigkeit von Erkenntnis-Aussagen bzw. Argumenten

ist nicht mehr — wie bei Kant — kurzgeschlossen mit der Reflexion
auf die Bedingungen der Konstitution der Gegenständlichkeit (Objektivität)

der Erfahrung. Beide Probleme werden nicht mehr als solche

der Analyse von Bewußtseinsstrukturen bzw. Funktionen thematisiert,
sondern das Konstitutions-Problem der objektiven Erfahrung bzw. der

Erfahrungs-Welt wird eingelagert in das der lebensweltlichen
Handlungszusammenhänge, während das Problem der Gültigkeitsreflexion
bzw. Rechtfertigung (Legitimation) dem sprachanalytisch thematisierbaren

Bereich des handlungsentlasteten argumentativen Diskurses
zugeordnet wird»32.

Dieser Ansatz wäre jedoch mißverstanden, wenn nun das

Selbstbewußtsein als eine abhängige Variable der Interaktion aufgefaßt würde.
Zwar muß in transzendentalpragmatischer Sicht die Ich-Identität als ein
durch sachhafte, personale und soziale «Andersheit» vermittelter
Selbstbezug begriffen werden. Jedoch kommt dabei das Ich so zu sich

selbst, daß es zu einem Du kommt, welches seinerseits seinen Selbstbezug

nur im gleichzeitigen, sprachlich vermittelten Bezug auf ein «alter

ego» realisieren kann. Wie das Ich am Du, so findet das Du über das

Geschehen der Kommunikation am Ich zu sich und die Sprache selbst

31 J. Kopperschmidt, Sprache und Vernunft. Bd. 1, Stuttgart 1978, 85.
32 K.-O. Apel, Fallibilismus, Konsenstheorie der Wahrheit und Letztbegründung,

in: Philosophie und Begründung, 153.



106 Vernunft - Kommunikation - Diskurs

aktualisiert sich nur im Dialog zumindest zweier Gesprächspartner33.
Das Baugesetz der Kommunikation wird bestimmt durch diese Mehr-
ursprünglichkeit, deren einzelne Momente zueinander im Verhältnis
der Gleichursprünglichkeit stehen.

2. Pragmatische Konsistenz'-

Letztbegründung durch Argumentationsreflexion

Als Reflexion auf die «conditiones sine quibus non» für sinnvolles
und geltungsfähiges Denken und Handeln, die von jedem denkenden
und handelnden Subjekt als erfüllt zu unterstellen sind, versucht die

Transzendentalpragmatik unbezweifelbare, letzte rationale Maßstäbe

für die intersubjektive Gültigkeit und damit auch für die praktische
Verbindlichkeit philosophischer Argumente aufzuweisen.

Hierfür kommt das übliche Verfahren der Begründung der gesuchten

Kriterien durch Deduktion oder axiomatische Definition wegen des

unvermeidlich entstehenden « Münchhausentrilemmas »34 nicht in Frage.

Als Alternative bietet sich der Versuch an, «in kritischer Reflexion
auf Struktur und Grenzen sinnvollen Zweifeins nach etwas zu suchen,

was prinzipiell jenseits der Reichweite sinnvollen Zweifeins und
kritischer Argumente liegen muß»3'.

Allerdings sind die akademischen Erfolgsaussichten einer solchen
Suche nach philosophischen Gewißheiten auf den ersten Blick äußerst

gering. Der Relativismus und Skeptizismus der gegenwärtigen
Vernunftkritik hat im Fallibilismus des Kritischen Rationalismus einerseits
und in den Epigonen des Szientismus anderseits einflußreiche
Bundesgenossen gefunden. Beide halten eine Letztbegründung von Grundsätzen

der Vernunft für unmöglich, da alles Denken relativ und fallibel

33 Vgl. H. Gipper, Das Sprachapriori. Sprache als Voraussetzung menschlichen Denkens

und Erkennens, Stuttgart 1987.
'4 Vgl. H. Albert, Traktat über kritische Vernunft, Tübingen 1968, 11—13. Albert

vertritt die These, daß jeder Letztbegründungsanspruch entweder zu einem unendlichen
Regreß führt (d.h. zu einem nicht abschließbaren Zurückgehen von einem begründungsbedürftigen

Urteil auf einen seinerseits zu begründenden Grund) oder in einen logischen
Zirkel der Ableitung mündet (da man auf Begründungen zurückgreift, die zuvor schon als

begründungsbedürftig vorgekommen sind) oder es an einem bestimmten Punkt zu einem
Abbruch des Begründungsverfahrens kommt (indem dieser als nicht mehr hintergehbares
Prinzip ausgegeben wird).

35 W. Kuhlmann, Reflexive Letztbegründung, 22.



Vernunft — Kommunikation — Diskurs 107

sei36. «Nach den Voraussetzungen des szientistischen Selbstverständnisses

der Wissenschaften, die am schärfsten von der logisch-empiristischen

«logic of science» entfaltet worden sind, aber auch von Poppers
Logik der Forschung geteilt werden, gibt es nur zwei Bedingungen der

Möglichkeit und Gültigkeit von Wissenschaft: Tatsachen und formale
Logik. Demgemäß gelten auch nur zwei wissenschaftliche Verfahren als

legitim : empirische Deskription, die allein in bezug auf Theorien möglich

und daher fallibel ist, und axiomatische Konstruktion von Theorien
als Satzsystemen, die eine Kausalerklärung beschriebener Ereignisse
und damit eine Begründung von Sachverhalts-Aussagen geben. Diese

Begründung hat die Form einer Deduktion des Satzes, der die zu
erklärenden Ereignisse beschreibt (« Explanandum ») aus solchen Sätzen, die
die Randbedingungen des Ereignisses angeben und allgemeine
Gesetzeshypothesen formulieren (« Explanans ») »37.

Diese Gedankenführung ist solange überzeugend, wie sie nur die
Semantik wissenschaftlicher Aussagen im Blick hat und von ihrer
pragmatischen Dimension abstrahiert. Dabei ist diese konstitutiv für das

Gelingen wissenschaftlicher Diskurse, die davon leben, daß für die

jeweils eingebrachten Problemlösungen, Theorieprogramme,
Forschungsberichte u.ä. von ihren Proponenten ein Anspruch auf Richtigkeit

und Gültigkeit erhoben wird. Das Behaupten und Begründen eines
solchen Anspruchs kann nicht auf syntaktisch und semantisch einwandfreie

Operationen des gegenstandsbezogenen Verstandes eines Individuums

zurückgeführt werden, sondern läßt sich nur im Rahmen einer
dreidimensionalen Semiotik explizieren38. Ihr zufolge thematisiert die

Pragmatik den Elementarbereich menschlicher Sprechakte qua
Zeichenhandlungen, weil eine verstehbare Anordnung von Sprachzeichen
(Syntax) zum Zweck der Beschreibung eines Sachverhaltes in einer
Aussage (Semantik) nur möglich ist, wenn sie auf der Grundlage der

Wortverwendungsregeln eines bestimmten Sprachspiels erfolgt. Hinzu
kommt, daß der Sinn einer Behauptung von dem mit ihr verbundenen

Geltungsanspruch abhängig ist, der z.B. bei wissenschaftlichen
Veröffentlichungen gegenüber der Fachwelt, d.h. gegenüber einer kompe-

16 Vgl. K. R. Popper, Objektive Erkenntnis. Ein evolutionärer Entwurf, Hamburg
1973; H.Albert, Die Wissenschaft und die Fehlbarkeit der Vernunft, Tübingen
1982.

37 D. Böhler, Rekonstruktive Pragmatik, 356.
38 Zum folgenden siehe ebd. 360-363.



108 Vernunft - Kommunikation - Diskurs

tenten Beurteilungs- und Prüfungsgemeinschaft erhoben bzw. an diese

adressiert wird.
Ein ähnlicher « abstraktiver Kurzschluß » unterläuft auch dem

Kritischen Rationalismus mit der Gleichsetzung von Begründung mit
formal-logischer Deduktion und einem verabsolutierten Fallibilismus,
wenn behauptet wird, alle Aussagen seien sinnvoll bestreitbar (wobei
zusätzlich unterstellt wird, daß alle wissenschaftlichen Aussagen von
der Art theoretischer Hypothesen sein müssen). Gegenüber diesen

Voraussetzungen macht der transzendentalpragmatische Ansatz einer

philosophischen Letztbegründung geltend, daß die Regeln des Sprachspiels

«Argumentation» unhintergehbare Bedingungen für das Gelingen

von Handlungen auch vom Typ des methodischen Zweifels sind.
Hierzu zählen vornehmlich die Bedingungen, die auch ein Akt des

Zweifeins erfüllen muß, damit man ihn als verständlich, sinnvoll und
diskussionswürdig erfassen und ernstnehmen kann. «Eine Anwendung
des Fallibilismusprinzips auf das Zweifeln ist nicht möglich, weil ohne

tragende Regeln, deren Gültigkeit argumentativ nicht bezweifelt werden

kann, das Zweifeln selber sinnlos wäre. Was sich aber jenseits der
Grenze sinnvollen Zweifeins befindet — nämlich diejenigen Unterstellungen,

die der Zweifelnde in seiner Argumentationsrolle als Zweifelnder

machen muß, damit sein Zweifeln als verständliche und
widerspruchsfreie Argumentationshandlung gelingen kann — das ist vor
jedem möglichen Zweifel sicher»39.

Die in der Transzendentalpragmatik geübte reflexive Rekonstruktion
konstitutiver Kommunikations- und Reflexionsbedingungen, die
argumentativ nicht hintergehbar sind, weil ohne ihre Beachtung kein Gel-

39 Ebd. 367—368. Vgl. auch W. Kuhlmann, Reflexive Letztbegründung, 67: «Das

Fallibilismusprinzip gilt, soweit es die empirischen Wissenschaften betrifft. Wird es auf
die Philosophie, auf die (transzendental-)philosophische Bemühung um die Bedingungen
der Möglichkeit von Erkenntnis und Argumentation angewandt, so führt es in
Widersprüche, die es für diesen Bereich entwerten. [...] Wer behauptet «Jede Überzeugung ist
fallibel », ohne dabei die eigene These ausdrücklich auszunehmen, der behauptet das dann
auch von seiner eigenen damit zum Ausdruck gebrachten Äußerung. Er nimmt damit
seiner These den Anspruch, den man zunächst einmal hinter ihr erwartet, nämlich daß

das, was sie aussagt, auch wirklich der Fall ist, daß sie wirklich wahr ist. » Siehe hierzu auch

Ders., Reflexive Letztbegründung versus radikaler Fallibilismus, in: ZaWth 16 (1985)
358-374. Die Pointe dieses Argumentes übersieht H. Albert, Die angebliche Paradoxie
des konsequenten Fallibilismus und die Ansprüche der Transzendentalpragmatik, in:
ZphF 41 (1987) 421-428. Zum weiteren Hintergrund dieser Auseinandersetzung vgl.
N. Yamawaki, Die Kontroverse zwischen kritischem Rationalismus und transzendentaler

Sprachpragmatik, Königstein 1984.



Vernunft — Kommunikation - Diskurs 109

tungsanspruch sinnvoll erhoben und eingelöst werden kann, stellt eine

philosophische Begründungsweise dar, die nicht im formal-logischen
Ableiten von Sätzen aus Obersätzen besteht. Ihr sie davon unterscheidendes

rekonstruktives Element besteht in der Aufdeckung und expliziten

Vergewisserung des von sprach- und handlungsfähigen Subjekten
immer schon notwendig Vorausgesetzten und Anerkannten. Diese
Methode bedeutet eine Alternative zur begrifflichen Deduktion und

empirischen Induktion, indem sie das Apriorische («immer schon»)
aller Erfahrungserkenntnis und allen Wissens auf den Begriff bringen
will und zugleich alles Begriffliche durch Erfahrung zu legitimieren
sucht. Ihr reflexives Moment liegt darin, daß derjenige, der die als

unhintergehbar identifizierten Bedingungen bestreitet, im Akt des

Bestreitens ihren positiven Beweis erbringt, da sie zu den Vollzugs- und

Erfolgsbedingungen seines Bestreitens gehören. « Denn sowenig wie
das, was der sinnvoll Bestreitende unterstellen muß, sinnvoll bestritten
werden kann, sowenig kann über das, was unterstellt werden muß,
sofern über Geltungsansprüche und Gewißheiten entschieden werden
soll, seinerseits argumentativ durch Rekurs auf Gründe dafür oder

dagegen positiv oder negativ entschieden werden. D.h. Unterstellungen,

die man machen muß, sofern man sinnvoll argumentiert, können
weder widerspruchsfrei bestritten werden, noch ohne <petitio principii>
— ohne ihre Gültigkeit vorauszusetzen — durch Ableitung begründet
werden»40. Mit reflexiven Argumenten kann gezeigt werden, daß eine

Aussage wahr sein muß, «weil ihre Negation deswegen falsch ist, weil
sie zusammen mit der Voraussetzung der Aussage inkonsistent
ist»41.

40 W. Kuhlmann, Reflexive Letztbegründung, 74. Ihr historisches Vorbild hat diese

Denkfigur im sokratischen « Elenchos » und in der Einsicht Aristoteles', daß die Elementarsätze

der Logik nicht ihrerseits durch logische Ableitung, sondern nur elenktisch
begründbar sind, wonach jeder Opponent, der sie infragestellt, von ihrer Gültigkeit auf
dem Wege der Retorsion überzeugt werden kann. Die elenktische Argumentation beweist
das zu Begründende durch die « reductio ad absurdum » seiner Negation ; vgl. dazu
B. Waldenfels, Das Sokratische Fragen. Aporie, Elenchos, Anamnesis, Meisenheim
1961. Strukturelle Analogien bestehen auch zu J. G. Fichtes Programmschrift «Über den

Begriff der Wissenschaftslehre », wo er die Methode der Begründung durch Reflexion auf
das, was nicht negierbar ist, da es den Grund allen Negierens bilde, von derjenigen
Methode prinzipiell unterscheidet, die die Einzelwissenschaften befolgen (d.i. Deduktion
von Theoremen aus Axiomen); vgl. hierzu V. Hösle, Die Transzendentalpragmatik als

Fichteanismus der InterSubjektivität, in: ZphF 40 (1986) 235-252.
41 W. R. Köhler, Zur Debatte um reflexive Argumente in der neueren deutschen

Philosophie, in : Philosophie und Begründung, 306.



110 Vernunft - Kommunikation - Diskurs

Die reflexive Rekonstruktion der Möglichkeitsbedingungen
sinnvollen Denkens und Redens sucht den archimedischen Punkt der
Letztbegründung in den Bedingungen der Möglichkeit des Behauptens,
Bezweifeins und Begründens selbst. Diese sind insofern «letztbegründet»,

als jeder Versuch, sie zu bestreiten qua Argumentation sie seinerseits

wieder voraussetzen und dadurch sich selbst aufheben müßte. Als
das entscheidende Kriterium des Nichthintergehbaren (und insofern

Letztbegründeten) ist näherhin das Prinzip vom zu vermeidenden

«pragmatischen Selbstwiderspruch» der Argumentation anzusehen42:

Es muß eine Korrespondenz zwischen dem Vollzug und dem Gehalt
einer Aussage derart bestehen, daß der mit dem Behauptungsakt
verknüpfte Geltungsanspruch mit dem als gültig behaupteten Aussageinhalt

übereinstimmt.
Gegen diese Bedingung verstoßen z.B. die Behauptungen des

Historismus, Skeptizismus, Relativismus und Dezisionismus. In diesen Fällen
beansprucht der Behauptungsakt universale Geltung für den geäußerten

Inhalt ; der Inhalt aber bestreitet die Möglichkeit universaler
Geltung, — so etwa in der These: «Jeglicher Anspruch auf Wahrheit und
Verbindlichkeit ist geschichtlich bedingt und daher nur eingeschränkt
wahr und verbindlich. » Die in dieser Aussage behauptete geschichtliche

Relativität müßte konsequenterweise auch für das Ausgesagte selbst

zutreffen ; dann aber könnte dieser Inhalt keine uneingeschränkte
Geltung beanspruchen.

Wollte ein Skeptiker seine Zweifel an der Möglichkeit gültiger
Erkenntnis angemessen zum Ausdruck bringen, muß er sie in die Form
bringen : « Es ist nicht sicher, daß und ob nichts sicher gilt. » Hierbei
wird für die eigene Aussage der Vorbehalt gemacht, es sei nicht sicher,
daß sie gültig sei. Aber auch dieser Vorbehalt darf folgerichtig nur unter
Vorbehalt gemacht werden usw. Durch die fortgesetzte Artikulation
seines Zweifels dementiert der Skeptiker dessen Inhalt bzw. entsteht
eine unendliche Reihe letztlich inhaltsleerer Äußerungen.

Die Forderung der «pragmatischen Konsistenz» benennt somit die

ausschlaggebende Voraussetzung für das erfolgreiche Anmelden und
Durchsetzen von Geltungsansprüchen jeder Art. Die Gültigkeit und

42 Vgl. hierzu D. Böhler, Philosophischer Diskurs im Spannungsfeld von Theorie
und Praxis, in: K-O. Apel u.a. (Hg.), Funkkolleg Praktische Philosophie/Ethik.
Studientexte Bd. 2, Weinheim/Basel 1984, 313-355, bes. 350f. ; Ders., Transzendentalpragmatik

und kritische Moral, in : W. Kuhlmann / D. Böhler (Hg.), Kommunikation und
Reflexion, 83-123.



Vernunft - Kommunikation - Diskurs 111

Verbindlichkeit dieser elementaren Bedingung sinnvollen Denkens
kann man nicht hintergehen. Genauer: Sie verweist auf die Situation
rationalen Argumentierens als das schlechthin Unhintergehbare für alle

diejenigen, die einen Sachverhalt sinnvoll erörtern wollen. Dabei müssen

die Argumentierenden auch ethisch belangvolle Unterstellungen
vornehmen :

Wer den anderen nicht als ein zurechnungs- und urteilsfähiges
Subjekt anerkennt, kann auch keinen Sinn darin sehen, ihm gegenüber
Geltungsansprüche zu erheben. Wer dies jedoch tut und ihn von der

eigenen Position zu überzeugen sucht, kann sein Ziel nur so erreichen,
daß er sich um eine von außervernünftigem Druck freie Situation der

Beratung bemüht. Dazu gehört im einzelnen die Bereitschaft zur
rationalen Begründung von Behauptungen, die Anerkennung der
Diskussionspartner als gleichberechtigte Personen sowie die Verpflichtung,
nur eine solche Ubereinkunft anzustreben, die durch den zwanglosen
Zwang der besseren Vernunftgründe zustandegekommen ist43. Der
Versuch, diese Regeln zu begründen oder zu kritisieren, kann sinnvoll
nur argumentierend verfahren und vermag so die Argumentationssituation

niemals abzustreifen.
Wer unter diesen Voraussetzungen ein philosophisches Problem

aufwirft — etwa die Frage, ob es ein unbedingt gültiges Vernunftprinzip
gibt - kann das Argumentieren und seine notwendigen Präsuppositio-
nen nicht mehr als ein kontingentes Faktum von außen betrachten.

43 Diese Konnotationen führt auch Kants Redeweise vom «Gerichtshof der
Vernunft» (KrV B 779) schon mit sich: Wer Geltungsansprüche anmeldet, verlangt für sich
das Recht auf Öffentlichkeit im Sinne der freien Meinungsäußerung. Zugleich unterwirft
er seine Äußerung einer in völliger Freiheit stattfindenden öffentlichen Prüfung, da die
menschliche Vernunft keinen anderen Richter anerkennt als «die allgemeine Menschenvernunft,

worin jeder seine Stimme hat » (KrV B 780). Auch in Piatons Dialog « Kriton »

(46 b) begegnen einige der hier aufgezählten Elemente : Sokrates will nur diejenige
Behauptung als richtig gelten lassen und nur diejenige Verhaltensnorm als verbindlich
anerkennen, die rational gerechtfertigt werden kann und sich in kritischer Prüfung als

wohlbegründet, d.h. getragen vom besten Argument erweist. Im übrigen wahrt die

Transzendentalpragmatik gerade in diesem Punkt Kontinuität zur klassischen neuzeitlichen

Philosophie: Sie hält Kants Anspruch aufrecht, daß sich menschliche Erkenntnis
transzendental muß rechtfertigen können. Und sie greift Hegels Einsicht auf, daß der
Verständigungsprozeß der menschlichen Gattung «als ein Prozeß der Selbsterkenntnis
des Geistes im Sinne eines Fortschrittsprozesses der Verständigungsgemeinschaft in die
Zukunft hinein zu denken ist», H.M. Baumgartner, Geltung durch Antizipation? Eine
kritische Anfrage zur Möglichkeit einer hermeneutisch orientierten und pragmatisch

unterlegten Transformation der Kantischen Transzendentalphilosophie, in:
W. Kuhlmann / D. Böhler (Hg.), Kommunikation und Reflexion, 47.



112 Vernunft — Kommunikation — Diskurs

Sofern ein Mensch darauf zu reflektieren beginnt, ist er auf Prämissen

verwiesen, die für das Denken aller kontingenten Fakten und

Bedingungen seines Denkens Möglichkeitsbedingungen darstellen, zu denen

es keine Alternative gibt. «Es sind dies genau diejenigen Sätze über

notwendige Präsuppositionen des Argumentierens, die man als

Argumentierender nicht ohne pragmatischen Selbstwiderspruch bestreiten
und eben deshalb nicht ohne logischen Zirkel (petitio principii)
(formal-logisch begründen kann. Die Unmöglichkeit der zirkelfreien
logischen Begründung <aus etwas anderem > zeigt also bei diesen Sätzen

nicht eine Aporie im Begründungsverfahren an, sondern eine notwendige

Folge des Umstands, daß die Sätze als einsehbar notwendige
Präsuppositionen allen logischen Begründens apriori gewiß sind. Insofern
sind diese Sätze zwar nicht (formal-)logisch, aber doch transzendentalreflexiv

letztbegründet»44.

in. Perspektiven:
Vernunft und InterSubjektivität

Die transzendentale Pragmatik des argumentativen Diskurses
erfüllt nicht nur die Forderung nach einer «Letztbegründung», sondern
stellt auch eine «Selbsteinholung» vernünftigen Denkens in Aussicht,
da sie die Gewißheitsvoraussetzungen rekonstruiert, die eine genuin
philosophische Reflexion für ihr Gelingen in Anspruch nehmen muß
und auf deren Grundlage sie von ihrer eigenen Rationalität Rechenschaft

ablegen kann. Erst die Fähigkeit zur Selbsteinholung des Denkens

ermöglicht sowohl eine kompetente Vernunftkritik als auch eine

Aufhebung der Entfremdungsformen neuzeitlicher Rationalität. Uber
eine Analyse der konstitutiven Eigenschaften verständigungsorientier-
ter Rede können hier die Vernunftmomente, die in den drei Kantischen
Kritiken separat beleuchtet worden sind, in ihrer Einheit aufgezeigt
werden: die Einheit der theoretischen Vernunft mit moralisch-praktischer

Einsicht und ästhetischer Urteilskraft. Weitgehend erhalten blieb
dieses Ensemble in der kommunikativen Alltagspraxis, in der sich
kognitive Deutungen, moralische Bewertungen und das Ausdruckshandeln

von Personen noch durchdringen. Auf gesamtgesellschaftlicher Ebene

44 K.-O. Apel, Das Problem einer philosophischen Theorie der Rationalitätstypen,
24.



Vernunft — Kommunikation — Diskurs 113

haben sich diese Rationalitätssphären dagegen in die Bereiche von
Wissenschaft, Recht und Kultur aufgespalten.

Sollen diese Vereinseitigungen überwunden werden, müssen

Gemeinsamkeiten, Querverbindungen und Ubergänge zwischen diesen

sozialen Teilsystemen und Expertenkulturen sichtbar gemacht werden,
ohne daß damit ihre berechtigte Autonomie und Eigenlogik zurückgenommen

wären. Benötigt wird eine Plattform, auf der Entsprechungen
und Unterschiede in gleicher Weise zu verhandeln sind. Verlangt ist
dazu ein Rationalitätskonzept, das mehr umfaßt als die auf das Kognitiv-
Instrumentelle enggeführte Zweckrationalität.

Mit dem methodischen Instrumentar der Transzendentalpragmatik
läßt sich auf der Grundlage verständigungsbezogenen Handelns ein
solcher Vernunftbegriff entwickeln. An die Stelle der von
geschichtlich-sozialer Aktion abgekoppelten vorsprachlich-einsamen Reflexion
der Bewußtseinsphilosophie tritt hier die ursprüngliche Theorie—Praxis-Einheit

von Sprachhandlungen, die Interdependenz von sozialer
Interaktion und philosophischer Reflexion. Der Transzendentalpragmatiker

betrachtet die Sprache gleichsam «bei der Arbeit», nämlich so,
wie sie von den Sprechenden «mit dem Ziel verwendet wird, zum
gemeinsamen Verständnis einer Sache oder zu einer gemeinsamen
Ansicht zu gelangen»45. Sein Interesse besteht in der Klärung von
Bedingungen für eine argumentativ erzielte Feststellung der
Übereinstimmung von Sprecher und Hörer hinsichtlich der Bedeutung des

Gesagten und ihrer Stellungnahme zur Zustimmungsfähigkeit des

Vorgebrachten.

Ausgehend von der Leitidee, Vernunft als Prinzip diskursiver
Verständigung über die Berechtigung der Geltungsansprüche menschlicher
Rede auf tatsachenbezogene Wahrheit, normative Richtigkeit, personale

Wahrhaftigkeit und sprachliche Verständlichkeit zu denken, will er
die Objektivität der Vernunft als Intersubjektivität argumentativ gestützter

und konsensuell beglaubigter Handlungsgründe rekonstruieren.
Indem dieser Ansatz bei den Bedingungen für das Gelingen menschlicher

Rede als kommunikativer Handlung zugleich die Voraussetzungen
für die Gültigkeit philosophischen Denkens als Interpretation dieser

Handlungen thematisiert, hat er weitreichende Konsequenzen für die
Grundlagenprobleme einer philosophischen Theorie des Sinnverste-

45J. Habermas, Rekonstruktive vs. verstehende Sozialwissenschaften, in: Ders.,
Moralbewußtsein und kommunikatives Handeln, Frankfurt 1983, 33.



114 Vernunft - Kommunikation - Diskurs

hens und der Interpretation, der Argumentation, der Wahrheitsfindung
und der Rationalitätskritik46. Was alle diese Einzeltheorien verbindet,
ist zum einen die Frage, auf welche Sinn, Bedeutung und Geltung
konstituierende Basis sich die verschiedenen Handlungssphären des

Menschen zurückführen lassen («Letztbegründung») und zum anderen
die von diesem Fundament ausgehende Suche nach einer umfassenden
Form von Vernünftigkeit, auf die hin jede Rationalitätskritik als

möglicher Beitrag zur Selbstaufklärung der Vernunft gelesen werden kann

(«Selbsteinholung»).

1. Weltbezug und Sinnbezug:
Geltungsgründe von Handlungen

Eine transzendentalpragmatische Hermeneutik menschlicher
Sinnvollzüge macht das scheinbar Selbstverständliche zum Problem und
dient damit gerade der Beseitigung von möglichen Mißverständnissen.
Ihr Thema sind Vorgänge, in denen ein Subjekt mit einem anderen

Mitglied seiner Kultur-, Traditions- und Sprachgemeinschaft über
einen Sachverhalt seiner Erlebniswelt kommuniziert und mit seinem

Sprechakt etwas mit einer bestimmten Absicht bzw. von einer bestimmten

Bedeutung zum Ausdruck bringt47.
« Verständigungsbezogen» ist ein Handeln, bei dem die beteiligten

Personen nicht bloß subjektive Nutzen- und Erfolgskalküle verfolgen,
sondern ihre Handlungspläne einvernehmlich aufeinander abstimmen
wollen. Verständigung stellt nicht allein einen empirischen Vorgang
dar, der ein faktisches Einverständnis herbeiführt, sondern bildet einen

46 Die folgende Darstellung berücksichtigt neben den bereits zitierten Arbeiten von
K.-O. Apel, D. Böhler und W. Kuhlmann auch J. Habermas' Ansatz einer formalen
Sprachpragmatik in Ders., Theorie des kommunikativen Handelns. Bd. 1, Frankfurt
1981, 25-71, 367-452; Ders., Moralbewußtsein und kommunikatives Handeln, 53-125 ;

Ders., Vorstudien und Egänzungen zur Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt

1984 ; Ders., Der philosophische Diskurs der Moderne, 344—379. Habermas versucht
in seiner «Fundamentalpragmatik» ohne einen transzendentalen Letztbegründungsanspruch

auszukommen. Zu den Defiziten und Widersprüchen, die sich daraus für sein

Konzept einer Basistheorie rekonstruktiver Wissenschaft ergeben, siehe W. Kuhlmann,
Philosophie und rekonstruktive Wissenschaft. Bemerkungen zu Jürgen Habermas' Theorie

des kommunikativen Handelns, in: ZphF 40 (1986) 224—234.
47 Vgl. D. Böhler, Philosophische Hermeneutik und hermeneutische Methode, in:

M. Fuhrmann u.a. (Hg.), Text und Applikation (Poetik und Hermeneutik IX), München
1981, 483-511.



Vernunft — Kommunikation — Diskurs 115

Prozeß der gegenseitigen Information und Überzeugung. Um kommunikative

Handlungen verstehen zu können, muß man daher die Basis

vergegenwärtigen, auf der die mit diesen Vollzügen jeweils verbundenen

Geltungsansprüche akzeptabel sind :

Je nachdem, ob die Beteiligten sich auf Sachverhalte in der
natürlichen Umwelt (als der Gesamtheit faktischer Tatbestände), in der

gemeinsamen sozialen Lebenswelt (als der Gesamtheit interpersonaler
Beziehungen) oder in der eigenen subjektiven Innenwelt (als der
Gesamtheit der dem Individuum privilegiert zugänglichen Erlebnisse
und Zustände) Bezug nehmen, erheben sie dabei für den Inhalt ihrer
Äußerung einen Geltungsanspruch auf Tatsächlichkeit, Richtigkeit,
Wahrhaftigkeit und für den Vollzug ihrer Äußerung den Anspruch auf
Verständlichkeit.

1. Tatsächlichkeit besagt, daß die Existenzvoraussetzungen für den Inhalt
einer Aussage erfüllt sind, d.h. daß sich das Behauptete tatsächlich so

verhält, wie es beschrieben wurde.
2. Richtigkeit besagt, daß mit der jeweiligen Handlung eine Norm oder ein
Wert verbunden ist, die von einem allgemein anerkannten rechtlich-moralischen

Hintergrund gedeckt sind.
3. Wahrhaftigkeit besagt, daß ein Sprecher es mit seinen Intentionen,
Bedürfnissen, Interessen und Gefühlen ernst meint und er sie unverfälscht
zum Ausdruck bringt.
4. Verständlichkeit besagt, daß ein Sprecher die Kompetenz besitzt, die

Verwendungsregeln des jeweils gewählten Kommunikationsmediums so

weit zu beherrschen, daß der Hörer ihm weitgehend fehler- und störungsfrei

folgen kann.

Ziel der Verständigung ist die Herbeiführung eines Einverständnisses

über den Inhalt menschlicher Weltbezüge, das in der intersubjektiven

Gemeinsamkeit des Wissens von Tatsachen, des miteinander
Übereinstimmens in normativen Fragen und des gegenseitigen Vertrauens
und Verstehens besteht. Die vier Sinn- und Geltungsbedingungen
sozialen Handelns können darum nicht einseitig erfüllt sein ; sie sind
vielmehr Voraussetzung für die gegenseitige und intersubjektive
Anerkennung eines sprachlichen Ausdrucks. Eine Sprechhandlung führt nur
dann zu einem Einverständnis zwischen Sprecher und Hörer, wenn sie

verständlich ist. Der Adressat versteht sie, wenn er erkennt, was ihren
Gehalt und ihren Anspruch akzeptabel macht. Eine Aussage ist für
einen Hörer dann akzeptabel, wenn man ihren Inhalt auf dieser vier-



116 Vernunft — Kommunikation — Diskurs

fachen Geltungsbasis ausweisen kann. Er muß also einsehen können,
warum ein Sprecher «sich berechtigt fühlte, bestimmte Behauptungen
(als wahr) vorzubringen, bestimmte Werte und Normen (als richtig)
anzuerkennen, und bestimmte Erlebnisse (als wahrhaftig) auszudrücken

(bzw. anderen zuzuschreiben)»48. Nur insofern er sich die Gründe
erschließt, welche die Geltungsansprüche des Sprechers rechtfertigen,
kann er Bedeutung und Tragweite seiner Äußerung erfassen und
verstehen.

Diesen Bedingungen unterliegen nicht nur die aktuell an einer
Kommunikation beteiligten Personen, sondern auch die zeitlich-räumlich

entfernten Interpreten ihrer Äußerungen. Die Objektivität des

Sinnverstehens jenseits von Subjektivismus und Objektivismus ist nur
dadurch zu sichern, daß die Deutung einer Äußerung an den Vorgang
der Hervorbringung einer zu verstehenden Handlung rückgekoppelt
bleibt: Der Interpret muß in den allgemeinen Strukturen der
Verständigungsverhältnisse, auf die er sich bezieht, die Bedingungen für die
Rationalität seines Verstehens erkennen. Er muß sich dabei jene
Umstände vergegenwärtigen, unter denen die Beteiligten ihre
Beziehungen zueinander aufnehmen, mit Inhalt füllen und diesen Inhalt
rechtfertigen. Die Bedingungen sachgemäßer Interpretation sind
darum letztlich identisch mit den Voraussetzungen für das Gelingen
kommunikativen Handelns49.

2. Vom Behaupten zum Begründen :

Prohlematisierung von Geltungsansprüchen

Wenn eine Aussage ihrem Adressaten nicht evident ist, wenn ein
auftauchender Dissens durch Alltagsroutinen nicht aufgefangen werden

kann und gleichwohl nicht durch Willkür oder Gewalt entschieden
werden soll, ist die Fortsetzung der Interaktion nur dann rational, wenn
sie sich der argumentativen Mittel kommunikativer Vernunft bedient.
Ein Sprecher vermag einen Hörer erst dann zur Annahme seiner
Äußerung vernunftgemäß zu motivieren, wenn er auf Nachfrage überzeugende

Gründe angeben kann, die einer Kritik an seinem Geltungsanspruch

standhalten.

48 J. Habermas, Moralbewußtsein und kommunikatives Handeln, 39.
49 Vgl. hierzu ausführlicher K.-O. Apel, Die Erklären / Verstehen-Kontroverse in

transzendentalpragmatischer Sicht, Frankfurt 1979.



Vernunft - Kommunikation - Diskurs 117

Ein Geltungsanspruch ist äquivalent der Behauptung, daß die

Bedingungen für die Gültigkeit, Triftigkeit und Stimmigkeit einer
Äußerung erfüllt sind. Die Einlösung von Geltungsansprüchen beginnt
daher damit, daß der Sprecher durch Appell an Erfahrungen und
Intuitionen, durch Argumente oder den Hinweis auf voraussehbare

Handlungsfolgen ihre Anerkennungswürdigkeit einsichtig macht. Berechtigt
ist ein Geltungsanspruch, wenn er sich mit den empirischen, theoretischen,

praktischen, analytischen, und hermeneutischen Mitteln der
Vernunft verteidigen läßt:

Der Anspruch einer deskriptiven Aussage, das von ihr Behauptete
sei der Fall, kann durch Rekurs auf eine Erfahrungsquelle oder durch

empirisch-historische Erklärungen bekräftigt werden, von denen der

Sprecher die Gewißheit bezieht, daß seine Behauptung zutrifft. Solange
die Erfahrung oder die Geschichte nichts anderes lehren, besteht kein

plausibler Anlaß, an einem Tatsachenanspruch zu zweifeln. Die
Richtigkeit einer Handlung läßt sich durch rechtlich-moralische Rechtfertigungen

erweisen, indem ihre Ubereinstimmung mit einem als legitim
anerkannten normativen Kontext dargelegt bzw. ihr Vorzug gegenüber
konkurrierenden Verhaltensweisen verdeutlicht wird. Richtigkeit trifft
sich mit Tatsächlichkeit darin, daß ihr Anspruch auf dem Weg
theoretisch-praktischer Diskurse und der Erzielung eines vernünftigen
Konsenses eingelöst werden kann. In beiden Fällen tragen Argumente die

Uberzeugungslast.
Dagegen können Wahrhaftigkeitsansprüche nur durch konsistentes

Verhalten eingelöst werden. Die Aufrichtigkeit eines Subjekts läßt sich

nicht durch Angabe von Gründen belegen, sondern nur in der

Fortsetzung seines Verhaltens und an den Konsequenzen seines Wollens
und Tuns ablesen.

Verständlichkeit stellt einen faktisch schon eingelösten Geltungsanspruch

dar, solange eine Kommunikation überhaupt ungestört verläuft.
Wenn Mißverständnisse auftreten, wenn die Regeln des Sprachspiels,
dessen sich ein Sprecher bedient, seinem Partner so unklar sind, daß er
die geäußerten Sätze auf semantischer, grammatischer oder sogar
phonetischer Ebene nicht versteht, müssen beide versuchen, eine Einigung
über mögliche Kommunikationsmedien herbeizuführen, die sie

gemeinsam verwenden können. Hieran wird deutlich, daß Verständlichkeit

mehr noch zu den Bedingungen kommunikativen Handelns als zu
den in einer Kommunikation erhobenen Geltungsansprüchen zählt.



118 Vernunft - Kommunikation - Diskurs

Daß ein Sprecher einen Hörer zur Anerkennung der in seiner Aussage

eingelassenen Geltungsansprüche bewegen kann, ergibt sich weniger

aus der Klarheit des Gesagten als durch die Gewähr, den jeweils
geltend gemachten Anspruch mit Gründen zu rechtfertigen. Dem
Erfordernis einer rational herbeigeführten Anerkennung von
Geltungsansprüchen ist auf Seiten des Sprechers allein diese

Gewährleistungsverpflichtung gemäß.
Der Weg zur konsensuellen Ratifikation eines Geltungsanspruches

verläuft im Idealfall über die Phasen der situativen Geltungsproblema-
tisierung und der argumentativen Geltungseinlösung. Argumentationen

zählen zu jenem Typus von Rede, « in dem die Teilnehmer strittige
Geltungsansprüche thematisieren und versuchen, diese mit Argumenten

einzulösen oder zu kritisieren. Ein Argument enthält Gründe, die in
systematischer Weise mit einem Geltungsanspruch verknüpft sind. Die
«Stärke» eines Arguments bemißt sich, in einem gegebenen Kontext,
an der Triftigkeit der Gründe ; diese zeigt sich u.a. daran, ob ein Argument

die Teilnehmer eines Diskurses überzeugen, d.h. zur Annahme
des jeweiligen Geltungsanspruchs motivieren kann»'0.

3. Im Streit um das bessere Argument :

Strukturen diskursiver Rationalität

Ob Argumente, die zur Einlösung von Geltungsansprüchen vorgetragen

werden, vernünftig sind oder ob sie nur für vernünftig gehalten
werden, ist nicht dasselbe. Sprecher und Adressat können nicht Gründe
vorbringen und verstehen, ohne sie zu bewerten. Sich Gründe zu

vergegenwärtigen, ohne ihnen gegenüber mit «Ja », « Nein » oder «

Unentschieden» Stellung zu beziehen, bedeutet, daß man noch nicht verstanden

hat, was sie sind und was sie wollen : Gründe verlangen danach

beurteilt zu werden, ob sie triftig sind, einleuchten, Einwände entkräften

usw.
Einverständnis beruht auf Überzeugtsein. Überzeugungen sind nur

vernünftig, wenn sie sich auf plausible Gründe stützen. Ebenso bemißt
sich die Rationalität derer, die an Kommunikationen teilnehmen, an

ihrer Bereitschaft und Fähigkeit, für ihre Behauptungen Plausibilität
herzustellen und mit Vernunftargumenten zu stützen, sich gegenseitiger

,UJ. Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns. Bd. 1, 38.



Vernunft — Kommunikation — Diskurs 119

Kritik auszusetzen, ihre zunächst nur subjektiven Auffassungen
intersubjektiver Prüfung zu unterziehen und gegebenenfalls (d.h. falls sie

nicht verallgemeinerbar sind) zugunsten solcher Positionen zu überwinden,

für die in einer prinzipiell unbegrenzten Argumentationsgemeinschaft

aufgrund rationaler Argumentation Zustimmung zu finden ist.

Bei der Bewertung von Gründen kommen die Beteiligten nicht
umhin, Prüfungsmaßstäbe zu unterstellen, die sie als für alle Parteien
verbindlich erachten. Diese Kriterien für die Identifizierung korrekter
(logischer) Schlußfolgerungen, zutreffender Beschreibungen, plausibler
Rechtfertigungen, angemessener Beurteilungen und authentischer
Selbstdarstellungen gehören zu den Konstitutiva des argumentativen
Diskurses. Er stellt ein Forum kooperativer Wahrheitssuche dar und
weist Strukturen einer Kommunikationssituation auf, welche in besonderer

Weise die Beteiligten vor argumentationsfremden Einflüssen
schützt. Objektivität verbürgende, Geltung gewährende und legitimierende

Kraft haben nur solche Regeln und Prozeduren der Diskussion,
die eine unter freien und gleichen Subjekten erzielte Ubereinstimmung
von einem zufälligen oder erzwungenen Konsens zu unterscheiden
erlauben :

Der Diskurs muß offen sein für alle Subjekte, die sprach- und

handlungsfähig sind und den Willen zeigen, sich nur dem eigentümlichen

Zwang des besseren Argumentes zu beugen. Diesem zwanglosen
Zwang kommt der Charakter einer intellektuellen Nötigung zu, die aber

für denjenigen jeden Zwangscharakter verliert, der in den als überzeugend

erkannten Argumenten seines Partners den Verbindlichkeitsanspruch

eigener Vernunfteinsicht ratifiziert.
Allen Diskursteilnehmern ist aus diesem Grund die chancengleiche

und gleichberechtigte Gelegenheit für entsprechende Wortmeldungen
einzuräumen ; dafür verpflichten sie sich, für die Dauer des Diskurses

keinem anderen Interesse als dem an einem rational motivierten Konsens

über bislang strittige Geltungsansprüche zu folgen. Die Einhaltung
dieser Bestimmungen dient der Subtraktion aller die Möglichkeit eines

rationalen Konsenses störenden äußeren Einwirkungen sowie der

Neutralisierung von Unzulänglichkeiten auf Seiten der Teilnehmer. Solange
diese Zwänge nicht als aufgehoben gelten, besteht die Gefahr eines auf

Täuschung oder Selbstbetrug beruhenden Pseudokonsenses.

Diskurse sind auf die Feststellung von Übereinstimmungen
ausgerichtet. Dabei ist es unerheblich, ob ein theoretisch-empirischer Diskurs

zur Prüfung des Wahrheitsanspruchs von Sachverhaltsbehauptungen



120 Vernunft — Kommunikation — Diskurs

oder ein praktisch-ethischer Diskurs zur Prüfung des Verbindlichkeitsanspruchs

von Verhaltenserwartungen geführt wird. Übereinstimmungen

lassen sich in beiden Fällen auf vernunftgemäße Weise nur durch
rationale Argumente herbeiführen. Beweise und Argumente müssen so

beschaffen sein, daß jeder rational und kompetent Urteilende zum
gleichen Schluß kommen müßte, und daß jemand, der ad hoc sein

Einverständnis verweigert, zur Zustimmung gebracht werden könnte,
wenn er sich bloß vom Zwang des jeweils triftigeren Argumentes leiten
ließe. Bei einem praktischen Diskurs ist z.B. eine moralische Norm
dann allgemein zustimmungsfähig, wenn nachgewiesen wird, daß sich
die Folgen und Nebenwirkungen, die aus ihrer allgemeinen Befolgung
für die Befriedigung der Interessen eines jeden Einzelnen resultieren,
von allen Betroffenen zwanglos akzeptiert werden können.

Triftig ist ein Argument dann, wenn man sich in Widersprüche
verwickelt bei dem Versuch, ihm nicht zuzustimmen bzw. wenn ihm
gegenüber jede negative Stellungnahme als ungerechtfertigt nachweisbar

ist51. Sofern Argumente durch logische Ableitungen zwingend sind,
fördern sie allerdings nichts substantiell Neues zutage. Und soweit sie

substantiellen Gehalt haben, stützen sie sich auf Erfahrungen, die im
Lichte wechselnder (naturwissenschaftlicher) Theorien oder
Beschreibungssysteme verschieden interpretiert werden können und daher
keine ultimative Beweisgrundlage bieten. Wird tatsächlich ein Konsens
erzielt, kann er nicht deswegen für vernünftig gelten, weil die

Bedingungen einer idealen Kommunikationsgemeinschaft zumindest
annähernd erfüllt wurden. «Vielmehr halten wir ihn für rational, weil wir
unterstellen, daß er auf der Einsicht aller und auf der Qualität der
Gründe beruht, die vorgebracht wurden»52. Ein solcher Konsens ist

aber nur solange gültig, wie niemand auf überzeugende Weise die
Gründe in Frage stellt, aufgrund deren er für rational gehalten wurde.
Die Tatsache, daß niemandem mehr Zweifel kommen oder

Gegenargumente einfallen, bietet keine Gewähr dafür, der festgestellten
Übereinstimmung nicht zu mißtrauen. Es kann darum «niemals einen

Zeitpunkt geben, zu dem man sagen könnte : von jetzt an kann unser
Konsens nicht mehr in Frage gestellt werden ; vielmehr, daß er nicht
mit guten Gründen in Frage gestellt werden kann, folgt daraus, daß er

51 Die Bestandteile eines rationalen Argumentes analysiert umfassend St. Toulmin,
Der Gebrauch von Argumenten, Kronberg 1975.

52 A. Wellmer, Ethik und Dialog. Elemente des moralischen Urteils bei Kant und in
der Diskursethik, Frankfurt 1986, 215.



Vernunft — Kommunikation — Diskurs 121

gut begründet ist. Daß es sich aber um einen gut begründeten Konsens
handelt, folgt daraus, daß die Gründe gut sind, auf denen er beruht —

nicht daraus, daß alle diese guten Gründe akzeptiert haben»53.

Wahrheitskriterien wandeln sich zudem mit geschichtlich und

gesellschaftlich Varianten Rationalitätskriterien. Was jeweils als «triftiger

» Grund gelten darf, hängt von Standards ab, die selbst Gegenstand
eines Diskurses sein können. So wird man am Ende der Moderne
«Wahrheit» weder einseitig von subjektiven Gewißheiten (Evidenztheorie),

noch von der Übereinstimmung zwischen Gegenstand und
Aussage (Korrespondenztheorie) oder von der logischen Stimmigkeit
bestimmter Aussagengefüge (konstruktivistische Kohärenztheorie)
definieren. Vielmehr wird man diese Aspekte in eine Konvergenz zu

bringen suchen, was in einem unabschließbaren, weil für jeweils neue
Erkenntnisse und Eingaben offenen Diskurs zu geschehen hat54. Die
Forderung, nur solche Geltungsansprüche als begründet anzuerkennen,
die die rational motivierte Zustimmung aller möglichen Betroffenen
finden kann, bedeutet schon aufgrund der Kontingenz und Geschichtlichkeit

vernünftiger Weltbewältigung schlichtweg eine Sisyphos-
aufgabe55.

Entzogen ist dieser Kontingenz allein jenes vorgängige, von allen

sprachfähigen Subjekten geteilte, jedoch bloß intuitive, d.h. der
reflexiven Rekonstruktion bedürftige Wissen, auf das alle rekurrieren müssen,

wenn sie sagen sollen, was es bedeutet, in eine Argumentation
einzutreten. Dieses Wissen spricht sich in Sätzen aus, «die man nicht
verstehen kann, ohne zu wissen, daß sie wahr sind»'6. Zugänglich ist
dieses Wissen wiederum nur über einen Diskurs, der nach den

Bedingungen für das Gelingenkönnen von Argumentationshandlungen und

" Ebd. 210. Vgl. ferner H. Scheit, Wahrheit — Diskurs — Demokratie. Studien zur
«Konsensustheorie der Wahrheit», Freiburg/München 1987.

53 Vgl. K.-O. Apel, Fallibilismus, Konsenstheorie der Wahrheit und Letztbegründung,

in: Philosophie und Begründung, 116-211.
" Vgl. J- Habermas, Vorbereitende Bemerkungen zu einer Theorie der kommunikativen

Kompetenz, in : Ders./N. Luhmann, Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie-

Was leistet die Systemforschung?, Frankfurt 1971, 124: «Ich nehme, um wahre
von falschen Aussagen zu unterscheiden, auf die Beurteilung anderer Bezug - und zwar
auf das Urteil aller anderen, mit denen ich je ein Gespräch aufnehmen könnte (wobei ich
kontrafaktisch alle die Gesprächspartner einschließe, die ich finden könnte, wenn meine
Lebensgeschichte mit der Geschichte der Menschheit koextensiv wäre). Die Bedingung
für die Wahrheit von Ausssagen ist die potentielle Zustimmung aller anderen. Jeder
andere müßte sich überzeugen können, daß ich dem Gegenstand das Prädikat p
berechtigterweise zuspreche, und müßte mir dann zustimmen können. »



122 Vernunft — Kommunikation - Diskurs

damit für den Sinn und die Gültigkeit von Argumenten fragt. Die
Bezeichnung dieser Begründungsreflexion als «Diskurs» will kenntlich
machen, daß die philosophische Reflexion in der Lage sein muß, ihre
Resultate selbst zu prüfen. Die oben erwähnte Notwendigkeit einer

Selbstaufklärung der Vernunft und der Konzeption eines integralen
Rationalitätskonzepts mündet hier in die Logik der diskursiven
Vernunft.

iv. Widerspruch und Anspruch der Moderne:
Grenzen der diskursiven Vernunft

Daß die philosophische Selbstaufklärung der Vernunft zugleich
auch eine Kritik, das heißt eine kritische Prüfung und Abmessung der

Ansprüche der Vernunft sei, macht den Gang der Philosophie seit Kant,
insbesondere der Transzendentalphilosophie aus57. Die Diskursrationalität

bildet die vorläufig letzte Stufe dieser Entwicklung. In ihr vollzieht
sich nicht nur die methodische Selbstentfaltung der Subjektreflexion,
sondern auch des intersubjektiven Dialogs und des gesellschaftlichen
Seins. Diese Erweiterung macht sie zum Paradigma einer nach-ideali-
stischen und post-materialistischen Basistheorie der Philosophie bzw.

ihrer Einzeldisziplinen: Erkenntnis- und Wahrheitstheorie, Hermeneutik

und Ethik, Subjekt- und Sozialtheorie.
In der Retrospektive des Diskurstheoretikers auf die Pathologien

und Paradoxien der Moderne erscheinen die zweckrationale Verfügung
über eine zum Gegenstand gemachte Natur ebenso wie eine narzißtisch

überzogene Autonomie im Sinne strategischer Selbstbehauptung als

Abkapselung von den kommunikativen Strukturen und Gehalten der

Lebenswelt. Sie sind Produkt «einer Usurpation, und zwar eines
gesellschaftlichen Prozesses, in dessen Verlauf ein untergeordnetes Moment
den Platz des Ganzen einnimmt, ohne die Kraft zu besitzen, sich die
Struktur des Ganzen zu assimilieren»58. Die Ironie dieser Entwicklung
besteht darin, daß das Vernunftpotential der Moderne zuerst in jenem
Bereich von Ökonomie und Technik realisiert wurde, der heute jene

56 K.-O. Apei., Das Problem einer philosophischen Theorie der Rationalitätstypen,
24.

57 Vgl. K. H. Haag, Der Fortschritt in der Philosophie, Frankfurt 21985.
58 J. Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne, 367.



Vernunft — Kommunikation — Diskurs 123

kommunikative Alltagspraxis zu überlagern und zu entstellen droht,
von der es einst freigesetzt wurde.

Die Moderne verlangt zu ihrer Fortsetzung eine Reformulierung
des einseitig zweckrationalen Konzepts der Selbsterhaltung von
Subjekten und Systemen. Die entsprechend notwendigen, jedoch nicht
hinreichenden Parameter enthält das Konzept der Diskursrationalität.
Wegen seines hohen Abstraktionsgrades, seines formalen und rein pro-
zeduralen Charakters bewegt es sich in erheblicher Distanz zu den

alltags-weltlichen Zusammenhängen jeder Vernunftpraxis. Mit dem

gesellschaftlichen Leben ist die Diskursrationalität allenfalls dadurch

verflochten, daß dieses selbst durch Akte der Verständigung konstituiert

wird. Zwar reproduziert sich jede Gesellschaft materiell über die

Wege und Resultate zweckrationaler Weltbewältigung. Aber diese

instrumenteilen Handlungssphären sind mit kommunikativen
verschränkt. Da komplexe Gesellschaften ihren Bestand nur über eine

Koordinierung der Tätigkeiten ihrer Mitglieder und Teilsysteme
sichern können, erfordert die Reproduktion sozialer Systeme eben auch
die Erfüllung der Bedingungen kommunikativ-diskursiver Rationalität.
Indem der Diskurstheoretiker sich auf die Rekonstruktion von
Fundamentalnormen für das Verfahren rationaler Willensbildung und
Entscheidungsfindung beschränkt, schafft er Raum für die Ausschöpfung
aller möglichen Ressourcen menschlicher Daseinsdeutung und -bewäl-

tigung, leistet dazu aber keinen eigenen substantiellen Beitrag. Diskurse
stehen für jene Prozeduren, nach denen sich Vernunftsubjekte darüber

einigen können, was für sie hinter der Idee des «gelungenen Lebens»
steht und wie sie ihre verschiedenen Vorstellungen miteinander in

Einklang bringen können59. Sie sind offen für jede Weltanschauung, die
sich mit den diskursiven Mitteln der kommunikativen Vernunft
rechtfertigen kann60.

59 Vgl. Ders., Können komplexe Gesellschaften eine vernünftige Identität ausbilden?,

in: Ders., Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus, Frankfurt 31982,

92-126.
60 Siehe dazu H.-J. Höhn, Handlungstheorie und Sozialethik. Reflexionsstufen einer

Ethik sozialen Handelns, in: JCSW 29 (1988) 29—60.



124 Vernunft - Kommunikation - Diskurs

1. Das «Andere » der diskursiven Vernunft

Die Herausforderungen der gegenwärtigen Kulturkritik aber
reichen weiter und gehen tiefer, als sie von den Vertretern der
Transzendentalpragmatik bisher wahrgenommen wurden. Ursprünglich
angetreten mit der Absicht, den Kurswert der philosophischen Leitwährung
«Vernunft» neu festzusetzen, wurde dabei en passant die Kritik an der
«Dialektik der Aufklärung» (Th. W. Adorno/M. Horkheimer)
konstruktiv fortgeschrieben, aber die Auseinandersetzung mit anderen

Hauptströmungen der jüngeren Zivilisations- und Vernunftkritik hat
keinen meßbaren publizistischen Niederschlag gefunden. Zu erinnern
ist vor allem an die psycho-historische und psycho-analytische Kritik
des Kantischen Vernunftbegriffs61, die von einem neuen Interesse am

Mythos und am Irrationalen inspirierte Kritik wissenschaftlicher
Weltbewältigung62 und die Ansätze «postmoderner» Erkenntnistheorien,
die aus einer radikalen Destruktion der für die Neuzeit einst maßgeblichen

philosophischen Grundlagen resultieren63.
Sucht man nach einem gemeinsamen Nenner dieses sehr facettenreichen

Streites um das Projekt der Moderne, kann als einheitliches

61 Vgl. H. Böhme / G. Böhme, Das Andere der Vernunft. Zur Entwicklung von
Rationalitätsstrukturen am Beispiel Kants, Frankfurt 21985 ; G. Böhme, Anthropologie in
pragmatischer Hinsicht, Frankfurt 1985; Ders., Philosophieren mit Kant. Zur
Rekonstruktion der Kantischen Erkenntnis- und Wissenschaftstheorie, Frankfurt 1986, 229-
249 ; H. Kimmerle (Hg.), Das Andere und das Denken der Verschiedenheit, Amsterdam
1987.

62 Siehe hierzu etwa H. Poser (Hg.), Philosophie und Mythos. Ein Kolloquium,
Berlin 1979 ; H. P. Duerr (Hg.), Der Wissenschaftler und das Irrationale. 2 Bde., Frankfurt

1981 ; K. Hübner/J. Vuillemin (Hg.), Wissenschaftliche und nichtwissenschaftliche

Rationalität, Stuttgart 1982; M. Frank, Der kommende Gott. Vorlesungen über die
Neue Mythologie, Frankfurt 1982 ; R. Grabsch, Identität und Tod. Zum Verhältnis von
Mythos, Rationalität und Philosophie, Frankfurt 1982; H. Holzhey /L. Leyvraz (Hg.),
Rationalitätskritik und neue Mythologien, Bern 1983; K. H. Bohrer (Hg.), Mythos und
Moderne. Begriff und Bild einer Rekonstruktion, Frankfurt 1983; R. Panikkar, Rückkehr

zum Mythos, Frankfurt 1985; K. Hübner, Die Wahrheit des Mythos, München
1985; K. Albert, Mystik und Philosophie, St. Augustin 1986.

63 Zu diesen zuerst in Frankreich virulenten philosophischen Tendenzen vgl. die
Arbeiten von M. Foucault, Von der Subversion des Wissens, Frankfurt 1977 ;

J.-F. Lyotard, Das postmoderne Wissen, Graz/Wien 1986; Ders., Der Widerstreit,
Graz/Wien 1987; J. Derrida, Apokalypse, Graz/Wien 1985; J. Baudrillard, Die fatalen

Strategien, München 1985 ; Ders., Agonie des Realen, Berlin 1978. Zur Postmoderne-
Diskussion insgesamt siehe W. Welsch, Unsere postmoderne Moderne, Weinheim 1987 ;

P. Koslowski u.a. (Hg.), Moderne oder Postmoderne? Zur Signatur des gegenwärtigen
Zeitalters, Weinheim 1986 ; A. Wellmer, Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne.
Vernunftkritik nach Adorno, Frankfurt 1985.



Vernunft - Kommunikation - Diskurs 125

Motiv gelten, was die Aufklärungskritik seit Hegel64 beschäftigt: die

Verengungen und Einseitigkeiten, die Usurpationen und Verabsolutierungen

der neuzeitlichen Ratio. Angegriffen wird die moderne
Vernunftkultur als solche ; eingeklagt wird aber nicht das Ganze, sondern
das «Andere» der Vernunft. «Das Andere der Vernunft, das ist inhaltlich

die Natur, der menschliche Leib, die Phantasie, das Begehren, die
Gefühle — oder besser : all dieses, insoweit es sich die Vernunft nicht hat

aneignen können»65. Zugelassen und «vernünftig» ist die Natur lediglich

als Rohstoffreservoir, der menschliche Leib als Laboratorium phy-
siko-chemischer Prozesse, Phantasie und Gefühle als Impulsgeber
kommerzieller Interessen und Werbestrategien.

Das Andere, das die neuzeitliche Vernunft aus sich ausschloß oder
als eigenes Moment nicht wahrhaben wollte, erscheint je nach Herkunft
der vielfältigen Kritik an der neuzeitlichen Wissenschaft in verschiedenem
Licht: «Es wird (etwa als Sinnlichkeit und Phantasie) als Gegenkraft
eingefordert, als uneingestandene eigene Bestimmung entlarvt (etwa
die Aufklärung als Mythos ; das Irrationale in der Wissenschaft), als

Wahrheit über die fiktive Prätention behauptet (etwa die Vernunft als

Macht) »66.

Die aufklärerische Austreibung des Nicht-Rationalen aus der Welt
erweist sich gleichzeitig als Verlust des Zusammenhangs mit den Tiefen
der menschlichen Psyche. Sie wird damit bezahlt, daß sich das Subjekt
selbst fremd und unheimlich wird. Die Berechenbarkeit vernünftigen
Verhaltens wird erkauft mit einer Exterritorialisierung und radikalen
Kontrolle von Spontaneität. Begierden, Bilder, Ideen machen Angst
und die Angst, organisiert als Gewissen, dient ihrer Kontrolle»67.

Eine Diskurstheorie der Vernunft ist vor diesem Hintergrund a

priori überholt, wenn sie die Tatsache unterschlägt, daß die Ratio, an
der die Aufklärer die « differentia specifica » des Menschseins festmachten,

nur den kleineren Teil des menschlichen Seins konstituiert. Das

vernünftige Subjekt kann künftig nur noch verstanden werden in der

zugleich historischen wie lebensgeschichtlichen Dialektik von Bewußtem

und Unbewußtem, Kognitivem und Emotivem, von dem auf
Verfügen und Eindeutigkeit fixierten Begriffsdenken und einem Denken in

64 Vgl. W. Oelmüller, Die unbefriedigte Aufklärung. Beiträge zu einer Theorie der
Moderne von Lessing, Kant und Hegel, Frankfurt 21979.

65 H. Böhme / G. Böhme, Das Andere der Vernunft, 13.
66 E. Angehrn, Krise der Vernunft, 163.
67 G. Böhme, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, 11.



126 Vernunft — Kommunikation — Diskurs

Bildern, die quer stehen zur Macht des Begreifens. Von dieser Polarität
abzusehen hieße, an jener Rationalisierung sich weiterhin zu beteiligen,
«durch welche das Vernunftsubjekt sich gegen Natur, Phantasie oder
Leib als prinzipiell superiore Instanz ermächtigt hat»68 — mit den
hinreichend bekannten negativen Folgen.

2. Diskursive und komprehensive Vernunft

Die Rationalitätsverdrossenheit der letzten Jahre läßt sich zu einem

großen Teil als fast zwangsläufige Konsequenz einer Selbstauszehrung
der Vernunft erklären. Gemeint ist damit nicht allein die ethische

Einäugigkeit der Zweckrationalität, sondern auch die Selbstbeschränkung

der diskursiven Vernunft auf prüfende Kritik. Auch sie ist noch zu
sehr dem Intellektualismus der Neuzeit verhaftet, der vom Guten nur
das Gerechte übrig gelassen hat. Selbst wenn es möglich ist, kommunikative

und instrumenteile Handlungsrationalität miteinander zu
verknüpfen, so fehlt ihr immer noch jene Kraft und Kreativität des

Denkens, das Lebensräume tatsächlich bewohnbar macht und nicht bloß
über die Möglichkeitsbedingungen des Nachdenkens über ihre vernünftige

Gestaltung nachdenkt69.

Von der aktuellen Vernunftkritik ist daher zu lernen, daß heute
keine Bestimmung von Rationalität mehr zureichen kann, die das

Vernünftige allein an die logisch-normative Kernstruktur diskursiver
Argumentation binden will. Es muß vielmehr darum gehen, die Vernunft im
Hinblick auf ihr «Außerhalb» wieder beziehungsfähig zu machen und
die prädiskursiven Bedingungen der Möglichkeit kommunikativen
Handelns ins Blickfeld zu nehmen. Auf diese Weise kann es vielleicht
auch gelingen, die in der Moderne auseinandergetretenen Momente der

objektivierenden Erkenntnis, der Fähigkeit zum ethischen Urteil, zur
ästhetischen Wahrnehmung und religiösen Erfahrung wieder miteinander

zu verknüpfen, um die Ratio zu befähigen, das Unvordenkliche
wahrzunehmen und das Unverrechenbare zu schützen. Damit ist der

Philosoph keineswegs vor die falsche Alternative gestellt, entweder ins
Irrationale überzusetzen oder das Andere der Vernunft unter das Regiment

des Diskurses zu bringen. Wer an der Vernunft festhalten und

68 H. Böhme / G. Böhme, Das Andere der Vernunft, 19.
69 Vgl. auch D. Wandschneider, Der Begriff praktischer Vernunft in objektivistischer,

formalistischer und kognitivistischer Verkürzung, in: ZphF 31 (1977) 85—99.



Vernunft - Kommunikation - Diskurs 127

dadurch Philosoph bleiben will, hat vielmehr die Möglichkeit, daß er
sich in ein vernunftgemäßes Verhältnis zu diesem Anderen setzt. Dieses

Andere ist nicht das Unvernünftige, sondern das durch Vernunft an der
Grenze der Vernunft Erfahrene und in ihrem Licht Gesehene.

Philosophisch folgt daraus : die diskursive Vernunft zu einer «kom-
prehensiven» Rationalität zu erweitern. Gemeint ist damit, daß das

Rationale ohne sein Anderes nicht bestimmbar ist und daß es sich dieses

Andere dennoch nicht einverleiben darf. Zugleich muß aber auch dieses

Andere eine Beziehung zur Vernunft suchen, wenn es nicht zum
Platzhalter von Unverstand und Aberglaube werden will. Eine komprehen-
siv verstandene Vernunft versucht darum zum einen, das Rationale, das

auf das logisch Unhintergehbare, funktional Notwendige und ethisch
Gebotene reduziert wurde, in ein Verhältnis zu dem Zufälligen,
Veränderlichen und Unerwartbaren zu bringen, das beiden Seiten gerecht
wird. Sie setzt die Inhalte und Strukturen der sonst isoliert veranstalteten

ethischen, ästhetischen und religiösen Diskurse, der wissenschaftlichen

und nicht-wissenschaftlichen Sprachspiele, der philosophischen
und nicht-philosophischen Erkenntnisformen so zueinander in Beziehung,

daß Entsprechungen, Ubergänge und Querlinien zwischen ihnen
sichtbar und ihre jeweiligen Verengungen und Verzerrungen überwindbar

werden.
Zum anderen bemüht sich eine komprehensiv verstandene

Rationalität um eine Sondierung der existentialen Konstitutions- und
Vollzugsbedingungen vernünftiger Lebenspraxis. Erst dabei bekommt sie

die vor-, meta- und nicht-kognitiven Elemente einer kognitiven
Vernunfttheorie in den Blick. Auf der Geltungsbasis argumentativer Rede

allein ist es gerade nicht möglich, das zu leisten, was die Transzendentalpragmatik

intendiert: einen unverkürzten Begriff der Vernunft zu
rekonstruieren. Er bleibt solange verkürzt, wie davon abstrahiert wird,
auf welche diskursiv nicht ableitbaren Voraussetzungen der Diskurs
angewiesen ist und daß die Logik der Unvernunft, die Koalition von
Willkür, Gewissenlosigkeit und Gewalt oftmals «zwingender» sind als

die Überzeugungskraft triftiger Argumente. Das zweite Apriori
vernünftiger Existenz besteht neben dem « Faktum der Vernunft » (I. Kant)
daher in der Kontingenz der Vernünftigen und in ihrem Wissen darum,
daß das Aposteriori der Unvernunft nicht selten den «unendlichen

progressus der Vernunft» anhält. Der Widerstand gegen alles Wider-
und Unvernünftige hört dann auf rational zu sein, wenn es keinerlei
Aussicht gibt, daß er erfolgreich sein könnte. Dieser Realität zu begeg-



128 Vernunft — Kommunikation — Diskurs

nen reicht die Idealität einer «universalen Kommunikationsgemeinschaft»

nicht zu. Wenn nicht darüber hinaus eine Dimension
sinnverbürgender Existenz angenommen werden kann, die trotz der faktischen

Vergeblichkeit des Vernunfteinsatzes Zielmarken angibt, denen man
vernünftigerweise folgen kann, ist der Verzweiflung an der Vernunft
bereits vor ihrem Zusammenbruch nicht zu wehren.

Eine aus diesen Elementen zu entwickelnde Theorie der kompre-
hensiven Vernunft10 bleibt immer eine Suchbewegung. Sie fragt nach dem

Unabgegoltenen der Vergangenheit und nach dem Grund für die Hoffnung

auf eine gelingende Zukunft71. Sie strebt nach einer Versöhnung
des Menschen mit seiner inneren und äußeren Natur, wird aber zu
nüchtern sein, um in einen Kult alles Natürlichen abzugleiten. Sie klagt
kritisches Denken ein und findet sich nicht mit der Verkümmerung von
Phantasie und Emotionalität ab. Ihr Ziel ist es, eine nicht bloß formale

Ordnung der Lebenswelt hervorzubringen und neue Koordinaten rationaler

Diskurse zu ermitteln, nach denen nicht bloß immer neu diskutiert

wird, sondern vergessene Perspektiven und neue Sensibilitäten für
das zu Diskutierende aufkommen. Eben dies ist eine Hauptaufgabe für
eine Basistheorie der Philosophie. Sie hat am Ende der Moderne nur
dann noch eine Chance, wenn sie das Menetekel der Aufklärung: den
Verlust aller Inhalte, nicht aus den Augen verliert.

70 Zu einer ersten programmatischen Skizze einer Theorie der komprehensiven
Vernunft siehe H.-J. Höhn, Krise der Moderne — Krise der Vernunft, 32—37.

71 Vgl. Ders., Sinn der Geschichte — Sinn des Handelns, in: StZ 206 (1988) 139—

142.


	Vernunft - Kommunikation - Diskurs : zu Anspruch und Grenze der Transzendentalpragmatik als Basistheorie der Philosophie

