Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 36 (1989)

Heft: 1-2

Artikel: Vernunft - Kommunikation - Diskurs : zu Anspruch und Grenze der
Transzendentalpragmatik als Basistheorie der Philosophie

Autor: Ho6hn, Hans-Joachim

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761136

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HaNs-JoacHiM HOHN

Vernunft — Kommunikation —

Diskurs

Zu Anspruch und Grenze der Transzendentalpragmatik als
Basistheorie der Philosophie

Mit dem Aufkommen einer radikalen Kritik an dem wissenschaft-
lich-technischen Zivilisationsmodell der Neuzeit steht die Philosophie
vor der Frage, ob die Beibehaltung der instrumentellen Vernunft als
LeitgroBe neuzeitlicher Weltgestaltung kommende Katastrophen ver-
hindern kann oder nur deren vorzeitige Vollstreckung bedeutet’. Infra-
gegestellt sieht sich aber auch die Philosophie selbst, denn ihr Projekt
der Aufklirung ist eng mit dem der Moderne verkniipft. Die in den
letzten Jahren enorm gestiegene generelle Rationalititsverdrossenheit
macht heute Front gegen das Vernunftkonzept einer ganzen Epoche.
Sie erkennt hinter den Motiven der Aufklirung, dem Suchen nach
Wissen und Wahrheit, dem Ringen um politische Freiheit und wissen-
schaftliche Welterklarung nichts anderes als den Willen zur Macht: Als
ein sublimes und darum doppelt wirksames Streben nach Beherrschung
der duBeren und inneren Natur des Menschen habe die Aufklirung
zwar das Zwielicht des Mittelalters zerstreut — aber um den Preis, dal3 es
durch den hellen Wahn des neuzeitlichen Rationalismus ersetzt wurde.
Die Moderne miisse darum zu einem Projekt erklirt werden, auf dessen
vollstindige Durchfiihrung wegen der ihr anzulastenden Gefihrdungen

! Zur ersten Orientierung iiber die jingste Rationalititsdiskussion sieche H.-J. HOHN,
Krise der Moderne — Krise der Vernunft? Motive und Perspektiven der aktuellen Zivi-
lisationskritik, in: ZKTh 109 (1987) 20-47; E. ANGEHRN, Krise der Vernunft? Neuere
Beitrige zur Diagnose und Kritik der Moderne, in: PhR 33 (1986) 161-209.



94 Vernunft — Kommunikation — Diskurs

der Biosphire und der unleugbaren Risiken fir die Zukunft der
menschlichen Gattung zu verzichten sei®.

Die Verteidigung der Moderne kann tber die Ambivalenz ihres
Verlaufs nicht hinwegsehen. Die Dialektik der Aufklirung, die 6kolo-
gische Dauerkrise und die Erosionsprozesse im Bereich der Kultur
sprechen gegen jeden Zukunftsoptimismus. Unverkennbar ist auch, dal3
am Ende des 20. Jahrhunderts im Unterschied zu fritheren Zeiten der
Gang der Sozialgeschichte immer weniger von der industriellen Nutz-
barmachung natiirlicher Ressourcen, sondern von der Bewiltigung
ihrer negativen Spitfolgen beherrscht wird?. Diese Risikolagen der
Moderne rechtfertigen aber keinen Bruch mit ihrer Vernunftkultur im
ganzen, wenn auch das dominierende Rationalititsmodell der Neuzeit
den Ubergang in eine neue Gestalt finden muB.

Ob dies tatsichlich gelingt, hingt wesentlich davon ab, dal3 einer
sich selbst iiberschreitenden Vernunft vernunftgemifle Zielmarken
angeboten werden kénnen. Einfachhin an vorneuzeitliche Formen der
Realititsbewiltigung anzukniipfen, nachdem jenes moderne BewuBt-
sein, das sie einst in die Krise stiirzte, selbst in die Krise geraten ist, kime
einem kulturellen Anachronismus und einem Dementi des neuzeitli-
chen Denkens gleich. Auf diese Weise entsteht leicht ein intellektuelles
Vakuum, in das die uniiberpriiften Wahrheiten der aktuellen Technik-
und Wissenschaftskritik und die untberprifbaren Unwahrheiten der
New-Age-Bewegung einstrémen kénnen. Es kann heute nicht darum
gehen, das Kognitiv-Instrumentelle zugunsten des Esoterisch-Mytho-
logischen abzuwerten?. Die erste Herausforderung besteht darin, ver-
schiittete Wege der Vernunft wieder begehbar zu machen.

Zu bewiltigen ist diese Herausforderung von der Philosophie mit
einer zweifachen Anstrengung. Im Rahmen einer Theorie der Moderne
hat sie die ideengeschichtlichen Grundlagen des neuzeitlichen Zivili-
sationsmodells zu rekonstruieren und ihren eigenen Anteil daran kri-
tisch zu reflektieren. Dabei darf sie die geistigen und kulturellen Ent-

? Vgl. zu diesen Positionen, die sich das ebenso diffuse wie inflationir gebrauchte
Etikett « Postmoderne » gegeben haben: D. Kamper / W. van Reyjen (Hg.), Die unvoll-
endete Vernunft: Moderne versus Postmoderne, Frankfurt 1987; W. WEeLscH, Vielheit
ohne Einheit? Zum gegenwirtigen Spektrum der philosophischen Diskussion um die
«Postmoderne», in: PhJ 94 (1987) 111-141.

> Vgl. U. Beck, Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne, Frankfurt
1986.

1 Siehe hierzu den Literaturbericht von C.-F. GEYER, Rationalititskritik und «neue
Mythologien», in: PhR 33 (1986) 210-241.



Vernunft — Kommunikation — Diskurs 95

wicklungen der Moderne nicht blo3 in ihrem Ablauf protokollieren,
sondern sie mul3 auch Perspektiven einer zu greifbaren Resultaten fith-
renden philosophischen Zeitkritik anbieten. Zu diesem Zweck mulB sie
ein Rationalitdtskonzept entwerfen, das weder das philosophische Erbe
der Neuzeit verspielt noch an der Notwendigkeit zweifelt, einen Teil
dieser Erbmasse auszuschlagen. Unter den philosophischen Richtungen
und Schulen der Gegenwart sind Anregungen fiir die Lésung dieser
doppelten Aufgabenstellung am ehesten von den Studien K.-O. Apels
und seiner Schiiler zu erwarten. Thre Versuche zur Fundierung der
« Transzendentalpragmatik » als einer neuen prima philosophia kénnen
als der programmatische Neuansatz einer philosophischen Grundlagen-
reflexion verstanden werden, die sich bewuf3t den Herausforderungen
des weithin herrschenden Skeptizismus-Relativismus (sei es in fallibi-
listischer, sei es in hermeneutisch-historistischer Gestalt) 6ffnet (I). Sie
teilen zwar die Forderungen nach einer Transformation der iiberkom-
menen Rationalititsstandards, halten aber an der Moglichkeit einer
Letztbegriindung philosophischen Denkens fest (II). Ihr Vorhaben, die
Objektivitit der Vernunft als deren Intersubjektivitit zu rekonstruieren,
erdffnet neue Moglichkeiten, die Geltungsanspriiche der theoretischen
und praktischen Vernunft auf Wahrheitserkenntnis wieder in einem
gemeinsamen Bezugssystem zu diskutieren (III). Damit ist eine ent-
scheidende Voraussetzung geschaffen, im Streit um das Ende der
Moderne nicht schon das Ende der Philosophie proklamieren zu miis-
sen. Und solange diese noch etwas zu sagen hat, ist auch das Projekt der
Aufkldrung noch nicht vollendet, selbst wenn die Transzendentalprag-
matik dazu nur die notwendigen und nicht auch die hinreichenden
Bedingungen formuliert (IV).

I. PROBLEMHORIZONT :
KriTik DER MODERNE — KRITIK DER VERNUNFT

Der Beitrag der Philosophie zur Zivilisationskritik darf sich nicht
auf die Rolle des Souffleurs beschrinken, der bei der Abschiedsvorstel-
lung der neuzeitlichen Vernunft nur als Stichwortgeber gebraucht wird.
Allein durch eine philosophische Rekonstruktion und Aufarbeitung der
Bruchstellen und Verwerfungen moderner Gesellschaften gewinnt jede
Kultur- und Vernunftkritik die notige Tiefenschirfe, um zu erkennen,
welche Strukturen des neuzeitlichen Zivilisationsmodells nicht mehr



96 Vernunft — Kommunikation — Diskurs

tragen und zu ersetzen sind’. Dabei zeigt sich, dal3 die Ambivalenz der
Moderne im wesentlichen aus einer ausschliefllich instrumentell ver-
standenen und sich im Zweck/Mittel-Kalkiil bewegenden Rationalitdt
resultiert. Thre Kennzeichen sind im einzelnen die

— Gleichsetzung von rationaler Erfahrung mit kausal erklirender, objek-
tivierender Erkenntnis, die zur Ideologie einer technokratischen bzw.
expertokratischen Steuerung von Gesellschaft und Natur gefiihrt hat, und
die

— Gleichsetzung von Verniinftigkeit mit Zweckrationalitit, die mit den
Kategorien der zeitsparenden, effizienten und kostengiinstigsten Verwirk-
lichung vorgegebener Ziele operiert, aber nicht iiber die Verninftigkeit
dieser Ziele und die Verantwortbarkeit ihrer Verwirklichung Rechenschaft
ablegen kann.

Diese Verengungen und Verzerrungen resultieren aus weit zurick-
liegenden Weichenstellungen der europiischen Denktradition. Treffen
die Problemdiagnosen der philosophischen Vernunftkritik zu, wird
bereits in der Antike eine gegenstandstheoretische Auffassung von
Sprache und Bedeutung, Erkenntnis und Wahrheit festgeschrieben. In
der Moderne findet diese Tradition ihre Fortsetzung in einer Descartes
und Kant entlehnten Subjekt/Objekt-Logik, die bei der Analyse
menschlicher Weltbewiltigung die duflere Natur zum Inbegriff kausal
erklirbarer und technisch beherrschbarer Sachverhalte macht®.

Nach /. Habermas wurde diese Entwicklung verstirkt durch das
«bewuBtseinsphilosophische » Dogma der Aufklirung, die geltungsver-
biirgende Instanz von Erkenntnis und Rationalitit in das solitdre Sub-
jekt zu verlegen, das von der vorurteilsverhafteten und irrtumstrichti-
gen gesellschaftlichen Interaktion abgesetzt und der naturgesetzlich
determinierten AuBBenwelt entgegengesetzt werden muB3, damit es auto-
nom seine Daseinsgestaltung iibernehmen kann. Fiir Habermas hat in
der beginnenden Moderne ein noch nicht hinreichend tber sich auf-
gekliartes Denken aus der sprachlich verfafiten und gesellschaftlich
bedingten Interaktion das von ihr mit-konstituierte Moment des Selbst-

> Zur notwendigen sozialgeschichtlichen und soziologischen Grundlage einer philo-
sophischen Rekonstruktion und Aufarbeitung der Dialektik der Moderne vgl. J. BERGER
(Hg.), Die Moderne — Kontinuititen und Zisuren, Géttingen 1986.

¢ Vgl. exemplarisch R. LANDMEIER, Wissen und Macht. Studien zur Kritik der
naturbeherrschenden und sozialtechnologischen Vernunft, Miinster 1986.



Vernunft — Kommunikation — Diskurs 97

bewulltseins herausgelést und zu einer selbstindigen Bezugsgrofle des
Handelns und Erkennens hochstilisiert’.

Folgt man Habermas, so fithrt eine noch so rigorose Kritik an die-
sem Prinzip nur dann zum gewiinschten Effekt, wenn es zur Ablésung
jenes « cartesischen » und «kantischen » Paradigmas kommt, wonach die
Reflexion des einsamen Subjekts auf sein Denken gegeniiber jeder
Interaktion und jeglicher Beziehung auf die Umwelt den Geltungsgrund
aller sicheren und verbindlichen Erkenntnis ausmache?.

Folgerichtig bleibt die Uberwindung des fiir die Moderne typischen
rationalistischen und positivistischen Wissenschaftsideals, das Aufbre-
chen eines ethisch indifferenten Szientismus solange ein ungestilltes
Desiderat, wie die aktuelle Vernunftkritik entweder an den Voraus-
setzungen der «BewuBtseinsphilosophie» haften bleibt oder deren
Reflexionsstufe noch nicht einmal erreicht, — so geschehend in dem
Irrationalismus der « neuen Mythologie ».

Allerdings darf auf die alte Einseitigkeit in der Anerkennung der
BewuBtseinsphilosophie nicht die neue Einseitigkeit ihrer Verwerfung
folgen. «Tatsichlich ist das Paradigma des BewuBtseins keineswegs
erschopft, und zwar deshalb nicht, weil es niemals ausgeschopft worden
ist»?. Seine heuristische Fruchtbarkeit 1483t sich aber erst dann wieder
begreiflich machen, wenn es auch die inzersubjektiven Grundlagen allen
Selbst- und Weltverhiltnisses in den Blick bekommt.

Erst dann tritt die Kritik am verfiigenden und machtférmigen Den-
ken der subjektzentrierten Vernunft in produktiver Form auf, wenn sie
die Verurteilung des europiischen «Logozentrismus» anhand eines
erweiterten Rationalititsmalstabes rechtfertigen kann, von dem her
sich die Negativbilanz der neuzeitlichen Subjektphilosophie als unver-
niinftige Verkiirzung und Verzerrung eines in der sozialen Lebenswelt
immer schon wirksamen, aber nur partiell genutzten Vernunftpotenti-
als erkliaren laBt.

7 Vgl. J. HaBErMAs, Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwélf Vorlesungen,
Frankfurt 1985.

® Vgl. ihnlich G. KiMMERLE, Kritik der identititslogischen Vernunft. Untersuchung
zur Dialektik der Wahrheit bei Descartes und Kant, Kénigstein 1982.

? H. EBELING, Vernunft und Widerstand. Die beiden Grundlagen der Moral, Frei-
burg/Miinchen 1986, 15. Zur filligen Erneuerung einer Philosophie des Subjekts siehe
etwa K. CRAMER u.a. (Hg.), Theorie der Subjektivitit (FS D. Henrich), Frankfurt 1987;
H. NaGrL-DocekaL / H. VETTER (Hg.), Tod des Subjekts?, Wien 1987 (darin bes. die
Beitrige von H. Ebeling und W. Kuhlmann).



98 Vernunft — Kommunikation — Diskurs

II. PARADIGMENWECHSEL:
VON DER BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE ZUR KOMMUNIKATIONSREFLEXION

Die entscheidenden methodischen Voraussetzungen fiir die Kon-
zeption eines neuen Rationalititsparadigmas sind mit dem «linguistic
turn» in der Philosophie des 20. Jahrhunderts geschaffen worden. Zu
den wichtigsten Etappen dieser Wende gehoren die « Sinnkritik » in der
sprachanalytischen Philosophie des frithen und die «Sprachspieltheo-
rie» des spiten Wittgenstein'®, die Entfaltung einer «pragmatischen
Semiotik» von Ch. §. Peirce'! bis Ch. Morris'? sowie die Entdeckung des
bedeutungskonstituierenden Gebrauches der Sprache durch /. L. Au-
stin3 und /. R. Searle'*.

Nachdem die Sprache lange Zeit nur als ein besonderer Gegenstand
der Erkenntnis auftrat, riickt sie nun in den Rang einer entscheidenden
Erkenntnisvoraussetzung und eines unhintergehbaren Erkenntnisme-
diums auf. Gleichzeitig avanciert die Sprachphilosophie zur «prima
philosophia», indem sie die Frage nach den Méglichkeitsbedingungen
zuverlissiger Erkenntnis transformiert, d.h. prizisiert und erweitert zur
Frage nach den Bedingungen der Moglichkeit intersubjektiv giiltigen
Erkennens und Verstehens. Auf diesem Weg wird die mehrstellige
Relation sprachlich vermittelten Erkennens und Verstehens freige-
legt:

Erkenntnis ist notwendig daran gebunden, dal3 ein Subjekt mit Hilfe
von Sprachzeichen einer geschichtlich-konkreten Sprachgemeinschaft
etwas als etwas von bestimmter Bedeutung wahrnimmt bzw. zum Aus-
druck bringt. Ansatzpunkt philosophischer Reflexion muf3 demnach die
intersubjektive, sprachlich vermittelte Beziehung sein, die sprach- und
handlungsfihige Subjekte aufnehmen, wenn sie sich miteinander tiber
etwas verstindigen.

12 Vgl. L. WirTGENSTEIN, Tractatus Logico-philosophicus, in: DERrs., Schriften I,
Frankfurt 1960, 7-83; Ders., Philosophische Untersuchungen, in: ebd. 279-544.

11 Vgl. Ch. S. PeircE, Schriften. Bd. 1: Zur Entstehung des Pragmatismus; Bd. 2:
Vom Pragmatismus zum Pragmatizismus, Frankfurt 1967/70.

12 Vgl. Ch. W. Morris, Zeichen, Sprache und Verhalten, Diisseldorf 1973; DeRs.,
Pragmatische Semiotik und Handlungstheorie, Frankfurt 1977.

13 Vgl. J. L. Austin, How to Do Things with Words, Cambridge/Mass. 1962 (dt.: Zur
Theorie der Sprechakte, Stuttgart 1972).

14 Vgl. J.R. SEARLE, Speech Acts. An Essay into the Philosophy of Language, Cam-
bridge 1969 (dt.: Sprechakte, Frankfurt 1971).



Vernunft — Kommunikation — Diskurs 99

Dieser Ansatz fithrt vom Primat des einsamen transzendentalen
Subjekts zur Besinnung auf den Gemeinschafts- qua Sprachbezug des
Denkens und Erkennens als Sinnbasis und giiltigkeitsverbiirgender
Grundlage allen rechtfertigungsfihigen Wollens und Tuns: Sowohl die
Beziehungen zwischen einem Subjekt des Redens, Wissens, Handelns
und anderen solchen Subjekten als auch ihre Beziehungen zur sachhaf-
ten Umwelt sind nicht «unmittelbar», sondern getragen von einem
geschichtlich-konkreten, sprachlich verfaB3ten Beziehungsgefiige.

Mit dem Methoden- und Begriffsrepertoire der Semiotik ist es mog-
lich geworden, die neuzeitliche Engfiihrung des kommunikativen An-
teils am menschlichen Vernunftvermégen philosophisch zureichend zu
kritisieren und zu korrigieren : Wo das Erkenntnissubjekt «als solus ipse
angesetzt wird, konnen die Gedanken der Gemernschaft und der Ge-
schichte, die im Zentrum der gegenwirtigen Bemiihungen um eine
Rekonstruktion der Vernunft stehen, keinerlei prinzipielle Bedeutung
erhalten. Vielmehr macht der methodische Solipsismus den Weg fiir
eine Metaphysik und Ethik der gemeinschaftsunabhingigen, welt- und
geschichtslosen [nnerlichkeit frei, die von Augustinus iiber Luther und
Descartes bis zum Existentialismus in zahlreichen Varianten entwickelt
worden oder als Hintergrund verschiedener philosophisch-methodolo-
gischer bzw. sozialphilosophischer Konzepte wirksam geblieben
ist»13,

Die in der Semiotik vollzogene Uberwindung dieses Erbes der
europiischen Philosophiegeschichte hat allerdings ein neues Problem
entstehen lassen. Die Entdeckung «der» Sprache als Sinn- und Gel-
tungsgrund wahrheitsfihiger Erkenntnis verweist gleichzeitig auf die
kontingente Bedingung ihres geschichtlichen Vorkommens in zahlrei-
chen Einzelsprachen. Und dieses «geschichtliche Apriori» impliziert
seinerseits die kontingente Bedingung der Zugehérigkeit erkennender
und handelnder Subjekte zu einem bestimmten Sprach-, Kultur- und
Traditionszusammenhang. Folglich kann das philosophische Bemiihen,
zu den unhintergehbaren, unausweichlichen und notwendigen Mog-
lichkeitsbedingungen objektiver Erkenntnis zu gelangen, nur zu kon-
tingenten Sachverhalten vorstolen und droht damit den Anspruch der
klassischen Transzendentalphilosophie zu unterbieten und deren Ertrag
zu verspielen.

13 D. BOHLER, Das solipsistisch-intuitionistische Konzept der Vernunft und des Ver-
stehens. Traditionskritische Bemerkungen, in: ZphF 38 (1984) 271.



100 Vernunft — Kommunikation — Diskurs

Einen aussichtsreichen Ansatz, dieses Dilemma zu unterlaufen, der
gleichzeitig die gegenwirtige Rationalititskritik sowohl auffingt als
auch heuristisch fruchtbar macht, reprisentiert der von K.-O. Apel'®
initiierte, danach von D. Bibler'” und W. Kublmann'® ausgearbeitete
Entwurf einer «transzendentalen Sprachpragmatik». Hervorgegangen
ist dieses Programm zum einen aus einer wechselseitigen Kritik der
klassischen, transzendental gewendeten Philosophie des BewuBtseins
und der modernen sprachanalytisch orientierten Erkenntnistheorie!?.
Zum anderen wird hier gegen die neohistoristischen und relativisti-
schen Tendenzen in der jungeren angelsichsischen Erkenntniskritik 2
und gegen eine «anarchistische» Auflésung der (im Sinne von K.R.
Poppers Wissenschaftstheorie) kritischen Rationalitit?' an der Mog-
lichkeit einer philosophischen Letztbegriindung objektiv giiltiger Aus-
sagen festgehalten 22,

16 Vgl. besonders K.-O. ArkL, Transformation der Philosophie. 2 Bde., Frankfurt
21976 ; DErs. (Hg.), Sprachpragmatik und Philosophie, Frankfurt 31982 ; DERs., Zur Idee
einer transzendentalen Sprachpragmatik, in: J. Simon (Hg.), Aspekte und Probleme der
Sprachphilosophie, Freiburg/Miinchen 1974, 283-326; DErs., Einfithrende Bemerkun-
gen zur Idee einer transzendentalen Sprachpragmatik, in: C. H. Hempbricu (Hg,), Seman-
tics and Communication, Amsterdam,/London 1974, 81-108; DErs., Transzendentale
Semiotik und die Paradigmen der prima philosophia, in: E. voNn BtLow / P. SCHMITTERER
(Hg.), Integrale Linguistik (FS H. Gipper), Amsterdam 1979, 101-138; Ders., Warum
transzendentale Sprachpragmatik ?, in: H. M. BAuMGARTNER (Hg.), Prinzip Freiheit. Eine
Auseinandersetzung um Chancen und Grenzen transzendentalphilosophischen Denkens,
Freiburg/Miinchen 1979, 13-43.

17 Vgl. D. B6HLER, Rekonstruktive Pragmatik. Von der BewuBtseinsphilosophie zur
Kommunikationsreflexion : Neubegriindung der praktischen Wissenschaften und Philo-
sophie, Frankfurt 1985 ; DERs. u.a. (Hg.), Die pragmatische Wende. Sprachspielpragmatik
oder Transzendentalpragmatik ?, Frankfurt 1986.

¥ Vgl. W. KunLMANN, Reflexive Letztbegriindung. Untersuchungen zur Transzen-
dentalpragmatik, Freiburg/Miinchen 1985; DEers., Was spricht heute fiir eine Philoso-
phie des kantischen Typs?, in: Philosophie und Begriindung (hg. vom Forum fiir Phi-
losophie Bad Homburg), Frankfurt 1987, 84—115.

'? Siehe hierzu auch P. ASCHENBERG, Sprachanalyse und Transzendentalphilosophie,
Stuttgart 1982; E. Scuarer / W. VosseNnkulL (Hg.), Bedingungen der Méglichkeit.
«Transcendental Arguments» und transzendentales Denken, Stuttgart 1984.

20 Auf dieser Linie liegen zahlreiche Passagen in dem Werk von R. Rorty, Der
Spiegel der Natur. Eine Kritik der Philosophie, Frankfurt 1981.

# Vgl. exemplarisch P. FEYERABEND, Wider den Methodenzwang (Neuausgabe),
Frankfurt 1986.

?2 Vgl. vor dem Hintergrund der aktuellen Rationalititskritik K.-O. Aper, Das Pro-
blem einer philosophischen Theorie der Rationalititstypen, in: H. ScunApeLsacH (Hg.),
Rationalitdt. Philosophische Beitrige, Frankfurt 1984, 15-31; DErs., Die Herausforde-
rung der totalen Vernunftkritik und das Programm einer philosophischen Theorie der
Rationalititstypen, in: Concordia 11 (1987) 2-23.



Vernunft — Kommunikation — Diskurs 101

« Transzendental » ist dieses Konzept insofern, als es die Unterstel-
lung bestimmter Elemente und Strukturen sprachvermittelter Vollziige
als notwendige und unausweichliche Sinn- und Erfolgsbedingung
wahrheitsfihigen Denkens und rechtfertigungsfihigen Handelns er-
welist. « Pragmatisch » kann dieser Ansatz aufgrund seines methodischen
Leit- und sachlichen Grundprinzips genannt werden, jene Universalien
in der Reflexion auf die unverwerfbaren und alternativenlosen Voraus-
setzungen fiir das Gelingen menschlicher Rede als kommunikativer
Handlung zu identifizieren und dabei vor allem die Bedingungen des
Gebrauches von Sprachzeichen zu thematisieren, iiber die sich allein
Erkenntnis einstellt.

1. Methodischer Solipsismus :
Engpdsse der Bewn/f3tseinsphilosophie

Der Unterschied des transzendentalpragmatischen Ansatzes gegen-
iber der klassischen Transzendentalphilosophie besteht nicht darin,
daf3 von der Radikalitit der Frage nach den Méglichkeitsbedingungen
giiltiger Erkenntnis und der dabei notwendigen Einklammerung alles
als kontingent Denkbaren Abstriche gemacht werden. Seine Pointe
liegt vielmehr in der Einsicht, daB bei der radikalen reflexiven Distan-
zierung und Infragestellung aller kontingenten Voraussetzungen
menschlicher Existenz nicht auf das transzendentale (Einzel-)Bewuf3t-
sein zu rekurrieren ist, sondern mit der Entdeckung des apriori inter-
subjektiven Sinn-, Geltungs- und Wahrheitsanspruches menschlichen
Denkens auf die philosophisch nicht mehr hintergehbare (transzenden-
tale) Voraussetzung des Sprachspiels diskursiver Argumentation ver-
wiesen wird:

Kant setzte die Frage nach den Bedingungen der Moglichkeit der
Konstitution von Gegenstinden der Erkenntnis praktisch mit derjeni-
gen nach den Bedingungen der objektiven und intersubjektiven Giil-
tigkeit von Erkenntnisurteilen gleich. Er ging dabei primir von der
Suche nach den Méglichkeitsbedingungen synthetischer Urteile a priori
aus, deren intersubjektive Giiltigkeit fir ihn auf der Méglichkeit und
Notwendigkeit einer a priori vorsprachlichen und vorkommunikativen
Gegenstandskonstitution beruhte. Bei ihm blieb das Problem der
Rechtfertigung der intersubjektiven Giiltigkeit von sprachlich formu-
lierten Urteilen weitgehend auller Betracht. Zwar thematisierte er die



102 Vernunft — Kommunikation — Diskurs

subjektiven Erkenntnisvoraussetzungen und -dispositionen als Gege-
benheiten eines « BewuBtseins tiberhaupt», so dal Feststellungen tiber
ein kontingentes EinzelbewuBtsein ausgeschlossen blieben. Dennoch
war hier der Gegenstand der Reflexion nichts anderes als das «entin-
dividualisierte », von kontingenten Beimengungen befreite Einzelbe-
wulltsein. Ausgeblendet wurde tGberdies die Interdependenz zwischen
dem Sinn bzw. der Wahrheitsgeltung von Aussagen und den Rahmen-
bedingungen, unter denen sich die Gegenstinde, auf die sich «Sach-
verhaltsaussagen » beziehen, liberhaupt erst sinnhaft konstituieren?>.
Natiirlich wiirde man Kant in krasser Weise fehlinterpretieren,
wollte man ihn des « philosophischen Autismus» bezichtigen. Ihm lages
véllig fern, das SelbstbewuBtsein als selbstgentigsam anzusetzen?. Es
geht den logischen Grundformen und Begrindungsweisen von Er-
kenntnis und Handeln nur insofern voraus, « als sie ihren Sinn und ihren
wohlorganisierten und legitimierbaren Gebrauch einbiilen, wenn
nicht selbstbewuf3te Wesen vorausgesetzt werden kénnen»?’, die mehr
sind als Adresse von Geltungsanspriichen. Es ist aber ebenso unbestreit-
bar, da3 Kant und die ihm folgende Philosophie es unterlie3en, nach
Bedingungen der Moglichkeit giiltiger Erkenntnis und rechtfertigungs-
fihigen Handelns zu fragen, die genuin znfersubjektiver Natur sind %°.

2 Anstelle zahlreicher Einzelbelege zur Kantkritik sei hingewiesen auf D. BOHLER,
Rekonstruktive Pragmatik, 31-55, 58-64; H. HoppE, Synthesis bei Kant. Das Problem
der Verbindung von Vorstellungen und ihrer Gegenstandsbeziehung in der « Kritik der
reinen Vernunft», Berlin/New York 1983; W. HocreBE, Kant und das Problem einer
transzendentalen Semantik, Freiburg/Miinchen 1974; G. BucupaHL, Metaphysics and
the Philosophy of Science: The Classical Origins — Descartes to Kant, Oxford 1969.

2 Vgl. etwa § 21 (« Ob man mit Grunde einen Gemeinsinn voraussetzen kénne ») in
I. KanT, Kritik der'Urteilskraft (= WW 10), Frankfurt 21976, 157: « Erkenntnisse und
Urteile miissen sich, samt der Uberzeugung, die sie begleitet, allgemein mitteilen lassen;
denn sonst kime ihnen keine Ubereinstimmung mit dem Objekt zu: sie wiren insgesamt
ein blof3 subjektives Spiel der Vorstellungskrifte, gerade so wie es der Skeptizism ver-
langt. » Siehe dazu auch H. Scumirz, Die transzendentale Kommunikationsgemeinschaft
bei Kant, in: W. KuHLMANN / D. BésLER (Hg.), Kommunikation und Reflexion. Zur
Diskussion der Transzendentalpragmatik, Frankfurt 1982, 240-248.

»* D. HENRrICH, Was ist Metaphysik, was Moderne?, in: Merkur 40 (1986) 499.

¢ Den Charakter eines «allgemeinen Selbstgespriches» behilt die Universalisie-
rungsforderung I. Kants: «Sich seiner eigenen Vernunft bedienen will nichts weiter sagen,
als bei allem dem, was man annehmen soll, sich selbst fragen: ob man es wohl tunlich
finde, den Grund, warum man etwas annimmt, oder auch die Regel, die aus dem, was man
annimmt, folgt, zum allgemeinen Grundsatze seines Vernunftgebrauchs zu machen?
Diese Probe kann ein jeder mit sich selbst anstellen...», I. KANT, Was heiB3t: sich im
Denken orientieren?, in: Berlinische Monatsschrift VIII (1786) 304-330, hier
Anm. 47.



Vernunft — Kommunikation — Diskurs 103

Die Transzendentalphilosophie bleibt angesichts dieses Vorgehens
solange von der Gefahr einer subjekttheoretischen Engfithrung be-
droht, wie sie nicht jene Unterstellung aufgibt, «dal3, wenn der Mensch
auch, empirisch gesehen, ein Gesellschaftswesen ist, die Mdoglichkeit
und Gultigkeit der Urteils- und Willensbildung doch prinzipiell ohne
die transzendentallogische Voraussetzung einer Kommunikationsge-
meinschaft, also gewissermalen als konstitutive Leistung des Einzelbe-
wuldtseins, verstanden werden kann»?’,

Die mit diesem Prinzip des « methodischen Solipsismus » verkniipfte
Hypostasierung des EinzelbewuBtseins als des (metaphysischen) Garan-
ten der intersubjektiven Geltung von Erkenntnis iiberhaupt hatte zur
Folge, dal die Philosophie bei einem monadenhaften Subjekt ansetzte,
das sich zuerst in sich selbst begriindet und sich erst «danach » auf seine
Umwelt bezieht. Diese Primisse ist bereits von Hegel, Dilthey und
Heidegger scharf kritisiert worden, die darauf dringten, das weltentho-
bene, invariante und «reine » Vernunftsubjekt lebensweltlich zu veran-
kern?®. Sie wurde vollends unhaltbar angesichts der Ergebnisse des
«linguistic turnx»:

- Das Subjekt kann nur ein Verhiltnis zu sich selbst haben und sich
mit sich selbst verstindigen, weil es immer schon ein Verhiltnis zu
anderen hat. Denken und Wahrnehmen sind wesentlich durch ihren
sprachlich vermittelten Sozialbezug konstituiert. Um sinngeleitete und
Bedeutung beanspruchende Vollziige ausfiihren zu kénnen, ist das Sub-
jekt angewiesen auf eine reale Kommunikationsgemeinschaft. Privat-
sprachen gibt es nicht?°. Damit das Reden und Tun eines Individuums
fiir es selbst und fiir andere als bedeutungsvoll und sinnhaft aufgefal3t
werden kann, muf3 es zumindest auf die Wortverwendungs- und Satz-
bildungsregeln einer bestimmten Sprachgemeinschaft zuriickgreifen.
Nur «in Sprache » Gedachtes und Getanes a6t sich erinnern und mit-
teilen. Mag auch die Welt der sachhaften Gegenstinde und ihre Mate-
rialitdt nichtsprachlicher Natur sein, so bleibt deren Erkennbarkeit

7 K.-O. ApEL, Transformation der Philosophie. Bd. 2, 375 siehe hierzu auch DEgs.,
Kant, Hegel und das aktuelle Problem der normativen Grundlagen von Moral und Recht,
in: D. Henricu (Hg.), Kant oder Hegel ? Uber Formen der Begriindung in der Philoso-
phie, Stuttgart 1983, 597-624.

8 Vgl. hierzu im einzelnen die Beitrige von W.H. WaLsy, K. CRAMER,
N. RotensTREICH und St. DieTscH, in: D. HENricH (Hg.), Kant oder Hegel?, 83—
139.

9 Zur ausfiihrlichen Widerlegung der Privatsprachenthese sieche W. KUHLMANN,
Reflexive Letztbegriindung, 145-180.



104 Vernunft — Kommunikation — Diskurs

doch unaufhebbar sprachbezogen. Die Idee einer sprachfreien Sub-
jekt/Objekt-Beziehung und eines nicht-sprachlichen Zugangs zur Wirk-
lichkeit ist unhaltbar, sie miindet in Sprachlosigkeit. Und ein Gegen-
stand, der von einem Sprachkontext abstrahiert wird, ist nicht denkbar.
Auch in der Selbstreflexion kann der Mensch dieses Medium nicht
verlassen. Zwar geht sein Selbstsein nicht in Sprache auf, aber sie ist der
Ort und das Mittel, ohne die das Nicht-Sprachliche keinen Ausdruck
findet.

Vollig neu ist diese Einsicht allerdings nicht. Schon in Kants « Kritik
der reinen Vernunft» wird die Ansicht als Schein entlarvt, «es gibe eine
Wirklichkeit <an sich», nach der sich die Erkenntnis richten miisse, um
wahr, um objektiv giiltig zu sein. Tatsichlich, sagt Kant, verdankt sich
die Objektivitit nicht den Gegenstinden, sondern dem erkennenden
Subjekt, freilich nicht seiner empirischen Konstitution, sondern vorem-
pirischen Bedingungen, den reinen Anschauungsformen Raum und
Zeit, den reinen Verstandesbegriffen, den Kategorien und den Grund-
sdtzen des reinen Verstandes»?3®.

Fiir K.-O. Apel ist diese Reflexion auf die Konstitutionsbedingun-
gen von Erkenntnis weder vollstindig noch radikal genug: Die « Kritik
der reinen Vernunft» muf} in eine Kritik der sprachlichen Vernunft
bzw. in eine «Kritik der Verstindigungsverhiltnisse» (D. Henrich)
transformiert werden. Aus den Engpissen des methodischen Solipsis-
mus fiithrt nach Apel die (transzendentale) Frage nach den Moglich-
keitsgriinden fiir gelingendes Erkennen und Handeln nur dann heraus,
wenn man sie auf eben jene Dimension richtet, die Sinn und Geltung
solcher Vollziige fundiert: die sowohl logische wie geschichtliche
Dimension der Sprachlichkeit des Menschen. Die Philosophie hat dem-
nach von vornherein auf die Méglichkeitsbedingungen sinnvollen und
giiltigen Denkens und Handelns im Rahmen von und mit Bezug auf
eine Gemeinschaft von Denkenden und Handelnden abzuheben, deren
soziales Band die Sprache ist.

Ob zwischen der weltenthobenen Stellung des transzendentalen
BewuBtseins und der innerweltlichen des empirischen Subjekts eine
Vermittlung moglich ist, blieb fiir die klassische Transzendentalphilo-
sophie ein Problem von nahezu aporetischem Charakter. Diese Dicho-
tomie entfillt, sobald die sprachlich vermittelte Intersubjektivitit den

3 O. HOFFE, Ist die transzendentale Vernunftkritik in der Sprachphilosophie aufge-
hoben ? Eine programmatische Auseinandersetzung mit Ernst Tugendhat und Karl-Otto
Apel, in: Ph] 91 (1984) 252 f.



Vernunft — Kommunikation — Diskurs 105

Vorrang als Gegenstand der Reflexion erhilt. « Wie monologische Gew/3-
heitsevidenz in intersubjektive Geltung transformiert werden kann, ist
innerhalb der Grenzen der traditionellen Bewul3tseins- und Erkennt-
nisphilosophie so lange nicht einsichtig zu machen, wie Objektivitit
sich nicht als Verbindlichkeit eines konsensuell legitimierten Geltungs-
anspruchs rekonstruieren 1if3t. Wenn aber ein Subjekt, sofern es dem
Geltungssinn von Erkenntnis iberhaupt gerecht werden wi//, mit jedem
von ihm erhobenen Erkenntnisanspruch zugleich eine Kommunika-
tions- bzw. Argumentationsgemeinschaft als Adressat seines Geltungs-
anspruchs voraussetzen 7/, dann rickt notwendig diese Kommuni-
kations- bzw. Argumentationsgemeinschaft in die transzendentale
Rolle des Kantischen « BewuBtseins iiberhaupt»?!. Allein dort findet
die Philosophie die gemeinsamen und unhintergehbaren Grundsitze
der theoretischen und praktischen Vernunft. «Die Reflexion auf die
Bedingungen der Giltigkeit von Erkenntnis-Aussagen bzw. Argumen-
ten ist nicht mehr — wie bei Kant — kurzgeschlossen mit der Reflexion
auf die Bedingungen der Konstitution der Gegenstindlichkeit (Objek-
tivitit) der Erfahrung. Beide Probleme werden nicht mehr als solche
der Analyse von BewuBtseinsstrukturen bzw. Funktionen thematisiert,
sondern das Konstitutions-Problem der objektiven Erfahrung bzw. der
Erfahrungs-Welt wird eingelagert in das der lebensweltlichen Hand-
lungszusammenhinge, wihrend das Problem der Giiltigkeitsreflexion
bzw. Rechtfertigung (Legitimation) dem sprachanalytisch thematisier-
baren Bereich des handlungsentlasteten argumentativen Diskurses zu-
geordnet wird»?2,

Dieser Ansatz wire jedoch mif3verstanden, wenn nun das Selbstbe-
wuBtsein als eine abhingige Variable der Interaktion aufgefalit wiirde.
Zwar mul in transzendentalpragmatischer Sicht die Ich-Identitit als ein
durch sachhafte, personale und soziale «Andersheit» vermittelter
Selbstbezug begriffen werden. Jedoch kommt dabei das Ich so zu sich
selbst, daf3 es zu einem Du kommt, welches seinerseits seinen Selbst-
bezug nur im gleichzeitigen, sprachlich vermittelten Bezug auf ein «al-
ter ego» realisieren kann. Wie das Ich am Du, so findet das Du tiber das
Geschehen der Kommunikation am Ich zu sich und die Sprache selbst

3! J. KorpERsCHMIDT, Sprache und Vernunft. Bd. 1, Stuttgart 1978, 85.
32 K.-O. ArkL, Fallibilismus, Konsenstheorie der Wahrheit und Letztbegriindung,
in: Philosophie und Begriindung, 153.



106 Vernunft — Kommunikation — Diskurs

aktualisiert sich nur im Dialog zumindest zweier Gesprichspartner?’.
Das Baugesetz der Kommunikation wird bestimmt durch diese Meht-
urspriinglichkeit, deren einzelne Momente zueinander im Verhiltnis
der Gleichurspriinglichkeit stehen.

2. Pragmatische Konsistenz :
Letztbegriindung durch Argumentationsreflexion

Als Reflexion auf die «conditiones sine quibus non» fiir sinnvolles
und geltungsfihiges Denken und Handeln, die von jedem denkenden
und handelnden Subjekt als erfiillt zu unterstellen sind, versucht die
Transzendentalpragmatik unbezweifelbare, letzte rationale MaBstibe
fir die intersubjektive Giltigkeit und damit auch fir die praktische
Verbindlichkeit philosophischer Argumente aufzuweisen.

Hierfiir kommt das iibliche Verfahren der Begriindung der gesuch-
ten Kriterien durch Deduktion oder axiomatische Definition wegen des
unvermeidlich entstehenden « Miinchhausentrilemmas»*# nicht in Fra-
ge. Als Alternative bietet sich der Versuch an, «in kritischer Reflexion
auf Struktur und Grenzen sinnvollen Zweifelns nach etwas zu suchen,
was prinzipiell jenseits der Reichweite sinnvollen Zweifelns und kriti-
scher Argumente liegen muf3»?°.

Allerdings sind die akademischen Erfolgsaussichten einer solchen
Suche nach philosophischen GewiBheiten auf den ersten Blick duBBerst
gering. Der Relativismus und Skeptizismus der gegenwirtigen Ver-
nunftkritik hat im Fallibilismus des Kritischen Rationalismus einerseits
und in den Epigonen des Szientismus anderseits einfluireiche Bundes-
genossen gefunden. Beide halten eine Letztbegriindung von Grundsit-
zen der Vernunft fiir unméglich, da alles Denken relativ und fallibel

33 Vgl. H. G1ppER, Das Sprachapriori. Sprache als Voraussetzung menschlichen Den-
kens und Erkennens, Stuttgart 1987.

‘4 Vgl. H. ALBerT, Traktat iiber kritische Vernunft, Tiibingen 1968, 11-13. Albert
vertritt die These, daB} jeder Letztbegriindungsanspruch entweder zu einem unendlichen
RegreB fiihrt (d.h. zu einem nicht abschlieBbaren Zuriickgehen von einem begriindungs-
bediirfrigen Urteil auf einen seinerseits zu begriindenden Grund) oder in einen logischen
Zirkel der Ableitung miindet (da man auf Begriindungen zuriickgreift, die zuvor schon als
begriindungsbediirftig vorgekommen sind) oder es an einem bestimmten Punkt zu einem
Abbruch des Begriindungsverfahrens kommt (indem dieser als nicht mehr hintergehbares
Prinzip ausgegeben wird).

3% W. KuHLMANN, Reflexive Letztbegriindung, 22.



Vernunft — Kommunikation — Diskurs 107

sei’®, « Nach den Voraussetzungen des ... szientistischen Selbstverstind-
nisses der Wissenschaften, die am schirfsten von der logisch-empiristi-
schen «logic of science» entfaltet worden sind, aber auch von Poppers
Logik der Forschung geteilt werden, gibt es nur zwei Bedingungen der
Moglichkeit und Gultigkeit von Wissenschaft: 7azsachen und formale
Logik. Demgemil3 gelten auch nur zwei wissenschaftliche Verfahren als
legitim : empirische Deskription, die allein in bezug auf Theorien mog-
lich und daher fallibel ist, und axiomatische Konstruktion von Theorien
als Satzsystemen, die eine Kausalerklirung beschriebener Ereignisse
und damit eine Begriindung von Sachverhalts-Aussagen geben. Diese
Begriindung hat die Form einer Deduktion des Satzes, der die zu erkli-
renden Ereignisse beschreibt (« Explanandum ») aus solchen Sitzen, die
die Randbedingungen des Ereignisses angeben und allgemeine Geset-
zeshypothesen formulieren (« Explanans»)»?’.

Diese Gedankenfiithrung ist solange iberzeugend, wie sie nur die
Semantik wissenschaftlicher Aussagen im Blick hat und von ihrer prag-
matischen Dimension abstrahiert. Dabei ist diese konstitutiv fiir das
Gelingen wissenschaftlicher Diskurse, die davon leben, dal3 fiir die
jeweils eingebrachten Problemlosungen, Theorieprogramme, For-
schungsberichte u.4. von ithren Proponenten ein Anspruch auf Richtig-
keit und Giiltigkeit erhoben wird. Das Behaupten und Begriinden eines
solchen Anspruchs kann nicht auf syntaktisch und semantisch einwand-
freie Operationen des gegenstandsbezogenen Verstandes eines Indivi-
duums zurickgefithrt werden, sondern 143t sich nur im Rahmen einer
dreidimensionalen Semiotik explizieren?®. Thr zufolge thematisiert die
Pragmatik den Elementarbereich menschlicher Sprechakte qua Zei-
chenhandlungen, weil eine verstehbare Anordnung von Sprachzeichen
(Syntax) zum Zweck der Beschreibung eines Sachverhaltes in einer
Aussage (Semantik) nur méglich ist, wenn sie auf der Grundlage der
Wortverwendungsregeln eines bestimmten Sprachspiels erfolgt. Hinzu
kommt, daf3 der Sinn einer Behauptung von dem mit ihr verbundenen
Geltungsanspruch abhingig ist, der z.B. bei wissenschaftlichen Verof-
fentlichungen gegentiber der Fachwelt, d.h. gegeniiber einer kompe-

6 Vgl. K.R. Porrer, Objektive Erkenntnis. Ein evolutionirer Entwurf, Hamburg
1973; H. AuBert, Die Wissenschaft und die Fehlbarkeit der Vernunft, Tiibingen
1982.

37 D. BOHLER, Rekonstruktive Pragmatik, 356.

38 Zum folgenden siehe ebd. 360-363.



108 Vernunft — Kommunikation — Diskurs

tenten Beurteilungs- und Prifungsgemeinschaft erhoben bzw. an diese
adressiert wird.

Ein dhnlicher «abstraktiver Kurzschlu3» unterliuft auch dem Kiri-
tischen Rationalismus mit der Gleichsetzung von Begrindung mit for-
mal-logischer Deduktion und einem verabsolutierten Fallibilismus,
wenn behauptet wird, alle Aussagen seien sinnvoll bestreitbar (wobei
zusitzlich unterstellt wird, dal3 alle wissenschaftlichen Aussagen von
der Art theoretischer Hypothesen sein miissen). Gegeniiber diesen
Voraussetzungen macht der transzendentalpragmatische Ansatz einer
philosophischen Letztbegriindung geltend, dal3 die Regeln des Sprach-
spiels « Argumentation» unhintergehbare Bedingungen fiir das Gelin-
gen von Handlungen auch vom Typ des methodischen Zweifels sind.
Hierzu zihlen vornehmlich die Bedingungen, die auch ein Akt des
Zweifelns erfiillen mul3, damit man ihn als verstindlich, sinnvoll und
diskussionswiirdig erfassen und ernstnehmen kann. « Eine Anwendung
des Fallibilismusprinzips auf das Zweifeln ist nicht méglich, weil ohne
tragende Regeln, deren Giltigkeit argumentativ nicht bezweifelt wer-
den kann, das Zweifeln selber sinnlos wire. Was sich aber jenseits der
Grenze sinnvollen Zweifelns befindet — nimlich diejenigen Unterstel-
lungen, die der Zweifelnde in seiner Argumentationsrolle als Zweifeln-
der machen muB3, damit sein Zweifeln als verstindliche und wider-
spruchsfreie Argumentationshandlung gelingen kann — das ist vor
jedem moglichen Zweifel sicher»?°.

Die in der Transzendentalpragmatik getibte reflexive Rekonstruktion
konstitutiver Kommunikations- und Reflexionsbedingungen, die argu-
mentativ nicht hintergehbar sind, weil ohne ihre Beachtung kein Gel-

39 Ebd. 367-368. Vgl. auch W. KunLMANN, Reflexive Letztbegriindung, 67: «Das
Fallibilismusprinzip gilt, soweit es die empirischen Wissenschaften betrifft. Wird es auf
die Philosophie, auf die (transzendental-)philosophische Bemithung um die Bedingungen
der Moéglichkeit von Erkenntnis und Argumentation angewandt, so fithrt es in Wider-
spriiche, die es fiir diesen Bereich entwerten. [...] Wer behauptet « Jede Uberzeugung ist
fallibel », ohne dabei die eigene These ausdriicklich auszunehmen, der behauptet das dann
auch von seiner eigenen damit zum Ausdruck gebrachten AuBerung. Er nimmt damit
seiner These den Anspruch, den man zunichst einmal hinter ihr erwartet, nimlich dal3
das, was sie aussagt, auch wirklich der Fall ist, daf3 sie wirklich wahr ist. » Siehe hierzu auch
DeRs., Reflexive Letztbegriindung versus radikaler Fallibilismus, in: ZaWth 16 (1985)
358-374. Die Pointe dieses Argumentes iibersieht H. ALBERT, Die angebliche Paradoxie
des konsequenten Fallibilismus und die Anspriiche der Transzendentalpragmatik, in:
ZphF 41 (1987) 421-428. Zum weiteren Hintergrund dieser Auseinandersetzung vgl.
N. YaMawaki, Die Kontroverse zwischen kritischem Rationalismus und transzendentaler
Sprachpragmatik, Kénigstein 1984,



Vernunft — Kommunikation — Diskurs 109

tungsanspruch sinnvoll erhoben und eingeldst werden kann, stellt eine
philosophische Begriindungsweise dar, die nicht im formal-logischen
Ableiten von Sitzen aus Obersitzen besteht. Ihr sie davon unterschei-
dendes rekonstruktives Element besteht in der Aufdeckung und explizi-
ten Vergewisserung des von sprach- und handlungsfihigen Subjekten
immer schon notwendig Vorausgesetzten und Anerkannten. Diese
Methode bedeutet eine Alternative zur begrifflichen Deduktion und
empirischen Induktion, indem sie das Apriorische («immer schon »)
aller Erfahrungserkenntnis und allen Wissens auf den Begriff bringen
will und zugleich alles Begriffliche durch Erfahrung zu legitimieren
sucht. Thr reflexives Moment liegt darin, dal3 derjenige, der die als
unhintergehbar identifizierten Bedingungen bestreitet, im Akt des
Bestreitens ihren positiven Beweis erbringt, da sie zu den Vollzugs- und
Erfolgsbedingungen seines Bestreitens gehoéren. « Denn sowenig wie
das, was der sinnvoll Bestreitende unterstellen mul3, sinnvoll bestritten
werden kann, sowenig kann iiber das, was unterstellt werden mul,
sofern tiber Geltungsanspriiche und GewilBheiten entschieden werden
soll, seinerseits argumentativ durch Rekurs auf Griinde dafiir oder
dagegen positiv oder negativ entschieden werden. D.h. Unterstellun-
gen, die man machen mul}, sofern man sinnvoll argumentiert, kénnen
weder widerspruchsfrei bestritten werden, noch ohne <petitio principii»
— ohne ihre Giiltigkeit vorauszusetzen — durch Ableitung begriindet
werden »4°. Mit reflexiven Argumenten kann gezeigt werden, dal3 eine
Aussage wahr sein mul}, « weil ithre Negation deswegen falsch ist, weil
sie zusammen mit der Voraussetzung der Aussage inkonsistent
ist» 4l

10 W. KuHLMANN, Reflexive Letztbegriindung, 74. Thr historisches Vorbild hat diese
Denkfigur im sokratischen « Elenchos » und in der Einsicht Aristoteles’, daB3 die Elemen-
tarsitze der Logik nicht ihrerseits durch logische Ableitung, sondern nur elenktisch
begriindbar sind, wonach jeder Opponent, der sie infragestellt, von ihrer Giiltigkeit auf
dem Wege der Retorsion iiberzeugt werden kann. Die elenktische Argumentation beweist
das zu Begriindende durch die «reductio ad absurdum» seiner Negation; vgl. dazu
B. WALDENFELS, Das Sokratische Fragen. Aporie, Elenchos, Anamnesis, Meisenheim
1961. Strukturelle Analogien bestehen auch zu J. G. Fichtes Programmschrift « Uber den
Begriff der Wissenschaftslehre », wo er die Methode der Begriindung durch Reflexion auf
das, was nicht negierbar ist, da es den Grund allen Negierens bilde, von derjenigen
Methode prinzipiell unterscheidet, die die Einzelwissenschaften befolgen (d.i. Deduktion
von Theoremen aus Axiomen); vgl. hierzu V. HosLE, Die Transzendentalpragmatik als
Fichteanismus der Intersubjektivitit, in: ZphF 40 (1986) 235-252.

i W.R. KOHLER, Zur Debatte um reflexive Argumente in der neueren deutschen
Philosophie, in: Philosophie und Begriindung, 306.



110 Vernunft — Kommunikation — Diskurs

Die reflexive Rekonstruktion der Méglichkeitsbedingungen sinn-
vollen Denkens und Redens sucht den archimedischen Punkt der Letzt-
begriindung 7z den Bedingungen der Moglichkeit des Behauptens,
Bezweifelns und Begriindens selbst. Diese sind insofern «letztbegriin-
det», als jeder Versuch, sie zu bestreiten qua Argumentation sie seiner-
seits wieder voraussetzen und dadurch sich selbst aufheben miif3te. Als
das entscheidende Kriterium des Nichthintergehbaren (und insofern
Letztbegriindeten) ist nidherhin das Prinzip vom zu vermeidenden
«pragmatischen Selbstwiderspruch» der Argumentation anzusehen?:
Es muB eine Korrespondenz zwischen dem Vollzug und dem Gehalt
einer Aussage derart bestehen, dal3 der mit dem Behauptungsakt ver-
kniipfte Geltungsanspruch mit dem als giiltig behaupteten Aussagein-
halt iibereinstimmt.

Gegen diese Bedingung verstoen z.B. die Behauptungen des Histo-
rismus, Skeptizismus, Relativismus und Dezisionismus. In diesen Fillen
beansprucht der Behauptungsakt universale Geltung fiir den geduller-
ten Inhalt; der Inhalt aber bestreitet die Moglichkeit universaler Gel-
tung, — so etwa in der These: «Jeglicher Anspruch auf Wahrheit und
Verbindlichkeit ist geschichtlich bedingt und daher nur eingeschrinkt
wahr und verbindlich. » Die in dieser Aussage behauptete geschichtli-
che Relativitit miiBte konsequenterweise auch fiir das Ausgesagte selbst
zutreffen ; dann aber kénnte dieser Inhalt keine uneingeschrinkte Gel-
tung beanspruchen.

Wollte ein Skeptiker seine Zweifel an der Moglichkeit giltiger
Erkenntnis angemessen zum Ausdruck bringen, mul3 er sie in die Form
bringen: « Es ist nicht sicher, dafl und ob nichts sicher gilt. » Hierbei
wird fiir die eigene Aussage der Vorbehalt gemacht, es sei nicht sicher,
dal3 sie giiltig sei. Aber auch dieser Vorbehalt darf folgerichtig nur unter
Vorbehalt gemacht werden usw. Durch die fortgesetzte Artikulation
seines Zweifels dementiert der Skeptiker dessen Inhalt bzw. entsteht
eine unendliche Reihe letztlich inhaltsleerer AuBerungen.

Die Forderung der « pragmatischen Konsistenz » benennt somit die
ausschlaggebende Voraussetzung fiir das erfolgreiche Anmelden und
Durchsetzen von Geltungsanspriichen jeder Art. Die Giiltigkeit und

42 Vegl. hierzu D. BOHLER, Philosophischer Diskurs im Spannungsfeld von Theorie
und Praxis, in: K.-O. ArerL u.a. (Hg.), Funkkolleg Praktische Philosophie/Ethik. Stu-
dientexte Bd. 2, Weinheim/Basel 1984, 313-355, bes. 350f. ; DErs., Transzendentalprag-
matik und kritische Moral, in: W. KunLMaNN / D. BoHLER (Hg.), Kommunikation und
Reflexion, 83-123,



Vernunft — Kommunikation — Diskurs 111

Verbindlichkeit dieser elementaren Bedingung sinnvollen Denkens
kann man nicht hintergehen. Genauer: Sie verweist auf die Situation
rationalen Argumentierens als das schlechthin Unhintergehbare fiir alle
diejenigen, die einen Sachverhalt sinnvoll erértern wollen. Dabei miis-
sen die Argumentierenden auch ethisch belangvolle Unterstellungen
vornehmen:

Wer den anderen nicht als ein zurechnungs- und urteilsfihiges
Subjekt anerkennt, kann auch keinen Sinn darin sehen, ihm gegeniiber
Geltungsanspriche zu erheben. Wer dies jedoch tut und ihn von der
eigenen Position zu iiberzeugen sucht, kann sein Ziel nur so erreichen,
dal3 er sich um eine von aullerverniinftigem Druck freie Situation der
Beratung bemiiht. Dazu gehért im einzelnen die Bereitschaft zur ratio-
nalen Begriindung von Behauptungen, die Anerkennung der Diskus-
sionspartner als gleichberechtigte Personen sowie die Verpflichtung,
nur eine solche Ubereinkunft anzustreben, die durch den zwanglosen
Zwang der besseren Vernunftgriinde zustandegekommen ist*®. Der
Versuch, diese Regeln zu begriinden oder zu kritisieren, kann sinnvoll
nur argumentierend verfahren und vermag so die Argumentationssitua-
tion niemals abzustreifen.

Wer unter diesen Voraussetzungen ein philosophisches Problem
aufwirft — etwa die Frage, ob es ein unbedingt giiltiges Vernunftprinzip
gibt — kann das Argumentieren und seine notwendigen Prasuppositio-
nen nicht mehr als ein kontingentes Faktum von aullen betrachten.

43 Diese Konnotationen fiithrt auch Kants Redeweise vom « Gerichtshof der Ver-
nunft» (KrV B 779) schon mit sich: Wer Geltungsanspriiche anmeldet, verlangt fiir sich
das Recht auf Offentlichkeit im Sinne der freien MeinungsiuBerung. Zugleich unterwirft
er seine AuBerung einer in vélliger Freiheit stattfindenden 6ffentlichen Priifung, da die
menschliche Vernunft keinen anderen Richter anerkennt als «die allgemeine Menschen-
vernunft, worin jeder seine Stimme hat» (KrV B 780). Auch in Platons Dialog « Kriton»
(46 b) begegnen einige der hier aufgezihlten Elemente: Sokrates will nur diejenige
Behauptung als richtig gelten lassen und nur diejenige Verhaltensnorm als verbindlich
anerkennen, die rational gerechtfertigt werden kann und sich in kritischer Priifung als
wohlbegriindet, d.h. getragen vom besten Argument erweist. Im iibrigen wahrt die
Transzendentalpragmatik gerade in diesem Punkt Kontinuitit zur klassischen neuzeitli-
chen Philosophie: Sie hilt Kants Anspruch aufrecht, dal3 sich menschliche Erkenntnis
transzendental mulB rechtfertigen kénnen. Und sie greift Hegels Einsicht auf, daB der
Verstindigungsproze3 der menschlichen Gattung «als ein Prozef3 der Selbsterkenntnis
des Geistes im Sinne eines Fortschrittsprozesses der Verstindigungsgemeinschaft in die
Zukunft hinein zu denken ist», H.M. BAUMGARTNER, Geltung durch Antizipation? Eine
kritische Anfrage zur Moglichkeit einer hermeneutisch orientierten und pragma-
tisch unterlegten Transformation der Kantischen Transzendentalphilosophie, in:
W. KuHLMANN / D. B6HLER (Hg.), Kommunikation und Reflexion, 47.



112 Vernunft — Kommunikation — Diskurs

Sofern ein Mensch darauf zu reflektieren beginnt, ist er auf Primissen
verwiesen, die fiir das Denken aller kontingenten Fakten und Bedin-
gungen seines Denkens Moglichkeitsbedingungen darstellen, zu denen
es keine Alternative gibt. « Es sind dies genau diejenigen Sitze Gber
notwendige Priasuppositionen des Argumentierens, die man als Argu-
mentierender nicht ohne pragmatischen Selbstwiderspruch bestreiten
und eben deshalb nicht ohne logischen Zirkel (petitio principii) (for-
mal-)logisch begriinden kann. Die Unméglichkeit der zirkelfreien logi-
schen Begriindung <aus etwas anderem» zeigt also bei diesen Sitzen
nicht eine Aporie im Begriindungsverfahren an, sondern eine notwen-
dige Folge des Umstands, daf3 die Sitze als einsehbar notwendige Pri-
suppositionen allen logischen Begriindens apriori gewil3 sind. Insofern
sind diese Sitze zwar nicht (formal-)logisch, aber doch transzendental-
reflexiv letztbegriindet » 4.

111. PERSPEKTIVEN:
VERNUNFT UND INTERSUBJEKTIVITAT

Die transzendentale Pragmatik des argumentativen Diskurses er-
fillt nicht nur die Forderung nach einer « Letztbegriindung», sondern
stellt auch eine «Selbsteinholung» verniinftigen Denkens in Aussicht,
da sie die GewiBheitsvoraussetzungen rekonstruiert, die eine genuin
philosophische Reflexion fiir ihr Gelingen in Anspruch nehmen muf3
und auf deren Grundlage sie von ihrer eigenen Rationalitit Rechen-
schaft ablegen kann. Erst die Fihigkeit zur Selbsteinholung des Den-
kens ermdoglicht sowohl eine kompetente Vernunftkritik als auch eine
Aufhebung der Entfremdungsformen neuzeitlicher Rationalitit. Uber
eine Analyse der konstitutiven Eigenschaften verstindigungsorientier-
ter Rede kénnen hier die Vernunftmomente, die in den drei Kantischen
Kritiken separat beleuchtet worden sind, in ihrer Einheit aufgezeigt
werden : die Einheit der theoretischen Vernunft mit moralisch-prakti-
scher Einsicht und dsthetischer Urteilskraft. Weitgehend erhalten blieb
dieses Ensemble in der kommunikativen Alltagspraxis, in der sich kog-
nitive Deutungen, moralische Bewertungen und das Ausdruckshandeln
von Personen noch durchdringen. Auf gesamtgesellschaftlicher Ebene

#“ K.-O. AreL, Das Problem einer philosophischen Theorie der Rationalititsty-
pen, 24.



Vernunft — Kommunikation — Diskurs 113

haben sich diese Rationalititssphiren dagegen in die Bereiche von
Wissenschaft, Recht und Kultur aufgespalten.

Sollen diese Vereinseitigungen tiberwunden werden, missen Ge-
meinsamkeiten, Querverbindungen und Uberginge zwischen diesen
sozialen Teilsystemen und Expertenkulturen sichtbar gemacht werden,
ohne dal3 damit ihre berechtigte Autonomie und Eigenlogik zurtickge-
nommen wiren. Benotigt wird eine Plattform, auf der Entsprechungen
und Unterschiede in gleicher Weise zu verhandeln sind. Verlangt ist
dazu ein Rationalititskonzept, das mehr umfaft als die auf das Kognitiv-
Instrumentelle enggefithrte Zweckrationalitit.

Mit dem methodischen Instrumentar der Transzendentalpragmatik
148t sich auf der Grundlage verstindigungsbezogenen Handelns ein
solcher Vernunftbegriff entwickeln. An die Stelle der von geschicht-
lich-sozialer Aktion abgekoppelten vorsprachlich-einsamen Reflexion
der BewuBtseinsphilosophie tritt hier die urspriingliche Theorie—Pra-
xis-Einheit von Sprachhandlungen, die Interdependenz von sozialer
Interaktion und philosophischer Reflexion. Der Transzendentalprag-
matiker betrachtet die Sprache gleichsam «bei der Arbeit», nimlich so,
wie sie von den Sprechenden «mit dem Ziel verwendet wird, zum
gemeinsamen Verstindnis einer Sache oder zu einer gemeinsamen
Ansicht zu gelangen»*®. Sein Interesse besteht in der Klirung von
Bedingungen fiir eine argumentativ erzielte Feststellung der Uberein-
stimmung von Sprecher und Hoérer hinsichtlich der Bedeutung des
Gesagten und ihrer Stellungnahme zur Zustimmungsfihigkeit des Vor-
gebrachten.

Ausgehend von der Leitidee, Vernunft als Prinzip diskursiver Ver-
stindigung iiber die Berechtigung der Geltungsanspriiche menschlicher
Rede auf tatsachenbezogene Wahrheit, normative Richtigkeit, perso-
nale Wahrhaftigkeit und sprachliche Verstindlichkeit zu denken, will er
die Objektivitit der Vernunft als Intersubjektivitit argumentativ gestiitz-
ter und konsensuell beglaubigter Handlungsgriinde rekonstruieren,
Indem dieser Ansatz bei den Bedingungen fiir das Gelingen menschli-
cher Rede als kommunikativer Handlung zugleich die Voraussetzungen
fir die Gultigkeit philosophischen Denkens als Interpretation dieser
Handlungen thematisiert, hat er weitreichende Konsequenzen fiir die
Grundlagenprobleme einer philosophischen Theorie des Sinnverste-

5 J. HaABerMaAs, Rekonstruktive vs. verstehende Sozialwissenschaften, in: Degrs.,
MoralbewuBtsein und kommunikatives Handeln, Frankfurt 1983, 33.



114 Vernunft — Kommunikation — Diskurs

hens und der Interpretation, der Argumentation, der Wahrheitsfindung
und der Rationalititskritik 6, Was alle diese Einzeltheorien verbindet,
ist zum einen die Frage, auf welche Sinn, Bedeutung und Geltung
konstituierende Basis sich die verschiedenen Handlungssphiren des
Menschen zuriickfithren lassen (« Letztbegriindung») und zum anderen
die von diesem Fundament ausgehende Suche nach einer umfassenden
Form von Verniinftigkeit, auf die hin jede Rationalitdtskritik als mog-
licher Beitrag zur Selbstaufklirung der Vernunft gelesen werden kann
(«Selbsteinholung »).

1. Welthbezug und Sinnbezug :
Geltungsgriinde von Handlungen

Eine transzendentalpragmatische Hermeneutik menschlicher Sinn-
vollziige macht das scheinbar Selbstverstindliche zum Problem und
dient damit gerade der Beseitigung von méglichen Mif3verstindnissen.
Ihr Thema sind Vorginge, in denen ein Subjekt mit einem anderen
Mitglied seiner Kultur-, Traditions- und Sprachgemeinschaft tiber
einen Sachverhalt seiner Erlebniswelt kommuniziert und mit seinem
Sprechakt etwas mit einer bestimmten Absicht bzw. von einer bestimm-
ten Bedeutung zum Ausdruck bringt?’.

« Verstindigungsbezogen » ist ein Handeln, bei dem die beteiligten
Personen nicht blof3 subjektive Nutzen- und Erfolgskalkiile verfolgen,
sondern ihre Handlungspline einvernehmlich aufeinander abstimmen
wollen. Verstindigung stellt nicht allein einen empirischen Vorgang
dar, der ein faktisches Einverstindnis herbeifiihrt, sondern bildet einen

#6 Die folgende Darstellung beriicksichtigt neben den bereits zitierten Arbeiten von
K.-O. Apel, D. Bohler und W. Kuhlmann auch ]. Habermas’ Ansatz einer formalen
Sprachpragmatik in Ders., Theorie des kommunikativen Handelns. Bd. 1, Frankfurt
1981, 25-71, 367-452 ; DERs., MoralbewuBtsein und kommunikatives Handeln, 53-125;
Ders., Vorstudien und Eginzungen zur Theorie des kommunikativen Handelns, Frank-
furt 1984 ; DERs., Der philosophische Diskurs der Moderne, 344-379. Habermas versucht
in seiner « Fundamentalpragmatik» ohne einen transzendentalen Letztbegriindungsan-
spruch auszukommen. Zu den Defiziten und Widerspriichen, die sich daraus fiir sein
Konzept einer Basistheorie rekonstruktiver Wissenschaft ergeben, siche W. KunLMANN,
Philosophie und rekonstruktive Wissenschaft. Bemerkungen zu Jiirgen Habermas’ Theo-
rie des kommunikativen Handelns, in: ZphF 40 (1986) 224-234,

47 Vgl. D. B6HLER, Philosophische Hermeneutik und hermeneutische Methode, in:
M. FuerRMANN u.a. (Hg.), Text und Applikation (Poetik und Hermeneutik IX), Miinchen
1981, 483-511.



Vernunft — Kommunikation — Diskurs 115

ProzeB der gegenseitigen Information und Uberzeugung. Um kommu-
nikative Handlungen verstehen zu kénnen, mufl man daher die Basis
vergegenwirtigen, auf der die mit diesen Vollziigen jeweils verbunde-
nen Geltungsanspriiche akzeptabel sind:

Je nachdem, ob die Beteiligten sich auf Sachverhalte in der natiir-
lichen Umwelt (als der Gesamtheit faktischer Tatbestinde), in der
gemeinsamen sozialen Lebenswelt (als der Gesamtheit interpersonaler
Beziehungen) oder in der eigenen subjektiven Innenwelt (als der
Gesamtheit der dem Individuum privilegiert zuginglichen Erlebnisse
und Zustinde) Bezug nehmen, erheben sie dabei fiir den Inhalt ihrer
AuBerung einen Geltungsanspruch auf Tatsichlichkeit, Richtigkeit,
Wahrhaftigkeit und fiir den Vollzug ihrer AuBerung den Anspruch auf
Verstindlichkeit.

1. Tatsdchlichkeit besagt, daf3 die Existenzvoraussetzungen fiir den Inhalt
einer Aussage erfiillt sind, d.h. daB3 sich das Behauptete tatsichlich so
verhilt, wie es beschrieben wurde.

2 Richtigkeit besagt, da3 mit der jeweiligen Handlung eine Norm oder ein
Wert verbunden ist, die von einem allgemein anerkannten rechtlich-mora-
lischen Hintergrund gedeckt sind.

3. Wabhrhaftigkeit besagt, daB3 ein Sprecher es mit seinen Intentionen,
Bediirfnissen, Interessen und Gefiihlen ernst meint und er sie unverfilscht
zum Ausdruck bringt.

4. Verstindlichkeit besagt, daf3 ein Sprecher die Kompetenz besitzt, die
Verwendungsregeln des jeweils gewihlten Kommunikationsmediums so
weit zu beherrschen, dafl der Hoérer ihm weitgehend fehler- und stérungs-
frei folgen kann.

Ziel der Verstindigung ist die Herbeifiihrung eines Einverstindnis-
ses iiber den Inhalt menschlicher Weltbeziige, das in der intersubjekti-
ven Gemeinsamkeit des Wissens von Tatsachen, des miteinander Uber-
einstimmens in normativen Fragen und des gegenseitigen Vertrauens
und Verstehens besteht. Die vier Sinn- und Geltungsbedingungen
sozialen Handelns kénnen darum nicht einseitig erfillt sein; sie sind
vielmehr Voraussetzung fiir die gegenseitige und intersubjektive Aner-
kennung eines sprachlichen Ausdrucks. Eine Sprechhandlung fiihrt nur
dann zu einem Einverstindnis zwischen Sprecher und Hérer, wenn sie
verstindlich ist. Der Adressat versteht sie, wenn er erkennt, was ihren
Gehalt und ihren Anspruch akzeptabel macht. Eine Aussage ist fiir
einen Horer dann akzeptabel, wenn man ihren Inhalt auf dieser vier-



116 Vernunft — Kommunikation — Diskurs

fachen Geltungsbasis ausweisen kann. Er muB also einsehen kénnen,
warum ein Sprecher «sich berechtigt fithlte, bestimmte Behauptungen
(als wahr) vorzubringen, bestimmte Werte und Normen (als richtig)
anzuerkennen, und bestimmte Erlebnisse (als wahrhaftig) auszudriicken
(bzw. anderen zuzuschreiben)»®. Nur insofern er sich die Griinde
erschlieB3t, welche die Geltungsanspriiche des Sprechers rechtfertigen,
kann er Bedeutung und Tragweite seiner AuBerung erfassen und ver-
stehen.

Diesen Bedingungen unterliegen nicht nur die aktuell an einer
Kommunikation beteiligten Personen, sondern auch die zeitlich-raum-
lich entfernten Interpreten ihrer AuBerungen. Die Objektivitit des
Sinnverstehens jenseits von Subjektivismus und Objektivismus ist nur
dadurch zu sichern, daB3 die Deutung einer AuBerung an den Vorgang
der Hervorbringung einer zu verstehenden Handlung riickgekoppelt
bleibt : Der Interpret mul3 in den allgemeinen Strukturen der Verstin-
digungsverhiltnisse, auf die er sich bezieht, die Bedingungen fiir die
Rationalitit seines Verstehens erkennen. Er mul3 sich dabei jene
Umstinde vergegenwirtigen, unter denen die Beteiligten ihre Bezie-
hungen zueinander aufnehmen, mit Inhalt filllen und diesen Inhalt
rechtfertigen. Die Bedingungen sachgemilBler Interpretation sind
darum letztlich identisch mit den Voraussetzungen fiir das Gelingen
kommunikativen Handelns*.

2. Vom Bebhaupten zum Begriinden :

Problematisierung von Geltungsanspriichen

Wenn eine Aussage ihrem Adressaten nicht evident ist, wenn ein
auftauchender Dissens durch Alltagsroutinen nicht aufgefangen wer-
den kann und gleichwohl nicht durch Willkiir oder Gewalt entschieden
werden soll, ist die Fortsetzung der Interaktion nur dann rational, wenn
sie sich der argumentativen Mittel kommunikativer Vernunft bedient.
Ein Sprecher vermag einen Horer erst dann zur Annahme seiner Au-
Berung vernunftgemil zu motivieren, wenn er auf Nachfrage iiberzeu-
gende Griinde angeben kann, die einer Kritik an seinem Geltungsan-
spruch standhalten.

8 J, HaBERMAS, MoralbewuBtsein und kommunikatives Handeln, 39.
42 Vgl. hierzu ausfiihrlicher K.-O. ArkiL, Die Erkliren / Verstehen-Kontroverse in
transzendentalpragmatischer Sicht, Frankfurt 1979,



Vernunft — Kommunikation — Diskurs 117

Ein Geltungsanspruch ist dquivalent der Behauptung, dal3 die
Bedingungen fiir die Giiltigkeit, Triftigkeit und Stimmigkeit einer Au-
Berung erfillt sind. Die Einlésung von Geltungsanspriichen beginnt
daher damit, daf3 der Sprecher durch Appell an Erfahrungen und Intui-
tionen, durch Argumente oder den Hinweis auf voraussehbare Hand-
lungsfolgen ihre Anerkennungswiirdigkeit einsichtig macht. Berechtigt
ist ein Geltungsanspruch, wenn er sich mit den empirischen, theoreti-
schen, praktischen, analytischen, und hermeneutischen Mitteln der
Vernunft verteidigen 1403t:

Der Anspruch einer deskriptiven Aussage, das von ihr Behauptete
sei der Fall, kann durch Rekurs auf eine Erfahrungsquelle oder durch
empirisch-historische Erklirungen bekriftigt werden, von denen der
Sprecher die Gewil3heit bezieht, daf3 seine Behauptung zutrifft. Solange
die Erfahrung oder die Geschichte nichts anderes lehren, besteht kein
plausibler Anlaf3, an einem Tatsachenanspruch zu zweifeln. Die Rich-
tigkeit einer Handlung 146t sich durch rechtlich-moralische Rechtferti-
gungen erweisen, indem ihre Ubereinstimmung mit einem als legitim
anerkannten normativen Kontext dargelegt bzw. ihr Vorzug gegeniiber
konkurrierenden Verhaltensweisen verdeutlicht wird. Richtigkeit trifft
sich mit Tatsdchlichkeit darin, dal3 ihr Anspruch auf dem Weg theore-
tisch-praktischer Diskurse und der Erzielung eines verniinftigen Kon-
senses eingelést werden kann. In beiden Fillen tragen Argumente die
Uberzeugungslast.

Dagegen kénnen Wabrhaftigkeitsanspriiche nur durch konsistentes
Verhalten eingelést werden. Die Aufrichtigkeit eines Subjekts 1483t sich
nicht durch Angabe von Griinden belegen, sondern nur in der Fort-
setzung seines Verhaltens und an den Konsequenzen seines Wollens
und Tuns ablesen.

Verstindlichkert stellt einen faktisch schon eingelosten Geltungsan-
spruch dar, solange eine Kommunikation tiberhaupt ungestort verlduft.
Wenn Mil3verstindnisse auftreten, wenn die Regeln des Sprachspiels,
dessen sich ein Sprecher bedient, seinem Partner so unklar sind, daf3 er
die geduBerten Sitze auf semantischer, grammatischer oder sogar pho-
netischer Ebene nicht versteht, miissen beide versuchen, eine Einigung
tiber mogliche Kommunikationsmedien herbeizufithren, die sie ge-
meinsam verwenden kénnen. Hieran wird deutlich, daf3 Verstindlich-
keit mehr noch zu den Bedingungen kommunikativen Handelns als zu
den in einer Kommunikation erhobenen Geltungsanspriichen zihlt.



118 Vernunft — Kommunikation — Diskurs

Dal3 ein Sprecher einen Horer zur Anerkennung der in seiner Aus-
sage eingelassenen Geltungsanspriiche bewegen kann, ergibt sich weni-
ger aus der Klarheit des Gesagten als durch die Gewihr, den jeweils
geltend gemachten Anspruch mit Griinden zu rechtfertigen. Dem
Erfordernis einer rational herbeigefithrten Anerkennung von Gel-
tungsanspriichen ist auf seiten des Sprechers allein diese Gewihrlei-
stungsverpflichtung gemil.

Der Weg zur konsensuellen Ratifikation eines Geltungsanspruches
verlduft im Idealfall Gdber die Phasen der situativen Geltungsproblema-
tisierung und der argumentativen Geltungseinlésung. Argumentatio-
nen zihlen zu jenem Typus von Rede, «in dem die Teilnehmer strittige
Geltungsanspriiche thematisieren und versuchen, diese mit Argumen-
ten einzulésen oder zu kritisieren. Ein Argument enthilt Griinde, die in
systematischer Weise mit einem Geltungsanspruch verkniipft sind. Die
«Stirke » eines Arguments bemil3t sich, in einem gegebenen Kontext,
an der Triftigkeit der Griinde ; diese zeigt sich u.a. daran, ob ein Argu-
ment die Teilnehmer eines Diskurses tberzeugen, d.h. zur Annahme
des jeweiligen Geltungsanspruchs motivieren kann»°°,

3. Im Streit um das bessere Argument :
Strukturen diskursiver Rationalitét

Ob Argumente, die zur Einlésung von Geltungsanspriichen vorge-
tragen werden, verniinftig sind oder ob sie nur fiir verniinftig gehalten
werden, ist nicht dasselbe. Sprecher und Adressat kénnen nicht Griinde
vorbringen und verstehen, ohne sie zu bewerten. Sich Griinde zu ver-
gegenwirtigen, ohne ithnen gegeniiber mit « Ja», « Nein» oder « Unent-
schieden » Stellung zu beziehen, bedeutet, da3 man noch nicht verstan-
den hat, was sie sind und was sie wollen: Grinde verlangen danach
beurteilt zu werden, ob sie triftig sind, einleuchten, Einwinde entkrif-
ten usw.

Einverstindnis beruht auf Uberzeugtsein. Uberzeugungen sind nur
verniinftig, wenn sie sich auf plausible Griinde stiitzen. Ebenso bemif3t
sich die Rationalitdt derer, die an Kommunikationen teilnehmen, an
ihrer Bereitschaft und Fihigkeit, fiir ihre Behauptungen Plausibilitit
herzustellen und mit Vernunftargumenten zu stiitzen, sich gegenseitiger

9 J. HaBerMas, Theorie des kommunikativen Handelns. Bd. 1, 38.



Vernunft — Kommunikation — Diskurs 119

Kritik auszusetzen, ihre zunichst nur subjektiven Auffassungen inter-
subjektiver Prifung zu unterziehen und gegebenenfalls (d.h. falls sie
nicht verallgemeinerbar sind) zugunsten solcher Positionen zu iiberwin-
den, fiir die in einer prinzipiell unbegrenzten Argumentationsgemein-
schaft aufgrund rationaler Argumentation Zustimmung zu finden ist.

Bei der Bewertung von Griinden kommen die Beteiligten nicht
umbhin, Prifungsmal3stibe zu unterstellen, die sie als fiir alle Parteien
verbindlich erachten. Diese Kriterien fiir die Identifizierung korrekter
(logischer) SchluB3folgerungen, zutreffender Beschreibungen, plausibler
Rechtfertigungen, angemessener Beurteilungen und authentischer
Selbstdarstellungen gehéren zu den Konstitutiva des argumentativen
Diskurses. Er stellt ein Forum kooperativer Wahrheitssuche dar und
weist Strukturen einer Kommunikationssituation auf, welche in beson-
derer Weise die Beteiligten vor argumentationsfremden Einflissen
schiitzt. Objektivitit verbiirgende, Geltung gewihrende und legitimie-
rende Kraft haben nur solche Regeln und Prozeduren der Diskussion,
die eine unter freien und gleichen Subjekten erzielte Ubereinstimmung
von einem zufilligen oder erzwungenen Konsens zu unterscheiden
erlauben:

Der Diskurs mul3 offen sein fiir alle Subjekte, die sprach- und
handlungsfihig sind und den Willen zeigen, sich nur dem eigentiimli-
chen Zwang des besseren Argumentes zu beugen. Diesem zwanglosen
Zwang kommt der Charakter einer intellektuellen Nétigung zu, die aber
fiir denjenigen jeden Zwangscharakter verliert, der in den als iiberzeu-
gend erkannten Argumenten seines Partners den Verbindlichkeitsan-
spruch eigener Vernunfteinsicht ratifiziert.

Allen Diskursteilnehmern ist aus diesem Grund die chancengleiche
und gleichberechtigte Gelegenheit fiir entsprechende Wortmeldungen
einzurdumen ; dafiir verpflichten sie sich, fiir die Dauer des Diskurses
keinem anderen Interesse als dem an einem rational motivierten Kon-
sens liber bislang strittige Geltungsanspriiche zu folgen. Die Einhaltung
dieser Bestimmungen dient der Subtraktion aller die Méglichkeit eines
rationalen Konsenses stérenden dulleren Einwirkungen sowie der Neu-
tralisierung von Unzulinglichkeiten auf seiten der Teilnehmer. Solange
diese Zwinge nicht als aufgehoben gelten, besteht die Gefahr eines auf
Tduschung oder Selbstbetrug beruhenden Pseudokonsenses.

Diskurse sind auf die Feststellung von Ubereinstimmungen ausge-
richtet. Dabei ist es unerheblich, ob ein theoretisch-empirischer Diskurs
zur Priffung des Wahrheitsanspruchs von Sachverhaltsbehauptungen



120 Vernunft — Kommunikation — Diskurs

oder ein praktisch-ethischer Diskurs zur Priifung des Verbindlichkeits-
anspruchs von Verhaltenserwartungen gefiithrt wird. Ubereinstimmun-
gen lassen sich in beiden Fillen auf vernunftgemil3e Weise nur durch
rationale Argumente herbeifithren. Beweise und Argumente miissen so
beschaffen sein, daB jeder rational und kompetent Urteilende zum
gleichen Schlull kommen miifite, und daf} jemand, der ad hoc sein
Einverstindnis verweigert, zur Zustimmung gebracht werden konnte,
wenn er sich blo3 vom Zwang des jeweils triftigeren Argumentes leiten
lieBe. Bei einem praktischen Diskurs ist z.B. eine moralische Norm
dann allgemein zustimmungsfihig, wenn nachgewiesen wird, daf3 sich
die Folgen und Nebenwirkungen, die aus ihrer allgemeinen Befolgung
fiir die Befriedigung der Interessen eines jeden Einzelnen resultieren,
von allen Betroffenen zwanglos akzeptiert werden kénnen.

Triftig ist ein Argument dann, wenn man sich in Widerspriiche
verwickelt bei dem Versuch, ihm nicht zuzustimmen bzw. wenn ihm
gegeniiber jede negative Stellungnahme als ungerechtfertigt nachweis-
bar ist’!. Sofern Argumente durch logische Ableitungen zwingend sind,
fordern sie allerdings nichts substantiell Neues zutage. Und soweit sie
substantiellen Gehalt haben, stiitzen sie sich auf Erfahrungen, die im
Lichte wechselnder (naturwissenschaftlicher) Theorien oder Beschrei-
bungssysteme verschieden interpretiert werden kénnen und daher
keine ultimative Beweisgrundlage bieten. Wird tatsichlich ein Konsens
erzielt, kann er nicht deswegen fiir verniinftig gelten, weil die Bedin-
gungen einer idealen Kommunikationsgemeinschaft zumindest anni-
hernd erfiillt wurden. « Vielmehr halten wir ihn fiir rational, weil wir
unterstellen, dal3 er auf der Einsicht aller und auf der Qualitit der
Grinde beruht, die vorgebracht wurden»’? Ein solcher Konsens ist
aber nur solange giiltig, wie niemand auf iliberzeugende Weise die
Grinde in Frage stellt, aufgrund deren er fiir rational gehalten wurde.
Die Tatsache, dal3 niemandem mehr Zweifel kommen oder Gegen-
argumente einfallen, bietet keine Gewihr dafiir, der festgestellten
Ubereinstimmung nicht zu miBtrauen. Es kann darum «niemals einen
Zeitpunkt geben, zu dem man sagen kénnte: von jetzt an kann unser
Konsens nicht mehr in Frage gestellt werden; vielmehr, dal3 er nicht
mit guten Griinden in Frage gestellt werden kann, folgt daraus, daB3 er

*! Die Bestandteile eines rationalen Argumentes analysiert umfassend St. TouLMIN,
Der Gebrauch von Argumenten, Kronberg 1975.

2 A. WELLMER, Ethik und Dialog. Elemente des moralischen Urteils bei Kant und in
der Diskursethik, Frankfurt 1986, 215.



Vernunft — Kommunikation — Diskurs 121

gut begriindet ist. Dal3 es sich aber um einen gut begriindeten Konsens
handelt, folgt daraus, daf3 die Griinde gut sind, auf denen er beruht —
nicht daraus, daf3 alle diese guten Griinde akzeptiert haben»’’,

Wahrheitskriterien wandeln sich zudem mit geschichtlich und
gesellschaftlich varianten Rationalititskriterien. Was jeweils als «trifti-
ger» Grund gelten darf, hingt von Standards ab, die selbst Gegenstand
eines Diskurses sein kénnen. So wird man am Ende der Moderne
« Wahrheit» weder einseitig von subjektiven GewilBheiten (Evidenz-
theorie), noch von der Ubereinstimmung zwischen Gegenstand und
Aussage (Korrespondenztheorie) oder von der logischen Stimmigkeit
bestimmter Aussagengefiige (konstruktivistische Kohirenztheorie) de-
finieren. Vielmehr wird man diese Aspekte in eine Konvergenz zu
bringen suchen, was in einem unabschliebaren, weil fiir jeweils neue
Erkenntnisse und Eingaben offenen Diskurs zu geschehen hat’4. Die
Forderung, nur solche Geltungsanspriiche als begriindet anzuerkennen,
die die rational motivierte Zustimmung aller méglichen Betroffenen
finden kann, bedeutet schon aufgrund der Kontingenz und Geschicht-
lichkeit verniinftiger Weltbewiltigung schlichtweg eine Sisyphos-
aufgabe *°.

Entzogen ist dieser Kontingenz allein jenes vorgingige, von allen
sprachfahigen Subjekten geteilte, jedoch blof3 intuitive, d.h. der refle-
xiven Rekonstruktion bediirftige Wissen, auf das alle rekurrieren miis-
sen, wenn sie sagen sollen, was es bedeutet, in eine Argumentation
einzutreten. Dieses Wissen spricht sich in Sitzen aus, «die man nicht
verstehen kann, ohne zu wissen, dal3 sie wahr sind»’%. Zuginglich ist
dieses Wissen wiederum nur iiber einen Diskurs, der nach den Bedin-
gungen fiir das Gelingenkénnen von Argumentationshandlungen und

** Ebd. 210. Vgl. ferner H. Scuerr, Wahrheit — Diskurs — Demokratie. Studien zur
«Konsensustheorie der Wahrheit», Freiburg/Miinchen 1987.

* Vgl. K.-O. Arkr, Fallibilismus, Konsenstheorie der Wahrheit und Letztbegriin-
dung, in: Philosophie und Begriindung, 116-211.

** Vgl. J. HABerMas, Vorbereitende Bemerkungen zu einer Theorie der kommuni-
kativen Kompetenz, in: DERs./N. LUHMANN, Theorie der Gesellschaft oder Sozialtech-
nologie — Was leistet die Systemforschung?, Frankfurt 1971, 124: « Ich nehme, um wahre
von falschen Aussagen zu unterscheiden, auf die Beurteilung anderer Bezug — und zwar
auf das Urteil aller anderen, mit denen ich je ein Gesprich aufnehmen kénnte (wobei ich
kontrafaktisch alle die Gesprichspartner einschliefe, die ich finden kénnte, wenn meine
Lebensgeschichte mit der Geschichte der Menschheit koextensiv wire). Die Bedingung
fir die Wahrheit von Ausssagen ist die potentielle Zustimmung aller anderen. Jeder
andere miifte sich iiberzeugen kénnen, daB ich dem Gegenstand das Pridikat p berech-
tigterweise zuspreche, und miiite mir dann zustimmen kénnen. »



122 Vernunft — Kommunikation — Diskurs

damit fiir den Sinn und die Giltigkeit von Argumenten fragt. Die
Bezeichnung dieser Begriindungsreflexion als « Diskurs » will kenntlich
machen, dal3 die philosophische Reflexion in der Lage sein mul, ihre
Resultate selbst zu priifen. Die oben erwihnte Notwendigkeit einer
Selbstaufklirung der Vernunft und der Konzeption eines integralen
Rationalitdtskonzepts miindet hier in die Logik der diskursiven Ver-
nunft.

1v. WIDERSPRUCH UND ANSPRUCH DER MODERNE :
(GRENZEN DER DISKURSIVEN VERNUNFT

Dal3 die philosophische Selbstaufklirung der Vernunft zugleich
auch eine Kritik, das heiBt eine kritische Priifung und Abmessung der
Anspriiche der Vernunft sei, macht den Gangder Philosophie seit Kant,
insbesondere der Transzendentalphilosophie aus’®’. Die Diskursrationa-
litat bildet die vorldufig letzte Stufe dieser Entwicklung. In ihr vollzieht
sich nicht nur die methodische Selbstentfaltung der Subjektreflexion,
sondern auch des intersubjektiven Dialogs und des gesellschaftlichen
Seins. Diese Erweiterung macht sie zum Paradigma einer nach-ideali-
stischen und post-materialistischen Basistheorie der Philosophie bzw.
ihrer Einzeldisziplinen: Erkenntnis- und Wahrheitstheorie, Herme-
neutik und Ethik, Subjekt- und Sozialtheorie.

In der Retrospektive des Diskurstheoretikers auf die Pathologien
und Paradoxien der Moderne erscheinen die zweckrationale Verfiigung
tiber eine zum Gegenstand gemachte Natur ebenso wie eine narzif3tisch
tiberzogene Autonomie im Sinne strategischer Selbstbehauptung als
Abkapselung von den kommunikativen Strukturen und Gehalten der
Lebenswelt. Sie sind Produkt «einer Usurpation, und zwar eines gesell-
schaftlichen Prozesses, in dessen Verlauf ein untergeordnetes Moment
den Platz des Ganzen einnimmt, ohne die Kraft zu besitzen, sich die
Struktur des Ganzen zu assimilieren » 8, Die Ironie dieser Entwicklung
besteht darin, dal} das Vernunftpotential der Moderne zuerst in jenem
Bereich von Okonomie und Technik realisiert wurde, der heute jene

%6 K.-O. ArEeL, Das Problem einer philosophischen Theorie der Rationalititsty-
pen, 24.

57 Vgl. K. H. Haag, Der Fortschritt in der Philosophie, Frankfurt 21985.

*8 J. HaBERMAS, Der philosophische Diskurs der Moderne, 367.



Vernunft — Kommunikation — Diskurs 123

kommunikative Alltagspraxis zu iiberlagern und zu entstellen droht,
von der es einst freigesetzt wurde.

Die Moderne verlangt zu ihrer Fortsetzung eine Reformulierung
des cinseitig zweckrationalen Konzepts der Selbsterhaltung von Sub-
jekten und Systemen. Die entsprechend notwendigen, jedoch nicht
hinreichenden Parameter enthilt das Konzept der Diskursrationalitit.
Wegen seines hohen Abstraktionsgrades, seines formalen und rein pro-
zeduralen Charakters bewegt es sich in erheblicher Distanz zu den
alltags-weltlichen Zusammenhingen jeder Vernunftpraxis. Mit dem
gesellschaftlichen Leben ist die Diskursrationalitit allenfalls dadurch
verflochten, dal3 dieses selbst durch Akte der Verstindigung konstitu-
lert wird. Zwar reproduziert sich jede Gesellschaft materiell dber die
Wege und Resultate zweckrationaler Weltbewiltigung. Aber diese
instrumentellen Handlungssphiren sind mit kommunikativen ver-
schrinkt. Da komplexe Gesellschaften ihren Bestand nur iber eine
Koordinierung der Titigkeiten ihrer Mitglieder und Teilsysteme si-
chern kénnen, erfordert die Reproduktion sozialer Systeme eben auch
die Erfillung der Bedingungen kommunikativ-diskursiver Rationalitit.
Indem der Diskurstheoretiker sich auf die Rekonstruktion von Funda-
mentalnormen fiir das Verfahren rationaler Willensbildung und Ent-
scheidungsfindung beschrinkt, schafft er Raum fiir die Ausschépfung
aller moglichen Ressourcen menschlicher Daseinsdeutung und -bewil-
tigung, leistet dazu aber keinen eigenen substantiellen Beitrag. Diskurse
stehen fiir jene Prozeduren, nach denen sich Vernunftsubjekte dariiber
einigen kénnen, was fiir sie hinter der Idee des «gelungenen Lebens»
steht und wie sie ihre verschiedenen Vorstellungen miteinander in
Einklang bringen kénnen *°. Sie sind offen fiir jede Weltanschauung, die
sich mit den diskursiven Mitteln der kommunikativen Vernunft recht-
fertigen kann?®°.

» Vgl. Ders., Kénnen komplexe Gesellschaften eine verniinftige Identitit ausbil-
den?, in: DERs., Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus, Frankfurt 31982,
92-126.

¢ Siehe dazu H.-]. HouN, Handlungstheorie und Sozialethik. Reflexionsstufen einer
Ethik sozialen Handelns, in: JCSW 29 (1988) 29-60.



124 Vernunft — Kommunikation — Diskurs

1. Das « Andere » der diskursiven Vernunft

Die Herausforderungen der gegenwirtigen Kulturkritik aber rei-
chen weiter und gehen tiefer, als sie von den Vertretern der Transzen-
dentalpragmatik bisher wahrgenommen wurden. Urspriinglich ange-
treten mit der Absicht, den Kurswert der philosophischen Leitwihrung
« Vernunft» neu festzusetzen, wurde dabei en passant die Kritik an der
«Dialektik der Aufklarung» (Th. W. Adorno/M. Horkheimer) kon-
struktiv fortgeschrieben, aber die Auseinandersetzung mit anderen
Hauptstromungen der jingeren Zivilisations- und Vernunftkritik hat
keinen mefBbaren publizistischen Niederschlag gefunden. Zu erinnern
ist vor allem an die psycho-historische und psycho-analytische Kritik
des Kantischen Vernunftbegriffs®', die von einem neuen Interesse am
Mythos und am Irrationalen inspirierte Kritik wissenschaftlicher Welt-
bewiltigung®? und die Ansitze «postmoderner» Erkenntnistheorien,
die aus einer radikalen Destruktion der fiir die Neuzeit einst mal3geb-
lichen philosophischen Grundlagen resultieren®,

Sucht man nach einem gemeinsamen Nenner dieses sehr facetten-
reichen Streites um das Projekt der Moderne, kann als einheitliches

! Vgl. H. BouME / G. BouME, Das Andere der Vernunft. Zur Entwicklung von
Rationalititsstrukturen am Beispiel Kants, Frankfurt 21985 ; G. BouME, Anthropologie in
pragmatischer Hinsicht, Frankfurt 1985; Ders., Philosophieren mit Kant. Zur Rekon-
struktion der Kantischen Erkenntnis- und Wissenschaftstheorie, Frankfurt 1986, 229—
249 ; H., KimMmerLE (Hg.), Das Andere und das Denken der Verschiedenheit, Amsterdam
1987.

62 Siehe hierzu etwa H. Poser (Hg.), Philosophie und Mythos. Ein Kolloquium,
Berlin 1979 ; H. P. Duerr (Hg.), Der Wissenschaftler und das Irrationale. 2 Bde., Frank-
furt 1981; K. HUBNER / J. VUuiLLEMIN (Hg.), Wissenschaftliche und nichtwissenschaftli-
che Rationalitit, Stuttgart 1982 ; M. FRANK, Der kommende Gott. Vorlesungen tiber die
Neue Mythologie, Frankfurt 1982; R. GrasscH, Identitit und Tod. Zum Verhiltnis von
Mythos, Rationalitit und Philosophie, Frankfurt 1982; H. HoLzrey / L. LEyvraz (Hg.),
Rationalititskritik und neue Mythologien, Bern 1983; K. H. Bourer (Hg.), Mythos und
Moderne. Begriff und Bild einer Rekonstruktion, Frankfurt 1983; R. PANIKKAR, Riick-
kehr zum Mpythos, Frankfurt 1985; K. HiBNEr, Die Wahrheit des Mythos, Miinchen
1985; K. ALeerT, Mystik und Philosophie, St. Augustin 1986.

63 Zu diesen zuerst in Frankreich virulenten philosophischen Tendenzen vgl. die
Arbeiten von M. Foucaurt, Von der Subversion des Wissens, Frankfurt 1977;
J.-F. Lyotarp, Das postmoderne Wissen, Graz/Wien 1986; DEers., Der Widerstreit,
Graz/Wien 1987; J. DErRrIDA, Apokalypse, Graz/Wien 1985; J. BAUDRILLARD, Die fata-
len Strategien, Miinchen 1985 ; DERrs., Agonie des Realen, Berlin 1978. Zur Postmoderne-
Diskussion insgesamt siche W. WeLscH, Unsere postmoderne Moderne, Weinheim 1987,
P. KosLowskr u.a. (Hg.), Moderne oder Postmoderne ? Zur Signatur des gegenwirtigen
Zeitalters, Weinheim 1986 ; A. WeLLMER, Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne.
Vernunftkritik nach Adorno, Frankfurt 1985.



Vernunft — Kommunikation — Diskurs 125

Motiv gelten, was die Aufklirungskritik seit Hegel % beschiftigt: die
Verengungen und Einseitigkeiten, die Usurpationen und Verabsolutie-
rungen der neuzeitlichen Ratio. Angegriffen wird die moderne Ver-
nunftkultur als solche; eingeklagt wird aber nicht das Ganze, sondern
das « Andere » der Vernunft. « Das Andere der Vernunft, das ist inhalt-
lich die Natur, der menschliche Leib, die Phantasie, das Begehren, die
Gefiihle — oder besser: all dieses, insoweit es sich die Vernunft nicht hat
aneignen kénnen»®’. Zugelassen und « verninftig» ist die Natur ledig-
lich als Rohstoffreservoir, der menschliche Leib als Laboratorium phy-
siko-chemischer Prozesse, Phantasie und Gefiihle als Impulsgeber kom-
merzieller Interessen und Werbestrategien.

Das Andere, das die neuzeitliche Vernunft aus sich ausschlof3 oder
als eigenes Moment nicht wahrhaben wollte, erscheint je nach Herkunft
der vielfiltigen Kritik an der neuzeitlichen Wissenschaft in verschiedenem
Licht: « Es wird (etwa als Sinnlichkeit und Phantasie) als Gegenkraft
eingefordert, als uneingestandene eigene Bestimmung entlarvt (etwa
die Aufklirung als Mythos; das Irrationale in der Wissenschaft), als
Wahrheit iiber die fiktive Pritention behauptet (etwa die Vernunft als
Macht) » ¢,

Die aufklirerische Austreibung des Nicht-Rationalen aus der Welt
erweist sich gleichzeitig als Verlust des Zusammenhangs mit den Tiefen
der menschlichen Psyche. Sie wird damit bezahlt, daf3 sich das Subjekt
selbst fremd und unheimlich wird. Die Berechenbarkeit verntnftigen
Verhaltens wird erkauft mit einer Exterritorialisierung und radikalen
Kontrolle von Spontaneitit. Begierden, Bilder, Ideen machen Angst
und die Angst, organisiert als Gewissen, dient ihrer Kontrolle »%’.

Eine Diskurstheorie der Vernunft ist vor diesem Hintergrund a
priori iiberholt, wenn sie die Tatsache unterschligt, daf3 die Ratio, an
der die Aufklirer die «differentia specifica » des Menschseins festmach-
ten, nur den kleineren Teil des menschlichen Seins konstituiert, Das
verniinftige Subjekt kann kiinftig nur noch verstanden werden in der
zugleich historischen wie lebensgeschichtlichen Dialektik von BewuB3-
tem und Unbewufitem, Kognitivem und Emotivem, von dem auf Ver-
fiigen und Eindeutigkeit fixierten Begriffsdenken und einem Denken in

4 Vgl. W. OELMULLER, Die unbefriedigte Aufklirung, Beitrige zu einer Theorie der
Moderne von Lessing, Kant und Hegel, Frankfurt 1979.

65 H, BouME / G. BouMmE, Das Andere der Vernunft, 13.

66 E, ANGEHRN, Krise der Vernunft, 163.

67 G. BouME, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, 11.



126 Vernunft — Kommunikation — Diskurs

Bildern, die quer stehen zur Macht des Begreifens. Von dieser Polaritit
abzusehen hiel3e, an jener Rationalisierung sich weiterhin zu beteiligen,
«durch welche das Vernunftsubjekt sich gegen Natur, Phantasie oder
Leib als prinzipiell superiore Instanz ermichtigt hat»% — mit den hin-
reichend bekannten negativen Folgen.

2. Diskursive und komprebensive Vernunft

Die Rationalititsverdrossenheit der letzten Jahre 1d63t sich zu einem
grof3en Teil als fast zwangsldufige Konsequenz einer Selbstauszehrung
der Vernunft erkliren. Gemeint ist damit nicht allein die ethische
Einidugigkeit der Zweckrationalitit, sondern auch die Selbstbeschrin-
kung der diskursiven Vernunft auf priifende Kritik. Auch sie ist noch zu
sehr dem Intellektualismus der Neuzeit verhaftet, der vom Guten nur
das Gerechte iibrig gelassen hat. Selbst wenn es méglich ist, kommu-
nikative und instrumentelle Handlungsrationalitit miteinander zu ver-
kniipfen, so fehlt ihr immer noch jene Kraft und Kreativitit des Den-
kens, das Lebensriume tatsichlich bewohnbar macht und nicht blof3
tiber die Moglichkeitsbedingungen des Nachdenkens iiber ihre verniinf-
tige Gestaltung nachdenkt®.

Von der aktuellen Vernunftkritik ist daher zu lernen, dal3 heute
keine Bestimmung von Rationalitit mehr zureichen kann, die das Ver-
niinftige allein an die logisch-normative Kernstruktur diskursiver Argu-
mentation binden will. Es mul3 vielmehr darum gehen, die Vernunft im
Hinblick auf ihr « AuBBerhalb» wieder beziehungsfihig zu machen und
die pridiskursiven Bedingungen der Moglichkeit kommunikativen
Handelns ins Blickfeld zu nehmen. Auf diese Weise kann es vielleicht
auch gelingen, die in der Moderne auseinandergetretenen Momente der
objektivierenden Erkenntnis, der Fihigkeit zum ethischen Urteil, zur
asthetischen Wahrnehmung und religiésen Erfahrung wieder mitein-
ander zu verkniipfen, um die Ratio zu befihigen, das Unvordenkliche
wahrzunehmen und das Unverrechenbare zu schiitzen. Damit ist der
Philosoph keineswegs vor die falsche Alternative gestellt, entweder ins
Irrationale iberzusetzen oder das Andere der Vernunft unter das Regi-
ment des Diskurses zu bringen. Wer an der Vernunft festhalten und

%8 H. BouME / G. BouME, Das Andere der Vernunft, 19.
9 Vgl. auch D. WaANDsCHNEIDER, Der Begriff praktischer Vernunft in objektivisti-
scher, formalistischer und kognitivistischer Verkiirzung, in: ZphF 31 (1977) 85-99.



Vernunft — Kommunikation — Diskurs 127

dadurch Philosoph bleiben will, hat vielmehr die Moglichkeit, dal3 er
sich in ein vernunftgemifBies Verhiltnis zu diesem Anderen setzt. Dieses
Andere ist nicht das Unverntnftige, sondern das durch Vernunft an der
Grenze der Vernunft Erfahrene und in ihrem Licht Gesehene.

Philosophisch folgt daraus: die diskursive Vernunft zu einer «kom-
prehensiven» Rationalitit zu erweitern. Gemeint ist damit, dal3 das
Rationale ohne sein Anderes nicht bestimmbar ist und dal3 es sich dieses
Andere dennoch nicht einverleiben darf. Zugleich mul3 aber auch dieses
Andere eine Beziehung zur Vernunft suchen, wenn es nicht zum Platz-
halter von Unverstand und Aberglaube werden will. Eine komprehen-
siv verstandene Vernunft versucht darum zum einen, das Rationale, das
auf das logisch Unhintergehbare, funktional Notwendige und ethisch
Gebotene reduziert wurde, in ein Verhiltnis zu dem Zufilligen, Ver-
dnderlichen und Unerwartbaren zu bringen, das beiden Seiten gerecht
wird. Sie setzt die Inhalte und Strukturen der sonst isoliert veranstal-
teten ethischen, dsthetischen und religitsen Diskurse, der wissenschaft-
lichen und nicht-wissenschaftlichen Sprachspiele, der philosophischen
und nicht-philosophischen Erkenntnisformen so zueinander in Bezie-
hung, da} Entsprechungen, Uberginge und Querlinien zwischen ihnen
sichtbar und ihre jeweiligen Verengungen und Verzerrungen iiberwind-
bar werden.

Zum anderen bemiiht sich eine komprehensiv verstandene Ratio-
nalitit um eine Sondierung der existentialen Konstitutions- und Voll-
zugsbedingungen verniinftiger Lebenspraxis. Erst dabei bekommt sie
die vor-, meta- und nicht-kognitiven Elemente einer kognitiven Ver-
nunfttheorie in den Blick. Auf der Geltungsbasis argumentativer Rede
allein ist es gerade nicht méglich, das zu leisten, was die Transzenden-
talpragmatik intendiert: einen unverkiirzten Begriff der Vernunft zu
rekonstruieren. Er bleibt solange verkiirzt, wie davon abstrahiert wird,
auf welche diskursiv nicht ableitbaren Voraussetzungen der Diskurs
angewiesen ist und daB3 die Logik der Unvernunft, die Koalition von
Willkiir, Gewissenlosigkeit und Gewalt oftmals «zwingender » sind als
die Uberzeugungskraft triftiger Argumente. Das zweite Apriori ver-
niinftiger Existenz besteht neben dem « Faktum der Vernunft» (I. Kant)
daher in der Kontingenz der Verniinftigen und in ihrem Wissen darum,
daB3 das Aposteriori der Unvernunft nicht selten den «unendlichen
progressus der Vernunft» anhilt. Der Widerstand gegen alles Wider-
und Unverniinftige hért dann auf rational zu sein, wenn es keinerlei
Aussicht gibt, daB3 er erfolgreich sein kdnnte. Dieser Realitit zu begeg-



128 Vernunft — Kommunikation — Diskurs

nen reicht die Idealitit einer «universalen Kommunikationsgemein-
schaft» nicht zu. Wenn nicht dartiber hinaus eine Dimension sinnver-
birgender Existenz angenommen werden kann, die trotz der faktischen
Vergeblichkeit des Vernunfteinsatzes Zielmarken angibt, denen man
verniinftigerweise folgen kann, ist der Verzweiflung an der Vernunft
bereits vor ithrem Zusammenbruch nicht zu wehren.

Eine aus diesen Elementen zu entwickelnde Theorie der &ompre-
hensiven Vernunft’® bleibt immer eine Suchbewegung. Sie fragt nach dem
Unabgegoltenen der Vergangenheit und nach dem Grund fiir die Hoff-
nung auf eine gelingende Zukunft’. Sie strebt nach einer Verséhnung
des Menschen mit seiner inneren und dulleren Natur, wird aber zu
nichtern sein, um in einen Kult alles Nattirlichen abzugleiten. Sie klagt
kritisches Denken ein und findet sich nicht mit der Verkiimmerung von
Phantasie und Emotionalitit ab. Thr Ziel ist es, eine nicht blof3 formale
Ordnungder Lebenswelt hervorzubringen und neue Koordinaten ratio-
naler Diskurse zu ermitteln, nach denen nicht blof3 immer neu disku-
tiert wird, sondern vergessene Perspektiven und neue Sensibilitdten fiir
das zu Diskutierende aufkommen. Eben dies ist eine Hauptaufgabe fiir
eine Basistheorie der Philosophie. Sie hat am Ende der Moderne nur
dann noch eine Chance, wenn sie das Menetekel der Aufklirung: den
Verlust aller Inhalte, nicht aus den Augen verliert,

0 Zu einer ersten programmatischen Skizze einer Theorie der komprehensiven Ver-
nunft sieche H.-]. HOHN, Krise der Moderne — Krise der Vernunft, 32-37.

"' Vgl. Degrs., Sinn der Geschichte — Sinn des Handelns, in: StZ 206 (1988) 139-
142.



	Vernunft - Kommunikation - Diskurs : zu Anspruch und Grenze der Transzendentalpragmatik als Basistheorie der Philosophie

