Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 36 (1989)

Heft: 1-2

Artikel: Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten zum
Catechismo Christiano Bartolomé Carranzas

Autor: Horst, Ulrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761135

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761135
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ULricH Horst, or

Die Loci Theologici Melchior Canos
und sein Gutachten
zam Catechismo Christiano
Bartolomé Carranzas

Zur Vorgeschichte des Gutachtens

Daf3 sich Melchior Cano grof3e Verdienste bei der systematischen
Beschreibung und Klassifizierung der Kriterien fiir das Urteil in Glau-
bensfragen erworben hat, ist von der Forschung stets gewiirdigt worden.
Merkwiirdigerweise hat man jedoch — von gelegentlichen, eher zufil-
ligen AuBerungen abgesehen — nicht erkannt, da3 ihn auch in erheb-
lichem Maf@ praktische Interessen leiten, die sich aus der damaligen
kirchlich-staatlichen Situation erkliren lassen. Die spanische Kirche
und die Monarchie sind zutiefst beunruhigt, dafl die aus dem Norden
kommende Hiresie nunmehr die iberische Halbinsel erreicht hat und
etwa in Sevilla und Valladolid, um die ersten bedeutenden Zentren zu
nennen, Fuld zu fassen beginnt!. Unterdessen dauerten die Auseinan-
dersetzungen um die Werke des Erasmus, die hier ein ungewdshnlich
lebhaftes Echo gefunden hatten, an, obschon sie ihren Hohepunkt

! Vgl. J. E. LoNnGHURSsT, Luther’s Ghost in Spain, Lawrence 1969. P.J. HAuBEN, Three
Spanish Heretics and the Reformation (Etudes de philosophie et d’histoire 3), Genf 1967.
J. GoRi1 GazraMBIDE, La imagen de Lutero en Espafia: su evolucién histérica, in: ScrTh
15 (1983) 469-526. Ein guter Forschungsiiberblick bei D. pE PasLo MaRroTo, Santa
Teresa y el protestantismo espafiol, in: REspir 40 (1981) 277-309. S. auch K. WAGNER, La
reforma protestante en los fondos bibliograficos de la Biblioteca Colombina, in: RET 41
(1981) 393-4062.



48 Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten

schon hinter sich hatten?. Die Orden, namentlich die Mendikanten —
bevorzugtes Ziel der erasmianischen Kritik —, verliehen noch lange
nach der Konferenz von Valladolid im Jahre 1527 ihrer Aversion
gegentiber dem niederlindischen Humanisten Ausdruck, riickten ihn in
die Nihe der Reformatoren und sahen in ihm deren Schrittmacher und
Protektor?. Daf3 auch Cano diese Ansicht teilte, 146t sich an markanten
Stellen seiner Loci Theologici zeigen. Nicht geringere Angste und harte
Reaktionen seitens der Inquisition riefen seit 1527 die Alumbrados von
Toledo hervor. Die Prozesse gegen sie gehorten zwar in den Jahren, die
uns interessieren, der Vergangenheit an, aber als zu steter Wachsamkeit
mahnendes Beispiel wirkten sie unvermindert nach ‘. Wie sehr man das
Weiterleben ihres Geistes fuirchtete, bezeugt wiederum kaum jemand
eindringlicher als Cano, der bestindig auf sie verweist. Da3 man in
solchen Zusammenhingen die aus den von der Reformation betroffe-
nen Lindern kommende Literatur héchst argwohnisch betrachtete, ist
verstindlich. Die Inquisition reagierte mit wachsenden Aktivititen, die

? Grundlegend M. BaraiLLon, Erasmo y Espafia. Estudios sobre la historia espiritual
del siglo XVI, Mexico 21966. DERs., Erasmo y el erasmismo, Barcelona 1977. E. Asensto,
El erasmismo y las corrientes espirituales afines, in: Revista de Filologia Espafiola 36
(1952) 31-99. Zur umfangreichen Literatur s. J. GoN1 GazramsipE, El erasmismo en
Espana, in: Scr'Th 18 (1986) 117-152 (Literatur 145-152); neuerdings Artikel: El eras-
mismo en Espafia, in: Diccionario de Historia Eclesidstica de Espafia, Supl. I, Madrid
1987, 272-281 (J. Gorr). Die erstaunliche Verbreitung der Schriften des Erasmus auf der
iberischen Halbinsel zeigt anschaulich der Katalog der in der Lissaboner Nationalbiblio-
thek vorhandenen Werke: Erasmo na Biblioteca Nacional. Século XVI, Lissabon 1987.
Besorgt von M.E. Lavoura mit Einfitlhrung und Bibliographie von J.V. DE PiNa
MARTINS.

3 Zur Zusammenkunft in Valladolid s. V. BELTRAN DE HEREDIA, La conferencia de
Valladolid en 1527 en torno a la doctrina de Erasmo, in: Cartulario de la Universidad de
Salamanca, t. VI, Salamanca 1973, 9-120. M. AviLEs, Erasmo y la Inquisicién (El libelo
de Valladolid y la Apologfa de Erasmo contra los frailes espafioles), Madrid 1980.

4 Vgl. V. BELTRAN DE HEREDIA, El edicto contra los alumbrados del reino de Toledo,
in: RET 10 (1950) 105-130. J.E. LoNGHURST, The Alumbrados of Toledo: Juan del
Castillo and the Lucenas, in: ARG 54 (1954) 233-253. ]. C. NieTo, En torno al problema
de los alumbrados de Toledo, in: RET 25 (1975) 77-93. Dgrs., Juan de Valdés y los
origenes de la reforma en Espafia e Italia, Mexico-Madrid-Buenos Aires 1979, 95-166.
B. LLorca, La Inquisiciéon Espafiola y los alumbrados (1509—1667), Salamanca 1980.
J-L. GonzALEzZ NovaLiN, La Inquisicién Espafiola y el movimiento espiritual de los
alumbrados, in: Historia de la Iglesia en Espafia, hrg. v. R. GARCIA VILLOSLADA, t. ITI-2°,
Madrid 1980, 146-159. M. AnDRrES MArTIN, Alumbrados de Toledo de 1525 e Inquisi-
cién: Procesos y procesados, in: J. PEREZ VILLANUEVA y B. EscaANDELL BoNET, Historia
de la Inquisicién en Espafia y América I, Madrid 1984, 488—520. Zu den alumbrados in
Sevilla s. den Uberblick bei A. HuERGA, Historia de los alumbrados, IV. — Los alumbrados
de Sevilla (1605-1630), Madrid 1988, 31-89.



Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten 49

sich etwa im Index von 1551 und in der Zensur von Bibeln dulerten®.
Dal3 diese Verbote dazu beitrugen, das geistige Klima Spaniens zu
verindern, steht fest, auch wenn jene Repressionen im Hinblick auf die
uns beschiftigende Thematik vergleichsweise geringe Auswirkungen
hatten, da nur Werke generell einer strengen Prifung unterzogen wer-
den sollten, die seit 1525 im Ausland ohne Verfasser-, Drucker-, Jahres-
und Ortsangaben erschienen waren® Die direkten und impliziten
Bemerkungen, die Cano machen wird, verraten jedenfalls, daf3 er den
Index von 1551 nicht fur effizient gehalten hat.

Inzwischen verschirfte sich die Lage. In Rom wurde im Januar 1559
der Index Pauls IV. publiziert’. Da3 man in Spanien angesichts der
Symptome, die auf eine Unterwanderung von Kirche und Gesellschaft
hindeuteten, nicht tatenlos zusehen wiirde, stand zu erwarten, zumal die
politische Lage des Landes nach der Abdankung Karls V. die Konzen-
tration aller Krifte und héchste Wachsamkeit forderte. In den Jahren
1557 und 1558 entdeckte man in Sevilla und Valladolid protestantische
Gemeinden. Es stellte sich heraus, daf3 sie tiber ein gut funktionierendes
Netz zur Verbreitung von im Ausland gedruckter Literatur verfiigten®.
Am 2. Januar 1558 wurden in Valladolid auf Geheil3 der Inquisition
offentlich hiretische Biicher verbrannt, von denen viele en romance

* . den Uberblick bei J. M. pE Bujanpa, Index de I'inquisition espagnole 1551, 1554,
1559 (Index des livres interdits V), Sherbrooke 1984, 58-90, 217-302. J.1. TELLECHEA
IpiGoras, La censura inquisitorial de Biblias de 1554, in: AnAn 10 (1962) 89—-142. DERs.,
Biblias publicadas fuera de Espafia secuestradas por la Inquisicién de Sevilla en 1552, in:
Bulletin Hispanique 64 (1962) 236-247. S. auch den Uberblick bei V. PinTo CREsPoO,
Inquisicién y control ideolégico en la Espafia del siglo X VI, Madrid 1983, 149-172. Zur
Situation in Portugal s. I.S. REvaH, La censure portugaise au X VI siécle, Lissabon 1960,
17-50. ]J.S. pa SiLva Dias, O primeiro Rol de Livros Proibidos, in: Biblos 39 (1962)
231-327.

¢ ].M. pe BujANDA, Index (Anm. 5), nr. 34, 235: « Libri omnes quocumque sermone
qui ab anno vigesimo quinto hucusque sunt impressi vel scripti tacitis impressoribus,
auctoribus, scriptoribus, tempore aut loco ubi fuerunt scripti vel impressi». Ferner nr. 45,
240: «Omnes libri sapientes haeresim».

’ Vgl. P.F. GRENDLER, The Roman Inquisition and the Venetian Press, 1540-1605,
Princeton 1977, 115-127. F. H. ReuscH, Der Index der verbotenen Biicher. Ein Beitrag
zur Kirchen- und Literaturgeschichte, Bd. 1, Bonn 1883 (Nachdruck Aalen 1967), 258—
294 und 294-300 (Reaktion).

¥ Vgl. M. BaTaILLON, Erasmo y Espaiia (Anm. 2), 699-715. ]. E. LONGHURSsT, Julidn
Hernindez. Protestant Martyr, in: Bibliothéque d’Humanisme et Renaissance 22, Genf

1960, 90-118. E. Droz, Note sur les impressions genevoises transportées par Hernédndez,
2.2.0. 119-132.



50 Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten

geschrieben waren?. Auch dies ein Hinweis auf die Richtung, in die die
AbwehrmalBnahmen zu gehen hatten. Wenige Tage spiter erging eine
konigliche Anordnung an die Beh6rden von Alcald und Salamanca, die
Buchhandlungen auf verdichtige Schriften zu untersuchen'®. Am
7. September desselben Jahres erlie3 Philipp II. ein detailliertes Gesetz,
um Druck und Vertrieb von Biichern zu kontrollieren. Es wird von
einer Vielzahl von Werken in Latein und Spanisch gesprochen, die im
Lande zirkulierten und eine erhebliche Gefahr fiir die Reinheit des
Glaubens darstellten. Der Monarch ist sich bewul3t, daf3 ein so weit-
reichendes Verbot nur praktikabel ist, wenn die Autorititen iiber Kri-
terien verfiigen, die ein Einschreiten gegen inkriminierte Schriften
erleichtern. Zu diesem Zweck soll das Santo Oficio einen Katalog publi-
zieren, von dem es heif3t, er sei bereits in Vorbereitung!!. Seine Fer-
tigstellung lie3 indes auf sich warten. Aus einem Brief an die Inquisition
in Sevilla wissen wir, dal} er so rasch wie moglich erscheinen soll, um
ein methodisches Vorgehen zu erlauben'? Uber die Vorarbeiten und
die daran beteiligten Personen héren wir fast nichts. Mit einiger Wahz-
scheinlichkeit 148t sich sagen, dall Francisco Sancho, Professor in Sala-
manca, mitgewirkt hat. Gelegentlich rechnet man damit, da3 Domingo
Soto bei den Beratungen zugegen war. Wir wissen, daf3 er 1552 ein die
Bibelzensur betreffendes memorial abgefalit hat'3. Soto befand sich tat-
sachlich auf Befehl der Inquisition Anfang November 1558 in Valla-
dolid, wo er am 15. November zusammen mit Cano und Domingo de
Cuevas den Auftrag erhielt, den Catechismo Christiano Bartolomé Car-
ranzas sowie die Schriften des Dr. Constantino Ponce de la Fuente und
des Fray Luis de Granada zu qualifizieren'*. Soto, seit langem Carranza
zugeneigt und davon iiberzeugt, daf3 es in dem Werk des Erzbischofs

? Die Liste bei E. SCHAFER, Beitrige zur Geschichte des spanischen Protestantismus
und der Inquisition im 16. Jahrhundert, nach den Original-Akten in Madrid und Siman-
cas, t. 3, Giitersloh 1902, 101-113,

'9].M. pe Bujanpa, Index (Anm. 5), 104, Anm. 157.

'! Text bei ]J. M. pE BujanDpa, Index (Anm. 5), 122-127. — Im Sommer desselben
Jahres hatte der Generalinquisitor Fernando de Valdés Karl V. und Philipp II. Bericht
iber die Biicherfrage erstattet und entsprechende Vorschlige gemacht. Vgl
J-L. GonzALez NovaLin, El inquisidor general Fernando de Valdés, 2 Bde., Oviedo
1968, Bd. 2, 194-201.

'?].M. pE BujANDA, Index (Anm. 5), 105, Anm. 166.

'3 ].M. pE Bujanpa, Index (Anm. 5), 106-111. Zu Sotos memorial s. V. BELTRAN DE
HErEDIA, Domingo de Soto. Estudio biogrifico documentado, Madrid 1961, 651f.

"4 Vgl. V. BELTRAN DE HEREDIA, Domingo de Soto (Anm. 13), 686f. J. L. GonzALEZ
NovaLin, El inquisidor general (Anm. 11), Bd. 1, 335-337. J. 1. TELLECHEA IDiGORAS, El
arzobispo Carranza y su tiempo, 2 Bde., Madrid 1968, Bd. II, 286f.



Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten 51

von Toledo nichts formell Irriges gibt (no hay cosa formalente errinea),
fithlt sich in einer héchst miBBlichen Situation, da er es ablehnt, mit Cano
gemeinsame Sache zu machen. Offenbar ahnte er Unheil. Am liebsten
hitte er Valladolid verlassen, doch Fernando de Valdés, der General-
inquisitor, plante anderes. Er zwang ihn unter Strafe der Exkommuni-
kation, dort zu bleiben, da ein Votum der beiden angesehenen Domi-
nikanertheologen die Autoritit eines Urteils erhéhen wiirde'*. Zeugen-
aussagen und Sotos eigene Worte zeigen mit wiinschenswerter Deut-
lichkeit, da3 es zwischen ihm und dem Generalinquisitor in jenen
Wochen zu einer tiefen Entfremdung gekommen war, die eine Mitar-
beit am Katalog der zu verbietenden Biicher mehr als unwahrscheinlich
macht'®.

Wir hitten begreiflicherweise gern gewuf3t, ob Cano zu den Index-
beratungen herangezogen worden ist. Da an der Schwierigkeit und
Komplexitit der Materie kein Zweifel bestand, muf3te man an der Hilfe
angesehener Theologen sehr interessiert sein. Wie sollte man eine
umfangreiche Literatur, die zudem groBtenteils im Ausland erschienen
war, ohne Mitwirkung von Experten beurteilen und klassifizieren ? Wer
hatte die hier zu fordernde Kompetenz? Dall Cano wie kaum ein
anderer iiber sie verfiigte, ist unbestreitbar. Wie die damals fast vollen-
deten Loci Theologici zeigen, kannte er wie wohl sonst niemand in
Spanien die scholastische und hiretische Literatur der verschiedensten
Wissensgebiete, auch die auslindische war ihm vertraut. Leider haben
wir kein Zeugnis, daf3 er tatsichlich an den Arbeiten teilgenommen hat.
Wohl aber steht fest, dal3 Fernando de Valdés ihn fiinf Monate in
Valladolid festgehalten hat, um ein dem Erzbischof von Toledo abtrig-
liches Gutachten zu erhalten!’. Wie berichtet wird, habe erst das Votum
gegen Carranza die beiden Minner zusammengefiihrt, vorher habe der

" Vgl. J.1. TELLECHEA IDiGORAS, El arzobispo (Anm. 14), 11, 302f. Fray Bartolomé
Carranza. Documentos Histéricos, I. Recusacién del Inquisidor General Fernando de
Valdés, ed. J.I. TELLECHEA IpiGoRAs (Archivo Documental Espafiol, X VIII), Madrid
1962, 99, 110, 112, 151, 188, 199, 203, 246. (Abgekiirzt DH I).

' Am 25. Februar schrieb er einen Brief aus Medina del Campo, in dem er seine
Genugtuung dariiber ausspricht, einer ausweglosen Situation entronnen zu sein. Vgl.
V. BELTRAN DE HEREDIA, Domingo de Soto (Anm. 13), 718f.

'” Fray Bartolomé Carranza. Documentos Histéricos, I1. Testificaciones de cargo, ed.
J. 1. TELLECHEA IDiGORAS (Archivo Documental Espanol, XIX, 1-2), Madrid 1963 (ab-

gekiirzt DH II), 131: «Sabe que el arzobispo de Sevilla obtuvo a Cano en esta Corte por
cinco meses poco mds O Menos... ».



52 Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten

Generalinquisitor dem Dominikaner reserviert gegentibergestanden '@,
Die Frage nach der Kooperation beim Index muf allerdings letztlich
unbeantwortet bleiben. Gleichwohl sei angemerkt, da3 Cano die Ubet-
reichung des Gutachtens lange hinausgezogert hat; sie erfolgte in den
ersten Apriltagen. Cano sagt selbst, er habe es sieben Monate zurtick-
gehalten!?. Was er in der Zwischenzeit getan hat, wissen wir nicht.
Anfang Juni, also vor der Publikation der Biicherliste, hat er Valladolid
verlassen, um sich in die Niederlande und nach Rom zu begeben ?°. Das
enge personliche Band — man darf es wohl eine Freundschaft nennen —
macht recht wahrscheinlich, daf3 Cano anliB3lich der Diskussionen um
den Katalog mindestens gehoért wurde, zumal er sich auch sachlich mit
ihm ganz identifizieren konnte. Der ihm von der Inquisition zur Ver-
fiigung gestellte Sekretir wird wohl nicht nur bei der Abfassung des
Votums beschiftigt gewesen sein?!.

Dal3 Canos Qualifizierung des Catechismo Carranzas, um die es den
beiden Akteuren in jenen Monaten vornehmlich ging, schon damals —
und erst recht im historischen Riickblick — iiberwiegend negativ beur-
teilt wurde, zeigt eine erdriickende Fiille von Zeugenaussagen im
Zusammenhang mit dem Prozel3. Persénliche Animosititen, alte Riva-
litaiten und unterschiedliche Auffassungen tber die Reform der kasti-
lischen Ordensprovinz sowie der Anspruch, nur die Reinheit des Glau-
bens schiitzen zu wollen, durchdringen sich in einer Weise, die dem
Historiker den Atem verschligt, zumal die Pedanterie der Inquisitions-
sekretire alle Einzelheiten minutids festgehalten hat?2, Lang aufgestau-
ter Groll, vermeintliche oder tatsichliche Verletzung der Ehre anld3-
lich der Streitigkeiten um das Amt des Provinzials, Unausgeglichenhei-
ten des Charakters sowie Unklugheiten wiren, hitten wir keine anderen
Quellen, gewil3 ausreichend, den verbissenen Kampf, in dem es, wie
alle Beteiligten wullten, um einen letzten Einsatz ging, psychologisch
verstindlich zu machen. Gleichwohl bliebe vieles ritselhaft, be-
schriankte man sich auf die in der bisherigen Forschung herangezogenen

'® Vgl. J.I. TELLECHEA IDiGORAS, El arzobispo (Anm. 14), II, 131£., Anm. 98; DH I,
111£, 119, 154f£.

'? Vgl. V. BELTRAN DE HEREDIA, Las corrientes de espiritualidad entre los dominicos
de Castilla durante la primera mitad del siglo XVI, Salamanca 1941, 127-129. ].L
TeLLECHEA IDiGORAs, El arzobispo (Anm. 14), II, 118, Anm. 64.

20'Vgl. J.1. TELLECHEA IDiGORAS, El arzobispo (Anm. 14), II, 161, Anm. 152.

1 Vgl. J.1. TELLECHEA IDiGORAS, El arzobispo (Anm. 14), II, 131, Anm. 98.

22 Grundlegend ].I. TELLECHEA IDiGORAS, El arzobispo (Anm. 14), II, 91-225. Zum
ProzeB3 pERs., in: Historia de la Inquisicién en Espafia y América (Anm. 4), 556—-598.



Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten 58

Dokumente im Zusammenhang mit der Indizierung und dem auf sie
folgenden Prozef3, der die spanische Kirche so viele Jahre erschiitterte.
Cano selbst hat immer wieder beteuert, es sei ihm allein um die Sache
gegangen, und er habe den Erzbischof von Toledo nicht personlich
angreifen oder gar zum Hiretiker machen wollen. Dem brauchen Vor-
geschichte und Verlauf des Konflikts nicht zu widersprechen und den
Historiker veranlassen, solche Worte als Heuchelei abzutun, sofern es
gelinge, neben den genannten Motiven noch andere ausfindig zu
machen, die den Kampf iiber das Niveau privater Ressentiments heben.
Niemand ist sich dessen deutlicher bewuBt als J.I. Tellechea Idigoras,
der gegen Schlul3 seiner Abhandlung iiber die tragischen Auseinander-
setzungen der beiden Dominikaner schreibt, eine umfassende Wiirdi-
gung lief3e sich erst geben, wenn man Canos Konzeption der Lehre und
sein «spirituelles System » in die Erdrterungen einbezdge **. Wie wir zu
zeigen hoffen, wird sich dieser Ansatz als richtig erweisen, er wird
helfen, einen universaleren Schliissel zu finden, der es erméglicht,
Zusammenhinge zu sehen, die der Forschung bisher verborgen geblie-
ben sind.

I. Die Loct THEOLOGICI UND DIE INQUISITION

1. Die « Vorschriften »

Cano hat sich — mit Ausnahme einer Ubersetzung, von der wir
spater horen werden — zu Fragen einer spirituellen Theologie nicht
direkt geduBert, aber wir werden Aussagen kennenlernen, die uns den-
noch ein ziemlich klares Bild vermitteln. Noch gréBeren Erfolg ver-
spricht indes ein anderer Weg. Merkwiirdigerweise hat man es ver-
siumt, sein Lebenswerk, die Loci Theologici, auf unsere Problematik hin
zu untersuchen. Eine umfassende Antwort 143t sich, wenn tberhaupt,
nur in ihnen finden. Und in der Tat enthalten sie Erérterungen, die —
neben der systematischen Zielsetzung — einen meist iibersehenen, eher

23 El arzobispo (Anm. 14), 11, 167f. : «... el juicio maduro e integral sobre esta cuestién
no puede darse sino enfrentindose con algo fundamental, esto es, con la doctrina. Al
margen del antagonismo histérico existente entre Cano y otras personalidades o grupos, es
necesario saber cudles son las ideas y el sistema espiritual de Melchor Cano y a través de
ellas comprender sus actuaciones». S. auch den Riickblick des um Carranza so verdienten
Forschers: Bartolomé Carranza. Mis treinta afios de investigacion, Salamanca 1984.



54 Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten

praktischen Kontext haben. Sie sind nimlich geschrieben worden, um
‘die Mitglieder eines Glaubenstribunals in die Lage zu versetzen, in
Glaubenssachen ein kompetentes Urteil abzugeben. Im Verlauf unserer
Untersuchung wird sich herausstellen, da3 Cano solche Aspekte nicht
blof3 theoretisch behandelt, sondern aus eigener Erfahrung, die er
anliaf3lich der Qualifizierung von Personen und Schriften, die als hire-
sieverdichtig unter Anklage standen, gewonnen hat. Ein Vergleich
zwischen beiden Betrachtungsweisen dringt sich auf, und die Chrono-
logie ermoglicht ihn.

Allgemein nimmt man an, dal3 das 12. Buch, um das es uns im
wesentlichen geht, in den fiinfziger Jahren abgefal3t worden ist, mog-
licherweise im Umfeld der turbulenten Ereignisse in Valladolid, auf die
wir angespielt haben. Diese werden wohl dafiir verantwortlich sein, daf3
Cano sein Werk nicht vollendet hat. Die Reise nach Flandern und Rom,
wo er seine Sache betrieb, sowie der Tod am 30. September 1560 ver-
hinderten den Abschluf3 .

Die Kapitel 6—10 des 12. Buches werden mit ziemlicher Sicherheit
vor dem Herbst 1558 niedergeschrieben worden sein, wobei Ergéinzun-
gen und Revisionen spiteren Datums nicht auszuschlieBen sind. Sollten
sich nun zwischen diesen Abschnitten und dem Gutachten zu Carranzas
Catechismo Berithrungspunkte oder gar Parallelen nachweisen lassen,
hitten wir eine Quelle vor uns, die besondere Aufmerksamkeit ver-
diente. Das schroffe Verdikt vom Friihjahr 1559 hitte dann einen
historischen Kontext gefunden, der eine wichtige Interpretationshilfe
bote.

Schon in den einleitenden Worten dullert sich Cano zu den ihn
eigentlich bewegenden Absichten. Er fragt nach Kriterien, die es
ermoglichten, Glaubensfragen angemessen einzuordnen, aber er tut
dies bezeichnenderweise nicht zuerst unter hiretischen Aspekten, son-
dern vor allem im Blick auf die Glaubensprozesse (causae fidei). Das

2 Im Mai 1560 war Cano in Florenz. Vgl. J.1. TELLECHEA IDicoRAS, El arzobispo
(Anm. 14), 11, 166, Anm. 159, _ A Lanc, Die Locs Theologici des Melchior Cano und die
Methode des dogmatischen Beweises. Ein Beitrag zur theologischen Methodologie und
ihrer Geschichte, Miinchen 1925, 18 sagt: «Das 11. und 12. Buch sind in den Jahren
1553-1560 entstanden ». Er verweist darauf, daBl Cano (1. XI, c. 6) Juan Vergaras Werk
Tratado de las ocho questiones del templo ausfithrlich benutzt, das «erst nach 1553 erschienen
ist» (Anm. 3). Obschon der 7ratado bereits 1552 versffentlicht wurde, darf man der
Datierung zustimmen. Vgl. N. AnToNI0, Bibliotheca Hispana Nova, t. I, Madrid 1783
(Nachdruck Turin 1963), 793: Toledo 1552. M. BaraiLLoN, Erasmo y Espafia (Anm. 2),
700, Anm. 3.



Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten 55

juristische Verfahren wird also stets mitbedacht, ja die theologische
Reflexion hat ihm zu dienen. Regeln und Normen werden ins Auge
gefal3t, die in der damaligen Situation eine besondere Rolle spielen.
« Vorschriften» (praeceptiones) werden aufgestellt, die, wie wir sehen
werden, den Gegenstand schrittweise einengen wollen. Die erste « Vor-
schrift » ist die umfassendste : die Heilige Schrift. Sie ist Katholiken und
Hiretikern gemeinsam und darum ein weites Feld der Auseinanderset-
zung. Die Kontroversen gehen namentlich um die rechte Interpretation
solcher Texte, deren Sinn «dunkel» ist. Ein eindeutiges Verstindnis
derselben garantiert allein die Kirche?®. Aber wer ist sie? Da Canos
Argumentation auf das Amt zielt, darf sie nicht nur durch die Glaubi-
gen, sondern auch durch die Hirten und Lehrer konstituiert werden, vor
allem wenn sie sich auf einem Konzil versammeln 26. Um ein wirksames
Mittel gegen die Hiretiker zu haben, mull man prizise die Organe
benennen, durch die uns der Glaube verbindlich kundgetan wird. An
erster Stelle ist dies nach Cano der Apostolische Stuhl, wofern er sich auf
den Sinn einer Bibelstelle festlegt?”. Denselben Rang beansprucht
ferner die einmiitige Interpretation seitens der Heiligen 8. SchlieBlich
haben die Kontroversen mit den Reformatoren gezeigt, daB die Heilige
Schrift nicht die einzige Argumentationsbasis sein kann. Die apostoli-

25 L. XII, c. 6, ed. H. SErRY, Bassani 1746, 363 a. Der Vergleich dieser Ausgabe mit
dem Erstdruck Salamanca 1563 (Mathias Gast) ergab nur unbedeutende Abweichungen.
— «Quibus notis quaestiones fidei diiudicari possint ». — «Sit igitur prima praeceptio: Cum
scripturae divinae sensus fuerit obscurus, tunc ecclesiae intelligentia eadem est germana
scripturae intelligentia, ex qua habebitur (crepet licet haereticus) et catholicae veritatis
insigne certum et ad probandas theologiae conclusiones certi eius, quod exquirimus,
argumenti delectus» ... (364b). Und 364b—365a: « Cum vero inter catholicos et haereticos
non de scriptura, sed de sensu plurima controversia sit, si ecclesiae interpretatio non est
certa intelligendi norma, equis erit illiusmodi controversiae iudex?»

26 «Secunda praeceptio: In ecclesiae nomine non modo fidelium omnium concio
intelligitur, verum etiam ecclesiae pastores et doctores, praesertim in concilio congregati»
(365b). Vgl. 1. IV, c. 4, concl. 4; 1. V, c. 4, concl. 3.

27 « Tertia praeceptio: Si sedes apostolica aliquem scripturae sensum praefinierit, ille
idem catholica veritas censenda est» (366 a). Die entsprechenden ekklesiologischen Pro-
bleme werden behandelt bei ]. BELDA PLANS, La infalibilidad «ex cathedra» del Romano
Pontifice segiin Melchor Cano, in: ScrTh 10 (1978) 519-573. DErs., Los lugares teolo-
gicos de Melchor Cano en los comentarios a la Suma, Pamplona 1982. Ders., La autoridad
del Romano Pontifice segin Melchor Cano (en los comentarios inéditos a la II-11, q. 1,
a. 10), in: ScrTh 14 (1982) 59-103. U. Horst, Unfehlbarkeit und Geschichte. Studien zur
Unfehlbarkeitsdiskussion von Melchior Cano bis zum 1. Vatikanischen Konzil (WSAMA.
T 12), Mainz 1982, 5-28.

28 « Quarta praeceptio: Consentiens eadem sanctorum omnium conspiransque scrip-
turarum intelligentia ipsissima est fidei catholicae veritas» (367a).



56 Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten

sche Tradition und die Praxis der Kirche miissen ebenfalls eine maB3-
gebende Funktion haben?’. Thr zur Seite treten die kirchliche Lehre
oder die Definition eines vom Papst approbierten Konzils, aber auch die
Entscheide, die das Oberhaupt allein fillt. Dall das Verhiltnis dieser
GroBlen zueinander eine eigene Problematik hat, braucht in unserem
Kontext nicht untersucht zu werden, da es vor Gericht auf innerkatho-
lische Differenzen nicht ankommt. Auch der Konsens der Heiligen darf
als Norm gelten, so dal3 der, der ihm widerspricht, sich als Hiretiker zu
erkennen gibt, selbst wenn die Schrift weder «offen» noch «dunkel»
etwas zu dem fraglichen Punkt sagt?°.

Auf Prizisierungen dieses Abrisses der theologischen Erkenntnis-
lehre verzichtet Cano; er hat sich ausfiihrlich dazu in anderen Biichern
der Loci geduBert. Um so klarer tritt seine Absicht hervor und die ihr
angepalite Art des Vorgehens. Die Moglichkeit, auf einen dogmati-
schen Freiraum zu verweisen, auf ungeklirte Bereiche, soll ausgeschlos-
sen oder doch so eingeengt werden, dal3 sie niemand in Anspruch
nehmen kann. Wagte es dennoch jemand, wiren seine Argumente
leicht als Ausfliichte zu durchschauen.

Fast noch bezeichnender ist ein weiterer Schritt Canos, der sich erst
in unserem Kontext rechtfertigt. Selbst die von der Kirche, von einem
Konzil, dem Apostolischen Stuhl oder von den einmiitig lehrenden
Heiligen proponierten theologischen Konklusionen erfreuen sich ver-
bindlichen Charakters und zwar so, als wiren sie von Christus mitgeteilt
worden *'. Dal3 mit dieser These eine eigene Problematik verbunden ist,

¥ «Quinta praeceptio: Si ex apostolorum traditione communis ecclesiae usus unam-
quamlibet scripturae interpretationem prae se tulerit, ea ut fidei veritas tenenda est»
(367 a). '

0 «Sexta praeceptio: Quodcumque dogma fidei vel ecclesia habuerit, vel concilium
auctoritate pontificis roboratum, vel etiam summus pontifex fidelibus praescripserit, vel
certe sancti omnes concordissime constantissimeque tenuerint, ita nobis illud pro catho-
lica veritate habendum est, ut contrariam sententiam haereticam sentiamus, guamvis nec
aperte nec obscure in scriptura sacra contineatur » (367 ab).

! «Septima praeceptio: Si vel ecclesia, vel concilium, vel sedes apostolica, vel etiam
sancti una mente eademque voce aliquam theologiae conclusionem et confecerint et
fidelibus etiam praescripserint, hacc veritas catholica ita censebitur, ut si esset per se a
Christo revelata et ille qui adversetur, aeque erit haereticus, ac si sacris litteris traditio-
nibusve apostolorum refragaretur». Und er fiigt hinzu: « Conclusionem sane theologiae
hic appello eam proprie, quae ex principiis huius facultatis certa et firma consecutione
deducitur» (367b). Dall Cano hier im Blick auf die Situation seiner Zeit und insbesondere
auf die Inquisition hin argumentiert, hat als erster A. LANG gesehen, ohne indes die
Konsequenzen zu erwihnen. Bedenkt man diesen Hintergrund, heben sich auch die
bekannten Widerspriiche in bezug auf das Verhiltnis der conclusio theologica zur fides auf:



Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten 57

brauchen wir nicht zu sagen, wichtig ist allein, daf3 die Konsenspflicht
aulBerordentlich eng gefal3t wird. Immer deutlicher wird die Absicht: In
einem Rechtsverfahren darf es keinen Vorwand geben, dieses oder jenes
gehore nicht strikt zum kirchlichen Glauben und stehe daher der Dis-
kussion offen. Cano selbst bestitigt unsere Interpretation, wenn er fol-
gende « Vorschrift» formuliert: Die sicheren Konklusionen scholasti-
scher Theologen und deren bestindige Lehre hat das christliche Volk zu
akzeptieren??. Als einhellige Vorlage unterliegt sie nicht der Gefahr
eines Irrtums. Und noch schirfer: Wer einer theologischen Folgerung
widerspricht, befindet sich im Glaubensirrtum; wer sie leugnet, ist
Hiretiker. Cano weil3 freilich, dal3 sich seine rigorose These einem
schwerwiegenden Einwand zu stellen hat: Werden Glaube und Theo-
logie hier nicht in unzulissiger Weise vermischt? Ohne Zogern gibt er
zu, daf3 sich in der Tat der Glaube nicht ohne weiteres auf eine Kon-
klusion richtet, wohl aber stehen beide in einer notwendigen Beziehung
zueinander. So geartete Irrtiimer bewirken nicht blof3 eine « Erkran-
kung» des Glaubens, sondern letztlich dessen Zerstorung??. Wiederum
ist klar: Im Blick auf die gegenwirtige Situation missen die erforder-
lichen Konsequenzen gezogen werden.

Genau dies ist der Hintergedanke Canos. Ihm ist natiirlich bekannt,
daf3 solche Konklusionen auch von der menschlichen Vernunft abhin-
gen und deshalb nie eigentlich Gegenstand des Glaubens sein kénnen.
Gleichwohl hilt, so meint er, die Kirche jemand, der sie bestreitet, fir
einen Hiretiker. Negiert ein denkender Mensch das dem Verstand
Zugingliche, «hinkt» er im Glauben?*4. Bleibt nicht noch ein letzter

Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens nach Thomas von Aquin und den
Thomisten. Ein Beitrag zur Klarung der scholastischen Begriffe : fides, haeresis und conclusio
theologica, in: DTh (F) 21 (1943) 79-97, bes. 93. S. auch A. LaNG, Der Bedeutungswandel
der Begriffe «fides» und «haeresis» und die dogmatische Wertung der Konzilsentschei-
dungen von Vienne und Trient, in: MThZ 4 (1953) 135-146.

42 « Octava praeceptio: Si scholastici theologi aliquam itidem conclusionem firmam
et stabilem uno ore omnes statuerint atque ut certum theologiae decretum fidelibus
amplectendum constanter et perpetuo docuerint, illam ut catholicam veritatem fideles
sane amplectentur» (368b).

¥ «Quare necesse est, ut infidelitas mediate quoque circa conclusiones theologiae
contrarias versetur. Cum autem ex huiusmodi adversis erroribus non aegrotatio modo
fidei, sed etiam corruptio sequatur, fit, ut eorum et fidei sit indirecta quidem et conse-
quens, sed vera et naturalis repugnantia» (369 a).

¥ «Quamobrem ecclesia, tametsi intelligit eiusmodi conclusiones non e fide solum,
sed e principiis quoque naturae pendere ; quia tamen non putat hominem rationalem ea,
quae rationi perspicua sunt et manifesta, negare, eum, qui illas inficiatus sit, haereticum

wudicat. Sumit enim, maximaque ex cautela sumit, illum non in naturae ratione, sed in fide
clandicare » (369 a).



58 Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten

Ausweg? Gewil3 ist der, der die Beziehung zwischen Glauben und
Vernunft nicht einsieht, kein Hiretiker, sondern nur «ungelehrt» und
«toricht». Gleichwohl ist solche « Dummbheit» geeignet, den Glauben
zu verderben und das Urteil zu triiben, so dal3 er der Kirche als 7z crimine
befindlich gilt**. Das aber, so hat man wohl den Gedanken zu erginzen,
reicht aus, um ihn gegebenenfalls unter Anklage zu stellen.

Cano weil3, dal3 viele seine Position fur zu rigoros halten werden. Er
rdumt ein, da3 man namentlich der dritten und achten « Vorschrift»
widersprechen wird. Aber auch diesmal ist seine Rechtfertigung auf-
schluBreicher als die Sache selbst. Wer angesichts der gegenwirtigen
temeraria insolentia zur Nachsicht neigt, setzt sich unweigerlich der
Gefahr aus, die Autoritit der kirchlichen Gerichte zu schwichen und
der Freiziigigkeit Tiir und Tor zu 6ffnen *¢. Das wiederum schlief3t ein:
Vor die Wahl zwischen Lissigkeit und Strenge gestellt, plidiert Cano
fir Hidrte und Unnachgiebigkeit. Keiner darf die Chance haben, in
einen theologischen Schlupfwinkel zu entweichen. Hitte es nach dem
Gesagten noch einer Bestitigung bedurft, so hat sie der Autor der Loc/
selbst geliefert. Das heil3t wiederum: Will man den zur Diskussion
stehenden Teil des Werkes richtig interpretieren, muf3 man ihn auf dem
Hintergrund der religios-politischen Lage in Spanien in der Zeit vor
1559 lesen. Oder noch anders: Die Erérterungen sind als theologische
Handreichung fiir alle gedacht, die sich von Amtes wegen mit immer
komplizierter werdenden Problemen vertraut machen wollen, denen
kiinftig ein Glaubenstribunal gegeniibersteht. Das hingt nicht zuletzt
mit dem Umstand zusammen, auf den Cano eigens hinweisen wird, dal3
die Hiretiker zusehends geschickter und schwerer zu iiberfithren sind,

so daf3 man subtilere Methoden braucht, um ihrer habhaft zu wer-
den?’,

¥ A0,

36 «... obsecro videat, ne dum iudicium ecclesiasticorum animos a severitate et
vehementia ad remissionem indulgentiamque traducit, non modo forum ecclesiae relaxet,
sed usque ad atrium licentiae impudentis atque adeo intolerandae explicet. Crudele est,
fateor, illud <vexat censura columbas>, sed illud etiam dissolutum <dat veniam corvis»,
utrum vero hoc tempore et aetate perniciosius, non facile dixerim» (369b).

37 Schon A. HUERGA hat diesen Teil der Loc/ ein « Vademecum sive manuale Inqui-
sitorum» genannt: In M. Cani De Locis theologicis opus scholia historiam spiritualitatis

spectantia, in: Ang, 38 (1961) 20-55, hier 52.



Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten 50

2. Die Kennzeichen der Hiresie

Gegenstand der Inquisitionsprozesse ist der Vorwurf der Hiresie.
Die Anklage auf ein Kapitalverbrechen mit der ihm angemessenen
Strafe setzt klare Begriffe voraus, die von Juristen und Theologen
akzeptiert werden. Mindestens indirekt wird eingerdumt — wir werden
es bald deutlicher héren —, daf3 diese Forderung in vielen Verfahren
nicht hinreichende Aufmerksamkeit gefunden hat. Was erfiillt den
Tatbestand der Hiresie ? Gibt es Unterarten ? Und welche Kennzeichen
weisen sie auf ? Da die Urteilsfindung Juristen obliegt, denen Theologen
als Qualifikatoren zuarbeiten, hat man ferner zu fragen, welche Aspekte

von beiden zu beachten sind und wie die Kooperation auszusehen
hat 38,

Cano sieht in der bisherigen Gerichtspraxis den Fehler darin, daf3
man nicht sorgfiltig genug bedacht hat, dal3 sich die Eigenart der
Hiresie nicht unabhingig von der Person, die sie vertritt, bestimmen
143¢t. Sie liegt dann vor, wenn man sie mit Hartnickigkeit behauptet. Als
Verfehlung des Verstandes und des Willens gibt es sie nur, wenn das
Herz dem Glauben widerstreitet®. Bei einem hiretischen Satz verhilt
es sich anders ; er ist leichter zu qualifizieren, weil man ihn losgelést von
der Person beurteilen kann*°. Nun erweist es sich als schwierig, genau
zu sagen, was Hartnickigkeit tatsichlich meint. Erfahrungsgemif3 inter-

38 Eine modernen Anspriichen geniigende rechtsgeschichtliche Darstellung des spa-
nischen Inquisitionsverfahrens ist ein Desiderat der Forschung, Bis heute uniibertroffen
ist die Beschreibung, die E. ScHAFER an Hand der ProtestantenprozeBe gibt : Beitrige zur
Geschichte (Anm. 9), Bd. 1, Giitersloh 1902, 63-182. Zahlreiche Einzelheiten aus der
Alltagspraxis eines Tribunals bei J. ConTRERAS, El Santo Oficio de la Inquisicién en
Galicia 1560-1700. Poder, sociedad y cultura, Madrid 1982, bes. 179-356. H. KAMEN,
Inquisition and Society in Spain in the Sixteenth and Seventeenth Centuries, London
1985, 161-197. R. Garcia CARCEL, La inquisicién en Valencia 1530-1609, Barcelona
1980, 187-206. S. auch den von B. BENNAssar herausgegebenen Band: L’inquisition
espagnole. XVe-XIX¢ siecle, Paris 1979, wo sich niitzliche Hinweise finden. Unter
prozeBgeschichtlichem Aspekt befriedigt nicht J. L. GonzALEZ NovaLiN, Reorganizacion
valdesiana de la inquisicién espafiola, in : Historia de la Inquisicion en Espafia y América
(Anm. 4), 613-648. Die ProzeBordnung von 1561 bei P. Hinschius, Die Anweisung fiir
die spanische Inquisition vom Jahre 1561, in: Deutsche Zeitschrift f. Kirchenrecht 7
(1897) 76-121, 203-247. S. auch J.A. LLorENTE, Kritische Geschichte der spanischen
Inquisition von ihrer Einfiihrung durch Ferdinand V. an bis zur Regierung Ferdinands
VII. Ubersetzt von J. K. Hock, Bd. 2, Gmiind 1820, 359—-400.

9 C. VII: «... non ergo absolute sineque ullo respectu asserentis haeresis dici potest.
Praeterea, ad haeretici rationem, qua haereticus est, pertinacia requiritur. Ergo de ratione
haeresis est pertinacia» (370b).

40 A.a.0. 370a.



60 Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten

pretieren sie Juristen und Theologen, auf deren Konsens im Prozel3
Cano groflen Wert legt, nicht immer auf dieselbe Weise, so daf3 erheb-
liche Divergenzen die Folge sind, deren ausfithrliche Schilderung
anzeigt, dal3 er die Materie aus eigener Anschauung kennt. Im Interesse
eines sachlichen Verfahrens mul3 also der Begriff prizisiert werden, um
eine einheitliche Praxis zu gewihrleisten. Wiederum ist bezeichnend,
dal3 der Autor der Loc/ auch an die Inquisitoren als Leser seines Buches
oder doch wenigstens dieses Abschnitts denkt und sicher ist, dafl die
Erérterungen von ithnen gelesen werden.

Hartnidckigkeit ist nun nicht einfaches Widerstreben, sie schlief3t
vielmehr das Wissen ein, einem Dogma der Kirche zu widersprechen
und in der eigenen Meinung zu verharren!. Daraus leiten sich zwei
Konsequenzen ab, die es, will man nicht zum Schaden des Angeklagten
verfahren, zu beachten gilt. Solange nicht erwiesen ist, ob eine Aussage
zum Glauben gehdrt, siindigt man zwar schwer, falls gewichtige Auto-
rititen miflachtet werden, aber eigentliche Hiresie liegt selbst dann
nicht vor, wenn die Mehrzahl der Theologen den inkriminierten Satz
hilt. Die Hartnickigkeit zielt dann nicht gegen die Kirche, sondern nur
gegen die Lehre der Theologen. Ist bei Vorliegen eines Dogmas der
Angeklagte unwissend, hat er als trotzig und unbesonnen, nicht jedoch
als Hiretiker zu gelten. Auch in diesem Fall richtet sich ein Widerstand
allein auf die Theologen, die prinzipiell dem Irrtum unterliegen. Ist er
bereit, sich zu korrigieren, trifft ihn die schirfste dogmatische Qualifi-
zierung nicht*2.

Mit der Klarung der Begriffe ist es freilich nicht getan. Das Problem
hat nach Cano mehrere Aspekte, die in der konkreten Urteilsfindung
erhebliche Schwierigkeiten machen. Da nur Gott die Herzen und
Gedanken der Menschen kennt, vermag kein Sterblicher ohne weiteres
zu entscheiden, ob jemand eine Irrlehre im strengen Sinn vortragt oder
nicht. Worte, Schrift und sonstige Ausdrucksmittel tiuschen zuweilen.

" C. VIII: « Pertinax quippe is dicitur, qui plus nimio in propria sententia haeret. At
qui opinionem suam intelligit communi ecclesiae sensui et fidei repugnare atque in ea
perstat nimis, profecto ille in privata sententia perseverat: vere igitur est pertinax. Imo
haec sola consummata pertinacia est, quae absolute cum fidei constantia pugnat atque
adeo sola ea simpliciter haeresim conficit» (380b).

2 A.a.0. 381a. S. auch 382b: « Quod si vel in divinis libris vel in ecclesiae doctrina
non acquiescit, haereticus est, quamvis non sit nec ab amicis, nec a theologis, nec a fidei
iudicibus admonitus. Contra vero, si horum omnium repudiatis et monitis et praeceptis
sermones tamen Dei et ecclesiae non industria repudiat, sed ignorantia, haereticus non
estr».



Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten 61

Es ist deshalb schwer, den Inquisitoren sichere und praktikable Regeln
an die Hand zu geben, um ein objektives Urteil zu fillen*?. Die Sache
kompliziert sich dadurch, daB3 Juristen und Theologen je ihre Methode
haben, die den erstrebten Einklang nicht erleichtert. Legt man etwa
dem Theologen einen offensichtlich mit dem Glauben in Widerspruch
befindlichen Satz vor, wird er ihn rasch als hiretisch qualifizieren. Die
Begleitumstinde, die zu seiner Formulierung fithrten, spielen keine
Rolle oder diirfen dem Richter iiberlassen werden. Genau hier liegt
nach Cano das Problem, dessen Losung er vorbereiten wollte. Zur
Hiresie gehort nimlich mehr, eben die persénliche Seite, die von der
objektiven nicht zu trennen ist. Berticksichtigt man sie nicht, wiirde
man moglicherweise Schwiche oder Unschuld des Angeklagten auBer
acht lassen. Die Inquisitoren sind deshalb zu ermahnen, die subjektiven
Motive zu ergriinden; insbesondere haben sie herauszufinden, ob die
Hartnickigkeit im vorhin beschriebenen Sinn gegeben ist oder ob sie
fehlt. Von ihrem Nachweis hingt ganz entscheidend das Urteil ab#4.
Verdacht allein gentigt nicht, vielmehr ist eine klare Einsicht in den
Irrtum vonnéten. Cano insistiert auf ihr so sehr, dall vom Inquisitor
verlangt werden mul, sie gleichsam handgreiflich zu demonstrieren,
sofern sein Spruch nicht voreilig sein soll. Offenbar schreibt er das aus
eigener Erfahrung. Man gewinnt sogar den Eindruck, dal3 er hier Vor-
behalte gegeniiber der zeitgendssischen Gerichtspraxis dullert, die auch
auf unzureichende Bestimmungen zuriickgeht. Mit der Kritik verbindet
er den Hinweis auf die staatlichen Gesetze beziiglich der « Reinheit des
Blutes », die fiir so vorbildlich gehalten werden, daB3 sie sich die Glau-

¥ «Quia vero solus Deus novit et corda et cogitata filiorum hominum, nemo mor-
talium profecto potest alterius habere clare cognitam haeresim et satis firme conceptam
animo atque comprehensam. Quamobrem cum vox scriptumque ipsum ac caetera demum omnia
externa signa fallacia aliquando sint, non est facile certas et constantes formulas fidei iudicibus
exprimere, ut recte atque ex ordine valeant de haeresibus iudicare » (384 a).

4 A.a.0.: « Nam theologi quum compertum habuerint propositionem aliquam fidei
catholicae esse manifeste contrariam subscribent forte illico haereticam illam esse, quo-
niam interdum de rebus ipsis nude positis ex genere naturaque loquuntur et eas, quas
circumstantias appellant, quandoque aut negligunt aut certe in iudicum fide ac diligentia
deponunt... Cum autem ad haeresim perficiendam eam, quae legibus proscripta et dam-
nata est, quaedam alia sint... necessaria, non videtur esse bene consultum multorum
infirmitati et innocentiae, nisi fidei censores iterum atque iterum admoneantur, ut dili-
gentissime errantium iudicium, ingenium et animum studeant indagare, illudque potis-
simum, an eam pertinaciam habeant, quae supra studiose nobis et sedulo definita est, quod
in hac re vel maxime ecclesiastici iudicii cardo versatur».



62 Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten

benstribunale zum Vorbild nehmen sollten 4>, Dem Umstand, daf3 Cano
die subjektive Seite und damit den Kern des Hiresieverbrechens her-
vorhebt, entspricht das Bemiihen, dem Angeklagten gréf3ere Sachlich-
keit widerfahren zu lassen. Wie der Fortgang der Uberlegungen zeigen
wird, bedeutet indes eine sorgfiltige Untersuchung des Glaubenswis-
sens keine Nachsicht. Vor ihr wird vielmehr ausdriicklich gewarnt. Es
geht allein um ein Héchstmal3 an Genauigkeit, um die wahren Feinde
der Kirche besser zu entlarven und zu verhindern, dal3 sie mittels
geschickter Ausfliichte in den Untergrund abwandern.

Welche Normen entsprechen solchen Forderungen? Die erste
«Formel» legt sich von allein nahe: die Selbstbezichtigung. Jedes
Gericht akzeptiert sie, zumal wenn sie freiwillig ausgesprochen wird.
Auch ein aus Befragung und Tortur resultierendes Gestindnis wird fir
ausreichend erachtet. Gleichwohl warnt Cano, es ohne weiteres zu
tbernehmen. Als Experte weil3 er es besser. IThm sind Fille bekannt, in
denen der Angeklagte gar nicht Wesen und Tragweite des Hiresievor-
wurfs durchschaut hat. Er rit deshalb zur Umsicht. Worte, Taten, Gei-
stesverfassung und der Eindruck dessen, der sich selbst bezichtigt, sind
sorgsam zu prifen. Um das zu illustrieren, wartet Cano mit einem
Beispiel auf, das sein Lehrer — gemeint ist wohl Franz von Vitoria —
einmal gegeben hat6. Dieser habe jemanden, der sich fiir einen Hire-
tiker gehalten habe, unterbrochen und gefragt: « Warum tust du das?
Glaubst du, dal3 der katholische Glaube falsch ist»? «Keineswegs»,
habe jener erwidert, «doch meine ich, im Irrtum zu sein, weil ich dem
Glauben widerspreche». Der Magister habe sich vor Lachen kaum
halten kdnnen und gesagt: « Geh’ nach Hause, du Tor ! Denn je mehr du
dich fiir einen Irrenden hiltst, um so weniger bist du es». Die Dumm-
heit, resiimiert Cano, ist folglich nicht mit theologischen Argumenten
blof3zustellen, sondern durch kluges Verhalten. Aus eigener Erfahrung
mochte er das Berichtete verdeutlichen. Das Exempel mag zeigen, wie
sehr er sich in der alltiaglichen Praxis eines Tribunals auskannte und
welchen Ansehens er sich dort erfreute. Man habe sich einmal an ihn,
Cano, gewandt, um die Irrtumsliste fiir die Anklage aufzustellen. Er
habe sich die zahlreichen Hiresien angehort und darin keinen Zusam-
menhang gefunden. Da alles recht wirr gewesen sei, habe er rasch den

# A.a.0. 384b. Zu den Problemen der «Reinheit des Blutes» vgl. A. SicroFF, Los

estatutos de limpieza de sangre. Controversias entre los siglos XV y XVIII, Madrid
1985.

46 L. XII, prooem.: « Memini de praeceptore meo ipso audire...» (340b).



Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten 63

Hiresievorwurf fallengelassen. Auf seine Bitte hin habe man den Ange-
klagten aus dem Kerker geholt und ihm vorgefiihrt. Er habe ihm in die
Augen gesehen und festgestellt, da3 es sich um einen Geisteskranken
gehandelt habe. Nach einigem Hin und Her sei es gelungen, die Richter
von der Harmlosigkeit des Mannes zu liberzeugen *’.

Dal3 beide Vorfille nicht gerade fiir die Menschenkenntnis der
Inquisition sprechen und der Sachlichkeit der Institution ein schlechtes
Zeugnis ausstellen, sei nebenbei vermerkt. Gewil3 wollte Cano keinen
negativen Eindruck provozieren, doch fillt auf, dal3 er mehrfach Kritik
an der Praxis der Tribunale duBert mit dem Ziel, diese zu indern.

Die zweite « Formel» bezieht sich auf allgemein bekannte Glau-
benswahrheiten. Wer sie leugnet, kann sich nicht mit Ignoranz ent-
schuldigen, so da3 das Gericht ##f0 auf Hiresie befinden darf*®. Das
klingt einfach, ist aber ebenfalls Anlaf3 kritischer Bemerkungen Canos.
Auch diesmal hat sich die Inquisition den Vorwurf gefallen zu lassen,
daB3 sie gelegentlich aus zu groB3er Nachsicht oder gar Unkenntnis ver-
sagt hat*?. Er denkt an einen bestimmten Fall, den er nicht namentlich
nennt. Erst kiirzlich seien gewisse gelehrte Theologen gefalit worden,
die — daran zweifle kein halbwegs Gebildeter — typische Ansichten
Luthers vertreten hitten. Sie hitten, unter Hiresieanklage stehend,
abschwo6ren miissen, doch seien sie nicht iiberfiithrt worden *°, Sie hitten
sich unwissend gestellt und seien freigelassen worden, obwohl es selbst
einfache Leute fiir ganz unwahrscheinlich gehalten hitten, dal3 sich
geschitzte Theologen in wichtigen Dingen fiir ahnungslos erklart hit-
ten’!. Wiederum iiberrascht der schwere Vorwurf gegeniiber der Inqui-
sition, deren Autoritit und Kompetenz erheblichen Bedenken untet-

7 C. IX, 385ab.

48 «Si error fidei contrarius circa ea sit, quae nullo modo est probabile ab errantibus
ignorari, quin ad fidem catholicam certo pertineant, tunc iudices tuto de haeresi pronun-
tiabunt» (385b).

¥ «Qua in re non dubito quandoque a iudicibus per remissionem nimiam aut
magnam certe ignorantiam erratum» (385b).

*® « Fuerunt ante hos paucos dies theologi habiti doctissimi in iis erroribus deprehensi,
quos Lutheranorum esse proprios et ecclesiae communi fidei adversos, nemo addubitare
poterat, qui vel mediocriter rebus theologicis esset instructus. Coacti sunt haereses abiu-
rare, quasi suspecti de haeresibus, non convicti» (385b).

*! « Turpe fuit autem ea dubitare peritos, quae ne rustici quidem dubitant, nempe
nullo pacto verisimile fieri, ut homines in earum rerum, quas diu multumque tractarunt,
ignoratione versentur. Ecquis autem credat viros theologicissimos (sic censebat vulgus)
earum rerum inscios et rudes, quae theologis universis notae et promulgatae sunt?»

(385b-3862).



64 Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten

liegen. Leider fehlen prizise Angaben, die eine Identifizierung der
verantwortlichen Richter erlaubten. Gleichwohl werden damals viele
Leser gewuB3t haben, auf welchen Fall Cano anspielt. Er habe, so heil3t
es weiter, urspriinglich die Absicht gehabt, die Irrtiimer jener Theolo-
gen mitzuteilen, um die vorhin aufgestellte Regel zu illustrieren und
kiinftige Inquisitoren zu ermahnen, Nachlissigkeit und Schwiche nicht
mit Milde und Barmherzigkeit zu verwechseln. Da aber die Angeklag-
ten bereits verstorben seien, habe er davon Abstand genommen. Tite er
es, dichte man, er wolle nicht nur den toten Angeklagten Ubles, son-
dern auch den noch lebenden Richtern®2

Um wen es sich auch immer gehandelt haben mag, zweierlei ist
deutlich geworden: Cano hat gro3e Bedenken hinsichtlich der fachli-
chen Kompetenz mancher Tribunale, und er versucht, dem Mangel
dadurch abzuhelfen, daf3 er ein krasses Exempel zwar verschleiert, aber
doch eindriicklich vorfithrt. Und schlieBlich — das ist wohl vorrangig
intendiert — soll den Verantwortlichen bedeutet werden, dal3 selbst in
einem vergleichsweise leichten Verfahren anerkannte Theologen zu
konsultieren sind, da Juristen hiufig genug der Materie hilflos gegen-
tiberstehen.

Cano zieht aus seinen Erfahrungen Konsequenzen. Den Richtern ist
einzuschirfen, daf} sie sich bei der Beurteilung der Hartnickigkeit an
den Sinn der Gesamtheit der Gldubigen halten sollten. Wer auch nur
ein Wort der Kirche geringschitzt, ist schlimmer als jemand, der sich
tiber Vorhaltungen von Juristen und Theologen hinwegsetzt *?.

Die dritte Regel bestitigt einen mehrfach geduBlerten Gedanken:
Die Juristen haben sich bei der Einschitzung verbindlich zu glaubender
Sdtze der Hilfe bewihrter Theologen zu bedienen. Allein sie kénnen
sagen, welche zheologiae loci sicher sind und welche der Diskussion
offenstehen’¥. Dal3 Cano dies im Blick auf die eigene Person schreibt,

’2 «Erat in animo, quae horum theologorum fuerint errata, subscribere, ut in hac
quasi imagine et huius praescriptionis regula illustrior appareret, et admonerentur quoque
futuri iudices, ut alieno periculo saperent neque animi relaxationem et mollitiem cle-
mentiam et misericordiam esse arbitrarentur. In illis nimirum et reis et iudicibus, ne quod
perniciosum exemplum esset proditum, pertimescebam. Quod enim exemplo fit, iure fieri
putant. Sed quoniam iam rei ipsi decesserunt omnique odio carent et invidia, non putavi
eiusmodi errores traducendos, quos si contestatos et consignatos ederem ad sempiternam
memoriam turpitudinis, non solum in mortuos reos, sed in vivos etiam iudices viderer
maledicta conferre» (3862).

53 AaO,

** «Qui locus, nullo etiam commemorante, fidei censores admonet, ut id mutui, quod
a theologis sunt necessario accepturi, non a quibusvis accipiant, sed ab eruditis, expertis,



Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten 65

braucht kaum noch betont zu werden. Wer vermag die hier geforderte
gutachterliche Titigkeit besser und objektiver auszuiiben als eben der
Verfasser der ersten groBBen Darstellung der loci theologict ?

Und was ist Sache der Juristen ? Ihnen obliegt es, herauszufinden, ob
konkret Hartnickigkeit vorliegt. Im Zweifelsfall soll man dem Ange-
klagten Argumente aus Schrift, Konzilien und pipstlichen Verlautba-
rungen prisentieren. Gibt er dann nach, hat man einen Beweis seiner
Ignoranz, weist er sie hingegen zuriick, ist er mit Sicherheit hartnickig,
zumal wenn er in der rechten Lehre unterrichtet ist*®. Cano weil3, dal3
sich in einer so komplizierten und vomn Ermessen der Verantwortlichen
abhingigen Sache, wo man auf Indizien und Spuren angewiesen bleibt,
nur mit Miihe ein Konsens erzielen 1af3t. Wer kann schon in die Herzen
der Menschen eindringen? Wie lassen sich Grundsitze in der Praxis
verwirklichen ? Und schlieBlich: Wird er selbst seinen hohen Ansprii-
chen gerecht werden?’$

3. Die Qualifizierung von Propositionen

Das Kapitalverbrechen der Hiresie ist fiir eine im Umbruch befind-
liche Gesellschaft zwar die gréBte, aber keineswegs die einzige Gefahr,
ja theologische Debatten und Publikationen bewegen sich hiufig an
einer Grenze, ohne sie zu iberschreiten. Kaum jemand hat das so ein-
driicklich erfahren wie Cano, der als Professor, Oberer in seinem Orden
und Ubersetzer eines geistlichen Traktats viele Gelegenheiten hatte, die
auf einen gefihrlichen Hohepunkt hintreibende Entwicklung in seinem
Heimatland zu verfolgen. Dal3 Anlal3 zur Besorgnis bestand, haben wir
eingangs vermerkt. Ihm war — spitestens im Verlauf seiner Arbeit an
den Loci — klar, daB sich die neuen Ideen eines schwer faBbaren Zwi-
schenraums bemichtigt hatten, in denen eindeutige Urteile bisheriger
Art zu versagen schienen. Vieles gab sich als orthodox, was in Wahrheit
hiretisch war oder doch im Begriff stand, es zu werden. Jedem, dem es
um die Reinheit des Glaubens ging, muBite an Kriterien fir Qualifizie-

exercitis. Qui scilicet cum exploratum habeant, quinam ex theologiae locis certi ac firmi
sint, qui contra probabiles et non necessarii, tum argumentorum theologicorum frequenti
atque expedito usu facile quoscumque errores deprehendant, qui fidei catholicae dilucide
refragentur» (386b).

% A.a.0. 387a.

¢ A.a.0. 387ab.



66 Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten

rungen gelegen sein. Die Frage war nur, ob man seine Zuflucht zu
allgemeinen Verboten oder zu neu zu entwickelnden pastoralen Mal3-
nahmen mit entsprechender volkssprachlicher Literatur suchen sollte.
Wie wir sehen werden, gab es bereits erfolgverheilende Ansitze, die als
Heilmittel « von innen» gedacht waren. Dal3 Cano gerade im folgenden
Abschnitt Urteile von groB3er Tragweite vorbereitet und einen radika-
len Weg in die Defensive vorbereitet, sichert ihm gréf3te Aufmerksam-
keit. Gleichzeitig héren wir von Dingen, die dazu beitragen, die kiinf-
tigen Ereignisse mit direktem Bezug auf unser Thema besser zu verste-
hen.

Cano beginnt mit den Problemen des «irrigen Satzes». Dieser leug-
net, so heilit es, Wahrheiten, die eng mit dem Glauben zusammenhin-
gen. Er unterscheidet sich deshalb von der Hiresie. Wer ihn vertritt,
erschiittert, verdunkelt oder schwicht den Glauben, ohne ihn unmit-
telbar zu zerstéren. Aussagen solcher Art lassen freilich Abstufungen zu,
die in ihrer letzten Form dem Glauben widerstreiten, doch tun sie dies
meist nicht offensichtlich. Nur der «weise Theologe» wird derartige
Zusammenhinge richtig beurteilen kénnen’®’. Der Zusatz it — wie
schon o6fter in dhnlichen Formulierungen — aufhorchen.

AufschluBreicher — vor allem im Blick auf Kommendes — ist der
«Satz, der nach Hiresie schmeckt». Zunichst deutet vieles auf einen
hiretischen Sinn hin, doch gehért es zur Eigenart solcher Aussagen, dal3
sie auch «fromm» interpretierbar sind. Und woran erkennt man, wie
ein Satz wirklich zu werten ist? Schon eine vorldufige Feststellung
macht auf die Schwierigkeit aufmerksam: die fehlende Eindeutigkeit.
Offenbar liegt manches im Ermessen dessen, der ihn zu lesen hat. Dal3
nun Cano gerade in der « Dehnbarkeit» Gefahren wittert, darf vermutet
werden. So hat es die metaphorische Redeweise an sich, dal3 man sich
ihr eher mit Einsicht als mit prizisen Definitionen zu nihern vermag,
Das heilit: Ob etwas nach Hiresie schmeckt oder nicht, 146t sich
weniger mit Hilfe spekulativer Argumentationen herausfinden als
durch ein kluges Geschmacksurteil®®, Dal} ein so vage formulierter
Grundsatz von den Maf3staben abhingt, die sich der Theologe aufgrund

*7 C. X, 387-388b. « Quicumque ergo vel doctrinam fidei appendicem liquido ever-
tit, vel fidem ipsam in discrimen adducit, vehementer ille sane in christiana disciplina
errat, atque adeo eius dicta iure appellantur erronea» (388b).

*8 A.a.0. 388b-389b. « Sermones porro istos per metaphoram figuratos considerata intel-
ligentia magis percipere possumus quam circumscripta definitione explicare. Quamobrem, quid
haeresim sapiat, quid non sapiat, non tam finitione et argumentatione speculatricis disciplinae
quam sensu quodam gustuque prudentiae indicatur» (390 a).



Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten 67

seines Unterscheidungsvermogens gebildet hat, leuchtet ein. Sicher ist
auch, daB3 die daraus resultierende Meinung nur bedingt einer wissen-
schaftlichen Kritik offen steht. Nach dem Gesagten unterliegt es kei-
nem Zweifel, daB3 Cano diese diskretive Fihigkeit fiir sich in Anspruch
nehmen wird und daB3 Konflikte mit anders empfindenden Theologen
vorgezeichnet sind. Worauf das hinzielt und was eigentlich gemeint ist,
wird dem Leser ebenfalls nicht verschwiegen.

Man hat sich, so illustriert Cano seine These, einen Mann vorzu-
stellen, der erfahren genug ist, die Ansichten Luthers zu bekimpfen,
und befihigt ist, sie zu erkennen. Gibt man ihm ein Buch zur Priifung,
wird er wie ein Jagdhund am Geruch, den der Verdacht ausstromt, die
Hiresie aufspiiren und fiihlen, dal3 der Autor des Werkes « verdorben »
ist*%. Die Anspielung auf den eigenen Namen spricht fiir sich selbst!
Liest hingegen dasselbe Buch ein anderer, wird er nichts finden, nichts
riechen und folglich keinen Argwohn haben.

Das Beispiel umschreibt mehr als viele Worte die Position, um die es
Cano geht, und erhebt einen Anspruch, dem die meisten Theologen
wohl kaum geniigen werden. Und welche Autoren sind anvisiert ? Auch
dariiber liBt er uns nicht im unklaren. Gemeint sind zunichst nicht die
Reformatoren, sondern bezeichnenderweise alle die, welche Johannes
Crema, Heinrich Herp, Johannes Tauler und Schriftsteller dieses Schla-
ges lesen. Sie haben deren Werke tiglich in Hinden, haben jedoch von
den in ihnen verborgenen Irrtiimern keine Ahnung und kein Gespiir fiir
sie®®, Man darf wohl annehmen, daB sich der Angriff weit iber die
genannte Gruppe hinaus erstreckt, und daf3 die Namen lediglich dazu

*? « Videas hominem in Lutheranorum dogmatibus expugnandis et internoscenda
mente exercitatum, qui, ut canes venatici, in libro quem legendum suscipit, haereses odore
quodam suspicionis quam sagacissime pervestiget eiusque libri auctorem corruptum esse
acutissime sentiat» (390a).

" « Leget eum librum fortasse aliquis stipes sine sensu, qui nihil omnino indagare,
nihil olfacere, nihil ne suspicione quidem possit attingere. Quales sunt hodie non pauci,
qui Baptistam Cremensem, Henricum Harp, Joannem Taulerum aliosque huius farinae
auctores quotidie habentes in manibus, quotidie in ore, eorum errata tamen, mentem,
animum non odore ullo, non vestigiis, non sapore capiunt» (390a). Zu den Autoren und
deren Werken werden wir uns spater dullern, hier sei nur darauf hingewiesen, dafl Cano
seine Besorgnis in einem Brief an M. Vanegas vom 28. Mirz 1556 ausgedriickt hat:
« Tambien he oido decir lo que V.m. que siguen a Juan Taulero y 2 Henrique Herp: y los
dias pasados a Fray Baptista de Crema. A este poco ha le condenaron en Roma la doctrina;
porque fue alumbrado o dexado. Y Taulero y Henrico en muchos lugares se descubren
como hombres de aquella secta de alumbrados y dechados. No sé lo fueren : que no soy juez de
las personas; mas descontentame su doctrina ». Zitiert nach F. CABALLERO, Vida del Illmo. Sr.
D. Fray Melchor Cano (Conquenses ilustres II), Madrid 1871, 500.



68 Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten

dienen, eine ganze Stromung — niherhin die geistlich-mystische Lite-
ratur — zu diskreditieren und in den Geruch der Irrlehre zu bringen.
Mittels einer einfachen Verurteilung — auch das ahnt man — kénnte sie
fiir immer aus der Welt geschafft werden. Der leidenschaftliche Appell
Canos an die Verantwortlichen verrit, worum es ihm bei der Qualifi-
zierung solcher Sitze eigentlich geht, und wer aufgerufen ist, die latente
Gefahr manifest zu machen und schliefllich zu eliminieren. Es lohnt
sich, die Klage zu héren, um die Erregung jener Jahre besser zu ver-
stehen. Er entwirft ein pessimistisches Bild. Die Hunde sind stumm
geworden, das Bellen und Aufsptiren haben sie verlernt. Es gibt kaum
Theologen, die die allenthalben grassierende « mystische Redeweise »
und die versteckten Irrtiimer zu beurteilen und zu entlarven wissen.
Wihrend die Wolfe mittels vieler Zeichen kundtun, wer sie sind und
was sie wollen, sind die Hunde bedriickt, die Hirten blind und taub. Die
Warnungen klarsehender Minner werden ignoriert. Gleichgiiltig ist,
woher Stumpfheit und Gefiihllosigkeit kommen mdgen, der Schaden
fiir die Kirche ist uniibersehbar. Schindliche Leute verbreiten tiberall
ihre Lehren wie ein Krebsgeschwiir. Sie diirfen sogar offen — gemeint
sind wohl Biicher — Gift verspritzen und das Virus der Pestilenz erbre-
chen, wihrend der gesunde Geist das in den Adern zirkulierende Gift
nicht von den guten Siften zu unterscheiden vermag, Mit entsprechen-
dem FEifer und scharfem Urteil 148t sich indes die Verderbnis aufdek-
ken, so wie man das Schwarze vom Weillen und das Sii3e vom Bitteren
abgrenzen kann. Die Locz sind nach Cano allerdings nicht der geeignete
Ort, die elende Situation der spanischen Kirche zu beklagen. Jetzt mul3
vielmehr gehandelt und der Geruch der verdichtigen Lehrsitze erspiirt
werden. Nur ein Inquisitionsprozel3 wird das zirkulierende Gift an den
Tag bringen ! Nicht mit « Vorschriften » und « Regeln » — Cano erinnert
an seine bisherigen naturgemil3 theoretischen Erorterungen — wird
man der Lage Herr, sondern mit Klugheit und Scharfblick6!.

Die beredte Anklage bedarf keines Kommentars. Auch die kiinfti-
gen FEreignisse werden niemand mehr iiberraschen. Hier spricht
jemand, der aufs héchste alarmiert ist und auch die Mittel kennt, um das
bereits im Herzen der Kirche grassierende Unheil in letzter Stunde
abzuwenden. Cano weil} allerdings, da3 die von ihm vorgeschlagene
Weise, das Ubel erahnend aufzuspiiren, bei denen auf Reserven stoBen

61 A.a.0. 390 ab. « Causa quippe hos (sapores), non natura distingust. Itaque non praeceptis
et regulis, sed prudentia et sagacitate diindicantur » (390b).



Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten 69

wird, die fir die Anwendung der traditionellen, eher rational-spekula-
tiven Methode plidieren. Um seinen Weg zu illustrieren, bringt er ein
Beispiel aus der Dogmengeschichte. Niemand, der sich einen unver-
dorbenen Geschmack bewahrt hat, wird den Satz «der Vater ist gréBer
als ich» (Jo 14,28) falsch interpretieren; er wird in ihm keine Irrlehre
wittern, sondern Bescheidenheit sehen. Athanasius, der ihn in den
Schriften der Arianer fand, hat jedoch den hiretischen Charakter
erspirt, der von ihnen dem Wort unterlegt wurde. Die Folgerung fiir
die Gegenwart liegt auf der Hand: Weder aus der Sache noch aus den
Sitzen kénnen Geschmack und Geruch erkannt werden, es verhilt sich
vielmehr so, dal3 Sache und Sitze Geschmack und Geruch von den
Adern und Kanilen annehmen, durch die jene hindurchgegangen sind.
Oder anders: Nicht das Wissen, sondern die Klugheit fillt das eigent-
liche Urteil. Und auch dies dringt sich erneut auf: Nicht jeder beliebige
Theologe verfiigt iiber ein so geartetes Wissen; es steht allein dem
Erfahrenen zu Gebote %%

Ahnliches 148t sich in bezug auf den «iibelklingenden Satz» sagen.
Auch das Ohr hat seine besondere Urteilsfahigkeit. Dieses Organ
nimmt in zunichst richtig klingenden Aussagen den falschen Ton wabhr,
der etwa aus schlechten Formulierungen resultiert und das Gehor
beleidigt. Solche Sitze kann man zwar nicht als hiretisch bezeichnen,
aber aufgrund der Tatsache, daf} sie MiBBklingendes und Ungereimtes
zum Ausdruck bringen, geben sie « frommen Ohren» Anstof3. Man hat
hier freilich mit Umsicht zu werten, denn manches verletzt nur das
Empfinden des Volkes, ohne jedoch den Theologen zu beunruhigen.
Wiederum kommt es entscheidend darauf an, das Ohr so zu schulen, daf3
es einen falschen Ton herauszuhéren vermag. Die Inquisitionsrichter
sind deshalb gehalten, Gutachter beizuziehen, die iiber entsprechende
Erfahrungen verfiigen .

Den nichsten Platz nimmt der «unbesonnene, unbedachte Satz»
ein. Er enthilt nichts eigentlich Unkorrektes; seine Formulierungen

62 « Non itaque e rerum ipsarum orationumgque natura sapor odorve omnis existi-
mandus est, sed tum res, tum orationes ipsae a venis aliquando et viis, per quas permeant,
saporem et odorem accipiunt. Saporem igitur propositionum, ut dixi, non tam scientia quam
prudentia diiudicat. Quocirca quae propositio haeresim sapiat, quae contra non sapiat, non theologi
quivis, sed prudentes solum atque experientes poterunt iudicare » (390Db).

63 A.a.0. 390b-391a. «Itaque, ut semel finiamus, cum non sit cuiusvis male sonan-
tem propositionem a bene sonante distinguere, prudentissimi theologi, quod iam iterum
ac saepe dixi, consulendi a iudicibus ecclesiae sunt, nisi volunt in harum rerum iudiciis
vehementer errare» (391b).



70 Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten

verraten jedoch, daB3 sie ohne sonderliche Uberlegungen geschrieben
worden sind. Die erbauliche, von frommen Leuten abgefaB3te Literatur
verfehlt sich vorzugsweise hier, insofern sie sich mehr durch devote
Glut als durch Vernunft auszeichnet. Sie ist oft eher harmlosen Cha-
rakters, so dal} sie von den Glaubenstribunalen nicht untersucht zu
werden braucht. Wofern sich freilich Stolz und MiBBachtung der kirch-
lichen Autoritit in ihr finden sollten, sind die Richter zum Handeln
verpflichtet. Nicht selten stellen derartige Biicher einen « Anhang der
Hiresie » dar®‘.

An letzter Stelle steht der «irgerniserregende Satz». Dazu zihlen
namentlich AuBerungcn, die geeignet sind, den «Schwachen» Anstol3
zu geben. So etwa wenn man von der Ohrenbeichte das Unbequeme
hervorhebt oder wenn man wahre oder erdichtete Geschichten iiber
den schlechten Lebenswandel des Klerus publiziert®’.

Mit diesen Eroérterungen beschlie3t Cano seine Handreichung fiir
die am Inquisitionsproze3 Beteiligten. Zwei Griinde haben ihn bewo-
gen, sie vorzutragen. Die eigene Gerichtserfahrung hatte ihm gezeigt,
daB Juristen nicht zureichend geriistet waren, die immer komplizierter
werdende Materie zu bewiltigen. Wie Beispiele belegen, waren Feh-
lurteile die Folge, die dem Ansehen der Institution und dem Wohl der
Kirche abtriglich waren. Sodann méchte er die Rolle der Theologen
neu beschreiben. Nicht irgendwelche sind zu konsultieren, sondern nur
solche, die iiber ein hervorragendes Mall an Wissen und Klugheit ver-
fiigen. Cano laB3t mit tberraschendem Freimut durchblicken, dal3 er mit
vielen Kollegen hochst unzufrieden ist, weil sie seinen strengen For-
derungen nicht entsprechen. Theologen und Juristen werden angesichts
der bedrohlichen Situation Spaniens zu einer rigorosen Haltung aufge-
rufen. Es spricht fiir sein SelbstbewuBtsein, dal3 er sich an entscheiden-
den Stellen selbst als Autoritit empfiehlt. Er weil3 sich als Experten, an
dem sich andere messen lassen missen. Man wird gut daran tun, sich
dieser Einschitzung zu erinnern. Kiinftige Konflikte sind vorgezeich-
net, denn Cano erscheint kaum geneigt, anderslautende Voten zu
respektieren. Dal3 aus seiner Diagnose der religiosen Lage Spaniens
praktische Konsequenzen folgen sollen, ist gleichfalls nicht zweifelhaft.

64 A.a.0. 3922-393b.

¢ A.a.0. 393b-3%4a.

¢ Vgl. J.1. TELLECHEA IDiGORAs, El arzobispo (Anm. 14), II, 127 und 185 (Aussage
von Don Luis de Rojas nach einem Bericht von fr. Luis de la Cruz OP). S. ferner J. L.
GonzALeEz NovaLiN, El inquisidor general (Anm. 11), Bd. 1, 310-329.



Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten 71

Klar ist nun aber auch geworden, dal3 Canos spiteres Verhalten nicht
allein persénlichen Motiven entspringt, so unleugbar Ressentiments
mitspielen. Thm korrespondiert vielmehr eine bis ins Detail ausgear-
beitete Konzeption, die dem erbitterten Ringen, das sein Gutachten
auslosen wird, den theoretischen Hintergrund gibt.

II. Cano UND DER CATECHISMO CHRISTIANO (CARRANZAS

1. Das Gutachten Canos von 1559

Dal3 Cano mit Spannung auf das Erscheinen von Bartolomé Car-
ranzas Catechismo Christiano gewartet hat, versteht sich nach dem Gesag-
ten von selbst. Schon der Umstand, daB3 die Publikation eines grof3en
Werkes streng dogmatischen Inhalts in der Volkssprache bevorstand,
muBte seine Neugierde und seine Bedenken wecken. Lebhaft erzihlt
ein Zeuge des Prozesses, wie sich Cano im Konvent S. Pablo in Valla-
dolid — wohl im September 1558 — nach einem nichtlichen Einbruch in
die Zelle eines Mitbruders gewaltsam ein Exemplar des Werkes
beschafft hat®. Er weill auch zu berichten, dal3 er eines Tages den
Generalinquisitor Fernando de Valdés aufgesucht und auf dessen
Schreibtisch den Cuatechismo gesehen habe. Daraufhin habe er die
Bemerkung gemacht, in diesem Buch gebe es ynconvenientes y cosas por las
quales no debia consentir leer, woraus hervorgeht, daf3 sich Cano bereits ein
festes Urteil gebildet hatte. Der Erzbischof habe das gerne vernommen
und den Gast beauftragt, verdichtige Dinge zu notieren®’. Bei diesem
ersten Kontakt blieb es jedoch nicht, zumal Fernando de Valdés die
Mitarbeit eines der prominentesten Theologen Spaniens, dessen ge-
spanntes Verhiltnis zu Carranza ihm bekannt war, aullerordentlich
gelegen kommen muBte. Wir wissen namlich, daB sich die Inquisition
seit August 1558 — moglicherweise sogar noch frither — mit der Priifung
des Catechismo befalit hat 8. Der offizielle Auftrag an Cano lie3 nicht auf
sich warten. Er erging an ihn, Domingo Soto und Domingo de Cuevas,
der Cano eng verbunden war, am 15. November 1558. Im Mandat heil3t

67 A.a.0. 185f. S. auch DH I, 161-163.
68 Vgl. Bartolomé Carranza de Miranda, Comentarios sobre el Catecismo Christiano.

Edicién critica y estudio histérico por J. I. TELLECHEA IDIGORAS, 2 Bde., Madrid 1972. Hier
I, 53f.



72 Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten

es, sie modchten das Buch des Erzbischofs von Toledo «sehen und
untersuchen », desgleichen die Werke des Dr. Constantino Ponce de la
Fuente und des Fray Luis de Granada. Sie sollten sie begutachten und
todo lo malo o sospechoso o errdneo aufzeichnen ®®. Das amtliche Gehei3 war
fiir Cano kaum mehr als eine Formsache. Seit Oktober hatte er an der
Zensur privat gearbeitet, die er allerdings aus taktischen Griinden bei
sich behielt und erst Anfang April 1559 seinem Auftraggeber Gber-
reichte 7°.

Nun zum Votum selbst! Schon der erste Satz nimmt das abschlie-
Bende Urteil vorweg: Der Catechismo ist schidlich fir das christliche
Volk’!. Wer die in den Loc7 vorgetragenen Uberlegungen kennt, wird
nicht sonderlich iberrascht sein, da allen Erérterungen die These
zugrundelag, Theologie gehére allein in die Hinde erfahrener und
kluger Minner. Die herbe Kritik, die dort weniger gebildeten und
umsichtigen Theologen zuteil wird, mul3 in helle Empérung umschla-
gen, wenn Carranza im Vorwort eines Katechismus erklirt, er wolle
selbst schwierige Fragen in der Volkssprache behandeln’. Sein Vor-
haben rechtfertigt er mit dem Hinweis auf das Unheil, das in Spanien in
Umlauf befindliche Catecismos y Doctrinas cristianas angerichtet haben 7.
Dem Ubel soll also ein positiver Entwurf gegeniibergestellt werden.
DafB3 dies Canos Intentionen schroff zuwiderliduft, wissen wir bereits.
Auf das eingangs zitierte Verdikt folgt die Begriindung. Das Buch wolle
auf spanisch Gegenstinde der Heiligen Schrift und der Theologie bie-

% Fray Bartolomé Carranza. Documentos historicos, VI (Audiencias 11T (1563), ed.
J.1. TELLECHEA IDiGORAS (Archivo Documental Espafiol, XXIII), Madrid 1981, 186f.
Abgekiirzt DH VI

7 Vgl. F. CaBaLLERO, Vida (Anm. 60), 622. Soto hat sein Votum spitestens am 12.
Februar 1559 abgeliefert. Vgl. DH VI, 222f.

" Text DH VI, 225-364. Die lateinische Fassung des Gutachtens s. bei J. Sanz v
SaNz, Melchor Cano. Cuestiones fundamentales de critica histérica sobre su vida y sus
escritos, Madrid 1959, 481-538. Mit Cano hat der Dominikaner Domingo de Cuevas
unterzeichnet, aber sein Anteil war wohl kaum mehr als eine Formsache. Von beiden wird
gesagt, daf sie «un parecer y de un corazén» waren. DH I, 99f.

" Den Catechismo (Anm. 68) zitieren wir nach Band und Seitenzahl. Hier: I, 109:
« Materias y cuestiones tan arduas... en lengua vulgar».

"1, 109. Vgl. etwa J.-R. GUERRERO, Catecismos espaiioles del siglo XVI. La obra
catequética del Dr. Constantino Ponce de la Fuente, Madrid 1969. DErs., Catecismos de
autores espafoles de la primera mitad del s. XVI (1500-1559), in: Repertorio de la
historia de las ciencias eclesidsticas en Espafia, t. 2, Salamanca 1971, 225-260. Ferner M.
Paz Aspe ANsa, Constantino Ponce de la Fuente. El hombre y su lenguaje, Madrid 1975.
K. WaGNER, El doctor Constantino Ponce de la Fuente. El hombre y su biblioteca, Sevilla
1979.



Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten 73

ten, die ob ihrer Schwierigkeit unverdaulich seien, selbst wenn man sie
in kleinen Stiicken und in klarem Stil darreiche. Man moge sich viel-
mehr an Paulus und Papst Gregor halten, die beide Kindern feste Speise
verweigerten und, falls man das nicht nachahmte, eher mit Schaden als
mit Nutzen rechneten. Wenn Carranza beteuere, sein Werk sei fiir
Anfinger geschrieben, hitte er es deren Fassungsvermoégen anpassen
sollen, denn die Leute seien «dumm und schwichlich»’4. Auch die
Absicht des Erzbischofs, den Pfarrern und den mit der 6ffentlichen
Unterweisung des Volkes betrauten Personen eine solide Handrei-
chung zu geben, wird zuriickgewiesen. Daraus folge ndmlich, dal3 das
Priestern, Richtern und Prilaten ibertragene Amt in die Hinde von
Frauen und einfachen Minnern gelegt werde. Das professionelle theo-
logische Geschift mit seiner genauen Kenntnis der Glaubensartikel,
Konklusionen und Argumente, die Lehre von Materie und Form der
Sakramente, die Zeremonien, die Moraltheologie mit ihrem Vermogen,
zwischen gut und schlecht, vollkommen und unvollkommen zu unter-
scheiden, werde letztlich zu einer Sache fiir Frauen”’.

Man kénnte hier innehalten, denn die Sitze zeigen hinldnglich dies:
Cano geht es zundchst gar nicht darum, diesen oder jenen Irrtum nach-
zuweisen oder gar Vorschldge zu unterbreiten, wie ein Katechismus im
spanischen 16. Jahrhundert auszusehen hitte. Das Urteil setzt viel radi-
kaler an: Es gibt der Uberzeugung Ausdruck, daB ein derart weit
gefalites Unternehmen fast notwendigerweise verworfen werden muf3,
weil man die wissenschaftliche Theologie nicht so popularisieren darf,
wie das hier versucht worden ist. Platz hat in der Kirche nur einfache
Devotionsliteratur der vorhin beschriebenen Art.

Womdglich noch schroffer tihrt Cano fort: Wer den Leuten Details
der Sakramentenlehre vortrage und die Rolle des Priesters bei der
Spendung beschreibe, handele so, als nehme er die Religion selbst weg,
er profanisiere die Mysterien und mache sie 6ffentlich. Am Ende werde
man sie wie Alltdgliches behandeln und etwa jeglichen Respekt vor
liturgischen Geriten verlieren. Die Apostel hitten deshalb solche
Dinge nicht niedergeschrieben, sondern blofl miindlich tradiert’.

"t A.a.0O. 225f. Solche und dhnliche Worte dienen fast immer zur Charakterisierung
des einfachen Volkes. Daf3 es auch in Spanien ein gebildetes Publikum gibt, das Biicher
liest, wird nirgendwo bedacht. Vgl. etwa J. A. MARAVALL, La literatura picaresca desde la
historia social (siglos XVIy XVII), Madrid 1986. V. G. pE LA CoNCHA, El arte literario de
Santa Teresa, Barcelona 1978, 47-90.

* Aa.O. 226.

6 Aa.0. 226f.



74 Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten

Wie soll man es mit der Bibellektiire halten? Die Erfahrung habe
lingst gelehrt, welchen Schaden sie Frauen und Ungebildeten zufiige.
Die Lutheraner hitten Biicher en lengua vulgar teutonica verfalit, um die
Deutschen « gelehrter» zu machen. Das habe den Boden fiir den Samen
der Hiresie bereitet””. An den alumbrados von Toledo zeige sich, dal3
auch Spanien von solchen Problemen heimgesucht werde’®. Cano
bleibt nun nicht bei diesen allgemeinen Worten stehen. In die Kate-
gorie der Unheil heraufbeschwérenden Schriften fallen die Mistica
Theologia Heinrich Herps und die Werke des Italieners Battista da Cre-
ma. Die Autoren kennen wir aus den Loci. Dal3 die Namen nun auch im
Gutachten genannt werden, ist ein sicheres Indiz fiir die Gefahr, die
nach Cano von ihnen ausgeht”?. Wiederum diirfen wir annehmen, dal3
er nicht blof3 diesen oder jenen Theologen meint, sondern die volks-
sprachliche Literatur insgesamt.

Der Umstand, daB3 diese Attacke einen persénlichen Hintergrund
hat, illustriert mehr als Worte und Argumente den tiefgreifenden Men-
talititswandel, der sich in jenen Jahren vollzogen hat. Bezeichnend
dafiir ist der Fall des Battista da Crema (Carioni), mit dem Cano auf
eigentiimliche Weise verbunden ist®. Der Name erinnert an eine Phase
in seiner theologischen Entwicklung, von der er sich seit einigen Jahren
distanziert hat, wohl ohne einen wichtigen Aspekt durchschaut zu
haben. Moglicherweise hat er wihrend eines Aufenthalts in Italien

7 Aa.O. 2271,

7% Aa.0. 228.

79 Zu Heinrich Herp (T 1477) s. L. VERSCHUEREN, Leven en Werken van Hendrik
Herp, in: CFN 2 (1931) 345-393. Die deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasserle-
xikon, hrg, v. K. Run, Bd. 3, Berlin 1981, Sp. 1127-1135 (B. pE TROEYER). B. DE
TroOEYER, Bio-Bibliographia Franciscana Neerlandica saeculi XVI, t. II, Nieuwkoop
1970, 129-151 u. Ante saeculum X VI, t. I, Nieuwkoop 1974, 108—123. Uber den EinfluB
Herps in Spanien s. T. MarTiN HERNANDEZ, Enrique Herp (Harphius) en las letras
espafiolas, Avila 1973, 104—123 (iiber Dominikaner). J. MArTIN KELLY, Enrique Herp.
Directorio de contemplativos, Madrid 1974, 15-240. ].S. Da SiLva Dias, Correntes de
sentimento religioso em Portugal (séculos XVIa XVIII), t. I, Coimbra 1960, 254-257 u.6.
Vgl. P. GrouLrT, Los misticos de los Paises Bajos y la literatura espiritual espafiola del siglo
XVI, Madrid 1976, 95-100. In Coimbra erschien 1533 der Espelho de perfeycam, 1551
der Espejo de perfecion in Alcald. Im Index von 1559 heift es: « Theologia mystica o, por
otro nombre, Espejo de perfection, de Henrico Herpio, en romance». J. M. DE BUjANDA,
Index (Anm. 5), nr. 590, 544. Vgl. B. pE TROEYER, Bio-Bibliographie t. II, nr. 225, 136
und 225", 138.

80 7u Leben und Werk S. PEzzeLra, DBI 20, 115-118, L. BoGrioLo, Battista da
Crema. Nuovi studi sopra la sua vita, i suoi scritti, la sua dottrina (Biblioteca del «Sale-
sianum» 21), Turin 1952, Uber Werke 14-24. Verurteilung in Rom am 29. Juli 1552

(13).



Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten 75

anldBlich des Generalkapitels des Ordens in Rom 1542 Werke des
Battista da Crema kennengelernt. Der Regularkanoniker Serafino da
Fermo hatte sie bearbeitet und unter seinem Namen drucken lassen?®'.
Uns interessiert hier allein der 77rattato della cognizione e vittoria di se
stesso, der 1538 in Mailand und 1541 in Venedig erschienen war82. Ob
Cano den eigentlichen Verfasser, Battista da Crema, gekannt hat, bleibt
ungewil3. Es scheint, daf3 er Serafino da Fermo fiir den Autor hielt?®’.
Dal3 er die Schrift unter dem Titel Tractado de la victoria de si mismo
ibersetzte und fiir ein gréBeres spanisches Laienpublikum herausbrach-
te, ist sehr bezeichnend. Cano mul3 ein waches Gespiir fiir dessen spi-
rituelle Bediirfnisse gegen Ende der vierziger Jahre gehabt haben. Das
Biichlein fand weite Verbreitung; drei Auflagen sind uns bekannt?4.
Dal3 er mit seiner Wertschitzung des Italieners nicht allein stand,
belegen die etwa gleichzeitig erschienenen Qbras espirituales de Don
Serafino de Fermo in der Ubertragung des Buenaventura de Morales®’.
DalB3 auch sie zunehmend vom Argwohn der Inquisition begleitet
waren, zeigt die schlieBlich erfolgte spanische Indizierung®. Dasselbe
Schicksal ereilte Battista da Crema. Wenig friher war er durch den
romischen Index Pauls IV. verboten worden®’. Cano hatte ihn schon

8 So V. BELTRAN DE HEREDIA, Las corrientes (Anm. 19), 70f.

#2 Vel. G. FEYLEs, Serafino da Fermo. Canonico Regolare Lateranense (1496—1540).
La vita — le opere — la dottrina spirituale, Rom 1941. Werke 51-60, die italienischen
Ausgaben 61-60, die spanischen 67-71. Crema als Hauptquelle 72-75.

8 Wir zitieren die moderne Ausgabe von V. BELTRAN DE HEREDIA, Melchor Cano,
Domingo de Soto, Juan de la Cruz. Tratados espirituales, Madrid 1962, 21-74. Estudio
preliminar des Herausgebers 3—17. Am Ende des Prologs heif3t es (23): « Que viendo yo
cudnto mal recabdo hay de libros en nuestro romance castellano que competentemente
ensefien esto, me movi{ a tomar la fatiga de algunos dias en escribir este tratado, sacando lo
mejor dél de la lengua italiana, en la cual lo hallé escrito por un varén de gran espiritu y
experiencia en las batallas espirituales».

*"In Valladolid 1550, in Toledo 1551 und 1553. Vgl. ]. M. pE Bujanpa, Index
(Anm. 5) 540. Catdlogo colectivo de obras impresas en los siglos X VI al XVIII existentes
en las bibliotecas espafiolas, Letra-C, Madrid 1972, nr. 349 u. 350 verzeichnet die von
Valladolid 1550 nicht. V. BELTRAN DE HEREDIA, Tratados... (Anm. 83), 17 bemerkt, da3
er sie nicht habe finden kénnen.

¥ Vgl. Catdlogo colectivo (Anm. 84), Letra-S, Madrid 1979, nr. 1132-1134. Sie
erschienen 1552 und 1554 in Salamanca sowie 1556 in Antwerpen bei Martin Nucio, dem
Verleger von Carranzas Catechismo. Nr. 1135 ist eine Ausgabe Coimbra 1551 verzeichnet.
Nach J. M. pe Bujanpa, Index (Anm. 5), 540 hat es noch eine Medina del Campo 1554
gegeben.

86 Vegl. . M. pE BujaNDA, Index (Anm. 5), 539f. : «Seraphino de Fermo, en romance y
en otra qualquiera lengua vulgar».

%" Vgl. H. ReuscH, Die /ndices librorum probibitorum des sechzehnten Jahrhunderts,
Tibingen 1886, 180: «Baptista Crem. opera omnia.» Der Index von 1564, a.a.0. 255:
«Baptistae Cremensis opera omnia, quamdiu non prodierint emendata».



76 Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten

1556 fiir verdichtig gehalten; er berichtet von Cremas Verurteilung
durch die réomische Inquisition®. Wir diirfen annehmen, dal3 er die
spanische Indizierung von 1559 bejaht und vielleicht sogar an ihr mit-
gearbeitet hat, ohne zu wissen, dal3 er seine eigene Ubersetzung mit-
verbot. Welche schlechten Erfahrungen er mit der geistlichen Literatur
gemacht haben mul3, mag man daran ermessen, dal3 er selbst einen
bedeutsamen Abschnitt seiner eigenen Arbeit liquidierte. Folgender
Umstand illustriert das: Im Kapitel 11 des 77ractado stellt er seinen
Lesern zwei empfehlenswerte Biicher vor. Genannt werden Savonaro-
las De simplicitate vitae christianae und wiederum eine Schrift Serafino da
Fermos, der Specchio interiore. Exr nennt sie « dullerst ntitzlich » und hatte
sich deshalb vorgenommen, sie bald ins Spanische zu iibertragen ®. Den
Plan hat er jedoch, wohl weil inzwischen sein Sinneswandel eingetreten
war, nicht ausgefithrt. Im Jahre 1551 erschien eine portugiesische Ver-
sion des Specchio interiore®®.

Erst auf diesem Hintergrund wird sichtbar, wie sehr Cano — etwa
seit Mitte des Jahrhunderts — seine Position gegentiber reformerischen
Bestrebungen geidndert hat. Aus der Uberzeugung, solche Biicher seien
fir ein breites Publikum niitzlich, ist eine scharfe Gegnerschaft gewor-
den, die in Carranzas Cazechismo das passende Objekt gefunden zu haben
glaubt. Von anderen Beispielen der Aversion werden wir noch héren,
so dal3 sich ein weites Panorama einer Literatur auftut, die es aus dem
Verkehr zu ziehen gilt, ehe der Schaden irreparabel wird.

Zuriick zum Gutachten! Die heftige Reaktion auf die genannten
Autoren und ithr Umfeld hat ihren nichsten Grund in der Tatsache, dal3
jingst protestantische Zirkel in Spanien aufgedeckt worden waren. Da
nun im Catechismo noch mehr heilige Dinge in der Volkssprache ver-
breitet wiirden als in der gesamten geistlichen Literatur zusammen —

8 Den Brief an M. Vanegass. Anm. 60.— Inden Locz, 1. XII,c. 5 (172a) heiBites: «et
Baptistae (Cremensis) doctrina... Romae est condemnata». Gemeint ist wohl das Urteil
von 1552.

8 Ed. cit. 47: «Es también singular libro el De simplicitate vitae christianae de fray
Jerénimo de Ferrara y otro que est4 escrito en lengua italiana llamado Espejo interior, que
por ser extremadamente provechoso, trabajaré que en breve se traslade en nuestra castel-
lana». Zum EinfluB Savonarolas s. M. BATAILLON, Sur la diffusion des ceuvres de Savo-
narole en Espagne et au Portugal (1500-1560), in: Mélanges de philologie, d’histoire et de
littérature offerts 4 M. Joseph Vianey, Paris 1934, 93-103. Dgrs., De Savonarole a Louis
de Grenade, in: Revue de Littérature comparée 16 (1936) 23-39. Die spanischen Uber-
setzungen des 16. Jahrhunderts s. bei A. HUERGA, Savonarola. Reformador y profeta,
Madrid 1978, XVIf.

%0 Vgl. V. BELTRAN DE HEREDIA, Tratados (Anm. 83), 13.



Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten 77

man denke blof3 an die Erlaubnis der Bibellektiire —, mége man die
Gefahr ermessen, die sich aus der Verbreitung des Werkes ergeben
miiiten. Die Konsequenzen wiren nicht sehr von denen verschieden,
die man bereits aus anderen Lindern kenne?'. Das Verdikt trifft aber
nicht nur erbauliche Biicher, sondern auch die gegen die Reformatoren
zielende theologische Argumentation. Der Grund will zunidchst nicht
recht einleuchten. Gleichwohl bleibt Cano seinen Prinzipien treu. Er
meint, Polemik kénnte einen weniger tiberzeugenden Eindruck hinter-
lassen als die Irrlehre selbst. Ein ungebildetes Publikum diirfe nicht
erfahren, da3 Theologen iiber Dinge disputierten, die es problemlos
glaube. Nichts anderes gelte iibrigens auch fiir die von Carranza anvi-
sierten hombres de letras. Kontroverstheologie habe in diesem Katechis-
mus keinen Platz. Weil in Spanien keine hiretischen Biicher zirkulier-
ten, so lautet der der Realitit widersprechende Gedanke, brauche man
keine Medizin gegen das Gift. Man sollte vielmehr dieses, falls vorhan-
den, aus dem Land schaffen oder dafiir sorgen, daf3 es erst gar nicht nach
hier gelange ?2. Anders gesagt: Die Hiresie soll nicht von innen wider-
legt, sondern von aullen abgewehrt werden! Um sich gegen zu erwar-
tende Einwinde zu sichern, beteuert Cano unvermittelt, er wolle nicht
iber Glauben und Religion des Verfassers richten, sondern lediglich
iber dessen Buch, von dem er schon jetzt, ehe die Priffung im einzelnen
begonnen hat, sagt, es enthalte skandalése, verwegene, tibelklingende
und sogar hiretische Sitze?3.

Fiir die durch Angst geprigte Mentalitidt Canos ist bezeichnend, dal3
er selbst in eher harmlosen Formulierungen Gefahren wittert. Carranza
begriindet sein Vorhaben mit dem Hinweis auf die anpassungsfihige
Taktik des Teufels, der sich heutzutage studierter und redegewandter
Minner bediene, um gegen das Evangelium zu streiten. Cano fal3t dies
nun nicht etwa als Kritik an den Hiretikern auf, sondern als Lob,
insofern das Volk hére, dal3 es unter den Protestanten gebildete Leute
gebe. Eine derart ehrenvolle Aussage diirfe man jedoch nur von solchen
machen, die wirklich Philosophie und Theologie studiert hitten?‘.
Erneut bestitigt sich: Hinter der Bewertung einzelner Sitze liegt eine
negative Einschitzung des Durchschnittslesers, dem man Glaubens-

o1 Aa.O. 228.

22 A.a.0. 229f.

2 A0, 230,

% A.a.O. 231. Vgl. Catechismo, Al pio lector de este libro, I, 109.



78 Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten

wahrheiten und historische Tatsachen — wenn Gberhaupt — nur in sim-
pler Form vermitteln darf.

Nirgendwo duBert sich im 16. Jahrhundert eine Vorentscheidung
dhnlicher Art markanter als in den Kontroversen um Niitzlichkeit und
Erlaubtheit der Bibellektiire. Es lohnt sich, zunichst Carranza zu horen,
der seiner These einen Uberblick iiber die neuere Geschichte des Pro-
blems in Spanien vorausschickt. Zwei Meinungen stiinden sich tradi-
tionell gegeniiber. Wihrend sich die einen zugunsten einer Ubersetzung
der Heiligen Schrift aussprichen, opponierten die anderen, so dafl man
eine allgemein akzeptierte Losung nicht habe finden kénnen. Auch
Trient habe keine Entscheidung gebracht; andere Gegenstinde hitten
seinerzeit Vorrang gehabt?’. Vor dem Auftreten Luthers sei seines
Wissens nirgendwo die Bibel in der Volkssprache verboten gewesen. In
Spanien hitten die katholischen Konige solche Versionen anfertigen
lassen, solange die drei Religionen zusammengelebt hitten. Als jedoch
die Inquisition festgestellt habe, daf3 nach der Vertreibung der Juden
einige Konversen ihre S6hne an Hand der in Ferrara gedruckten Bibeln
unterwiesen hitten, seien Ubersetzungen in Spanien verboten worden.
Es habe allerdings immer eine Leseerlaubnis fiir Kloster, Kollegien und
unbescholtene Personen gegeben?®. Die Reformation habe die Situa-
tion verdndert, woraufhin die Kirche die nétigen MaBBnahmen ergriffen
habe. Wo es das Volk am Gehorsam habe fehlen lassen — so etwa in
Teilen Deutschlands —, habe man neue Versionen veranstaltet und
Biicher gegen die vorhandenen geschrieben. In Italien, Frankreich und
Flandern habe man indes simtliche hiretischen Schriften und Uberset-
zungen verboten und allein solche zugelassen, die von Katholiken
angefertigt worden seien. In England hitten Philipp und Maria sofort
volkssprachliche Bibeln aus dem Verkehr gezogen?’. In Spanien seien
sie generell untersagt worden, um Auslindern jegliche Moglichkeit zu
nehmen, ungebildete Personen zu verfihren. Als man hierzulande Pro-
testanten entdeckt habe, hitten sich solche MaBnahmen gerechtfertigt.
Die Neigung des Menschen zu Neugierde und die Dunkelheit der
Schriften sprichen dafiir.

% Vgl. H. JepiN, Geschichte des Konzils von Trient, Bd. II, Freiburg 1957, 54—
59.

%61, 110. Zu den in Ferrara gedruckten Bibeln s. E] 6, 1234f. Vgl. ]J. ENciso, Pro-
hibiciones espafiolas de las versiones biblicas en romance antes del Tridentino, in: EB 3
(1944) 531-560. Kr. REINHARDT, Die biblischen Autoren Spaniens bis zum Konzil von
Trient, Salamanca 1976, 102—104. ‘

7T 110



Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten 79

Gleichwohl mochte sich Carranza diese rigorose Haltung nicht zu
eigen machen. Nach seiner Ansicht sollten solche Teile der Bibel allen —
auch Frauen — zuginglich sein, die Rite, Gebote, Mahnungen und
Exempel enthielten, nicht jedoch die dogmatischen Texte. Er hilt es fuir
angebracht, in Volksausgaben nicht wortlich zu ibertragen, sondern
sinngemif3 und paraphrasierend. Die Existenz derartiger Bibeln vor-
ausgesetzt, diirfe man die Lektiire der ganzen Schrift gestatten, wofern
die Leser fromm und verstindig seien. Ihnen sei die Lektiire sogar eher
zu erlauben als denen, die des Lateins kundig seien, da der Heilige Geist
seine Schiiler habe, die er erleuchte und denen er helfe?®. Carranza
verweist auf Erfahrungen, die er selbst gemacht hat. Andererseits hitte
er denen, die diese Voraussetzungen nicht mitgebracht hitten, geraten,
nur erbauliche Schriften zu lesen. SchlieBlich gibt er der Zuversicht
Ausdruck, in ruhigeren Zeiten werde es mit Approbation der Bischofe
und der Inquisition moglich sein, die Bibellektiire mit groBerer Freiheit
zu gestatten. Sodann merkt er an, er habe sich zu seiner Ansicht, die
zwischen den Fronten liege, in Trient entschlossen?.

Wie Cano auf solche Gedanken reagieren wird, ist unschwer zu
erraten, aufschluBreich sind indes die von ihm eingeschlagene Taktik
und einige Uberlegungen, die bereits Gesagtes illustrieren. Er sieht in
Carranzas Erwigungen, ob und wie man die Schrift iibersetzen soll,
nichts als eine gefihrliche Unklugheit. Eine Diskussion der Vorschlige
hilt er fiir uberflissig, da die Inquisition lingst eindeutig Position
bezogen hat. Weitere Worte sind dem Ansehen der Institution abtrig-
lich und geben dem Volk Argernis. Dal3 sich seine Argumentation
vornehmlich gegen die auch Frauen zu konzedierende Freiheit richtet,
verwundert nicht. Immer wieder polemisiert er gegen diesen Punkt.
Die Bibellektiire widerspreche ihrem « Beruf», zumal wenn sie verhei-
ratet seien. Selbst Heilige hitten — trotz der ithnen zur Verfiigung ste-
henden Glossen — erhebliche Probleme mit dogmatisch schwierigen
Stellen gehabt. Und erst recht Frauen! Jede Diskussion sei unniitz, da

%1, 114f. «No quiero dejar de decir que, siendo trasladada de esta manera, hay
algunas personas de tan buen seso, y de juicio tan reposado, y tan buenos y devotos, que se
les podria dar toda la Escritura, tan bien y mejor que a muchos que saben latin y tienen
otras letras. No digo esto porque las ciencias que por don de Dios se comunicaron a los
hombres no tengan su lugar en la Escritura, sino porque e/ Espiritu Santo tiene sus discipulos y
los alumbra y ayuda » (114).

?21,115. 8. auch ]. I. TELLECHEA IDiGORAS, Juan de Valdés y Bartolomé Carranza. Sus
normas para leer la Sagrada Escritura, in: RET 22 (1962) 373-400.



80 Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten

sich die spanische Inquisition unzweideutig geduBert habe. Auf das
schlechte Beispiel anderer Linder brauche man angesichts der a/umbra-
dos nicht zu rekurrieren'?,

Und weiter: Eine Erlaubnis fiir fromme Laien sei eine MiBBachtung
der Schultheologie, insofern man indirekt deren Nutzen fiir die Exegese
leugne. Ja, noch schirfer: Die Behauptung, ohne Latein und Studium
die Schrift zu verstehen, sei héchst verwerflich. Dies stelle nimlich
einen so aullerordentlichen Weg dar, daB3 er in Wahrheit ein Wunder
sei. Auch Carranzas Kompromilvorschlag, Frauen sollten die Bibel
unter Anleitung gelehrter Priester lesen, wird zurtickgewiesen. Da dafiir
offentliche Rdume nicht zur Verfiigung stiinden, miifite man in Winkel
bei verschlossenen Tiiren ausweichen. Der Hinweis auf die Ereignisse
in Toledo und neuerdings «hier», womit auf die Entdeckung prote-
stantischer Konventikel in Valladolid angespielt wird, soll wohl als
Aufforderung an die Inquisitoren verstanden werden, solche Versuche
erst gar nicht zu erwigen'?!, Auch die Bemerkung, einst — in ruhigeren
Zeiten — habe man dem Volk Freiheit gewihrt, stof3t auf Kritik. Man
kénnte daraus folgern, am Anfang sei die Lektiire tiblich gewesen, so
dal3 man sie jetzt in Spanien erlauben solle. Der Gedanke, eine Auswahl
zu treffen, wird ebenfalls verworfen. Das Alte Testament berichte
Geschichten, die fiir das einfache Volk unerbaulich und schidlich seien.
Den Gliubigen angepafite Kommentare zu verfassen, lehnt Cano ab.
Das sei ein duBerst schwieriges Unterfangen, es sei denn, man hitte
einen heiligen Augustinus, den es jedoch derzeit nicht gebe. Und wie-
derum beruft er sich auf das schlechte deutsche Beispiel, das man in
Spanien nachahmen wiirde. Kurzum: Carranzas Vorschlige werden fur
unklug, gefihrlich und der Gesetzgebung der Inquisition widerspre-
chend erachtet. Das Glaubenstribunal wird ermahnt, gréere Sorgfalt
und Strenge walten zu lassen. Ausnahmen sollten weder Bischéfen noch
Beichtvitern gestattet sein. Insbesondere darf dem unersittlichen Ver-
langen der Frauen nach Unterweisung nicht stattgegeben werden. Der
Abschnitt schlie 3t mit dem Ruf nach dem « Feuermesser », um die bésen
Frichte abzuschneiden'%?. Auch diesmal sprechen die Worte fiir sich, so
dal3 an der Hirte des Urteils nicht mehr zu zweifeln ist.

100 A.a.0. 232-235.

191 A.a.0. 2351, Vgl. die Beitrige in dem Sammelband von J.I. TELLECHEA IDiGORAS,
Tiempos recios. Inquisicién y heterodoxias, Salamanca 1977.
2 NalO 2378



Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten 81

Im Rekurs Carranzas auf die Praxis der frithen Kirche als Modell fiir
heute erblickt Cano ebenfalls eine Herausforderung. Er sei geeignet, die
Autoritit der jetzigen Kirche zu schwichen. Auch die Ansicht, die
Katechese des Volkes habe in diesen Tagen einen Tiefstand erreicht,
gibt AnlaB3 zu Tadel. Sie wird als eine der vielen hyperbolischen Rede-
weisen des Verfassers disqualifiziert, die eine Geringschitzung der
kirchlichen Amtstriger begtinstigt. Es sei stets ein schlechter Rat gewe-
sen, die Eltern bloBzustellen. Heute habe man sich mehr denn je zu
hiiten, Fehler der Vorgesetzten zu verbreiten. SchlieBlich habe Luthers
Reformation unter dem Vorwand begonnen, eine Reform der Kirche
einzuleiten!%3.

Die im Catechismo versuchte Wiederbelebung des Geistes der Alten
Kirche beriihrt einen héchst neuralgischen Punkt in Canos Denken. Er
hilt diesen Gedanken fiir eine der gefidhrlichen Thesen des Buches. Die
Lutheraner hitten sich gerade auf ihn berufen!%. Er erinnere an die
Kommunion unter beiderlei Gestalt, an die Wahl der Bischoéfe unter
Beteiligung des Volkes und an die des Papstes unter Konsens des Kai-
sers sowie an die Weihe verheirateter Minner. Ferner verweise man
darauf, daB friither keine Hiretiker verbrannt worden seien und dal3 es
keine Exkommunikation gegeben habe. An sich ist es freilich auch nach
Cano moéglich, iiber solche Beispiele zu predigen, er meint aber, heute
sei das ganz und gar unangebracht: Aus den «Starken» von einst seien
namlich jetzt « Schwache » geworden. Carranza muB3 sich den Vorwurf
gefallen lassen, mit seiner « Regel » den Dienern des Bosen die Artillerie
zu liefern, um die bisher standfeste Kirche unter Beschul3 zu neh-
men ',

Vielleicht noch typischer fiir den verzweifelten Versuch Canos,
jegliche Kritik vom Amt fernzuhalten, ist ein weiterer Text, der die
extrem divergierenden Konzeptionen der beiden Theologen eindring-
lich vor Augen fithrt. Der Bischof, heil3t es im Catechismo, miiB3te die
Konklusionen und die aus der Heiligen Schrift abgeleiteten Wahrheiten
kennen, ferner die Irrtiimer, die zu widerlegen seine Aufgabe sei!%.

03 A.a.O. 238,

104 Catechismo 1, 121. Dazu Cano: « Esta proposicién tomada assf generalmente como
et autor la pronuncia, es @ nuestro parecer una de las peligrosas que ay en el libro, sobre la cual los
lutheranos han fundado muchos errores».

195 A.a.0. 240f.

196 1, 141£., wo das Ideal theologisch gebildeter Bischéfe beschrieben wird. So etwa:
«Muchos hay doctores y no pastores ; pero todos los pastores, de su oficio, son doctores... »
(142). Zum Bischofsideal s. ].1. TELLECHEA IDiGORAs, El obispo ideal en el siglo de la



82 Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten

Statt sich diese Forderung, wie man erwarten sollte, zu eigen zu machen,
weist Cano sie entschieden zuriick. Er empfindet es als ungehdrig, einen
solchen Satz auf Spanisch zu sagen, da aus ihm Geringschitzung der
Oberhirten folge. Tatsichlich entsprichen, wie er freimiitig zugibt, nur
sehr wenige Prilaten diesem Anspruch. Er wirft aber Carranza vor, den
lectores vulgares Argernis zu geben, weil sie daraufhin die meisten Bisché-
fe fir Ignoranten halten miiliten — und zwar in Hinsicht auf einen
wesentlichen Punkt ihres Amtes. Mangelndes Wissen beurteilt also
Cano anders als der Erzbischof von Toledo. Um eine Begriindung ist er
nicht verlegen: Die heutigen Hiresien seien nicht neu, sondern nur
Wiederauflagen lingst verurteilter Irrlehren. Gebraucht wiirden daher
nicht theologisch geschulte Prilaten, sondern solche, die die Hiresien
mit Klugheit da fernzuhalten wiiiten, wo sie noch keinen Eingang
gefunden hitten, und von dort zu verbannen, wo sie Ful3 gefal3t hitten.
Es versteht sich, dal man, um so zu argumentieren, keine Theologie
benotigt. Ganz im Gegenteil | Ein Theologe als Bischof brichte nur von
neuem lingst verworfene Irrtiimer in die Dikussion! Und dies auf
Spanisch und unter den Augen des Volkes! Carranzas Ideale seien
geeignet, Flirsten und Pipste zu diskreditieren. Als Juristen hitten sie —
ohne Theologie — seit mehr als sechshundert Jahren die Kirche verwal-
tet. Und endlich: Es sei iibertrieben, alle Christen auf die ausdriickliche
Kenntnis simtlicher Glaubensartikel zu verpflichten!?7.

Wiederum sprechen Canos Worte fiir sich selbst, aber nirgendwo
diirfte deutlicher geworden sein, welche Welten zwischen dem auf
Reform bedachten Erzbischof und dem bloB taktisch operierenden
Theologen liegen, der das einzige Heilmittel in einer kompromiBlosen

reforma, Rom 1963. R. pe ALmEIDA, O bispo € a sua missdo pastoral segundo D. Frei
Bartolomé dos Mirtires, Porto 1964. H. JEDIN, Das Bischofs-Ideal der Katholischen
Reformation. Eine Studie iiber die Bischofsspiegel vornehmlich des 16. Jahrhunderts, in:
Kirche des Glaubens — Kirche der Geschichte, Bd. II, Freiburg 1966, 75-117. J. LorEz
MARrTiIN, La imagen del obispo en el pensamiento teolégico-pastoral de Don Pedro de
Guerrero en Trento, in: AnAn 18 (1971) 11-352.

197 A.a.0. 262f. Ob Cano gewuBt hat, was Franz von Vitoria dazu gedacht hat? In
seinem Kommentar zu STh II-1I 2,8 beklagt er lebhaft die Ignoranz der Bischofe, von der
er lediglich John Fisher freispricht. « Et ideo merito dolendum est de illis (episcopis),
praesertim quia cum ipsi teneantur scire subtilitates fidei et scribere contra haereticos, nec
sciunt nec scribunt, et alii qui non tenebantur scribere, scripserunt». In: Comentario a la
Secunda secundae de Santo Tomds, ed. V. BELTRAN DE HEREDIA, t. [ (BTE 2), Salamanca
1932, nr. 8, 76. Vgl. I. SANCHEZ, Responsabilidad del obispo en su didcesis segin Fran-
cisco de Vitoria, in: ScrTh 10 (1978) 467-518. U. Horst, Ekklesiologie und Reform.
Voraussetzungen und Bedingungen der kirchlichen Erneuerung nach Franz von Vitoria,
in: Revista de Histéria das Ideias 9 (1987) 117-160.



Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten 83

Defensive sieht und die grofen theologischen Ideale eines Franz von
Vitoria vergessen zu haben scheint. Sichtbar wird ferner dies: Person-
liche Ressentiments haben allenfalls den Konflikt ausgelost und ver-
schirft, erkliren ihn jedoch nicht hinreichend; entscheidend war viel-
mehr eine fundamental unterschiedliche Einschitzung der Situation in
Spanien und der pastoralen Méglichkeiten, ihr angemessen zu begeg-
nen.

DaB der Generalinquisitor und seine Ratgeber Canos Gutachten
mit Genugtuung gelesen haben, darf als sicher angenommen werden.
Die allgemeine Kritik an Ziel, Sprache, Leserkreis und an den Ideen
einer Reformseelsorge haben — unabhingig von der Qualifizierung
einzelner Sitze — ausgereicht, die Indizierung des Cazechismo in die Wege
zu leiten. Es ging aber nicht allein um dieses Buch. Dal3 Cano und seine
Hinterminner viel weiterreichendere Absichten verfolgten, wissen wir
aus den Locz, den Bemerkungen zu Herp, Crema, Tauler u.a. und aus
demAuftrag, den die Inquisition den Gutachtern gegeben hatte 1°8. Eine
blihende geistliche Literatur sollte ebenfalls eliminiert werden. Soweit
wir sehen, ist ein separates Votum tiber die Schriften von Fray Luis de
Granada nicht verfa3t worden. Wahrscheinlich hat der Glaubensbe-
horde geniigt, was Cano zu dem Lob zu sagen weiB3, das Carranza dem
Libro de oracidn spendet'?. Er hat mehrere Punkte zu kritisieren. Fray
Luis beanspruche, alle Christen kontemplativ und vollkommen zu
machen sowie das Volk auf Spanisch Wahrheiten zu lehren, fiir die nur
wenige Theologen kompetent seien. Tatsidchlich aber sei es so, dal nur
sehr wenige populares danach verlangten, jenen Weg zu beschreiten. Die
meisten gerieten bei den ihrem Stand unangemessenen Ubungen in

% Von Tauler, der Loci, 1. XII, c. 10 (390a) mit Crema und Herp genannt worden
war, héren wir im Votum nichts. Zum EinfluB3 in Spanien s. T.H. MARTIN, Juan Tauler.
Obras. Edicién, traduccién y notas, Madrid 1984, 93-207. Auf den Index kamen 1559:
Instituciones de Thaulero, en romance. Vgl. J. M. be BujanDpA, Index (Anm. 5), 497f. Es
handelt sich um eine Sammlung von Traktaten verschiedener Autoren, die 1551 in
Coimbra in spanischer chrsctzung erschienen war. Vgl. T.H. MARrTiN, 2.2.0. 184. Vgl.
auch A.]. ANsELMo, Bibliografia das obras impressas em Portugal no século X VI, Lissabon
1926 (Nachdruck 1977), nr. 282, 78.

199 Zu diesem Buch s. A. HUERGA, Fray Luis de Granada. Una vida al servicio de la
Iglesia, Madrid 1988, 109—116. B. FArRrRELLY, Historia de un cldsico de la literatura espi-
ritual, El Libro de la Oracién y meditacién de fray Luis de Granada, in: Estudios
teoldgicos y filoséficos (Buenos Aires) 10 (1979) 7-146. Ferner: F. pE Ros, Los mfsticos
del Norte y Fray Luis de Granada, in: AIA 7 (1947) 5-30, 145-165. — Catechismo 11, 391:
«De la virtud y fruto de la oracién y de las otras partes de ella ha escrito tan bien el padre
fray Luis de Granada en el libro que hizo de la oracién mental, que pudiera yo excusar este
trabajo ».



84 Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten

Verwirrung. Er schreibe tiber Dinge, die lediglich einigen niitzten, viele
jedoch gefidhrdeten, weil sie weder Kraft noch Fihigkeiten hitten, den
Forderungen gerecht zu werden''?. Zu tadeln sei ferner, dal3 er einen
allen Stinden gemeinsamen Weg zur Vollkommenheit verhei3e — und
zwar ohne die drei Geliibde!'!. Und schlieBlich generalisierend und
ohne jeden Beweis: Das Buch enthalte viele Irrtimer, die nach der
Hiresie der alumbrados schmeckten. Daf3 Carranza den Libro de oracion
uneingeschrinkt empfehle, gereiche dem christlichen Volk zum Scha-
den'?,

Obschon seit den Loci jeder weil3, wohin der Stof zielt, ist jetzt dies
mehr als deutlich: Das Verdikt iiber den Catechismo ist nur der Angel-
punkt einer viel umfassender angelegten Offensive gegen eine theolo-
gisch anspruchsvolle Literatur in der Volkssprache, bei deren kom-
promiBloser Verurteilung streng dogmatische Einwinde eher eine
zweitrangige Rolle spielen. Sie werden deshalb bezeichnenderweise in
allgemeiner und schwer greifbarer Weise vorgetragen. Dal3 die Attacke
gleichwohl wirkungsvoll war, zeigt die Indizierung'!?.

Auf die Zensurierung einzelner Sitze einzugehen, liegt aullerhalb
unserer Absicht. Die seit den Locs bekannten Argumente fiir einen
repressiven Kurs treten in der generellen Kritik am Catechismo schirfer
und konsequenter hervor. Der Definition der Hiresie gemidl3 zieht Cano
nirgendwo die personliche Orthodoxie des Erzbischofs in Zweifel. Es
geht ihm allein um die « Bedeutung» seiner Worte und « um die Sorge in
Hinsicht auf den Schaden, den sie anrichten kénnten»!''4. Der Schlul3
des Votums nimmt diesen Gedanken nochmals auf. In Sachen des
Glaubens und der Religion habe man ohne Ansehen der Person zu
verfahren. Wie er mehrfach versichert, beurteilt er ausschlieBlich den
Wortlaut des Buches (de sola la escritura). Die Person Carranzas sei nicht

110 A.a.0. 351. « La una, en que pretendid hazer contemplativos e perfectos a todos, e
ensefiar al pueblo en castellano lo que a pocos dél conviene, porque muy pocos populares
pretenderdn yr a la perfectién por aquel camino de frai Luis que no se desbaraten en los
exergicios de la vida activa conpetentes a sus estados». Zu Canos Zensur vgl. A. HUERGA,
Fray Luis de Granada (Anm. 109), 146-152.

" Aa.O. 351f.

112 A.a.0. 352. « Por tanto esta loa y abono de aquel libro de frai Luis es perjudigial al
pueblo christiano». Vgl. auch a.a.0. 343, wo Fray Luis und Herp — wie die alumbrados —
der MiBachtung der «oragién vocal e gerimonias ¢ obras exteriores» geziehen werden.

'3 Vegl. J.M. pE Bujanpa, Index (Anm. 5), 481-484.

' A.a.0. 257. « Porque en toda esta ¢ensura no es nuestro intento perjudicar en un punto a la
perssona, sino advertir la signifigacion de sus palabras e proveer en el dasio que podrian hazer, como
la religicn christiana nos obliga ».



Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten 85

Gegenstand der Diskussion. Das hohe Amt habe eher midBigend auf die
Zensur gewirkt. Sehr aufmerksam habe er allerdings die Zeiten bertick-
sichtigt, in denen das Buch erschienen sei, sodann die Leser, ferner Stil,
Worte und endlich die Dinge selbst!'’. Wiirde der Erzbischof dies alles
bedacht und nicht auf verurteilte Werke vertraut haben, hitte er uns,
wiewohl zan cathélico, nicht ein libro tan no cdtholico gegeben 6. Auch die
Verbeugung vor der Inquisition fehlt nicht. Das #o cdtholico des Gut-
achtens mochte er dem Apostolischen Stuhl, dem Generalinquisitor
und dessen Ratgebern unterstellen. Gott moge das Sancto Officio schiit-
zen. Gibe es eines Tages diese Institution nicht mehr in Spanien, dann
verfiigten die Feinde tber Kirche und Staat!!’,

Wie breit die Kampagne der Glaubensbehérde angelegt war, zeigt
ein weiteres Votum Canos gegen zwei ungedruckte Schriften des hei-
ligen Juan de Avila''8, Es handelt sich um den 77azado del anor de Dios
und den Kommentar zum De profundis''®. Beide werden als schidlich
und gefihrlich qualifiziert und in die Nihe Luthers und der a/umbrados
geriickt. Auch diesmal fehlt der Hinweis auf die schwierigen Zeitum-
stinde nicht. Bleibt zu erwihnen, dal3 Avilas beriihmtestes Werk, die
Apuwisos y reglas christianas sobre aquel verso de David < Audi, filia>, indiziert
wurde!?%. Dasselbe Schicksal widerfuhr den Obras del christiano des

' A.a.O. 364 «... que a la ffe e religidn de la perssona, no la tocamos, antes su auctoridad en
parte nos ha hecho moderar la censura, no embargante que quisiéramos mirar mds atentamente los
tiempos en que escrive, los lectores a quien escrive, el estilo ¢ palabras con que escrive, e aun las cosas
que escrive ».

116 A.a.0. 364 : «... que si todo esto considerara, ni se fiera de libros dafiados, de que
en estos Comentarios se aprovecho, ni siendo él tan chatdlico, nos diera libro tan no chatdlico ».
Geschickt ist der Hinweis auf bereits verurteilte Biicher, wodurch der Catechismo gleich-
sam doppelt negativ qualifiziert werden soll. Zur Lektiire Carranzas s. J.I. TELLECHEA
Ipicoras, La biblioteca del arzobispo Carranza, in: HispSac 16 (1963) 409—499. DERs.,
Melanchton y Carranza. Préstamos y afinidades (Bibliotheca Oecumenica 4), Salamanca
1979.

17 A.a.0. 364. «Sed faxit Christus, ut abscindantur qui nos conturbant. Amen».

"% Aa.O. 365-371. Vgl. L. SaLa Bavrust, Una censura de Melchor Cano y de Fr.
Domingo de Cuevas sobre algunos escritos del P. Mtro. Avila, in: Salm. 2 (1955) 677-
685.

19 Obras completas del Santo Maestro Juan de Avila, ed. L. SALA Bavusr, t. VI,
Madrid 1971, 364—390. Einleitung 353-362 von F. MArRTIN HERNANDEZ. — De profundis
oder carta 20, Obras ..., t. V, Madrid 1970, 143—163.

120 Vol. .M. DE BujanDA, Index (Anm. 5), 453f. L. SALA Barust, Vicisitudes del
«Audj, filia» del Mtro. Avila y diferencias doctrinales de sus dos ediciones (1556—1574),
in: HispSac 3 (1950) 65-127. Ferner: Avisos y reglas cristianas sobre aquel verso de
David: Audi, Filia. Introduccién y edicion de L. SaLa Bavust. Apéndice con textos de
Pedro Ferndndez de Cérdoba, Juan de la Pefia. Presentado por J. 1. TELLECHEA IDIGORAS



86 Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten

heiligen Franziskus de Borja!?!. Dafl Canos Haltung mindestens indi-
rekt den EntschluB der Inquisition bestimmt hat, diirfte kaum zu
bestreiten sein. Welche unmittelbaren und langfristigen Konsequenzen
das Verbot dieser Literatur fir Spanien hatte, braucht hier nicht unter-
sucht zu werden, aber der Dominikanertheologe wird bis zu seinem Tod
das BewuBtsein gehabt haben, daB die seit den Loc/ vorgetragenen

Ideen in Fernando de Valdés einen Anwalt hatten, der sich ihrer kom-

promifllos annahm 22,

2. Andere Gutachten

Nirgendwo 1iB8t Cano Zweifel an der Sicherheit seines Urteils und
an der Richtigkeit seiner Diagnose aufkommen. Er gibt auch nicht zu
erkennen, daB er sich von divergierenden Ansichten anderer angefoch-
ten fithlt. Aus den Forschungen J.I. Tellechea Idigoras’ wissen wir
indes, daf3 das schroffe Verdikt von der groBen Mehrzahl der in den

(Espirituales Espafioles X), Barcelona 1963. Darin Ap. II, Censura inédita del <Audi,
Filia» de 1566, por Juan de la Pefia, O.P. (?) su influjo en el texto corregido por el beato
Avila. Edicién de J.I. TELLECHEA IpiGoras 312-319. Uber die Volkssprache findet sich
darin nichts. Die moderne Edition von <Audi, Filia> durch L. SaLa Barust, Obras...
(Anm. 119), I, Madrid 1970. Einfithrung 339-427, iiber den Index und die Korrektur
204-213,

2! J. M. pE BujanDpa, Index (Anm. 5), 520-522. Ferner: C. pE DALMASES, San Fran-
cisco de Borja y la Inquisicién espafiola 1559—1561, in: AHSI 41 (1972) 48-135. C. pE
DavLmases — J.-F. GiLmoNT, Las obras de San Francisco de Borja, in: AHSI 30 (1961)
125-179, hier nr. 102 u. 103, 154f.

122 In einem Brief vom 22. Mai 1559 an Fr. Bernardo de Fresneda, Beichtvater
Philipps II., rechtfertigt Cano sein Urteil so: «... y con estas y otras consideraciones traté
conmigo y con los demas, que su causa (Carranza) fuese mirada con grande atencién ; pues
asi lo pedia Dios, el Rey, el Reyno y la [glesia, y asi detuve mi parecer siete meses, lo uno: por
requerir el pulso muchas veces; lo otro : por ver si con el tiempo el Arzobispo de Toledo daria en
algunos de los medio que yo hallaba y le aconsejaba que tomase.

Y por no fiar de solo mi entendimiento este libro demandé al P. Maestro Fr. Do-
mingo de Soto por compafiero y licencia para lo comunicar con otro hombre docto y
prudente. Yen verdad que en mi vida he tratado negocio con tanto miedo : porque bien entendia que
cualquiera de los extremos que tomase era muy dafioso, o condenar el, libro si no tuviese y errores y
aprobdndolo, si los tuviese ». F. CABALLERO, Vida (Anm. 60), 622. — Nach der Censura, die
Rodericus Vadilaeus am 15. August 1562 den Loci vorausschickte, heillt es, dal dieses
Werk durch die Bemithungen des Erzbischofs von Sevilla gedruckt wurde. Cano hat also,
vielleicht vor der Abreise aus Valladolid, sein Exemplar Fernando de Valdés tiberlassen,
damit er fiir dessen Publikation sorge. — Zu den Folgen fiir Spanien s. M. ANDREs, La
teologfa espafiola en el siglo X VI, Bd. II, Madrid 1977, 624—629, iiber den Index 612-623.
Uber die Konsequenzen in der spanischen Dominikanerprovinz s. V. BELTRAN DE
Herepia, Domingo de Soto (Anm. 13), 500f.



Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten 87

ProzeB3 involvierten Theologen und Kirchenminner in dieser Form
nicht geteilt wurde.

Die Inquisition hat Juan de la Pefia leider nur solche Abschnitte des
Catechismo vorgelegt, die die Lehre von Glaube und Rechtfertigung
betreffen’?’. Der Gegenstand deckt sich also nicht mit den von uns
untersuchten Themen. Es fillt aber auf, dafl das Votum in einem ganz
anderen Ton abgefal3t ist. Juan de la Pefia versucht allenthalben, den
Sinn der Sitze zu erfassen und den Kontext zu wiirdigen. Er schlie3t aus
ihnen auf die Orthodoxie des Verfassers und hilt ihn guten Gewissens
fiir unverdichtig!?‘. Nur an einer Stelle duBert er sich zum Problem der
Volkssprache. Er meint, es kénne ez romance nicht irrig sein, was
gewichtige Autorititen ex Jatin sagten'?’,

DafB erfahrene Oberhirten die geistliche Situation, die Bediirfnisse
von Klerus und Volk anders als Cano beurteilten und seinen Einwin-
den an entscheidenden Punkten den Boden entzogen, gehort ebenfalls
zu den Merkmalen jener spannungsgeladenen Epoche. So schreibt der
theologisch und seelsorglich herausragende Erzbischof Guerrero von
Granada, der Catechismo sei besonders fiir « diese Zeit » geeignet, weil er
die reformatorischen Irrlehren eindrucksvoll widerlege. Auf bisher
nicht gekannte Weise diene er gerade Pfarrern und denen, die das Volk
zu unterrichten hitten. Dal3 er auf Spanisch verfaf3t sei, mache seinen
Vorzug aus, da viele unfihig seien, lateinische Werke zu lesen. Man
moge, falls notig, eine zweite Auflage herausbringen und dann etwaige
Fehler berichtigen!?%. Auch Antonio Gorrionero, Bischof von Almerfa,
meint, der Cutechismo enthalte nichts, was dem Leser Argernis geben
kénnte!?’. Dal3 er in der Volkssprache abgefalit ist, begriilen die

123 Vgl. J.I. TELLECHEA IDiGORAS, Censura de fray Juan de la Pefia sobre proposi-
ciones de Carranza (1559). Un importante documento histérico-teolégico, in: AnAn 10
(1962) 399-449. Es datiert vom 18. April 1559 (499). Zur Ekklesiologie vgl. U. Horsr,
Papst—Konzil-Unfehlbarkeit. Die Ekklesiologie der Summenkommentare von Cajetan
bis Billuart (WSAMA. T. 10), Mainz 1978, 76—112. R. HERNANDEZ, Juan de la Pefia, O.P.
Eclesiologfa. Réplica a la Iglesia de Lutero (BTE 30, A 14), Salamanca 1987.

124 A.2.0. 448.

13 Aa0. 427,

126 1. TELLECHEA IDiGORAS, Los dictimenes favorables al Catecismo de Carranza
(1559), in: ScrVict 42 (1985) 331—413, hier 390. Zu Guerreros. R. G. VILLOSLADA, Pedro
Guerrero representante de la reforma espafiola, in: Il Concilio di Trento e la Riforma
Tridentina, vol. I, Rom 1965, 115-155. A. MariN OcgrtE, El arzobispo Don Pedro
Guerrero y la politica conciliar espafiola en el siglo X VI, 2 Bde., Madrid 1970. Ferner die
Arbeit von J. LorEz MARTIN, La imagen del obispo (Anm. 106).

L7 A.4.0. 39).



88 Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten

Dominikaner Tomds de Pedroche und Juan de Ledesma'?8. Vorbehalte
macht hingegen Andrés Cuesta, Bischof von Leén. Er verteidigt das
Ubersetzungsverbot durch die Inquisition — «besonders jetzt». Den
Vorziigen des Buches stiinden erhebliche Nachteile gegeniiber. Gleich-
wohl hilt auch er das Werk fiir brauchbar!??. Francisco Blanco, Bischof
von Orense, bemingelt lediglich, daB3 dunkle Stellen nicht gentgend
erldutert seien, da das Buch durch viele Hinde gehe'3°. Dr. Barrionero
aus Toledo glaubt, der Katechismus werde namentlich den bdrbaros e
rdsticos nitzlich sein''. Der Dominikaner Pedro de Sotomayor geht
ausfihrlich auf unsere Probleme ein. Das Werk werde allen hilfreich
sein, die ihre Gldubigen zu unterweisen hitten. Dal3 Gott uns heute
richte, habe méglicherweise seine Ursache in der Blindheit und Unwis-
senheit des Volkes'*2. Dr. Torres, Kanonikus in Siguenza, stellt sich
vorzugsweise Studierte und Prediger als Leser vor. Dall das Werk
erklarungsbediirftige Sitze enthalte, sei fast allen Schriften gemeinsam,
seien sie lateinisch oder spanisch geschrieben worden. Gleichwohl
hitte er es lieber gesehen, es wire auf Latein verfal3t worden, da die
Ungebildeten nicht fihig seien, hohe Theologie zu begreifen'3?. Dr.
Veldzquez, Kanonikus in Valladolid, meint, der Catechismo sei so vor-
trefflich, dal3 er, gibe es ihn in einer anderen Sprache, ins Spanische
ibersetzt werden miifite '*4. Mancio de Corpus Christi, damals Professor
in Alcald, ist iberzeugt, dal3 er «gesunde und dem christlichen Volk
notwendige Lehre» enthalte'?’. Dr. Delgado, Kanonikus in Toledo,
unterstreicht den Nutzen fir das Volk, ein etwaiger Mangel werde
durch den Vorteil aufgewogen'?*¢. Dies driickt auch das Gutachten der

Universitdt Alcald aus. Alle Christen kénnten davon groflen Gewinn
haben!?’,

128 A a.0. 391f.

129 A.a.0. 392-394. Die Bischéfe Guerrero, Blanco, Corrionero und Cuesta sprachen
sich in Trient gegen die Indizierung von Carranzas Catechismo aus. Vgl. P. RODRIGUEZ—
R. LanzerTi, El Catecismo Romano: Fuentes e historia del texto y de la redaccién. Bases
criticas para el estudio teoldgico del Catecismo del Concilio de Trento (1566), Pamplona
1982, 68.

110 A 2.0. 394.

13 Aa.0. 395,

132 A a.0. 397-399.

133 A.a.0. 400-402.

34 Aa.0. 403f.

135 A.a.0. 409, Zu diesem angesehenen Theologen s. A. SARMIENTO, La eclesiologfa
de Mancio, 2 Bde., Pamplona 1976, Bd. I, 19-34 (Leben und Werk).

116 Aa.0O. 409-411.

1 Aa.0. 411¢,



Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten 89

Von sonstigen, fast durchweg positiven dogmatischen Urteilen iiber
Carranzas Catechismo diirfen wir in unserem Uberblick absehen. Es ging
uns allein um den Nachweis, dal3 Bischofe, Theologen und Universi-
titen anders als Cano dachten und die Situation realistischer einschitz-
ten. Nahezu einstimmig geben sie sich tiberzeugt, den religiosen Noten
kénne nur durch ein Werk in der Volkssprache abgeholfen werden, das
Geistlichen und Laien gleichermafen diene'3®,

Und nun zur letzten Stellungnahme, die — gegen den Willen des
Verfassers — einen gewissen Anteil an den verhidngnisvollen Ereignis-
sen hatte. Gemeint ist das Gutachten Domingo Sotos. Auf Bitten Car-
ranzas hatte er eine private Beurteilung des Catechismo verfalit, die im
September,/Oktober 1558 dem Erzbischof zugestellt wurde '3?. Zu des-
sen These, man konne die ganze Heilige Schrift allen Christen in para-
phrasierender Form anvertrauen, bemerkt Soto, eine so weitreichende
Ansicht bediirfe — in Spanien und anderswo — der Zurtickhaltung. Eine
Ubersetzung sei nicht anzuraten, sie finde zu weite Verbreitung,
obschon sie nur fiir wenige geeignet sei. Das ungebildete Volk werde sie
nicht verstehen, Irrtiimer aufgreifen und die Theologen geringschitzen.
Es wire gut, den Catechismo zu kiirzen und nicht so viel von Hiresien zu
schreiben, da man deren Widerlegung nicht gentigend zur Kenntnis
nehme. Vor einer paraphrasierenden Version der Heiligen Schrift wird
nochmals gewarnt, da Worte und Stil der heiligen Autoren verloren-
gingen, desgleichen Geist und Erhabenheit der Bibel 4.

Der Vorbehalt ist also deutlich, auch wenn der scharfe Ton Canos
und die entsprechenden Konsequenzen fehlen. Im amtlichen Gutach-
ten, das Soto, wie wir horten, nur widerstrebend iibernahm, vertritter in
der Bibelfrage fast wortlich die soeben referierte Meinung'#!. Es leuch-

138 Interessanterweise geht die Zensur Francisco Toledos auf unsere Fragen nicht ein.
Offenbar hat man sie in Rom fiir nicht so schwerwiegend gehalten. Vgl. J. . TELLECHEA
Ipicoras, Censura inédita del padre Francisco Toledo, S.J., sobre el catecismo del arzo-
bispo Carranza. Cotejo con la de Melchor Cano, in: RET 29 (1963) 3-33. Uber die
Diskussion um Biicher en romance haben wir aus dem Jahre 1611 eine interessante Stel-
lungnahme, die sich den rigorosen Standpunkt der Inquisition nicht zu eigen macht. Vgl.
R. HERNANDEZ, Polémica en la Universidad de Salamanca sobre los libros religiosos en
romance, in: Communio 9 (1976) 23—45; Textos sobre la polémica acerca de los libros
religiosos en lenguas romances 257-286.

139 Text bei V. BELTRAN DE HEREDIA, Domingo de Soto (Anm. 13), 676—686.

W K20, 677

141 Zur Geschichte dieses Gutachtens s. V. BELTRAN DE HEREDIA, a.2.0. 466—-485.
Ferner J.I. TELLECHEA IDiGORAS, El arzobispo (Anm. 14), II, 284-308.



90 Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten

tet ein, dal} auch dieser Teil der Kritik den Generalinquisitor nicht
befriedigen konnte'*2. Auch bei Carranza hinterlie(3 das Votum begreif-
licherweise einen bitteren Nachgeschmack.

3. Sehiuf3

Dal3 Canos Gutachten weit mehr ist als eine aus personlichen Res-
sentiments erwachsene Attacke auf den Catechismo Carranzas, haben wir
gezeigt. Auch Verlauf und Dauer des auf die Indizierung folgenden
Prozesses bis hin in die rémischen Instanzen wiren historisch unver-
stindlich, wenn es sich nur um eine aus MiBverstindnissen und unheil-
vollen Verwicklungen resultierende Episode gehandelt hitte. In Wahr-
heit sind die Ereignisse, die bis heute als schwere Hypothek auf Phi-
lipp II., der Inquisition und nicht zuletzt auf Cano lasten, der Reflex
einer zum Zerreillen gespannten religits-politischen Situation der spa-
nischen Monarchie. In voller Wucht stoBen zwei Tendenzen zusam-
men. Beide haben ihre Vorgeschichte. Die eine, reprisentiert durch den
Erzbischof von Toledo, kommt aus der Tradition der kastilischen Kir-
chenreform, die die vom Trienter Konzil ausgehenden Impulse hinter
sich wulte. Geprigt war diese Bewegung durch die Renaissance der
Theologie in Alcald und Salamanca. Wie tief sie inzwischen geworden
war, belegen die Stimmen, die sich zugunsten Carranzas zu Wort mel-
deten. Erinnert sei aber auch an die durch Humanismus und nordeuro-
piische Mystik beeinfluBBte Literatur, deren Erfolg ein Indiz fir die
religiosen Bedurfnisse des Publikums ist. Eine neue Seelsorge, die sich
in den groBlen Predigern, in Katechismen, erbaulichen Biichern und in
vorbildlichen Bischéfen ankiindigt, hatte seit langem die Noéte und
Gefahren, aber auch die Moglichkeiten erkannt, die sich jetzt auftaten.
Viele waren tiberzeugt, dal3 das wichtigste Medium, um den Wiinschen
und Herausforderungen einer bildungshungrigen Gesellschaft zu ent-
sprechen, das geschriebene Wort in der Volkssprache war. Eine popu-
larisierte Theologie unter EinschlufBl neuer Bibelversionen mufite die
Konsequenz sein. Dal dies der Punkt war, an dem sich Chancen und
Gefahren trafen, haben auch die Reformer nicht iibersehen, doch
glaubten sie, es lieBe sich ein Mittelweg finden. Der Catechismo mit

142 Uber die allgemeine Unzufriedenheit mit Sotos Votum s. J.I. TELLECHEA
Inicoras, a.a.0. 303-308.



Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten 91

seinem theologischen Programm fiir das Volk war ein solcher Ver-
such.

Keiner hat dieser Reformpastoral schirfer widersprochen als Cano.
Als Theologe mit einer Reputation iiber Spanien hinaus und als Berater
der Inquisition glaubte er, es besser zu wissen. Erfahrungen in der Ferne
und in der Heimat, auf die er bestindig verweist, hatten ihn mif3trauisch
gemacht und Vorurteile zur Gewilheit erhoben. Subtiles Wissen und
wohl auch der Stolz auf sein eben vollendetes Lebenswerk lieBen ihn an
der Moglichkeit zweifeln, Erkenntnisse seines Faches in gemeinver-
stindlicher Form zu vermitteln. Seinen Widerstand rechtfertigt er mit
einer klar zu ziechenden Grenze zwischen « gelehrt » und «ungelehrt » ' 3.
Offenbar hielt er es nicht einmal fiir wiinschenswert, diese Barriere zu
tiberwinden. Einen Kompromil3 von der Art, wie ihn Carranza vorge-
schlagen hatte, wollte Cano wegen der damit verbundenen Risiken
nicht eingehen. Nur der absolut sichere Weg, den die Inquisition seit
jeher, wenn auch nicht immer konsequent, beschritten hatte, schien thm
geeignet, die vieldeutige und darum zur Hiresie neigende theologische
Literatur von Spanien fernzuhalten, zumal die protestantische Subver-
sion keinen Aufschub zuliel3. Fiir eine Evolution pastoraler Methoden,
wofern er sie iberhaupt fiir erstrebenswert gehalten hat, blieb keine
Zeit.

Man darf Cano zugute halten, dal3 er wie wenige gesehen hat, dal3
Grund zur Besorgnis bestand. Panische Angst und ein tiefer Pessimis-
mus angesichts der hiretischen Invasion, die ihn in den fiinfziger Jahren
befallen haben miissen, schienen keinen anderen Ausweg zu lassen als
schirfste repressive Maflnahmen. Dal3 die politisch Verantwortlichen
und die Inquisition trotz der Erschiitterungen, die Indizierung und
Prozel3 auslosten, Canos Einschitzung der Situation teilten, zeigt an,
welche Spannungen und Mentalititsunterschiede in der Monarchie
verborgen gewesen waren.

Das Gutachten blieb insofern Episode, als es fiir Jahrhunderte in
den Archiven der Inquisition verschwand, aber die Mentalitit, die sich

143 Zu diesem Problem s. die anregenden Ausfithrungen von K. SCHREINER, Laien-
bildung als Herausforderung fiir Kirche und Gesellschaft. Religiése Vorbehalte und
soziale Widerstinde gegen die Verbreitung von Wissen im spiten Mittelalter und in der
Reformation, in: Zeitschr. f. Histor. Forschung 11 (1984) 257-354.



92 Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten

hier in bisher unbekannter Schirfe artikulierte, hatte ihre Geschichte
noch vor sich. Das «Sicherheitsdenken», das ein theologisches, histo-
risches und pastorales Risiko um beinahe jeden Preis auszuschlieBen
gewillt war, sollte ein Merkmal der nachtridentinischen Theologie
werden !4,

44 Dazu s. U. Horst, Theologie und Lehramt. Historische Anmerkungen zu einem
aktuellen Thema, in: MThZ 38 (1987) 53—63. Typisch fiir diese neue Situation in Spanien
ist der Streit um die Vulgata. Dazu s. meinen Beitrag: Der Streit um die Autoritit der
Vulgata. Zur Rezeption des Trienter Schriftdekrets in Spanien, Coimbra 1983.



	Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten zum Catechismo Christiano Bartolomé Carranzas

