
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 36 (1989)

Heft: 1-2

Artikel: Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten zum
Catechismo Christiano Bartolomé Carranzas

Autor: Horst, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761135

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761135
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ulrich Horst, op

Die Loci Theologici Melchior Canos
und sein Gutachten

zum Catechismo Christiano
Bartolomé Carranzas

Zur Vorgeschichte des Gutachtens

Daß sich Melchior Cano große Verdienste bei der systematischen
Beschreibung und Klassifizierung der Kriterien für das Urteil in
Glaubensfragen erworben hat, ist von der Forschung stets gewürdigt worden.

Merkwürdigerweise hat man jedoch — von gelegentlichen, eher zufälligen

Äußerungen abgesehen — nicht erkannt, daß ihn auch in
erheblichem Maß praktische Interessen leiten, die sich aus der damaligen
kirchlich-staatlichen Situation erklären lassen. Die spanische Kirche
und die Monarchie sind zutiefst beunruhigt, daß die aus dem Norden
kommende Häresie nunmehr die iberische Halbinsel erreicht hat und
etwa in Sevilla und Valladolid, um die ersten bedeutenden Zentren zu

nennen, Fuß zu fassen beginnt1. Unterdessen dauerten die
Auseinandersetzungen um die Werke des Erasmus, die hier ein ungewöhnlich
lebhaftes Echo gefunden hatten, an, obschon sie ihren Höhepunkt

1 Vgl- J. E. Longhurst, Luther's Ghost in Spain, Lawrence 1969. P.J. Hauben, Three
Spanish Heretics and the Reformation (Etudes de philosophie et d'histoire 3), Genf 1967.

J. Goni Gaztambide, La imagen de Lutero en Espana: su evoluciön histörica, in: ScrTh
15 (1983) 469-526. Ein guter Forschungsüberblick bei D. de Pablo Maroto, Santa
Teresa y el protestantismo espanol, in: REspir40 (1981) 277-309. S. auch K. Wagner, La
reforma protestante en los fondos bibliogrâfïcos de la Biblioteca Colombina, in : RET 41

(1981) 393-462.



48 Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten

schon hinter sich hatten2. Die Orden, namentlich die Mendikanten —

bevorzugtes Ziel der erasmianischen Kritik —, verliehen noch lange
nach der Konferenz von Valladolid im Jahre 1527 ihrer Aversion
gegenüber dem niederländischen Humanisten Ausdruck, rückten ihn in
die Nähe der Reformatoren und sahen in ihm deren Schrittmacher und
Protektor3. Daß auch Cano diese Ansicht teilte, läßt sich an markanten
Stellen seiner Loci Theologici zeigen. Nicht geringere Ängste und harte
Reaktionen seitens der Inquisition riefen seit 1527 die Alumbrados von
Toledo hervor. Die Prozesse gegen sie gehörten zwar in den Jahren, die

uns interessieren, der Vergangenheit an, aber als zu steter Wachsamkeit
mahnendes Beispiel wirkten sie unvermindert nach4. Wie sehr man das

Weiterleben ihres Geistes fürchtete, bezeugt wiederum kaum jemand
eindringlicher als Cano, der beständig auf sie verweist. Daß man in
solchen Zusammenhängen die aus den von der Reformation betroffenen

Ländern kommende Literatur höchst argwöhnisch betrachtete, ist
verständlich. Die Inquisition reagierte mit wachsenden Aktivitäten, die

2 Grundlegend M. Bataillon, Erasmo y Espana. Estudios sobre la historia espiritual
del siglo XVI, Mexico 21966. Ders., Erasmo y el erasmismo, Barcelona 1977. E. Asensio,
El erasmismo y las corrientes espirituales afines, in : Revista de Filologia Espanola 36

(1952) 31—99. Zur umfangreichen Literatur s. J. Goni Gaztambide, El erasmismo en
Espana, in: ScrTh 18 (1986) 117—152 (Literatur 145—152); neuerdings Artikel: El
erasmismo en Espana, in : Diccionario de Historia Eclesiâstica de Espana, Supl. I, Madrid
1987, 272-281 (J. Goni). Die erstaunliche Verbreitung der Schriften des Erasmus auf der
iberischen Halbinsel zeigt anschaulich der Katalog der in der Lissaboner Nationalbibliothek

vorhandenen Werke: Erasmo na Biblioteca Nacional. Século XVI, Lissabon 1987.

Besorgt von M. E. Lavoura mit Einführung und Bibliographie von J. V. De Pina
Martins.

3 Zur Zusammenkunft in Valladolid s. V. Belträn de Heredia, La conferencia de

Valladolid en 1527 en torno a la doctrina de Erasmo, in: Cartulario de la Universidad de
Salamanca, t. VI, Salamanca 1973, 9—120. M. Avilés, Erasmo y la Inquisicion (El libelo
de Valladolid y la Apologia de Erasmo contra los frailes espanoles), Madrid 1980.

4 Vgl. V. Belträn de Heredia, El edicto contra los alumbrados del reino de Toledo,
in: RET 10 (1950) 105-130. J.E. Longhurst, The Alumbrados of Toledo: Juan del
Castillo and the Lucenas, in : ARG 54 (1954) 233—253. J. C. Nieto, En torno al problema
de los alumbrados de Toledo, in: RET 25 (1975) 77-93. Ders., Juan de Valdés y los

origenes de la reforma en Espana e Italia, Mexico-Madrid-Buenos Aires 1979, 95-166.
B. Llorca, La Inquisicion Espanola y los alumbrados (1509-1667), Salamanca 1980.

J. L. Gonzalez Novalin, La Inquisicion Espanola y el movimiento espiritual de los

alumbrados, in : Historia de la Iglesia en Espana, hrg. v. R. Garcia Villoslada, t. 111-2°,
Madrid 1980, 146—159. M. Andres Martin, Alumbrados de Toledo de 1525 e Inquisicion:

Procesos y procesados, in: J. Pérez Villanueva y B. Escandell Bonet, Historia
de la Inquisicion en Espana y America I, Madrid 1984, 488-520. Zu den alumbrados in
Sevilla s. den Uberblick bei A. Huerga, Historia de los alumbrados, IV. — Los alumbrados
de Sevilla (1605-1630), Madrid 1988, 31-89.



Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten 49

sich etwa im Index von 1551 und in der Zensur von Bibeln äußerten5.
Daß diese Verbote dazu beitrugen, das geistige Klima Spaniens zu

verändern, steht fest, auch wenn jene Repressionen im Hinblick auf die

uns beschäftigende Thematik vergleichsweise geringe Auswirkungen
hatten, da nur Werke generell einer strengen Prüfung unterzogen werden

sollten, die seit 1525 im Ausland ohne Verfasser-, Drucker-, Jahresund

Ortsangaben erschienen waren6. Die direkten und impliziten
Bemerkungen, die Cano machen wird, verraten jedenfalls, daß er den
Index von 1551 nicht für effizient gehalten hat.

Inzwischen verschärfte sich die Lage. In Rom wurde im Januar 1559

der Index Pauls IV. publiziert7. Daß man in Spanien angesichts der

Symptome, die auf eine Unterwanderung von Kirche und Gesellschaft
hindeuteten, nicht tatenlos zusehen würde, stand zu erwarten, zumal die

politische Lage des Landes nach der Abdankung Karls V. die Konzentration

aller Kräfte und höchste Wachsamkeit forderte. In den Jahren
1557 und 1558 entdeckte man in Sevilla und Valladolid protestantische
Gemeinden. Es stellte sich heraus, daß sie über ein gut funktionierendes
Netz zur Verbreitung von im Ausland gedruckter Literatur verfügten8.
Am 2. Januar 1558 wurden in Valladolid auf Geheiß der Inquisition
öffentlich häretische Bücher verbrannt, von denen viele en romance

5 S. den Überblick beij. M. de Bujanda, Index de l'inquisition espagnole 1551, 1554,
1559 (Index des livres interdits V), Sherbrooke 1984, 58-90, 217-302. J.I. Tellechea
Idi'goras, La censura inquisitorial de Biblias de 1554, in : AnAn 10 (1962) 89-142. Ders.,
Biblias publicadas fuera de Espafia secuestradas por la Inquisiciön de Sevilla en 1552, in :

Bulletin Hispanique 64 (1962) 236—247. S. auch den Überblick bei V. Pinto Crespo,
Inquisiciön y control ideolögico en la Espafta del siglo XVI, Madrid 1983, 149-172. Zur
Situation in Portugal s. I.S. Révah, La censure portugaise au XVIe siècle, Lissabon 1960,
17—50. J.S. da Silva Dias, O primeiro Rol de Livros Proibidos, in: Biblos 39 (1962)
231-327.

6 J.M. de Bujanda, Index (Anm. 5), nr. 34, 235 : « Libri omnes quocumque sermone
qui ab anno vigesimo quinto hueusque sunt impressi vel scripti tacitis impressoribus,
auetoribus, scriptoribus, tempore aut loco ubi fuerunt scripti vel impressi». Ferner nr. 45,
240: «Omnes libri sapientes haeresim».

7 Vgl. P.F. Grendler, The Roman Inquisition and the Venetian Press, 1540-1605,
Princeton 1977, 115-127. F. H. Reusch, Der Index der verbotenen Bücher. Ein Beitrag
zur Kirchen- und Literaturgeschichte, Bd. 1, Bonn 1883 (Nachdruck Aalen 1967), 258-
294 und 294—300 (Reaktion).

" Vgl. M. Bataillon, Erasmo y Espafia (Anm. 2), 699-715. J. E. Longhurst, Juliân
Hernandez. Protestant Martyr, in : Bibliothèque d'Humanisme et Renaissance 22, Genf
1960, 90—118. E. Droz, Note sur les impressions genevoises transportées par Hernändez,
a.a.O. 119-132.



50 Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten

geschrieben waren9. Auch dies ein Hinweis auf die Richtung, in die die
Abwehrmaßnahmen zu gehen hatten. Wenige Tage später erging eine

königliche Anordnung an die Behörden von Alcalä und Salamanca, die

Buchhandlungen auf verdächtige Schriften zu untersuchen10. Am
7. September desselben Jahres erließ Philipp II. ein detailliertes Gesetz,

um Druck und Vertrieb von Büchern zu kontrollieren. Es wird von
einer Vielzahl von Werken in Latein und Spanisch gesprochen, die im
Lande zirkulierten und eine erhebliche Gefahr für die Reinheit des

Glaubens darstellten. Der Monarch ist sich bewußt, daß ein so
weitreichendes Verbot nur praktikabel ist, wenn die Autoritäten über
Kriterien verfügen, die ein Einschreiten gegen inkriminierte Schriften
erleichtern. Zu diesem Zweck soll das Santo Oficio einen Katalog
publizieren, von dem es heißt, er sei bereits in Vorbereitung11. Seine

Fertigstellung ließ indes auf sich warten. Aus einem Brief an die Inquisition
in Sevilla wissen wir, daß er so rasch wie möglich erscheinen soll, um
ein methodisches Vorgehen zu erlauben12. Über die Vorarbeiten und
die daran beteiligten Personen hören wir fast nichts. Mit einiger
Wahrscheinlichkeit läßt sich sagen, daß Francisco Sancho, Professor in
Salamanca, mitgewirkt hat. Gelegentlich rechnet man damit, daß Domingo
Soto bei den Beratungen zugegen war. Wir wissen, daß er 1552 ein die
Bibelzensur betreffendes memorial abgefaßt hat13. Soto befand sich
tatsächlich auf Befehl der Inquisition Anfang November 1558 in Valla-
dolid, wo er am 15. November zusammen mit Cano und Domingo de
Cuevas den Auftrag erhielt, den Catechismo Christiano Bartolomé Car-

ranzas sowie die Schriften des Dr. Constantino Ponce de la Fuente und
des Fray Luis de Granada zu qualifizieren14. Soto, seit langem Carranza

zugeneigt und davon überzeugt, daß es in dem Werk des Erzbischofs

9 Die Liste bei E. Schäfer, Beiträge zur Geschichte des spanischen Protestantismus
und der Inquisition im 16. Jahrhundert, nach den Original-Akten in Madrid und Siman-
cas, t. 3, Gütersloh 1902, 101-113.

10 J. M. de Bujanda, Index (Anm. 5), 104, Anm. 157.
11 Text bei J. M. de Bujanda, Index (Anm. 5), 122—127. — Im Sommer desselben

Jahres hatte der Generalinquisitor Fernando de Valdés Karl V. und Philipp II. Bericht
über die Bücherfrage erstattet und entsprechende Vorschläge gemacht. Vgl.
J. L. Gonzalez Novali'n, El inquisidor general Fernando de Valdés, 2 Bde., Oviedo
1968, Bd. 2, 194-201.

12J. M. DE Bujanda, Index (Anm. 5), 105, Anm. 166.
13 J. M. de Bujanda, Index (Anm. 5), 106—111. Zu Sotos memorial s. V. Belträn de

Heredia, Domingo de Soto. Estudio biogräfico documentado, Madrid 1961, 651 f.
14 Vgl. V. Belträn de Heredia, Domingo de Soto (Anm. 13), 686 f. J. L. Gonzalez

Novali'n, El inquisidor general (Anm. 11), Bd. 1, 335-337. J. I. Tellechea Idigoras, El
arzobispo Carranza y su tiempo, 2 Bde., Madrid 1968, Bd. II, 286f.



Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten 51

von Toledo nichts formell Irriges gibt (no hay cosa formalente erronea),

fühlt sich in einer höchst mißlichen Situation, da er es ablehnt, mit Cano

gemeinsame Sache zu machen. Offenbar ahnte er Unheil. Am liebsten
hätte er Valladolid verlassen, doch Fernando de Valdés, der

Generalinquisitor, plante anderes. Er zwang ihn unter Strafe der Exkommunikation,

dort zu bleiben, da ein Votum der beiden angesehenen
Dominikanertheologen die Autorität eines Urteils erhöhen würde15.

Zeugenaussagen und Sotos eigene Worte zeigen mit wünschenswerter
Deutlichkeit, daß es zwischen ihm und dem Generalinquisitor in jenen
Wochen zu einer tiefen Entfremdung gekommen war, die eine Mitarbeit

am Katalog der zu verbietenden Bücher mehr als unwahrscheinlich
macht16.

Wir hätten begreiflicherweise gern gewußt, ob Cano zu den

Indexberatungen herangezogen worden ist. Da an der Schwierigkeit und

Komplexität der Materie kein Zweifel bestand, mußte man an der Hilfe
angesehener Theologen sehr interessiert sein. Wie sollte man eine

umfangreiche Literatur, die zudem größtenteils im Ausland erschienen

war, ohne Mitwirkung von Experten beurteilen und klassifizieren Wer
hatte die hier zu fordernde Kompetenz? Daß Cano wie kaum ein
anderer über sie verfügte, ist unbestreitbar. Wie die damals fast vollendeten

Loci Theologici zeigen, kannte er wie wohl sonst niemand in
Spanien die scholastische und häretische Literatur der verschiedensten

Wissensgebiete, auch die ausländische war ihm vertraut. Leider haben

wir kein Zeugnis, daß er tatsächlich an den Arbeiten teilgenommen hat.
Wohl aber steht fest, daß Fernando de Valdés ihn fünf Monate in
Valladolid festgehalten hat, um ein dem Erzbischof von Toledo abträgliches

Gutachten zu erhalten11. Wie berichtet wird, habe erst das Votum
gegen Carranza die beiden Männer zusammengeführt, vorher habe der

15 Vgl. J. I. Tellechea Idigoras, El arzobispo (Anm. 14), II, 302f. Fray Bartolome
Carranza. Documentos Histôricos, I. Recusaciôn del Inquisidor General Fernando de
Valdés, ed. J.I. Tellechea Idigoras (Archivo Documental Espafiol, XVIII), Madrid
1962, 99, 110, 112, 151, 188, 199, 203, 246. (Abgekürzt DH I).

16 Am 25. Februar schrieb er einen Brief aus Medina del Campo, in dem er seine

Genugtuung darüber ausspricht, einer ausweglosen Situation entronnen zu sein. Vgl.
V. Belträn de Heredia, Domingo de Soto (Anm. 13), 718f.

17 Fray Bartolomé Carranza. Documentos Histôricos, II. Testificaciones de cargo, ed.

J.I. Tellechea Idigoras (Archivo Documental Espaftol, XIX, 1-2), Madrid 1963
(abgekürzt DH II), 131 : «Sabe que el arzobispo de Sevilla obtuvo a Cano en esta Corte por
cinco meses poco mäs o menos... ».



52 Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten

Generalinquisitor dem Dominikaner reserviert gegenübergestanden18.
Die Frage nach der Kooperation beim Index muß allerdings letztlich
unbeantwortet bleiben. Gleichwohl sei angemerkt, daß Cano die Uber-
reichung des Gutachtens lange hinausgezögert hat ; sie erfolgte in den

ersten Apriltagen. Cano sagt selbst, er habe es sieben Monate
zurückgehalten19. Was er in der Zwischenzeit getan hat, wissen wir nicht.
Anfang Juni, also vor der Publikation der Bücherliste, hat er Valladolid
verlassen, um sich in die Niederlande und nach Rom zu begeben20. Das

enge persönliche Band — man darf es wohl eine Freundschaft nennen —

macht recht wahrscheinlich, daß Cano anläßlich der Diskussionen um
den Katalog mindestens gehört wurde, zumal er sich auch sachlich mit
ihm ganz identifizieren konnte. Der ihm von der Inquisition zur
Verfügung gestellte Sekretär wird wohl nicht nur bei der Abfassung des

Votums beschäftigt gewesen sein21.

Daß Canos Qualifizierung des Catechismo Carranzas, um die es den
beiden Akteuren in jenen Monaten vornehmlich ging, schon damals —

und erst recht im historischen Rückblick — überwiegend negativ beurteilt

wurde, zeigt eine erdrückende Fülle von Zeugenaussagen im
Zusammenhang mit dem Prozeß. Persönliche Animositäten, alte
Rivalitäten und unterschiedliche Auffassungen über die Reform der kasti-
lischen Ordensprovinz sowie der Anspruch, nur die Reinheit des Glaubens

schützen zu wollen, durchdringen sich in einer Weise, die dem
Historiker den Atem verschlägt, zumal die Pedanterie der Inquisitionssekretäre

alle Einzelheiten minutiös festgehalten hat22. Lang aufgestauter

Groll, vermeintliche oder tatsächliche Verletzung der Ehre anläßlich

der Streitigkeiten um das Amt des Provinzials, Unausgeglichenheiten
des Charakters sowie Unklugheiten wären, hätten wir keine anderen

Quellen, gewiß ausreichend, den verbissenen Kampf, in dem es, wie
alle Beteiligten wußten, um einen letzten Einsatz ging, psychologisch
verständlich zu machen. Gleichwohl bliebe vieles rätselhaft,
beschränkte man sich auf die in der bisherigen Forschung herangezogenen

18 Vgl. J. I. Tellechea Idigoras, El arzobispo (Anm. 14), II, 131 f., Anm. 98; DH I,
lllf., 119, 154 f.

19 Vgl. V. Belträn de Heredia, Las corrientes de espiritualidad entre los dominicos
de Castilla durante la primera mitad del siglo XVI, Salamanca 1941, 127-129. J.I.
Tellechea Idi'goras, El arzobispo (Anm. 14), II, 118, Anm. 64.

20 Vgl. J.I. Tellechea Idigoras, El arzobispo (Anm. 14), II, 161, Anm. 152.
21 Vgl. J.I. Tellechea Idigoras, El arzobispo (Anm. 14), II, 131, Anm. 98.
22 Grundlegend J. I. Tellechea Idigoras, El arzobispo (Anm. 14), II, 91-225. Zum

Prozeß ders., in: Historia de la Inquisiciön en Espafia y America (Anm. 4), 556-598.



Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten 53

Dokumente im Zusammenhang mit der Indizierung und dem auf sie

folgenden Prozeß, der die spanische Kirche so viele Jahre erschütterte.
Cano selbst hat immer wieder beteuert, es sei ihm allein um die Sache

gegangen, und er habe den Erzbischof von Toledo nicht persönlich
angreifen oder gar zum Häretiker machen wollen. Dem brauchen
Vorgeschichte und Verlauf des Konflikts nicht zu widersprechen und den

Historiker veranlassen, solche Worte als Heuchelei abzutun, sofern es

gelänge, neben den genannten Motiven noch andere ausfindig zu

machen, die den Kampf über das Niveau privater Ressentiments heben.

Niemand ist sich dessen deutlicher bewußt als J.I. Tellechea Idigoras,
der gegen Schluß seiner Abhandlung über die tragischen Auseinandersetzungen

der beiden Dominikaner schreibt, eine umfassende Würdigung

ließe sich erst geben, wenn man Canos Konzeption der Lehre und
sein «spirituelles System» in die Erörterungen einbezöge23. Wie wir zu

zeigen hoffen, wird sich dieser Ansatz als richtig erweisen, er wird
helfen, einen universaleren Schlüssel zu finden, der es ermöglicht,
Zusammenhänge zu sehen, die der Forschung bisher verborgen geblieben

sind.

I. Die Loci Theologici und die Inquisition

1. Die « Vorschriften

Cano hat sich — mit Ausnahme einer Ubersetzung, von der wir
später hören werden — zu Fragen einer spirituellen Theologie nicht
direkt geäußert, aber wir werden Aussagen kennenlernen, die uns
dennoch ein ziemlich klares Bild vermitteln. Noch größeren Erfolg
verspricht indes ein anderer Weg. Merkwürdigerweise hat man es

versäumt, sein Lebenswerk, die Loci Theologici, auf unsere Problematik hin
zu untersuchen. Eine umfassende Antwort läßt sich, wenn überhaupt,
nur in ihnen finden. Und in der Tat enthalten sie Erörterungen, die —

neben der systematischen Zielsetzung — einen meist übersehenen, eher

23 El arzobispo (Anm. 14), II, 167 f. : «... el juicio maduro e integral sobre esta cuestiön
no puede darse sino enfrentändose con algo fundamental, esto es, con la doctrina. AI
margen del antagonismo histörico existente entre Cano y otras personalidades o grupos, es

necesario saber cuäles son las ideas y el sistema espiritual de Melchor Cano y a través de
ellas comprender sus actuaciones ». S. auch den Rückblick des um Carranza so verdienten
Forschers: Bartolomé Carranza. Mis treinta anos de investigaciön, Salamanca 1984.



54 Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten

praktischen Kontext haben. Sie sind nämlich geschrieben worden, um
die Mitglieder eines Glaubenstribunals in die Lage zu versetzen, in
Glaubenssachen ein kompetentes Urteil abzugeben. Im Verlauf unserer
Untersuchung wird sich herausstellen, daß Cano solche Aspekte nicht
bloß theoretisch behandelt, sondern aus eigener Erfahrung, die er
anläßlich der Qualifizierung von Personen und Schriften, die als

häresieverdächtig unter Anklage standen, gewonnen hat. Ein Vergleich
zwischen beiden Betrachtungsweisen drängt sich auf, und die Chronologie

ermöglicht ihn.

Allgemein nimmt man an, daß das 12. Buch, um das es uns im
wesentlichen geht, in den fünfziger Jahren abgefaßt worden ist,
möglicherweise im Umfeld der turbulenten Ereignisse in Valladolid, auf die

wir angespielt haben. Diese werden wohl dafür verantwortlich sein, daß

Cano sein Werk nicht vollendet hat. Die Reise nach Flandern und Rom,

wo er seine Sache betrieb, sowie der Tod am 30. September 1560
verhinderten den Abschluß24.

Die Kapitel 6—10 des 12. Buches werden mit ziemlicher Sicherheit

vor dem Herbst 1558 niedergeschrieben worden sein, wobei Ergänzungen

und Revisionen späteren Datums nicht auszuschließen sind. Sollten
sich nun zwischen diesen Abschnitten und dem Gutachten zu Carranzas
Catechismo Berührungspunkte oder gar Parallelen nachweisen lassen,

hätten wir eine Quelle vor uns, die besondere Aufmerksamkeit
verdiente. Das schroffe Verdikt vom Frühjahr 1559 hätte dann einen
historischen Kontext gefunden, der eine wichtige Interpretationshilfe
böte.

Schon in den einleitenden Worten äußert sich Cano zu den ihn
eigentlich bewegenden Absichten. Er fragt nach Kriterien, die es

ermöglichten, Glaubensfragen angemessen einzuordnen, aber er tut
dies bezeichnenderweise nicht zuerst unter häretischen Aspekten,
sondern vor allem im Blick auf die Glaubensprozesse (causae fidei). Das

24 Im Mai 1560 war Cano in Florenz. Vgl. J.I. Tellechea Idi'goras, El arzobispo
(Anm. 14), II, 166, Anm. 159bls.-A. Lang, Die Loa Theologici des Melchior Cano und die
Methode des dogmatischen Beweises. Ein Beitrag zur theologischen Methodologie und
ihrer Geschichte, München 1925, 18 sagt: «Das 11. und 12. Buch sind in den Jahren
1553-1560 entstanden». Er verweist darauf, daß Cano (1. XI, c. 6) Juan Vergaras Werk
Tratado de las ocho questiones del templo ausführlich benutzt, das « erst nach 1553 erschienen
ist» (Anm. 3). Obschon der Tratado bereits 1552 veröffentlicht wurde, darf man der
Datierung zustimmen. Vgl. N. Antonio, Bibliotheca Hispana Nova, t. I, Madrid 1783

(Nachdruck Turin 1963), 793: Toledo 1552. M. Bataillon, Erasmo y Espana (Anm. 2),
700, Anm. 3.



Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten 55

juristische Verfahren wird also stets mitbedacht, ja die theologische
Reflexion hat ihm zu dienen. Regeln und Normen werden ins Auge
gefaßt, die in der damaligen Situation eine besondere Rolle spielen.
«Vorschriften» (praeceptiones) werden aufgestellt, die, wie wir sehen

werden, den Gegenstand schrittweise einengen wollen. Die erste
«Vorschrift » ist die umfassendste : die Heilige Schrift. Sie ist Katholiken und
Häretikern gemeinsam und darum ein weites Feld der Auseinandersetzung.

Die Kontroversen gehen namentlich um die rechte Interpretation
solcher Texte, deren Sinn «dunkel» ist. Ein eindeutiges Verständnis
derselben garantiert allein die Kirche25. Aber wer ist sie? Da Canos

Argumentation auf das Amt zielt, darf sie nicht nur durch die Gläubigen,

sondern auch durch die Hirten und Lehrer konstituiert werden, vor
allem wenn sie sich auf einem Konzil versammeln26. Um ein wirksames
Mittel gegen die Häretiker zu haben, muß man präzise die Organe
benennen, durch die uns der Glaube verbindlich kundgetan wird. An
erster Stelle ist dies nach Cano der Apostolische Stuhl, wofern er sich auf
den Sinn einer Bibelstelle festlegt27. Denselben Rang beansprucht
ferner die einmütige Interpretation seitens der Heiligen28. Schließlich
haben die Kontroversen mit den Reformatoren gezeigt, daß die Heilige
Schrift nicht die einzige Argumentationsbasis sein kann. Die apostoli-

25 L. XII, c. 6, ed. H. Serry, Bassani 1746, 363 a. Der Vergleich dieser Ausgabe mit
dem Erstdruck Salamanca 1563 (Mathias Gast) ergab nur unbedeutende Abweichungen.

- « Quibus notis quaestiones fidei diiudicari possint ». - « Sit igitur prima praeceptio : Cum

scripturae divinae sensus fuerit obscurus, tunc ecclesiae intelligentia eadem est germana
scripturae intelligentia, ex qua habebitur (crepet licet haereticus) et catholicae veritatis
insigne certum et ad probandas theologiae conclusiones certi eius, quod exquirimus,
argumenti delectus»... (364b). Und 364b-365a: «Cum vero intercatholicoset haereticos

non de scriptura, sed de sensu plurima controversia sit, si ecclesiae interpretatio non est

certa intelligendi norma, equis erit illiusmodi controversiae iudex?»
"«Secunda praeceptio: In ecclesiae nomine non modo fidelium omnium concio

intelligitur, verum etiam ecclesiae pastores et doctores, praesertim in concilio congregati »

(365 b). Vgl. 1. IV, c. 4, concl. 4; 1. V, c. 4, concl. 3.
27 «Tertia praeceptio: Si sedes apostolica aliquem scripturae sensum praefinierit, ille

idem catholica veritas censenda est» (366a). Die entsprechenden ekklesiologischen
Probleme werden behandelt bei J. Belda Plans, La infalibilidad «ex cathedra» del Romano
Pontifice segün Melchor Cano, in: ScrTh 10 (1978) 519—573. Ders., Los lugares teolö-
gicos de Melchor Cano en los comentarios a la Suma, Pamplona 1982. Ders., La autoridad
del Romano Pontifice segün Melchor Cano (en los comentarios inéditos a la II-II, q. 1,

a. 10), in : ScrTh 14 (1982) 59-103. U. Horst, Unfehlbarkeit und Geschichte. Studien zur
Unfehlbarkeitsdiskussion von Melchior Cano bis zum I. Vatikanischen Konzil (WSAMA.
T 12), Mainz 1982, 5-28.

28 «Quarta praeceptio: Consentiens eadem sanctorum omnium conspiransque scrip-
turarum intelligentia ipsissima est fidei catholicae veritas » (367 a).



56 Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten

sehe Tradition und die Praxis der Kirche müssen ebenfalls eine
maßgebende Funktion haben29. Ihr zur Seite treten die kirchliche Lehre
oder die Definition eines vom Papst approbierten Konzils, aber auch die
Entscheide, die das Oberhaupt allein fällt. Daß das Verhältnis dieser
Größen zueinander eine eigene Problematik hat, braucht in unserem
Kontext nicht untersucht zu werden, da es vor Gericht auf innerkatholische

Differenzen nicht ankommt. Auch der Konsens der Heiligen darf
als Norm gelten, so daß der, der ihm widerspricht, sich als Häretiker zu
erkennen gibt, selbst wenn die Schrift weder «offen» noch «dunkel»
etwas zu dem fraglichen Punkt sagt 50.

Auf Präzisierungen dieses Abrisses der theologischen Erkenntnislehre

verzichtet Cano ; er hat sich ausführlich dazu in anderen Büchern
der Loci geäußert. Um so klarer tritt seine Absicht hervor und die ihr
angepaßte Art des Vorgehens. Die Möglichkeit, auf einen dogmatischen

Freiraum zu verweisen, auf ungeklärte Bereiche, soll ausgeschlossen

oder doch so eingeengt werden, daß sie niemand in Anspruch
nehmen kann. Wagte es dennoch jemand, wären seine Argumente
leicht als Ausflüchte zu durchschauen.

Fast noch bezeichnender ist ein weiterer Schritt Canos, der sich erst

in unserem Kontext rechtfertigt. Selbst die von der Kirche, von einem

Konzil, dem Apostolischen Stuhl oder von den einmütig lehrenden

Heiligen proponierten theologischen Konklusionen erfreuen sich
verbindlichen Charakters und zwar so, als wären sie von Christus mitgeteilt
worden31. Daß mit dieser These eine eigene Problematik verbunden ist,

29 «Quinta praeeeptio: Si ex apostolorum traditione communis ecclesiae usus unam-
quamlibet scripturae interpretationem prae se tulerit, ea ut fidei veritas tenenda est»
(367a).

30 «Sexta praeeeptio: Quodcumque dogma fidei vel ecclesia habuerit, vel concilium
auetoritate pontificis roboratum, vel etiam summus pontifex fidelibus praescripserit, vel
certe saneti omnes concordissime constantissimeque tenuerint, ita nobis illud pro catho-
lica veritate habendum est, ut contrariam sententiam haereticam sentiamus, quamvis nec

aperte nec obscure in scriptura sacra contineatur» (367 ab).
31 «Septima praeeeptio: Si vel ecclesia, vel concilium, vel sedes apostolica, vel etiam

saneti una mente eademque voce aliquam theologiae conclusionem et confecerint et
fidelibus etiam praescripserint, haec veritas catholica ita censebitur, ut si esset per se a

Christo revelata et ille qui adversetur, aeque erit haereticus, ac si sacris litteris traditio-
nibusve apostolorum refragaretur». Und er fügt hinzu: «Conclusionem sane theologiae
hic appello earn proprie, quae ex principiis huius facultatis certa et firma consecutione
deducitur » (367 b). Daß Cano hier im Blick auf die Situation seiner Zeit und insbesondere
auf die Inquisition hin argumentiert, hat als erster A. Lang gesehen, ohne indes die
Konsequenzen zu erwähnen. Bedenkt man diesen Hintergrund, heben sich auch die
bekannten Widersprüche in bezug auf das Verhältnis der conclusio theologica zur fides auf:



Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten 57

brauchen wir nicht zu sagen, wichtig ist allein, daß die Konsenspflicht
außerordentlich eng gefaßt wird. Immer deutlicher wird die Absicht : In
einem Rechtsverfahren darf es keinen Vorwand geben, dieses oder jenes

gehöre nicht strikt zum kirchlichen Glauben und stehe daher der
Diskussion offen. Cano selbst bestätigt unsere Interpretation, wenn er
folgende «Vorschrift» formuliert: Die sicheren Konklusionen scholastischer

Theologen und deren beständige Lehre hat das christliche Volk zu

akzeptieren32. Als einhellige Vorlage unterliegt sie nicht der Gefahr
eines Irrtums. Und noch schärfer: Wer einer theologischen Folgerung
widerspricht, befindet sich im Glaubensirrtum ; wer sie leugnet, ist

Häretiker. Cano weiß freilich, daß sich seine rigorose These einem

schwerwiegenden Einwand zu stellen hat: Werden Glaube und Theologie

hier nicht in unzulässiger Weise vermischt? Ohne Zögern gibt er

zu, daß sich in der Tat der Glaube nicht ohne weiteres auf eine
Konklusion richtet, wohl aber stehen beide in einer notwendigen Beziehung
zueinander. So geartete Irrtümer bewirken nicht bloß eine «Erkrankung»

des Glaubens, sondern letztlich dessen Zerstörung33. Wiederum
ist klar : Im Blick auf die gegenwärtige Situation müssen die erforderlichen

Konsequenzen gezogen werden.
Genau dies ist der Hintergedanke Canos. Ihm ist natürlich bekannt,

daß solche Konklusionen auch von der menschlichen Vernunft abhängen

und deshalb nie eigentlich Gegenstand des Glaubens sein können.
Gleichwohl hält, so meint er, die Kirche jemand, der sie bestreitet, für
einen Häretiker. Negiert ein denkender Mensch das dem Verstand

Zugängliche, «hinkt» er im Glauben34. Bleibt nicht noch ein letzter

Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens nach Thomas von Aquin und den
Thomisten. Ein Beitrag zur Klärung der scholastischen Begriffe :fides, haeresis und conclusio

theologica, in : DTh (F) 21 (1943) 79-97, bes. 93. S. auch A. Lang, Der Bedeutungswandel
der Begriffe «fides» und «haeresis» und die dogmatische Wertung der Konzilsentscheidungen

von Vienne und Trient, in: MThZ 4 (1953) 135-146.
12 «Octava praeceptio: Si scholastici theologi aliquam itidem conclusionem firmam

et stabilem uno ore omnes statuerint atque ut certum theologiae decretum fidelibus
amplectendum constanter et perpetuo docuerint, illam ut catholicam veritatem fideles
sane amplectentur» (368b).

33 «Quare necesse est, ut infidelitas mediate quoque circa conclusiones theologiae
contrarias versetur. Cum autem ex huiusmodi adversis erroribus non aegrotatio modo
fidei, sed etiam corruptio sequatur, fit, ut eorum et fidei sit indirecta quidem et conse-

quens, sed vera et naturalis repugnantia» (369 a).
34

« Quamobrem ecclesia, tametsi intelligit eiusmodi conclusiones non e fide solum,
sed e principiis quoque naturae pendere ; quia tarnen non putat hominem rationalem ea,

quae rationi perspicua sunt et manifesta, negare, eum, qui illas inficiatus sit, haereticum
iudicat. Sumit enim, maximaque ex cautela sumit, illum non in naturae ratione, sed in fide
claudicare » (369 a).



58 Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten

Ausweg? Gewiß ist der, der die Beziehung zwischen Glauben und
Vernunft nicht einsieht, kein Häretiker, sondern nur «ungelehrt» und
«töricht». Gleichwohl ist solche «Dummheit» geeignet, den Glauben
zu verderben und das Urteil zu trüben, so daß er der Kirche als in crimine
befindlich gilt35. Das aber, so hat man wohl den Gedanken zu ergänzen,
reicht aus, um ihn gegebenenfalls unter Anklage zu stellen.

Cano weiß, daß viele seine Position für zu rigoros halten werden. Er
räumt ein, daß man namentlich der dritten und achten «Vorschrift»
widersprechen wird. Aber auch diesmal ist seine Rechtfertigung
aufschlußreicher als die Sache selbst. Wer angesichts der gegenwärtigen
temeraria insolentia zur Nachsicht neigt, setzt sich unweigerlich der
Gefahr aus, die Autorität der kirchlichen Gerichte zu schwächen und
der Freizügigkeit Tür und Tor zu öffnen36. Das wiederum schließt ein :

Vor die Wahl zwischen Lässigkeit und Strenge gestellt, plädiert Cano
für Härte und Unnachgiebigkeit. Keiner darf die Chance haben, in
einen theologischen Schlupfwinkel zu entweichen. Hätte es nach dem

Gesagten noch einer Bestätigung bedurft, so hat sie der Autor der Loci
selbst geliefert. Das heißt wiederum : Will man den zur Diskussion
stehenden Teil des Werkes richtig interpretieren, muß man ihn auf dem

Hintergrund der religiös-politischen Lage in Spanien in der Zeit vor
1559 lesen. Oder noch anders: Die Erörterungen sind als theologische
Handreichung für alle gedacht, die sich von Amtes wegen mit immer
komplizierter werdenden Problemen vertraut machen wollen, denen

künftig ein Glaubenstribunal gegenübersteht. Das hängt nicht zuletzt
mit dem Umstand zusammen, auf den Cano eigens hinweisen wird, daß

die Häretiker zusehends geschickter und schwerer zu überführen sind,
so daß man subtilere Methoden braucht, um ihrer habhaft zu
werden37.

35 A.a.O.
36«... obsecro videat, ne dum judicium ecclesiasticorum animos a severitate et

vehementia ad remissionem indulgentiamque traducit, non modo forum ecclesiae relaxet,
sed usque ad atrium licentiae impudentis atque adeo intolerandae explicet. Crudele est,
fateor, illud <vexat censura columbas>, sed illud etiam dissolutum <dat veniam corvis>,
utrum vero hoc tempore et aetate perniciosius, non facile dixerim» (369 b).

37 Schon A. Huerga hat diesen Teil der Loci ein « Vademecum sive manuale Inqui-
sitorum» genannt: In M. Cani De Locis theologicis opus scholia historiam spiritualitatis
spectantia, in: Ang. 38 (1961) 20—55, hier 52.



Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten 59

2. Die Kennzeichen der Häresie

Gegenstand der Inquisitionsprozesse ist der Vorwurf der Häresie.
Die Anklage auf ein Kapitalverbrechen mit der ihm angemessenen
Strafe setzt klare Begriffe voraus, die von Juristen und Theologen
akzeptiert werden. Mindestens indirekt wird eingeräumt — wir werden
es bald deutlicher hören -, daß diese Forderung in vielen Verfahren
nicht hinreichende Aufmerksamkeit gefunden hat. Was erfüllt den
Tatbestand der Häresie Gibt es Unterarten Und welche Kennzeichen
weisen sie auf? Da die Urteilsfindungjuristen obliegt, denen Theologen
als Qualifikatoren zuarbeiten, hat man ferner zu fragen, welche Aspekte
von beiden zu beachten sind und wie die Kooperation auszusehen
hat38.

Cano sieht in der bisherigen Gerichtspraxis den Fehler darin, daß

man nicht sorgfältig genug bedacht hat, daß sich die Eigenart der
Häresie nicht unabhängig von der Person, die sie vertritt, bestimmen
läßt. Sie liegt dann vor, wenn man sie mit Hartnäckigkeit behauptet. Als
Verfehlung des Verstandes und des Willens gibt es sie nur, wenn das

Herz dem Glauben widerstreitet39. Bei einem häretischen Satz verhält
es sich anders ; er ist leichter zu qualifizieren, weil man ihn losgelöst von
der Person beurteilen kann40. Nun erweist es sich als schwierig, genau
zu sagen, was Hartnäckigkeit tatsächlich meint. Erfahrungsgemäß inter-

38 Eine modernen Ansprüchen genügende rechtsgeschichtliche Darstellung des
spanischen Inquisitionsverfahrens ist ein Desiderat der Forschung. Bis heute unübertroffen
ist die Beschreibung, die E. Schäfer an Hand der Protestantenprozeße gibt : Beiträge zur
Geschichte (Anm. 9), Bd. 1, Gütersloh 1902, 63—182. Zahlreiche Einzelheiten aus der

Alltagspraxis eines Tribunals bei J. Contreras, El Santo Oficio de la Inquisiciön en
Galicia 1560-1700. Poder, sociedad y cultura, Madrid 1982, bes. 179—356. H. Kamen,
Inquisition and Society in Spain in the Sixteenth and Seventeenth Centuries, London
1985, 161-197. R. Garcia Cärcel, La inquisiciön en Valencia 1530-1609, Barcelona
1980, 187-206. S. auch den von B. Bennassar herausgegebenen Band: L'inquisition
espagnole. XVe-XIXc siècle, Paris 1979, wo sich nützliche Hinweise finden. Unter
prozeßgeschichtlichem Aspekt befriedigt nicht J. L. Gonzalez Novalin, Reorganizaciön
valdesiana de la inquisiciön espanola, in : Historia de la Inquisiciön en Espana y America
(Anm. 4), 613—648. Die Prozeßordnung von 1561 bei P. Hinschius, Die Anweisung für
die spanische Inquisition vom Jahre 1561, in: Deutsche Zeitschrift f. Kirchenrecht 7

(1897) 76-121, 203-247. S. auch J.A. Llorente, Kritische Geschichte der spanischen
Inquisition von ihrer Einführung durch Ferdinand V. an bis zur Regierung Ferdinands
VII. Übersetzt von J.K. Höck, Bd. 2, Gmünd 1820, 359-400.

39 C. VII: «... non ergo absolute sineque ullo respectu asserentis haeresis dici potest.
Praeterea, ad haeretici rationem, qua haereticus est, pertinacia requiritur. Ergo de ratione
haeresis est pertinacia» (370b).

40 A.a.O. 370 a.



60 Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten

pretieren sie Juristen und Theologen, auf deren Konsens im Prozeß
Cano großen Wert legt, nicht immer auf dieselbe Weise, so daß erhebliche

Divergenzen die Folge sind, deren ausführliche Schilderung
anzeigt, daß er die Materie aus eigener Anschauung kennt. Im Interesse
eines sachlichen Verfahrens muß also der Begriff präzisiert werden, um
eine einheitliche Praxis zu gewährleisten. Wiederum ist bezeichnend,
daß der Autor der Loci auch an die Inquisitoren als Leser seines Buches
oder doch wenigstens dieses Abschnitts denkt und sicher ist, daß die

Erörterungen von ihnen gelesen werden.

Hartnäckigkeit ist nun nicht einfaches Widerstreben, sie schließt
vielmehr das Wissen ein, einem Dogma der Kirche zu widersprechen
und in der eigenen Meinung zu verharren41. Daraus leiten sich zwei

Konsequenzen ab, die es, will man nicht zum Schaden des Angeklagten
verfahren, zu beachten gilt. Solange nicht erwiesen ist, ob eine Aussage
zum Glauben gehört, sündigt man zwar schwer, falls gewichtige
Autoritäten mißachtet werden, aber eigentliche Häresie liegt selbst dann
nicht vor, wenn die Mehrzahl der Theologen den inkriminierten Satz

hält. Die Hartnäckigkeit zielt dann nicht gegen die Kirche, sondern nur
gegen die Lehre der Theologen. Ist bei Vorliegen eines Dogmas der

Angeklagte unwissend, hat er als trotzig und unbesonnen, nicht jedoch
als Häretiker zu gelten. Auch in diesem Fall richtet sich ein Widerstand
allein auf die Theologen, die prinzipiell dem Irrtum unterliegen. Ist er
bereit, sich zu korrigieren, trifft ihn die schärfste dogmatische Qualifizierung

nicht42.

Mit der Klärung der Begriffe ist es freilich nicht getan. Das Problem
hat nach Cano mehrere Aspekte, die in der konkreten Urteilsfindung
erhebliche Schwierigkeiten machen. Da nur Gott die Herzen und
Gedanken der Menschen kennt, vermag kein Sterblicher ohne weiteres

zu entscheiden, ob jemand eine Irrlehre im strengen Sinn vorträgt oder
nicht. Worte, Schrift und sonstige Ausdrucksmittel täuschen zuweilen.

n C. VIII : « Pertinax quippe is dicitur, qui plus nimio in propria sententia haeret. At
qui opinionem suam intelligit communi ecclesiae sensui et fidei repugnare atque in ea

perstat nimis, profecto ille in privata sententia perseverat: vere igitur est pertinax. Imo
haec sola consummata pertinacia est, quae absolute cum fidei constantia pugnat atque
adeo sola ea simpliciter haeresim conficit» (380 b).

12 A.a.O. 381 a. S. auch 382b: «Quod si vel in divinis libris vel in ecclesiae doctrina
non acquiescit, haereticus est, quamvis non sit nec ab amicis, nec a theologis, nec a fidei
iudicibus admonitus. Contra vero, si horum omnium repudiatis et monitis et praeceptis
sermones tarnen Dei et ecclesiae non industria répudiât, sed ignorantia, haereticus non
est ».



Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten 61

Es ist deshalb schwer, den Inquisitoren sichere und praktikable Regeln
an die Hand zu geben, um ein objektives Urteil zu fällen43. Die Sache

kompliziert sich dadurch, daß Juristen und Theologen je ihre Methode
haben, die den erstrebten Einklang nicht erleichtert. Legt man etwa
dem Theologen einen offensichtlich mit dem Glauben in Widerspruch
befindlichen Satz vor, wird er ihn rasch als häretisch qualifizieren. Die
Begleitumstände, die zu seiner Formulierung führten, spielen keine
Rolle oder dürfen dem Richter überlassen werden. Genau hier liegt
nach Cano das Problem, dessen Lösung er vorbereiten wollte. Zur
Häresie gehört nämlich mehr, eben die persönliche Seite, die von der
objektiven nicht zu trennen ist. Berücksichtigt man sie nicht, würde
man möglicherweise Schwäche oder Unschuld des Angeklagten außer
acht lassen. Die Inquisitoren sind deshalb zu ermahnen, die subjektiven
Motive zu ergründen ; insbesondere haben sie herauszufinden, ob die

Hartnäckigkeit im vorhin beschriebenen Sinn gegeben ist oder ob sie

fehlt. Von ihrem Nachweis hängt ganz entscheidend das Urteil ab44.

Verdacht allein genügt nicht, vielmehr ist eine klare Einsicht in den

Irrtum vonnöten. Cano insistiert auf ihr so sehr, daß vom Inquisitor
verlangt werden muß, sie gleichsam handgreiflich zu demonstrieren,
sofern sein Spruch nicht voreilig sein soll. Offenbar schreibt er das aus

eigener Erfahrung. Man gewinnt sogar den Eindruck, daß er hier
Vorbehalte gegenüber der zeitgenössischen Gerichtspraxis äußert, die auch
auf unzureichende Bestimmungen zurückgeht. Mit der Kritik verbindet
er den Hinweis auf die staatlichen Gesetze bezüglich der « Reinheit des

Blutes », die für so vorbildlich gehalten werden, daß sie sich die Glau-

43 «Quia vero solus Deus novit et corda et cogitata filiorum hominum, nemo mor-
talium profecto potest alterius habere clare cognitam haeresim et satis firme conceptam
animo atque comprehensam. Quamobrem cum vox scriptumque ipsum ac caetera demum omnia

externa signa fallacia aliquando sint, non est facile certas et constantes formulas fidei iudicibus

exprimere, ut rede atque ex ordine valeant de haeresibus iudicare » (384 a).
u A.a.O. : « Nam theologi quum compertum habuerint propositionem aliquam fidei

catholicae esse manifeste contrariam subscribent forte illico haereticam illam esse, quo-
niam interdum de rebus ipsis nude positis ex genere naturaque loquuntur et eas, quas
circumstantias appellant, quandoque aut negligunt aut certe in iudicum fide ac diligentia
deponunt... Cum autem ad haeresim perficiendam earn, quae legibus proscripta et dam-
nata est, quaedam alia sint... necessaria, non videtur esse bene consultum multorum
infirmitati et innocentiae, nisi fidei censores iterum atque iterum admoneantur, ut dili-
gentissime errantium iudicium, ingenium et animum studeant indagare, illudque potis-
simum, an earn pertinaciam habeant, quae supra studiose nobis et sedulo definita est, quod
in hac re vel maxime ecclesiastici iudicii cardo versatur».



62 Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten

benstribunale zum Vorbild nehmen sollten45. Dem Umstand, daß Cano
die subjektive Seite und damit den Kern des Häresieverbrechens
hervorhebt, entspricht das Bemühen, dem Angeklagten größere Sachlichkeit

widerfahren zu lassen. Wie der Fortgang der Überlegungen zeigen
wird, bedeutet indes eine sorgfältige Untersuchung des Glaubenswissens

keine Nachsicht. Vor ihr wird vielmehr ausdrücklich gewarnt. Es

geht allein um ein Höchstmaß an Genauigkeit, um die wahren Feinde
der Kirche besser zu entlarven und zu verhindern, daß sie mittels
geschickter Ausflüchte in den Untergrund abwandern.

Welche Normen entsprechen solchen Forderungen? Die erste
«Formel» legt sich von allein nahe: die Selbstbezichtigung. Jedes

Gericht akzeptiert sie, zumal wenn sie freiwillig ausgesprochen wird.
Auch ein aus Befragung und Tortur resultierendes Geständnis wird für
ausreichend erachtet. Gleichwohl warnt Cano, es ohne weiteres zu
übernehmen. Als Experte weiß er es besser. Ihm sind Fälle bekannt, in
denen der Angeklagte gar nicht Wesen und Tragweite des Häresievorwurfs

durchschaut hat. Er rät deshalb zur Umsicht. Worte, Taten,
Geistesverfassung und der Eindruck dessen, der sich selbst bezichtigt, sind

sorgsam zu prüfen. Um das zu illustrieren, wartet Cano mit einem

Beispiel auf, das sein Lehrer — gemeint ist wohl Franz von Vitoria —

einmal gegeben hat46. Dieser habe jemanden, der sich für einen Häretiker

gehalten habe, unterbrochen und gefragt: «Warum tust du das?

Glaubst du, daß der katholische Glaube falsch ist»? «Keineswegs»,
habe jener erwidert, «doch meine ich, im Irrtum zu sein, weil ich dem
Glauben widerspreche». Der Magister habe sich vor Lachen kaum
halten können und gesagt : « Geh' nach Hause, du Tor Denn je mehr du
dich für einen Irrenden hältst, um so weniger bist du es ». Die Dummheit,

resümiert Cano, ist folglich nicht mit theologischen Argumenten
bloßzustellen, sondern durch kluges Verhalten. Aus eigener Erfahrung
möchte er das Berichtete verdeutlichen. Das Exempel mag zeigen, wie
sehr er sich in der alltäglichen Praxis eines Tribunals auskannte und
welchen Ansehens er sich dort erfreute. Man habe sich einmal an ihn,
Cano, gewandt, um die Irrtumsliste für die Anklage aufzustellen. Er
habe sich die zahlreichen Häresien angehört und darin keinen
Zusammenhang gefunden. Da alles recht wirr gewesen sei, habe er rasch den

45 A.a.O. 384b. Zu den Problemen der «Reinheit des Blutes» vgl. A. Sicroff, Los
estatutos de limpieza de sangre. Controversias entre los siglos XV y XVIII, Madrid
1985.

46 L. XII, prooem. : «Memini de praeceptore meo ipso audire...» (340b).



Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten 63

Häresievorwurf fallengelassen. Auf seine Bitte hin habe man den

Angeklagten aus dem Kerker geholt und ihm vorgeführt. Er habe ihm in die

Augen gesehen und festgestellt, daß es sich um einen Geisteskranken

gehandelt habe. Nach einigem Hin und Her sei es gelungen, die Richter
von der Harmlosigkeit des Mannes zu überzeugen47.

Daß beide Vorfälle nicht gerade für die Menschenkenntnis der

Inquisition sprechen und der Sachlichkeit der Institution ein schlechtes

Zeugnis ausstellen, sei nebenbei vermerkt. Gewiß wollte Cano keinen

negativen Eindruck provozieren, doch fällt auf, daß er mehrfach Kritik
an der Praxis der Tribunale äußert mit dem Ziel, diese zu ändern.

Die zweite « Formel » bezieht sich auf allgemein bekannte
Glaubenswahrheiten. Wer sie leugnet, kann sich nicht mit Ignoranz
entschuldigen, so daß das Gericht tuto auf Häresie befinden darf48. Das

klingt einfach, ist aber ebenfalls Anlaß kritischer Bemerkungen Canos.

Auch diesmal hat sich die Inquisition den Vorwurf gefallen zu lassen,
daß sie gelegentlich aus zu großer Nachsicht oder gar Unkenntnis versagt

hat49. Er denkt an einen bestimmten Fall, den er nicht namentlich
nennt. Erst kürzlich seien gewisse gelehrte Theologen gefaßt worden,
die - daran zweifle kein halbwegs Gebildeter — typische Ansichten
Luthers vertreten hätten. Sie hätten, unter Häresieanklage stehend,
abschwören müssen, doch seien sie nicht überführt worden5 °. Sie hätten
sich unwissend gestellt und seien freigelassen worden, obwohl es selbst

einfache Leute für ganz unwahrscheinlich gehalten hätten, daß sich

geschätzte Theologen in wichtigen Dingen für ahnungslos erklärt hätten

51. Wiederum überrascht der schwere Vorwurf gegenüber der Inquisition,

deren Autorität und Kompetenz erheblichen Bedenken unter-

47 C. IX, 385 ab.
48 «Si error fidei contrarius circa ea sit, quae nullo modo est probabile ab errantibus

ignorari, quin ad fidem catholicam certo pertineant, tunc iudices tuto de haeresi pronun-
tiabunt» (385b).

49 «Qua in re non dubito quandoque a iudicibus per remissionem nimiam aut

magnam certe ignorantiam erratum» (385b).
50 « Fuerunt ante hos paucos dies theologi habiti doctissimi in iis erroribus deprehensi,

quos Lutheranorum esse proprios et ecclesiae communi fidei adversos, nemo addubitare

poterat, qui vel mediocriter rebus theologicis esset instructus. Coacti sunt haereses abiu-
rare, quasi suspecti de haeresibus, non convicti» (385b).

51 «Turpe fuit autem ea dubitare peritos, quae ne rustici quidem dubitant, nempe
nullo pacto verisimile fieri, ut homines in earum rerum, quas diu multumque tractarunt,
ignoratione versentur. Ecquis autem credat viros theologicissimos (sie censebat vulgus)
earum rerum inscios et rudes, quae theologis universis notae et promulgatae sunt?»
(385 b—386 a).



64 Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten

liegen. Leider fehlen präzise Angaben, die eine Identifizierung der
verantwortlichen Richter erlaubten. Gleichwohl werden damals viele
Leser gewußt haben, auf welchen Fall Cano anspielt. Er habe, so heißt
es weiter, ursprünglich die Absicht gehabt, die Irrtümer jener Theologen

mitzuteilen, um die vorhin aufgestellte Regel zu illustrieren und

künftige Inquisitoren zu ermahnen, Nachlässigkeit und Schwäche nicht
mit Milde und Barmherzigkeit zu verwechseln. Da aber die Angeklagten

bereits verstorben seien, habe er davon Abstand genommen. Täte er
es, dächte man, er wolle nicht nur den toten Angeklagten Übles,
sondern auch den noch lebenden Richtern52.

Um wen es sich auch immer gehandelt haben mag, zweierlei ist
deutlich geworden : Cano hat große Bedenken hinsichtlich der fachlichen

Kompetenz mancher Tribunale, und er versucht, dem Mangel
dadurch abzuhelfen, daß er ein krasses Exempel zwar verschleiert, aber

doch eindrücklich vorführt. Und schließlich — das ist wohl vorrangig
intendiert — soll den Verantwortlichen bedeutet werden, daß selbst in
einem vergleichsweise leichten Verfahren anerkannte Theologen zu
konsultieren sind, da Juristen häufig genug der Materie hilflos
gegenüberstehen.

Cano zieht aus seinen Erfahrungen Konsequenzen. Den Richtern ist

einzuschärfen, daß sie sich bei der Beurteilung der Hartnäckigkeit an
den Sinn der Gesamtheit der Gläubigen halten sollten. Wer auch nur
ein Wort der Kirche geringschätzt, ist schlimmer als jemand, der sich
über Vorhaltungen von Juristen und Theologen hinwegsetzt53.

Die dritte Regel bestätigt einen mehrfach geäußerten Gedanken:
Die Juristen haben sich bei der Einschätzung verbindlich zu glaubender
Sätze der Hilfe bewährter Theologen zu bedienen. Allein sie können

sagen, welche theologiae loci sicher sind und welche der Diskussion
offenstehen54. Daß Cano dies im Blick auf die eigene Person schreibt,

52 « Erat in animo, quae horum theologorum fuerint errata, subscribere, ut in hac

quasi imagine et huius praescriptionis régula illustrior appareret, et admonerentur quoque
futuri iudices, ut alieno periculo saperent neque animi relaxationem et mollitiem cle-
mentiam et misericordiam esse arbitrarentur. In illis nimirum et reis et iudicibus, ne quod
perniciosum exemplum esset proditum, pertimescebam. Quod enim exemplo fit, iure fieri
putant. Sed quoniam iam rei ipsi decesserunt omnique odio carent et invidia, non putavi
eiusmodi errores traducendos, quos si contestatos et consignatos ederem ad sempiternam
memoriam turpitudinis, non solum in mortuos reos, sed in vivos etiam iudices viderer
maledicta conferre» (386 a).

53 A.a.O.
54 « Qui locus, nullo etiam commémorante, fidei censores admonet, ut id mutui, quod

a theologis sunt necessario accepturi, non a quibusvis accipiant, sed ab eruditis, expertis,



Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten 65

braucht kaum noch betont zu werden. Wer vermag die hier geforderte
gutachterliche Tätigkeit besser und objektiver auszuüben als eben der
Verfasser der ersten großen Darstellung der loci theologici

Und was ist Sache der Juristen Ihnen obliegt es, herauszufinden, ob

konkret Hartnäckigkeit vorliegt. Im Zweifelsfall soll man dem
Angeklagten Argumente aus Schrift, Konzilien und päpstlichen Verlautbarungen

präsentieren. Gibt er dann nach, hat man einen Beweis seiner

Ignoranz, weist er sie hingegen zurück, ist er mit Sicherheit hartnäckig,
zumal wenn er in der rechten Lehre unterrichtet ist55. Cano weiß, daß

sich in einer so komplizierten und vom Ermessen der Verantwortlichen
abhängigen Sache, wo man auf Indizien und Spuren angewiesen bleibt,
nur mit Mühe ein Konsens erzielen läßt. Wer kann schon in die Herzen
der Menschen eindringen? Wie lassen sich Grundsätze in der Praxis

verwirklichen? Und schließlich: Wird er selbst seinen hohen Ansprüchen

gerecht werden?56

3. Die Qualifizierung von Propositionen

Das Kapitalverbrechen der Häresie ist für eine im Umbruch befindliche

Gesellschaft zwar die größte, aber keineswegs die einzige Gefahr,
ja theologische Debatten und Publikationen bewegen sich häufig an
einer Grenze, ohne sie zu überschreiten. Kaum jemand hat das so
eindrücklich erfahren wie Cano, der als Professor, Oberer in seinem Orden
und Übersetzer eines geistlichen Traktats viele Gelegenheiten hatte, die
aufeinen gefährlichen Höhepunkt hintreibende Entwicklung in seinem
Heimatland zu verfolgen. Daß Anlaß zur Besorgnis bestand, haben wir
eingangs vermerkt. Ihm war — spätestens im Verlauf seiner Arbeit an
den Loci — klar, daß sich die neuen Ideen eines schwer faßbaren
Zwischenraums bemächtigt hatten, in denen eindeutige Urteile bisheriger
Art zu versagen schienen. Vieles gab sich als orthodox, was in Wahrheit
häretisch war oder doch im Begriff stand, es zu werden. Jedem, dem es

um die Reinheit des Glaubens ging, mußte an Kriterien für Qualifizie-

exercitis. Qui scilicet cum exploratum habeant, quinam ex theologiae locis certi ac firmi
sint, qui contra probabiles et non necessarii, tum argumentorum theologicorum frequenti
atque expedito usu facile quoscumque errores deprehendant, qui fidei catholicae dilucide
refragentur» (386 b).

55 A.a.O. 387a.
56 A.a.O. 387ab.



66 Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten

rungen gelegen sein. Die Frage war nur, ob man seine Zuflucht zu

allgemeinen Verboten oder zu neu zu entwickelnden pastoralen
Maßnahmen mit entsprechender volkssprachlicher Literatur suchen sollte.
Wie wir sehen werden, gab es bereits erfolgverheißende Ansätze, die als

Heilmittel «von innen» gedacht waren. Daß Cano gerade im folgenden
Abschnitt Urteile von großer Tragweite vorbereitet und einen radikalen

Weg in die Defensive vorbereitet, sichert ihm größte Aufmerksamkeit.

Gleichzeitig hören wir von Dingen, die dazu beitragen, die künftigen

Ereignisse mit direktem Bezug auf unser Thema besser zu verstehen.

Cano beginnt mit den Problemen des « irrigen Satzes ». Dieser leugnet,

so heißt es, Wahrheiten, die eng mit dem Glauben zusammenhängen.

Er unterscheidet sich deshalb von der Häresie. Wer ihn vertritt,
erschüttert, verdunkelt oder schwächt den Glauben, ohne ihn unmittelbar

zu zerstören. Aussagen solcher Art lassen freilich Abstufungen zu,
die in ihrer letzten Form dem Glauben widerstreiten, doch tun sie dies
meist nicht offensichtlich. Nur der «weise Theologe» wird derartige
Zusammenhänge richtig beurteilen können57. Der Zusatz läßt — wie
schon öfter in ähnlichen Formulierungen - aufhorchen.

Aufschlußreicher — vor allem im Blick auf Kommendes — ist der
«Satz, der nach Häresie schmeckt». Zunächst deutet vieles auf einen
häretischen Sinn hin, doch gehört es zur Eigenart solcher Aussagen, daß
sie auch «fromm» interpretierbar sind. Und woran erkennt man, wie
ein Satz wirklich zu werten ist? Schon eine vorläufige Feststellung
macht auf die Schwierigkeit aufmerksam : die fehlende Eindeutigkeit.
Offenbar liegt manches im Ermessen dessen, der ihn zu lesen hat. Daß
nun Cano gerade in der « Dehnbarkeit » Gefahren wittert, darfvermutet
werden. So hat es die metaphorische Redeweise an sich, daß man sich
ihr eher mit Einsicht als mit präzisen Definitionen zu nähern vermag.
Das heißt : Ob etwas nach Häresie schmeckt oder nicht, läßt sich

weniger mit Hilfe spekulativer Argumentationen herausfinden als

durch ein kluges Geschmacksurteil58. Daß ein so vage formulierter
Grundsatz von den Maßstäben abhängt, die sich der Theologe aufgrund

57 C. X, 387—388b. «Quicumque ergo vel doctrinam fidei appendicem liquido ever-
tit, vel fidem ipsam in discrimen adducit, vehementer ille sane in Christiana disciplina
errat, atque adeo eius dicta iure appellantur erronea» (388 b).

58 A.a.O. 388b—389b. «Sermonesporro istosper metaphoram figuratos considerata intel-
ligentia magis percipere possumus quam circumscripta definitione explicare. Quamobrem, quid
haeresim sapiat, quid non sapiat, non tarn finitione et argumentatione speculatricis disciplinae
quam sensu quodam gustuque prudentiae iudicatur» (390 a).



Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten 67

seines Unterscheidungsvermögens gebildet hat, leuchtet ein. Sicher ist
auch, daß die daraus resultierende Meinung nur bedingt einer
wissenschaftlichen Kritik offen steht. Nach dem Gesagten unterliegt es

keinem Zweifel, daß Cano diese diskretive Fähigkeit für sich in Anspruch
nehmen wird und daß Konflikte mit anders empfindenden Theologen
vorgezeichnet sind. Worauf das hinzielt und was eigentlich gemeint ist,
wird dem Leser ebenfalls nicht verschwiegen.

Man hat sich, so illustriert Cano seine These, einen Mann
vorzustellen, der erfahren genug ist, die Ansichten Luthers zu bekämpfen,
und befähigt ist, sie zu erkennen. Gibt man ihm ein Buch zur Prüfung,
wird er wie ein Jagdhund am Geruch, den der Verdacht ausströmt, die
Häresie aufspüren und fühlen, daß der Autor des Werkes «verdorben»
ist59. Die Anspielung auf den eigenen Namen spricht für sich selbst!
Liest hingegen dasselbe Buch ein anderer, wird er nichts finden, nichts
riechen und folglich keinen Argwohn haben.

Das Beispiel umschreibt mehr als viele Worte die Position, um die es

Cano geht, und erhebt einen Anspruch, dem die meisten Theologen
wohl kaum genügen werden. Und welche Autoren sind anvisiert Auch
darüber läßt er uns nicht im unklaren. Gemeint sind zunächst nicht die
Reformatoren, sondern bezeichnenderweise alle die, welche Johannes
Crema, Heinrich Herp, Johannes Tauler und Schriftsteller dieses Schlages

lesen. Sie haben deren Werke täglich in Händen, haben jedoch von
den in ihnen verborgenen Irrtümern keine Ahnung und kein Gespür für
sie60. Man darf wohl annehmen, daß sich der Angriff weit über die
genannte Gruppe hinaus erstreckt, und daß die Namen lediglich dazu

"«Videas hominem in Lutheranorum dogmatibus expugnandis et internoscenda
mente exercitatum, qui, ut canes venatici, in libro quem legendum suscipit, haereses odore
quodam suspicionis quam sagacissime pervestiget eiusque libri auctorem corruptum esse
acutissime sentiat» (390 a).

60 «Leget eum librum fortasse aliquis stipes sine sensu, qui nihil omnino indagare,
nihil olfacere, nihil ne suspicione quidem possit attingere. Quales sunt hodie non pauci,
qui Baptistam Cremensem, Henricum Harp, Joannem Taulerum aliosque huius farinae
auctores quotidie habentes in manibus, quotidie in ore, eorum errata tarnen, mentem,
animum non odore ullo, non vestigiis, non sapore capiunt» (390 a). Zu den Autoren und
deren Werken werden wir uns später äußern, hier sei nur daraufhingewiesen, daß Cano
seine Besorgnis in einem Brief an M. Vanegas vom 28. März 1556 ausgedrückt hat:
« Tambien he oido decir lo que V.m. que siguen a Juan Taulero y a Henrique Herp : y los
dias pasados a Fray Baptista de Crema. A este poco ha le condenaron en Roma la doctrina ;

porque fue alumbrado o dexado. Y Taulero y Henrico en muchos lugares se descubren
como hombres de aquella secta de alumbrados y dechados. No sc lofuercn : que nosoyjuezde
laspersonas ; mas descontentame su doctrina ». Zitiert nach F. Caballero, Vida del Illmo. Sr.
D. Fray Melchor Cano (Conquenses ilustres II), Madrid 1871, 500.



68 Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten

dienen, eine ganze Strömung — näherhin die geistlich-mystische
Literatur — zu diskreditieren und in den Geruch der Irrlehre zu bringen.
Mittels einer einfachen Verurteilung — auch das ahnt man — könnte sie

für immer aus der Welt geschafft werden. Der leidenschaftliche Appell
Canos an die Verantwortlichen verrät, worum es ihm bei der Qualifizierung

solcher Sätze eigentlich geht, und wer aufgerufen ist, die latente
Gefahr manifest zu machen und schließlich zu eliminieren. Es lohnt
sich, die Klage zu hören, um die Erregung jener Jahre besser zu
verstehen. Er entwirft ein pessimistisches Bild. Die Hunde sind stumm
geworden, das Bellen und Aufspüren haben sie verlernt. Es gibt kaum

Theologen, die die allenthalben grassierende «mystische Redeweise»
und die versteckten Irrtümer zu beurteilen und zu entlarven wissen.
Während die Wölfe mittels vieler Zeichen kundtun, wer sie sind und

was sie wollen, sind die Hunde bedrückt, die Hirten blind und taub. Die
Warnungen klarsehender Männer werden ignoriert. Gleichgültig ist,
woher Stumpfheit und Gefühllosigkeit kommen mögen, der Schaden

für die Kirche ist unübersehbar. Schändliche Leute verbreiten überall
ihre Lehren wie ein Krebsgeschwür. Sie dürfen sogar offen — gemeint
sind wohl Bücher — Gift verspritzen und das Virus der Pestilenz erbrechen,

während der gesunde Geist das in den Adern zirkulierende Gift
nicht von den guten Säften zu unterscheiden vermag. Mit entsprechendem

Eifer und scharfem Urteil läßt sich indes die Verderbnis aufdek-
ken, so wie man das Schwarze vom Weißen und das Süße vom Bitteren
abgrenzen kann. Die Loci sind nach Cano allerdings nicht der geeignete
Ort, die elende Situation der spanischen Kirche zu beklagen. Jetzt muß
vielmehr gehandelt und der Geruch der verdächtigen Lehrsätze erspürt
werden. Nur ein Inquisitionsprozeß wird das zirkulierende Gift an den

Tag bringen Nicht mit « Vorschriften » und « Regeln » — Cano erinnert
an seine bisherigen naturgemäß theoretischen Erörterungen — wird
man der Lage Herr, sondern mit Klugheit und Scharfblick61.

Die beredte Anklage bedarf keines Kommentars. Auch die künftigen

Ereignisse werden niemand mehr überraschen. Hier spricht
jemand, der aufs höchste alarmiert ist und auch die Mittel kennt, um das

bereits im Herzen der Kirche grassierende Unheil in letzter Stunde
abzuwenden. Cano weiß allerdings, daß die von ihm vorgeschlagene
Weise, das Übel erahnend aufzuspüren, bei denen auf Reserven stoßen

61 A.a.O. 390 ab. ce Causa quippe hos (sapores), non natura distinguit. Itaque nonpraeceptis
et regulis, sedprudentia et sagacitate diiudicantur» (390b).



Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten 69

wird, die für die Anwendung der traditionellen, eher rational-spekulativen

Methode plädieren. Um seinen Weg zu illustrieren, bringt er ein
Beispiel aus der Dogmengeschichte. Niemand, der sich einen
unverdorbenen Geschmack bewahrt hat, wird den Satz «der Vater ist größer
als ich» (Jo 14,28) falsch interpretieren; er wird in ihm keine Irrlehre
wittern, sondern Bescheidenheit sehen. Athanasius, der ihn in den

Schriften der Arianer fand, hat jedoch den häretischen Charakter

erspürt, der von ihnen dem Wort unterlegt wurde. Die Folgerung für
die Gegenwart liegt auf der Hand : Weder aus der Sache noch aus den
Sätzen können Geschmack und Geruch erkannt werden, es verhält sich
vielmehr so, daß Sache und Sätze Geschmack und Geruch von den
Adern und Kanälen annehmen, durch die jene hindurchgegangen sind.

Oder anders: Nicht das Wissen, sondern die Klugheit fällt das eigentliche

Urteil. Und auch dies drängt sich erneut auf : Nicht jeder beliebige
Theologe verfügt über ein so geartetes Wissen ; es steht allein dem
Erfahrenen zu Gebote62.

Ähnliches läßt sich in bezug auf den «übelklingenden Satz» sagen.
Auch das Ohr hat seine besondere Urteilsfähigkeit. Dieses Organ
nimmt in zunächst richtig klingenden Aussagen den falschen Ton wahr,
der etwa aus schlechten Formulierungen resultiert und das Gehör
beleidigt. Solche Sätze kann man zwar nicht als häretisch bezeichnen,
aber aufgrund der Tatsache, daß sie Mißklingendes und Ungereimtes
zum Ausdruck bringen, geben sie « frommen Ohren » Anstoß. Man hat
hier freilich mit Umsicht zu werten, denn manches verletzt nur das

Empfinden des Volkes, ohne jedoch den Theologen zu beunruhigen.
Wiederum kommt es entscheidend daraufan, das Ohr so zu schulen, daß

es einen falschen Ton herauszuhören vermag. Die Inquisitionsrichter
sind deshalb gehalten, Gutachter beizuziehen, die über entsprechende
Erfahrungen verfügen63.

Den nächsten Platz nimmt der «unbesonnene, unbedachte Satz»

ein. Er enthält nichts eigentlich Unkorrektes; seine Formulierungen

62 « Non itaque e rerum ipsarum orationumque natura sapor odorve omnis existi-
mandus est, sed tum res, tum orationes ipsae a venis aliquando et viis, per quas permeant,
saporem et odorem accipiunt. Saporem igiturpropositionum, ut dixiy non tarn scientia quam
prudentia diiudicat. Quocirca quaepropositio haeresim sapiat, quae contra non sapiat, non theologi

quivis, sed prudentes solum atque experientes poterunt iudicare » (390 b).
63 A.a.O. 390b-391 a. «Itaque, ut semel flniamus, cum non sit cuiusvis male sonan-

tem propositionem a bene sonante distinguere, prudentissimi theologi, quod iam iterum
ac saepe dixi, consulendi a iudicibus ecclesiae sunt, nisi volunt in harum rerum iudiciis
vehementer errare» (391b).



70 Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten

verraten jedoch, daß sie ohne sonderliche Überlegungen geschrieben
worden sind. Die erbauliche, von frommen Leuten abgefaßte Literatur
verfehlt sich vorzugsweise hier, insofern sie sich mehr durch devote
Glut als durch Vernunft auszeichnet. Sie ist oft eher harmlosen
Charakters, so daß sie von den Glaubenstribunalen nicht untersucht zu
werden braucht. Wofern sich freilich Stolz und Mißachtung der
kirchlichen Autorität in ihr finden sollten, sind die Richter zum Handeln
verpflichtet. Nicht selten stellen derartige Bücher einen « Anhang der
Häresie» dar64.

An letzter Stelle steht der «ärgerniserregende Satz». Dazu zählen
namentlich Äußerungen, die geeignet sind, den «Schwachen» Anstoß
zu geben. So etwa wenn man von der Ohrenbeichte das Unbequeme
hervorhebt oder wenn man wahre oder erdichtete Geschichten über
den schlechten Lebenswandel des Klerus publiziert65.

Mit diesen Erörterungen beschließt Cano seine Handreichung für
die am Inquisitionsprozeß Beteiligten. Zwei Gründe haben ihn bewogen,

sie vorzutragen. Die eigene Gerichtserfahrung hatte ihm gezeigt,
daß Juristen nicht zureichend gerüstet waren, die immer komplizierter
werdende Materie zu bewältigen. Wie Beispiele belegen, waren
Fehlurteile die Folge, die dem Ansehen der Institution und dem Wohl der

Kirche abträglich waren. Sodann möchte er die Rolle der Theologen
neu beschreiben. Nicht irgendwelche sind zu konsultieren, sondern nur
solche, die über ein hervorragendes Maß an Wissen und Klugheit
verfügen. Cano läßt mit überraschendem Freimut durchblicken, daß er mit
vielen Kollegen höchst unzufrieden ist, weil sie seinen strengen
Forderungen nicht entsprechen. Theologen undjuristen werden angesichts
der bedrohlichen Situation Spaniens zu einer rigorosen Haltung aufgerufen.

Es spricht für sein Selbstbewußtsein, daß er sich an entscheidenden

Stellen selbst als Autorität empfiehlt. Er weiß sich als Experten, an
dem sich andere messen lassen müssen. Man wird gut daran tun, sich
dieser Einschätzung zu erinnern. Künftige Konflikte sind vorgezeichnet,

denn Cano erscheint kaum geneigt, anderslautende Voten zu

respektieren. Daß aus seiner Diagnose der religiösen Lage Spaniens
praktische Konsequenzen folgen sollen, ist gleichfalls nicht zweifelhaft.

64 A.a.O. 392a-393b.
6i A.a.O. 393b-394a.
66 Vgl. J. I. Tellechea Idi'goras, El arzobispo (Anm. 14), II, 127 und 185 (Aussage

von Don Luis de Rojas nach einem Bericht von fr. Luis de la Cruz OP). S. ferner J. L.
Gonzalez Novali'n, El inquisidor general (Anm. 11), Bd. 1, 310-329.



Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten 71

Klar ist nun aber auch geworden, daß Canos späteres Verhalten nicht
allein persönlichen Motiven entspringt, so unleugbar Ressentiments

mitspielen. Ihm korrespondiert vielmehr eine bis ins Detail ausgearbeitete

Konzeption, die dem erbitterten Ringen, das sein Gutachten
auslösen wird, den theoretischen Hintergrund gibt.

II. Cano und der Catechismo Christiano Carranzas

1. Das Gutachten Canos von 1559

Daß Cano mit Spannung auf das Erscheinen von Bartolome
Carranzas Catechismo Christiano gewartet hat, versteht sich nach dem Gesagten

von selbst. Schon der Umstand, daß die Publikation eines großen
Werkes streng dogmatischen Inhalts in der Volkssprache bevorstand,
mußte seine Neugierde und seine Bedenken wecken. Lebhaft erzählt
ein Zeuge des Prozesses, wie sich Cano im Konvent S. Pablo in Valla-
dolid — wohl im September 1558 - nach einem nächtlichen Einbruch in
die Zelle eines Mitbruders gewaltsam ein Exemplar des Werkes
beschafft hat66. Er weiß auch zu berichten, daß er eines Tages den

Generalinquisitor Fernando de Valdés aufgesucht und auf dessen

Schreibtisch den Catechismo gesehen habe. Daraufhin habe er die

Bemerkung gemacht, in diesem Buch gebe csjnconvenientesy cosaspor las

quales no dehia consentir leer, woraus hervorgeht, daß sich Cano bereits ein
festes Urteil gebildet hatte. Der Erzbischof habe das gerne vernommen
und den Gast beauftragt, verdächtige Dinge zu notieren67. Bei diesem

ersten Kontakt blieb es jedoch nicht, zumal Fernando de Valdés die
Mitarbeit eines der prominentesten Theologen Spaniens, dessen

gespanntes Verhältnis zu Carranza ihm bekannt war, außerordentlich
gelegen kommen mußte. Wir wissen nämlich, daß sich die Inquisition
seit August 1558 — möglicherweise sogar noch früher — mit der Prüfung
des Catechismo befaßt hat68. Der offizielle Auftrag an Cano ließ nicht auf
sich warten. Er erging an ihn, Domingo Soto und Domingo de Cuevas,
der Cano eng verbunden war, am 15. November 1558. Im Mandat heißt

67 A.a.O. 185 f. S. auch DH I, 161-163.
68 Vgl. Bartolomé Carranza de Miranda, Comentarios sobre el Catecismo Christiano.

Ediciön critica y estudio histörico porj. I. Tellechea Idigoras, 2 Bde., Madrid 1972. Hier
I, 53f.



72 Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten

es, sie möchten das Buch des Erzbischofs von Toledo «sehen und
untersuchen», desgleichen die Werke des Dr. Constantino Ponce de la
Fuente und des Fray Luis de Granada. Sie sollten sie begutachten und
todo lo malo o sospechoso o errôneo aufzeichnen69. Das amtliche Geheiß war
für Cano kaum mehr als eine Formsache. Seit Oktober hatte er an der
Zensur privat gearbeitet, die er allerdings aus taktischen Gründen bei
sich behielt und erst Anfang April 1559 seinem Auftraggeber
überreichte70.

Nun zum Votum selbst! Schon der erste Satz nimmt das abschließende

Urteil vorweg: Der Catechismo ist schädlich für das christliche
Volk71. Wer die in den Loci vorgetragenen Überlegungen kennt, wird
nicht sonderlich überrascht sein, da allen Erörterungen die These

zugrundelag, Theologie gehöre allein in die Hände erfahrener und

kluger Männer. Die herbe Kritik, die dort weniger gebildeten und

umsichtigen Theologen zuteil wird, muß in helle Empörung umschlagen,

wenn Carranza im Vorwort eines Katechismus erklärt, er wolle
selbst schwierige Fragen in der Volkssprache behandeln72. Sein
Vorhaben rechtfertigt er mit dem Hinweis auf das Unheil, das in Spanien in
Umlaufbefindliche Catecismosj Doctrinas cristianas angerichtet haben73.

Dem Übel soll also ein positiver Entwurf gegenübergestellt werden.
Daß dies Canos Intentionen schroff zuwiderläuft, wissen wir bereits.

Auf das eingangs zitierte Verdikt folgt die Begründung. Das Buch wolle
auf spanisch Gegenstände der Heiligen Schrift und der Theologie bie-

69 Fray Bartolomé Carranza. Documentos histöricos, VI (Audiencias III (1563), ed.

J. I. Tellechea Idi'goras (Archivo Documental Espanol, XXIII), Madrid 1981, 186f.
Abgekürzt DH VI.

70 Vgl. F. CabaLlero, Vida (Anm. 60), 622. Soto hat sein Votum spätestens am 12.

Februar 1559 abgeliefert. Vgl. DH VI, 222f.
71 Text DH VI, 225—364. Die lateinische Fassung des Gutachtens s. bei J. Sanz y

Sanz, Melchor Cano. Cuestiones fundamentales de crftica histörica sobre su vida y sus

escritos, Madrid 1959, 481—538. Mit Cano hat der Dominikaner Domingo de Cuevas

unterzeichnet, aber sein Anteil war wohl kaum mehr als eine Formsache. Von beiden wird
gesagt, daß sie «un parecer y de un corazön» waren. DH I, 99f.

Den Catechismo (Anm. 68) zitieren wir nach Band und Seitenzahl. Hier: I, 109:
«Materias y cuestiones tan arduas... en lengua vulgär».

I, 109. Vgl. etwa J.-R. Guerrero, Catecismos espanoles del siglo XVI. La obra

catequética del Dr. Constantino Ponce de la Fuente, Madrid 1969. Ders., Catecismos de

autores espafioles de la primera mitad del s. XVI (1500-1559), in: Repertorio de la

historia de las ciencias eclesiästicas en Espafta, t. 2, Salamanca 1971, 225-260. Ferner M.
Paz Aspe Ansa, Constantino Ponce de la Fuente. El hombre y su lenguaje, Madrid 1975.
K. Wagner, El doctor Constantino Ponce de la Fuente. El hombre y su biblioteca, Sevilla
1979.



Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten 73

ten, die ob ihrer Schwierigkeit unverdaulich seien, selbst wenn man sie

in kleinen Stücken und in klarem Stil darreiche. Man möge sich
vielmehr an Paulus und Papst Gregor halten, die beide Kindern feste Speise

verweigerten und, falls man das nicht nachahmte, eher mit Schaden als

mit Nutzen rechneten. Wenn Carranza beteuere, sein Werk sei für
Anfänger geschrieben, hätte er es deren Fassungsvermögen anpassen
sollen, denn die Leute seien «dumm und schwächlich»74. Auch die
Absicht des Erzbischofs, den Pfarrern und den mit der öffentlichen
Unterweisung des Volkes betrauten Personen eine solide Handreichung

zu geben, wird zurückgewiesen. Daraus folge nämlich, daß das

Priestern, Richtern und Prälaten übertragene Amt in die Hände von
Frauen und einfachen Männern gelegt werde. Das professionelle
theologische Geschäft mit seiner genauen Kenntnis der Glaubensartikel,
Konklusionen und Argumente, die Lehre von Materie und Form der
Sakramente, die Zeremonien, die Moraltheologie mit ihrem Vermögen,
zwischen gut und schlecht, vollkommen und unvollkommen zu
unterscheiden, werde letztlich zu einer Sache für Frauen7'.

Man könnte hier innehalten, denn die Sätze zeigen hinlänglich dies :

Cano geht es zunächst gar nicht darum, diesen oder jenen Irrtum
nachzuweisen oder gar Vorschläge zu unterbreiten, wie ein Katechismus im
spanischen 16. Jahrhundert auszusehen hätte. Das Urteil setzt viel
radikaler an : Es gibt der Uberzeugung Ausdruck, daß ein derart weit
gefaßtes Unternehmen fast notwendigerweise verworfen werden muß,
weil man die wissenschaftliche Theologie nicht so popularisieren darf,
wie das hier versucht worden ist. Platz hat in der Kirche nur einfache
Devotionsliteratur der vorhin beschriebenen Art.

Womöglich noch schroffer fährt Cano fort : Wer den Leuten Details
der Sakramentenlehre vortrage und die Rolle des Priesters bei der

Spendung beschreibe, handele so, als nehme er die Religion selbst weg,
er profanisiere die Mysterien und mache sie öffentlich. Am Ende werde

man sie wie Alltägliches behandeln und etwa jeglichen Respekt vor
liturgischen Geräten verlieren. Die Apostel hätten deshalb solche

Dinge nicht niedergeschrieben, sondern bloß mündlich tradiert76.

'1 A.a.O. 225 f. Solche und ähnliche Worte dienen fast immer zur Charakterisierung
des einfachen Volkes. Daß es auch in Spanien ein gebildetes Publikum gibt, das Bücher
liest, wird nirgendwo bedacht. Vgl. etwa J. A. Maravall, La literatura picaresca desde la
historia social (siglos XVI y XVII), Madrid 1986. V. G. de la Concha, El arte literario de
Santa Teresa, Barcelona 1978, 47-90.

75 A.a.O. 226.
A.a.O. 226f.



74 Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten

Wie soll man es mit der Bibellektüre halten Die Erfahrung habe

längst gelehrt, welchen Schaden sie Frauen und Ungebildeten zufüge.
Die Lutheraner hätten Bücher en lengua vulgar teutonica verfaßt, um die
Deutschen «gelehrter» zu machen. Das habe den Boden für den Samen
der Häresie bereitet77. An den alumbrados von Toledo zeige sich, daß

auch Spanien von solchen Problemen heimgesucht werde78. Cano
bleibt nun nicht bei diesen allgemeinen Worten stehen. In die Kategorie

der Unheil heraufbeschwörenden Schriften fallen die Mistica
Theologia Heinrich Herps und die Werke des Italieners Battista da Cre-

ma. Die Autoren kennen wir aus den Loci. Daß die Namen nun auch im
Gutachten genannt werden, ist ein sicheres Indiz für die Gefahr, die
nach Cano von ihnen ausgeht79. Wiederum dürfen wir annehmen, daß

er nicht bloß diesen oder jenen Theologen meint, sondern die

volkssprachliche Literatur insgesamt.
Der Umstand, daß diese Attacke einen persönlichen Hintergrund

hat, illustriert mehr als Worte und Argumente den tiefgreifenden
Mentalitätswandel, der sich in jenen Jahren vollzogen hat. Bezeichnend
dafür ist der Fall des Battista da Crema (Carioni), mit dem Cano auf

eigentümliche Weise verbunden ist80. Der Name erinnert an eine Phase

in seiner theologischen Entwicklung, von der er sich seit einigen Jahren
distanziert hat, wohl ohne einen wichtigen Aspekt durchschaut zu
haben. Möglicherweise hat er während eines Aufenthalts in Italien

77 A.a.O. 227f.
7" A.a.O. 228.
7'' Zu Heinrich Herp (f 1477) s. L. Verschueren, Leven en Werken van Hendrik

Herp, in: CFN 2 (1931) 345—393. Die deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasserlexikon,

hrg. v. K. Ruh, Bd. 3, Berlin 1981, Sp. 1127-1135 (B. de Troeyer). B. de
Troeyer, Bio-Bibliographia Franciscana Neerlandica saeculi XVI, t. II, Nieuwkoop
1970, 129-151 u. Ante saeculum XVI, t. I, Nieuwkoop 1974, 108-123. Über den Einfluß
Herps in Spanien s. T. Martin Hernandez, Enrique Herp (Harphius) en las letras

espanolas, Avila 1973, 104-123 (über Dominikaner). J. Martin Kelly, Enrique Herp.
Directorio de contemplativos, Madrid 1974, 15—240. J. S. Da Silva Dias, Correntes de

sentimento religioso em Portugal (séculos XVI a XVIII), t. I, Coimbra 1960, 254—257 u.ö.

Vgl. P. Groult, Los mfsticos de los Paises Bajos y la literatura espiritual espanola del siglo
XVI, Madrid 1976, 95—100. In Coimbra erschien 1533 der Espelho de perfeycam, 1551

der Espejo de perfecion in Alcalà. Im Index von 1559 heißt es : «Theologia mystica o, por
otro nombre, Espejo de perfection, de Henrico Herpio, en romance». J. M. de Bujanda,
Index (Anm. 5), nr. 590, 544. Vgl. B. de Troeyer, Bio-Bibliographie t. II, nr. 225, 136
und 225bis, 138.

*" Zu Leben und Werk S. Pezzella, DBI 20, 115-118. L. Bogliolo, Battista da

Crema. Nuovi studi sopra la sua vita, i suoi scritti, la sua dottrina (Biblioteca del «Sale-
sianum» 21), Turin 1952. Über Werke 14—24. Verurteilung in Rom am 29. Juli 1552

(13).



Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten 75

anläßlich des Generalkapitels des Ordens in Rom 1542 Werke des

Battista da Crema kennengelernt. Der Regularkanoniker Serafino da

Fermo hatte sie bearbeitet und unter seinem Namen drucken lassen81.

Uns interessiert hier allein der Trattato délia cognizione e vittoria di se

stesso, der 1538 in Mailand und 1541 in Venedig erschienen war82. Ob
Cano den eigentlichen Verfasser, Battista da Crema, gekannt hat, bleibt
ungewiß. Es scheint, daß er Serafino da Fermo für den Autor hielt83.

Daß er die Schrift unter dem Titel Tractado de la victoria de si mismo

übersetzte und für ein größeres spanisches Laienpublikum herausbrachte,

ist sehr bezeichnend. Cano muß ein waches Gespür für dessen
spirituelle Bedürfnisse gegen Ende der vierziger Jahre gehabt haben. Das

Büchlein fand weite Verbreitung; drei Auflagen sind uns bekannt84.
Daß er mit seiner Wertschätzung des Italieners nicht allein stand,

belegen die etwa gleichzeitig erschienenen Obras espirituales de Don

Serafino de Fermo in der Übertragung des Buenaventura de Morales85.

Daß auch sie zunehmend vom Argwohn der Inquisition begleitet
waren, zeigt die schließlich erfolgte spanische Indizierung86. Dasselbe

Schicksal ereilte Battista da Crema. Wenig früher war er durch den
römischen Index Pauls IV. verboten worden87. Cano hatte ihn schon

*' So V. Belträn de Heredia, Las corrientes (Anm. 19), 70 f.
82 Vgl. G. Feyles, Serafino da Fermo. Canonico Regolare Lateranense (1496—1540).

La vita — le opere — la dottrina spirituale, Rom 1941. Werke 51—60, die italienischen
Ausgaben 61-66, die spanischen 67-71. Crema als Hauptquelle 72-75.

81 Wir zitieren die moderne Ausgabe von V. Belträn de Heredia, Melchor Cano,
Domingo de Soto, Juan de la Cruz. Tratados espirituales, Madrid 1962, 21—74. Estudio
preliminar des Herausgebers 3-17. Am Ende des Prologs heißt es (23) : «Que viendo yo
cuânto mal recabdo hay de libres en nuestro romance castellano que competentemente
ensenen esto, me movi a tomar la fatiga de algunos dias en escribir este tratado, sacando lo
mejor dél de la lengua italiana, en la cual lo hallé escrito por un varön de gran espiritu y
experiencia en las batallas espirituales».

81 In Valladolid 1550, in Toledo 1551 und 1553. Vgl. J.M. de Bujanda, Index
(Anm. 5) 540. Catälogo colectivo de obras impresas en los siglos XVI al XVIII existentes
en las bibliotecas espanolas, Letra-C, Madrid 1972, nr. 349 u. 350 verzeichnet die von
Valladolid 1550 nicht. V. Belträn de Heredia, Tratados... (Anm. 83), 17 bemerkt, daß

er sie nicht habe finden können.
85 Vgl. Catälogo colectivo (Anm. 84), Letra-S, Madrid 1979, nr. 1132-1134. Sie

erschienen 1552 und 1554 in Salamanca sowie 1556 in Antwerpen bei Martin Nucio, dem
Verleger von Carranzas Catechismo. Nr. 1135 ist eine Ausgabe Coimbra 1551 verzeichnet.
Nach J.M. de Bujanda, Index (Anm. 5), 540 hat es noch eine Medina del Campo 1554
gegeben.

86 Vgl.J. M. de Bujanda, Index (Anm. 5), 539 f. : «Seraphino de Fermo, en romance y
en otra qualquiera lengua vulgar».

81 Vgl. H. Reusch, Die Indices librorum prohibitorum des sechzehnten Jahrhunderts,
Tübingen 1886, 180: «Baptista Crem, opera omnia.» Der Index von 1564, a.a.O. 255:
«Baptistae Cremensis opera omnia, quamdiu non prodierint emendata».



76 Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten

1556 für verdächtig gehalten; er berichtet von Cremas Verurteilung
durch die römische Inquisition88. Wir dürfen annehmen, daß er die

spanische Indizierung von 1559 bejaht und vielleicht sogar an ihr
mitgearbeitet hat, ohne zu wissen, daß er seine eigene Ubersetzung
mitverbot. Welche schlechten Erfahrungen er mit der geistlichen Literatur
gemacht haben muß, mag man daran ermessen, daß er selbst einen
bedeutsamen Abschnitt seiner eigenen Arbeit liquidierte. Folgender
Umstand illustriert das: Im Kapitel 11 des Tractado stellt er seinen

Lesern zwei empfehlenswerte Bücher vor. Genannt werden Savonaro-
las De simplicitate vitae christianae und wiederum eine Schrift Serafino da

Fermos, der Specchio interiore. Er nennt sie « äußerst nützlich » und hatte
sich deshalb vorgenommen, sie bald ins Spanische zu übertragen89. Den
Plan hat er jedoch, wohl weil inzwischen sein Sinneswandel eingetreten
war, nicht ausgeführt. Im Jahre 1551 erschien eine portugiesische Version

des Specchio interiore 90.

Erst auf diesem Hintergrund wird sichtbar, wie sehr Cano — etwa
seit Mitte des Jahrhunderts — seine Position gegenüber reformerischen
Bestrebungen geändert hat. Aus der Uberzeugung, solche Bücher seien

für ein breites Publikum nützlich, ist eine scharfe Gegnerschaft geworden,

die in Carranzas Catechismo das passende Objekt gefunden zu haben

glaubt. Von anderen Beispielen der Aversion werden wir noch hören,
so daß sich ein weites Panorama einer Literatur auftut, die es aus dem
Verkehr zu ziehen gilt, ehe der Schaden irreparabel wird.

Zurück zum Gutachten Die heftige Reaktion auf die genannten
Autoren und ihr Umfeld hat ihren nächsten Grund in der Tatsache, daß

jüngst protestantische Zirkel in Spanien aufgedeckt worden waren. Da
nun im Catechismo noch mehr heilige Dinge in der Volkssprache
verbreitet würden als in der gesamten geistlichen Literatur zusammen —

88 Den Brief an M. Vanegas s. Anm. 60.- In den Loci, 1. XII, c. 5 (172 a) heißt es : «et
Baptistae (Cremensis) doctrina... Romae est condemnata». Gemeint ist wohl das Urteil
von 1552.

89 Ed. cit. 47: «Es también singular libro el De simplicitate vitae christianae de fray
Jerônimo de Ferrara y otro que esta escrito en lengua italiana llamado Espejo interior, que
por ser extremadamente provechoso, trabajaré que en breve se traslade en nuestra castel-
lana». Zum Einfluß Savonarolas s. M. Bataillon, Sur la diffusion des œuvres de Savo-

narole en Espagne et au Portugal 1500—1560), in : Mélanges de philologie, d'histoire et de

littérature offerts à M. Joseph Vianey, Paris 1934, 93—103. Ders., De Savonarole à Louis
de Grenade, in: Revue de Littérature comparée 16 (1936) 23—39. Die spanischen

Übersetzungen des 16. Jahrhunderts s. bei A. Huerga, Savonarola. Reformador y profeta,
Madrid 1978, XVI f.

90 Vgl. V. Beltrân de Heredia, Tratados (Anm. 83), 13.



Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten 77

man denke bloß an die Erlaubnis der Bibellektüre —, möge man die
Gefahr ermessen, die sich aus der Verbreitung des Werkes ergeben
müßten. Die Konsequenzen wären nicht sehr von denen verschieden,
die man bereits aus anderen Ländern kenne91. Das Verdikt trifft aber

nicht nur erbauliche Bücher, sondern auch die gegen die Reformatoren
zielende theologische Argumentation. Der Grund will zunächst nicht
recht einleuchten. Gleichwohl bleibt Cano seinen Prinzipien treu. Er
meint, Polemik könnte einen weniger überzeugenden Eindruck hinterlassen

als die Irrlehre selbst. Ein ungebildetes Publikum dürfe nicht
erfahren, daß Theologen über Dinge disputierten, die es problemlos
glaube. Nichts anderes gelte übrigens auch für die von Carranza
anvisierten hombres de letras. Kontroverstheologie habe in diesem Katechismus

keinen Platz. Weil in Spanien keine häretischen Bücher zirkulierten,

so lautet der der Realität widersprechende Gedanke, brauche man
keine Medizin gegen das Gift. Man sollte vielmehr dieses, falls vorhanden,

aus dem Land schaffen oder dafür sorgen, daß es erst gar nicht nach
hier gelange92. Anders gesagt: Die Häresie soll nicht von innen widerlegt,

sondern von außen abgewehrt werden Um sich gegen zu erwartende

Einwände zu sichern, beteuert Cano unvermittelt, er wolle nicht
über Glauben und Religion des Verfassers richten, sondern lediglich
über dessen Buch, von dem er schon jetzt, ehe die Prüfung im einzelnen

begonnen hat, sagt, es enthalte skandalöse, verwegene, übelklingende
und sogar häretische Sätze93.

Für die durch Angst geprägte Mentalität Canos ist bezeichnend, daß

er selbst in eher harmlosen Formulierungen Gefahren wittert. Carranza

begründet sein Vorhaben mit dem Hinweis auf die anpassungsfähige
Taktik des Teufels, der sich heutzutage studierter und redegewandter
Männer bediene, um gegen das Evangelium zu streiten. Cano faßt dies

nun nicht etwa als Kritik an den Häretikern auf, sondern als Lob,
insofern das Volk höre, daß es unter den Protestanten gebildete Leute
gebe. Eine derart ehrenvolle Aussage dürfe man jedoch nur von solchen

machen, die wirklich Philosophie und Theologie studiert hätten94.

Erneut bestätigt sich : Hinter der Bewertung einzelner Sätze liegt eine

negative Einschätzung des Durchschnittslesers, dem man Glaubens-

51 A.a.O. 228.
92 A.a.O. 229 f.
93 A.a.O. 230.
94 A.a.O. 231. Vgl. Catechismo, AI pfo lector de este libro, I, 109.



78 Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten

Wahrheiten und historische Tatsachen — wenn überhaupt — nur in simpler

Form vermitteln darf.

Nirgendwo äußert sich im 16. Jahrhundert eine Vorentscheidung
ähnlicher Art markanter als in den Kontroversen um Nützlichkeit und
Erlaubtheit der Bibellektüre. Es lohnt sich, zunächst Carranza zu hören,
der seiner These einen Überblick über die neuere Geschichte des

Problems in Spanien vorausschickt. Zwei Meinungen stünden sich
traditionell gegenüber. Während sich die einen zugunsten einer Übersetzung
der Heiligen Schrift aussprächen, opponierten die anderen, so daß man
eine allgemein akzeptierte Lösung nicht habe finden können. Auch
Trient habe keine Entscheidung gebracht; andere Gegenstände hätten
seinerzeit Vorrang gehabt95. Vor dem Auftreten Luthers sei seines

Wissens nirgendwo die Bibel in der Volkssprache verboten gewesen. In
Spanien hätten die katholischen Könige solche Versionen anfertigen
lassen, solange die drei Religionen zusammengelebt hätten. Als jedoch
die Inquisition festgestellt habe, daß nach der Vertreibung der Juden
einige Konversen ihre Söhne an Hand der in Ferrara gedruckten Bibeln
unterwiesen hätten, seien Übersetzungen in Spanien verboten worden.
Es habe allerdings immer eine Leseerlaubnis für Klöster, Kollegien und
unbescholtene Personen gegeben96. Die Reformation habe die Situation

verändert, woraufhin die Kirche die nötigen Maßnahmen ergriffen
habe. Wo es das Volk am Gehorsam habe fehlen lassen — so etwa in
Teilen Deutschlands —, habe man neue Versionen veranstaltet und
Bücher gegen die vorhandenen geschrieben. In Italien, Frankreich und
Flandern habe man indes sämtliche häretischen Schriften und Übersetzungen

verboten und allein solche zugelassen, die von Katholiken
angefertigt worden seien. In England hätten Philipp und Maria sofort

volkssprachliche Bibeln aus dem Verkehr gezogen97. In Spanien seien
sie generell untersagt worden, um Ausländern jegliche Möglichkeit zu

nehmen, ungebildete Personen zu verführen. Als man hierzulande
Protestanten entdeckt habe, hätten sich solche Maßnahmen gerechtfertigt.
Die Neigung des Menschen zu Neugierde und die Dunkelheit der
Schriften sprächen dafür.

95 Vgl. H.Jedin, Geschichte des Konzils von Trient, Bd. II, Freiburg 1957, 54—

59.
96 I, 110. Zu den in Ferrara gedruckten Bibeln s. EJ 6, 1234f. Vgl. J. Enciso, Pro-

hibiciones espanolas de las versiones biblicas en romance antes del Tridentino, in: EB 3

(1944) 531-560. Kl. Reinhardt, Die biblischen Autoren Spaniens bis zum Konzil von
Trient, Salamanca 1976, 102-104.

97 I, llOf.



Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten 79

Gleichwohl möchte sich Carranza diese rigorose Haltung nicht zu

eigen machen. Nach seiner Ansicht sollten solche Teile der Bibel allen —

auch Frauen — zugänglich sein, die Räte, Gebote, Mahnungen und

Exempel enthielten, nicht jedoch die dogmatischen Texte. Er hält es für
angebracht, in Volksausgaben nicht wörtlich zu übertragen, sondern

sinngemäß und paraphrasierend. Die Existenz derartiger Bibeln

vorausgesetzt, dürfe man die Lektüre der ganzen Schrift gestatten, wofern
die Leser fromm und verständig seien. Ihnen sei die Lektüre sogar eher

zu erlauben als denen, die des Lateins kundig seien, da der Heilige Geist
seine Schüler habe, die er erleuchte und denen er helfe98. Carranza

verweist auf Erfahrungen, die er selbst gemacht hat. Andererseits hätte

er denen, die diese Voraussetzungen nicht mitgebracht hätten, geraten,
nur erbauliche Schriften zu lesen. Schließlich gibt er der Zuversicht
Ausdruck, in ruhigeren Zeiten werde es mit Approbation der Bischöfe
und der Inquisition möglich sein, die Bibellektüre mit größerer Freiheit
zu gestatten. Sodann merkt er an, er habe sich zu seiner Ansicht, die
zwischen den Fronten liege, in Trient entschlossen99.

Wie Cano auf solche Gedanken reagieren wird, ist unschwer zu

erraten, aufschlußreich sind indes die von ihm eingeschlagene Taktik
und einige Überlegungen, die bereits Gesagtes illustrieren. Er sieht in
Carranzas Erwägungen, ob und wie man die Schrift übersetzen soll,
nichts als eine gefährliche Unklugheit. Eine Diskussion der Vorschläge
hält er für überflüssig, da die Inquisition längst eindeutig Position
bezogen hat. Weitere Worte sind dem Ansehen der Institution abträglich

und geben dem Volk Ärgernis. Daß sich seine Argumentation
vornehmlich gegen die auch Frauen zu konzedierende Freiheit richtet,
verwundert nicht. Immer wieder polemisiert er gegen diesen Punkt.
Die Bibellektüre widerspreche ihrem « Beruf», zumal wenn sie verheiratet

seien. Selbst Heilige hätten — trotz der ihnen zur Verfügung
stehenden Glossen — erhebliche Probleme mit dogmatisch schwierigen
Stellen gehabt. Und erst recht Frauen Jede Diskussion sei unnütz, da

98 I, 114 f. «No quiero dejar de decir que, siendo trasladada de esta manera, hay
algunas personas de tan buen seso, y de juicio tan reposado, y tan buenos y devotos, que se
les podrla dar toda la Escritura, tan bien y mejor que a muchos que saben latin y tienen
otras letras. No digo esto porque las ciencias que por don de Dios se comunicaron a los
hombres no tengan su lugar en la Escritura, sirtoporque el Espiritu Santo tiene sus discipulosy
los alumbra y ayuda» (114).

99 1,115. S. auch J. I. Tellechea Idi'goras, Juan de Valdés y Bartolomé Carranza. Sus

normas para leer la Sagrada Escritura, in: RET 22 (1962) 373-400.



80 Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten

sich die spanische Inquisition unzweideutig geäußert habe. Auf das

schlechte Beispiel anderer Länder brauche man angesichts der alumbra-
dos nicht zu rekurrieren100.

Und weiter : Eine Erlaubnis für fromme Laien sei eine Mißachtung
der Schultheologie, insofern man indirekt deren Nutzen für die Exegese

leugne. Ja, noch schärfer: Die Behauptung, ohne Latein und Studium
die Schrift zu verstehen, sei höchst verwerflich. Dies stelle nämlich
einen so außerordentlichen Weg dar, daß er in Wahrheit ein Wunder
sei. Auch Carranzas Kompromißvorschlag, Frauen sollten die Bibel

unter Anleitung gelehrter Priester lesen, wird zurückgewiesen. Da dafür
öffentliche Räume nicht zur Verfügung stünden, müßte man in Winkel
bei verschlossenen Türen ausweichen. Der Hinweis auf die Ereignisse
in Toledo und neuerdings «hier», womit auf die Entdeckung
protestantischer Konventikel in Valladolid angespielt wird, soll wohl als

Aufforderung an die Inquisitoren verstanden werden, solche Versuche
erst gar nicht zu erwägen101. Auch die Bemerkung, einst — in ruhigeren
Zeiten — habe man dem Volk Freiheit gewährt, stößt auf Kritik. Man
könnte daraus folgern, am Anfang sei die Lektüre üblich gewesen, so

daß man sie jetzt in Spanien erlauben solle. Der Gedanke, eine Auswahl
zu treffen, wird ebenfalls verworfen. Das Alte Testament berichte
Geschichten, die für das einfache Volk unerbaulich und schädlich seien.

Den Gläubigen angepaßte Kommentare zu verfassen, lehnt Cano ab.

Das sei ein äußerst schwieriges Unterfangen, es sei denn, man hätte
einen heiligen Augustinus, den es jedoch derzeit nicht gebe. Und
wiederum beruft er sich auf das schlechte deutsche Beispiel, das man in
Spanien nachahmen würde. Kurzum : Carranzas Vorschläge werden für
unklug, gefährlich und der Gesetzgebung der Inquisition widersprechend

erachtet. Das Glaubenstribunal wird ermahnt, größere Sorgfalt
und Strenge walten zu lassen. Ausnahmen sollten weder Bischöfen noch
Beichtvätern gestattet sein. Insbesondere darf dem unersättlichen
Verlangen der Frauen nach Unterweisung nicht stattgegeben werden. Der
Abschnitt schließt mit dem Ruf nach dem « Feuermesser », um die bösen

Früchte abzuschneiden102. Auch diesmal sprechen die Worte für sich, so

daß an der Härte des Urteils nicht mehr zu zweifeln ist.

100 A.a.O. 232-235.
101 A.a.O. 235 f. Vgl. die Beiträge in dem Sammelband vonj. I. Tellechea Idi'goras,

Tiempos recios. Inquisiciön y heterodoxias, Salamanca 1977.
102 A.a.O. 237f.



Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten 81

Im Rekurs Carranzas auf die Praxis der frühen Kirche als Modell für
heute erblickt Cano ebenfalls eine Herausforderung. Er sei geeignet, die
Autorität der jetzigen Kirche zu schwächen. Auch die Ansicht, die
Katechese des Volkes habe in diesen Tagen einen Tiefstand erreicht,
gibt Anlaß zu Tadel. Sie wird als eine der vielen hyperbolischen
Redeweisen des Verfassers disqualifiziert, die eine Geringschätzung der

kirchlichen Amtsträger begünstigt. Es sei stets ein schlechter Rat gewesen,

die Eltern bloßzustellen. Heute habe man sich mehr denn je zu

hüten, Fehler der Vorgesetzten zu verbreiten. Schließlich habe Luthers
Reformation unter dem Vorwand begonnen, eine Reform der Kirche
einzuleiten103.

Die im Catechismo versuchte Wiederbelebung des Geistes der Alten
Kirche berührt einen höchst neuralgischen Punkt in Canos Denken. Er
hält diesen Gedanken für eine der gefährlichen Thesen des Buches. Die
Lutheraner hätten sich gerade auf ihn berufen104. Er erinnere an die
Kommunion unter beiderlei Gestalt, an die Wahl der Bischöfe unter
Beteiligung des Volkes und an die des Papstes unter Konsens des Kaisers

sowie an die Weihe verheirateter Männer. Ferner verweise man
darauf, daß früher keine Häretiker verbrannt worden seien und daß es

keine Exkommunikation gegeben habe. An sich ist es freilich auch nach
Cano möglich, über solche Beispiele zu predigen, er meint aber, heute
sei das ganz und gar unangebracht : Aus den « Starken » von einst seien
nämlich jetzt «Schwache» geworden. Carranza muß sich den Vorwurf
gefallen lassen, mit seiner « Regel » den Dienern des Bösen die Artillerie
zu liefern, um die bisher standfeste Kirche unter Beschuß zu
nehmen105.

Vielleicht noch typischer für den verzweifelten Versuch Canos,

jegliche Kritik vom Amt fernzuhalten, ist ein weiterer Text, der die
extrem divergierenden Konzeptionen der beiden Theologen eindringlich

vor Augen führt. Der Bischof, heißt es im Catechismo, müßte die
Konklusionen und die aus der Heiligen Schrift abgeleiteten Wahrheiten
kennen, ferner die Irrtümer, die zu widerlegen seine Aufgabe sei106.

H» A.a.O. 238.
"M Catechismo I, 121. Dazu Cano: «Esta proposiciön tomada assl generalmente como

et autor la pronuncia, es a nuestroparecer una de laspeligrosas que ay en ellibro, sobre la cual los
lutheranos han fundado muchos errores».

11.5 A.a.O. 240f.
11.6 1, 141 f., wo das Ideal theologisch gebildeter Bischöfe beschrieben wird. So etwa:

« Muchos hay doctores y no pastores ; pero todos los pastores, de su oficio, son doctores... »

(142). Zum Bischofsideal s. J. I. Tellechea Idi'goras, El obispo ideal en el siglo de la



82 Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten

Statt sich diese Forderung, wie man erwarten sollte, zu eigen zu machen,
weist Cano sie entschieden zurück. Er empfindet es als ungehörig, einen
solchen Satz auf Spanisch zu sagen, da aus ihm Geringschätzung der
Oberhirten folge. Tatsächlich entsprächen, wie er freimütig zugibt, nur
sehr wenige Prälaten diesem Anspruch. Er wirft aber Carranza vor, den
lectores vulgares Ärgernis zu geben, weil sie daraufhin die meisten Bischöfe

für Ignoranten halten müßten — und zwar in Hinsicht auf einen
wesentlichen Punkt ihres Amtes. Mangelndes Wissen beurteilt also

Cano anders als der Erzbischof von Toledo. Um eine Begründung ist er
nicht verlegen: Die heutigen Häresien seien nicht neu, sondern nur
Wiederauflagen längst verurteilter Irrlehren. Gebraucht würden daher
nicht theologisch geschulte Prälaten, sondern solche, die die Häresien
mit Klugheit da fernzuhalten wüßten, wo sie noch keinen Eingang
gefunden hätten, und von dort zu verbannen, wo sie Fuß gefaßt hätten.
Es versteht sich, daß man, um so zu argumentieren, keine Theologie
benötigt. Ganz im Gegenteil Ein Theologe als Bischof brächte nur von
neuem längst verworfene Irrtümer in die Dikussion Und dies auf
Spanisch und unter den Augen des Volkes! Carranzas Ideale seien

geeignet, Fürsten und Päpste zu diskreditieren. Als Juristen hätten sie —

ohne Theologie - seit mehr als sechshundert Jahren die Kirche verwaltet.

Und endlich : Es sei übertrieben, alle Christen auf die ausdrückliche
Kenntnis sämtlicher Glaubensartikel zu verpflichten107.

Wiederum sprechen Canos Worte für sich selbst, aber nirgendwo
dürfte deutlicher geworden sein, welche Welten zwischen dem auf
Reform bedachten Erzbischof und dem bloß taktisch operierenden
Theologen liegen, der das einzige Heilmittel in einer kompromißlosen

reforma, Rom 1963. R. de Almeida, O bispo e a sua missâo pastoral segundo D. Frei
Bartolomé dos Mârtires, Porto 1964. H. Jedin, Das Bischofs-Ideal der Katholischen
Reformation. Eine Studie über die Bischofsspiegel vornehmlich des 16. Jahrhunderts, in :

Kirche des Glaubens — Kirche der Geschichte, Bd. II, Freiburg 1966, 75—117. J. Lopez
Martin, La imagen del obispo en el pensamiento teolögico-pastoral de Don Pedro de

Guerrero en Trento, in: AnAn 18 (1971) 11—352.
107 A.a.O. 262f. Ob Cano gewußt hat, was Franz von Vitoria dazu gedacht hat? In

seinem Kommentar zu STh II-II 2,8 beklagt er lebhaft die Ignoranz der Bischöfe, von der
er lediglich John Fisher freispricht. « Et ideo merito dolendum est de illis (episcopis),
praesertim quia cum ipsi teneantur scire subtilitates fidei et scribere contra haereticos, nec
sciunt nec scribunt, et alii qui non tenebantur scribere, scripserunt ». In : Comentario a la

Secunda secundae de Santo Tomas, ed. V. Beltràn de Heredia, t. I (BTE 2), Salamanca
1932, nr. 8, 76. Vgl. I. Sanchez, Responsabilidad del obispo en su diöcesis segün Francisco

de Vitoria, in: ScrTh 10 (1978) 467-518. U. Horst, Ekklesiologie und Reform.
Voraussetzungen und Bedingungen der kirchlichen Erneuerung nach Franz von Vitoria,
in: Revista de Histöria das Ideias 9 (1987) 117-160.



Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten 83

Defensive sieht und die großen theologischen Ideale eines Franz von
Vitoria vergessen zu haben scheint. Sichtbar wird ferner dies: Persönliche

Ressentiments haben allenfalls den Konflikt ausgelöst und
verschärft, erklären ihn jedoch nicht hinreichend; entscheidend war
vielmehr eine fundamental unterschiedliche Einschätzung der Situation in
Spanien und der pastoralen Möglichkeiten, ihr angemessen zu begegnen.

Daß der Generalinquisitor und seine Ratgeber Canos Gutachten
mit Genugtuung gelesen haben, darf als sicher angenommen werden.
Die allgemeine Kritik an Ziel, Sprache, Leserkreis und an den Ideen
einer Reformseelsorge haben — unabhängig von der Qualifizierung
einzelner Sätze — ausgereicht, die Indizierung des Catechismo in die Wege
zu leiten. Es ging aber nicht allein um dieses Buch. Daß Cano und seine

Hintermänner viel weiterreichendere Absichten verfolgten, wissen wir
aus den Loci, den Bemerkungen zu Herp, Crema, Tauler u.a. und aus

demAuftrag, den die Inquisition den Gutachtern gegeben hatte108. Eine
blühende geistliche Literatur sollte ebenfalls eliminiert werden. Soweit
wir sehen, ist ein separates Votum über die Schriften von Fray Luis de

Granada nicht verfaßt worden. Wahrscheinlich hat der Glaubensbehörde

genügt, was Cano zu dem Lob zu sagen weiß, das Carranza dem
Libro de oration spendet109. Er hat mehrere Punkte zu kritisieren. Fray
Luis beanspruche, alle Christen kontemplativ und vollkommen zu
machen sowie das Volk aufSpanisch Wahrheiten zu lehren, für die nur
wenige Theologen kompetent seien. Tatsächlich aber sei es so, daß nur
sehr wenigepopuläres danach verlangten, jenen Weg zu beschreiten. Die
meisten gerieten bei den ihrem Stand unangemessenen Übungen in

Von Tauler, der Loci, 1. XII, c. 10 (390a) mit Crema und Herp genannt worden
war, hören wir im Votum nichts. Zum Einfluß in Spanien s. T.H. Martin, Juan Tauler.
Obras. Ediciön, traducciôn y notas, Madrid 1984, 93—207. Auf den Index kamen 1559:
Instituciones de Thaulero, en romance. Vgl. J. M. de Bujanda, Index (Anm. 5), 497f. Es

handelt sich um eine Sammlung von Traktaten verschiedener Autoren, die 1551 in
Coimbra in spanischer Übersetzung erschienen war. Vgl. T. H. Martin, a.a.O. 184. Vgl.
auch A.J. Anselmo, Bibliografia das obras impressas em Portugal no século XVI, Lissabon
1926 (Nachdruck 1977), nr. 282, 78.

Zu diesem Buch s. A. Huerga, Fray Luis de Granada. Una vida al servicio de la

Iglesia, Madrid 1988, 109-116. B. Farrelly, Historia de un clâsico de la literatura espi-
ritual. El Libro de la Oraciôn y meditaciôn de fray Luis de Granada, in : Estudios
teolögicos y filosöficos (Buenos Aires) 10 (1979) 7-146. Ferner: F. de Ros, Los mlsticos
del Norte y Fray Luis de Granada, in : AIA 7 (1947) 5—30, 145—165. — Catechismo II, 391 :

« De la virtud y fruto de la oraciôn y de las otras partes de ella ha escrito tan bien el padre
fray Luis de Granada en el libro que hizo de la oraciôn mental, que pudiera yo excusar este

trabajo ».



84 Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten

Verwirrung. Er schreibe über Dinge, die lediglich einigen nützten, viele
jedoch gefährdeten, weil sie weder Kraft noch Fähigkeiten hätten, den

Forderungen gerecht zu werden110. Zu tadeln sei ferner, daß er einen
allen Ständen gemeinsamen Weg zur Vollkommenheit verheiße — und

zwar ohne die drei Gelübde111. Und schließlich generalisierend und
ohne jeden Beweis : Das Buch enthalte viele Irrtümer, die nach der
Häresie der alumbrados schmeckten. Daß Carranza den Libro de oration

uneingeschränkt empfehle, gereiche dem christlichen Volk zum
Schaden112.

Obschon seit den Loci jeder weiß, wohin der Stoß zielt, ist jetzt dies

mehr als deutlich : Das Verdikt über den Catechismo ist nur der Angelpunkt

einer viel umfassender angelegten Offensive gegen eine theologisch

anspruchsvolle Literatur in der Volkssprache, bei deren
kompromißloser Verurteilung streng dogmatische Einwände eher eine

zweitrangige Rolle spielen. Sie werden deshalb bezeichnenderweise in
allgemeiner und schwer greifbarer Weise vorgetragen. Daß die Attacke
gleichwohl wirkungsvoll war, zeigt die Indizierung113.

Auf die Zensurierung einzelner Sätze einzugehen, liegt außerhalb

unserer Absicht. Die seit den Loci bekannten Argumente für einen

repressiven Kurs treten in der generellen Kritik am Catechismo schärfer
und konsequenter hervor. Der Definition der Häresie gemäß zieht Cano

nirgendwo die persönliche Orthodoxie des Erzbischofs in Zweifel. Es

geht ihm allein um die « Bedeutung» seiner Worte und « um die Sorge in
Hinsicht auf den Schaden, den sie anrichten könnten»114. Der Schluß
des Votums nimmt diesen Gedanken nochmals auf. In Sachen des

Glaubens und der Religion habe man ohne Ansehen der Person zu
verfahren. Wie er mehrfach versichert, beurteilt er ausschließlich den

Wortlaut des Buches (de sola la escriturd). Die Person Carranzas sei nicht

110 A.a.O. 351. «La una, en que pretendiö hazer contemplativos e perfectos a todos, e

ensenar al pueblo en castellano lo que a pocos dél conviene, porque muy pocos populäres
pretenderân yr a la perfection por aquel Camino de frai Luis que no se desbaraten en los

exerçiçios de la vida activa conpetentes a sus estados ». Zu Canos Zensur vgl. A. Huerga,
Fray Luis de Granada (Anm. 109), 146-152.

1,1 A.a.O. 351 f.
112 A.a.O. 352. « Por tanto esta loa y abono de aquel libro de frai Luis es perjudiçial al

pueblo christiano». Vgl. auch a.a.O. 343, wo Fray Luis und Herp — wie die alumbrados —

der Mißachtung der «oraçion vocal e çerimonias e obras exteriores» geziehen werden.
113 Vgl- J-M. de Bujanda, Index (Anm. 5), 481-484.

A.a.O. 257. « Porque en toda esta çensura no es nuestro intentoperjudicar en unpunto a la

perssona, sino advertir la signifiçaciôn de suspalabras e proveer en el datio que podrian hazer, como

la religion Christiana nos obliga ».



Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten 85

Gegenstand der Diskussion. Das hohe Amt habe eher mäßigend auf die
Zensur gewirkt. Sehr aufmerksam habe er allerdings die Zeiten
berücksichtigt, in denen das Buch erschienen sei, sodann die Leser, ferner Stil,
Worte und endlich die Dinge selbst115. Würde der Erzbischof dies alles

bedacht und nicht auf verurteilte Werke vertraut haben, hätte er uns,
wiewohl tan cathôlico, nicht ein libro tan no câtholico gegeben116. Auch die

Verbeugung vor der Inquisition fehlt nicht. Das no câtholico des

Gutachtens möchte er dem Apostolischen Stuhl, dem Generalinquisitor
und dessen Ratgebern unterstellen. Gott möge das Sancto Officio schützen.

Gäbe es eines Tages diese Institution nicht mehr in Spanien, dann

verfügten die Feinde über Kirche und Staat117.

Wie breit die Kampagne der Glaubensbehörde angelegt war, zeigt
ein weiteres Votum Canos gegen zwei ungedruckte Schriften des

heiligen Juan de Avila118. Es handelt sich um den Tratado del amor de Dios
und den Kommentar zum De profundis1^. Beide werden als schädlich
und gefährlich qualifiziert und in die Nähe Luthers und der alumhrados

gerückt. Auch diesmal fehlt der Hinweis auf die schwierigen Zeitumstände

nicht. Bleibt zu erwähnen, daß Avilas berühmtestes Werk, die

Avisosy reglas Christianas sobre aquel verso de David <Audi, filial, indiziert
wurde120. Dasselbe Schicksal widerfuhr den Obras del christiano des

115 A.a.O. 364 «... que a la ffe e religion de laperssona, no la tocamos, antes su auctoridad en

parte nos ha hecho moderar la çensura, no embargante que quisiéramos mirar mds atentamente los

tiempos en que escrive, los lectores a quien escrive, el estilo epalabras con que escrive, e aun las cosas

que escrive».
116 A.a.O. 364: «... que si todo esto considerara, ni se fiera de libros danados, de que

en estos Comentarios se aprovechö, ni siendo él tan chatôlico, nos diera libro tan no chatôlico».
Geschickt ist der Hinweis auf bereits verurteilte Bücher, wodurch der Catechismo gleichsam

doppelt negativ qualifiziert werden soll. Zur Lektüre Carranzas s. J.I. Tellechea
Idi'goras, La biblioteca del arzobispo Carranza, in: HispSac 16 (1963) 409-499. Ders.,
Melanchton y Carranza. Préstamos y afinidades (Bibliotheca Oecumenica 4), Salamanca
1979.

117 A.a.O. 364. «Sed faxit Christus, ut abscindantur qui nos conturbant. Amen».
118 A.a.O. 365—371. Vgl. L. Sala Balust, Una censura de Melchor Cano y de Fr.

Domingo de Cuevas sobre algunos escritos del P. Mtro. Avila, in: Salm. 2 (1955) 677—

685.
Obras complétas del Santo Maestro Juan de Avila, ed. L. Sala Balust, t. VI,

Madrid 1971, 364—390. Einleitung 353—362 von F. Martin Hernandez. - De profundis
oder carta 20, Obras t. V, Madrid 1970, 143—163.

120 Vgl. J.M. de Bujanda, Index (Anm. 5), 453f. L. Sala Balust, Vicisitudes del
«Audi, filia» del Mtro. Avila y diferencias doctrinales de sus dos ediciones (1556-1574),
in: HispSac 3 (1950) 65-127. Ferner: Avisos y reglas cristianas sobre aquel verso de

David : Audi, Filia. Introducciôn y ediciön de L. Sala Balust. Apéndice con textos de
Pedro Fernandez de Cördoba, Juan de la Pena. Presentado por J.I. Tellechea Idigoras



86 Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten

heiligen Franziskus de Borja121. Daß Canos Haltung mindestens indirekt

den Entschluß der Inquisition bestimmt hat, dürfte kaum zu

bestreiten sein. Welche unmittelbaren und langfristigen Konsequenzen
das Verbot dieser Literatur für Spanien hatte, braucht hier nicht untersucht

zu werden, aber der Dominikanertheologe wird bis zu seinem Tod
das Bewußtsein gehabt haben, daß die seit den Loci vorgetragenen
Ideen in Fernando de Valdés einen Anwalt hatten, der sich ihrer
kompromißlos annahm122.

2. Andere Gutachten

Nirgendwo läßt Cano Zweifel an der Sicherheit seines Urteils und
an der Richtigkeit seiner Diagnose aufkommen. Er gibt auch nicht zu

erkennen, daß er sich von divergierenden Ansichten anderer angefochten

fühlt. Aus den Forschungen J.I. Tellechea Idlgoras' wissen wir
indes, daß das schroffe Verdikt von der großen Mehrzahl der in den

(Espirituales Espafloles X), Barcelona 1963. Darin Ap. II, Censura inédita del <Audi,
Filia> de 1566, por Juan de la Pena, O.P. su influjo en el texto corregido por el beato
Avila. Ediciön de J.I. Tellechea Idi'goras 312-319. Über die Volkssprache findet sich
darin nichts. Die moderne Edition von <Audi, Filia> durch L. Sala Balust, Obras...
(Anm. 119), I, Madrid 1970. Einführung 339—427, über den Index und die Korrektur
204-213.

121 J. M. de Bujanda, Index (Anm. 5), 520-522. Ferner: C. de Dalmases, San Francisco

de Borja y la Inquisiciön espanola 1559-1561, in: AHSI 41 (1972) 48-135. C. de
Dalmases - J.-F. Gilmont, Las obras de San Francisco de Borja, in: AHSI 30 (1961)
125-179, hier nr. 102 u. 103, 154 f.

122 In einem Brief vom 22. Mai 1559 an Fr. Bernardo de Fresneda, Beichtvater
Philipps II., rechtfertigt Cano sein Urteil so: «... y con estas y otras consideraciones traté
conmigo y con los demas, que su causa (Carranza) fuese mirada con grande atenciön ; pues
asi to pedia Dios, et Rey, et Reytioy la Iglesia, y asi detuve mi parecer siete meses, lo uno : por
requérir etpulso muchas veces; lo otro : por ver si con el tiempo el Arzobispo de Toledo daria en

algunos de los medio que yo hallaba y le aconsejaba que tomase.
Y por no fiar de solo mi entendimiento este libro demandé al P. Maestro Fr.

Domingo de Soto por compafiero y licencia para lo comunicar con otro hombre docto y
prudente. Yen verdad que en mi vida he tratado negocio con tanto miedo : porque bien entendia que
cualquiera de los extremos que tomase era muy daiioso, o condenar el, libro si no tuviesey erroresy
aprobdndolo, si los tuviese ». F. Caballero, Vida (Anm. 60), 622. - Nach der Censura, die
Rodericus Vadilaeus am 15. August 1562 den Loci vorausschickte, heißt es, daß dieses
Werk durch die Bemühungen des Erzbischofs von Sevilla gedruckt wurde. Cano hat also,
vielleicht vor der Abreise aus Valladolid, sein Exemplar Fernando de Valdés überlassen,
damit er für dessen Publikation sorge. - Zu den Folgen für Spanien s. M. Andres, La
teologla espafiola en el siglo XVI, Bd. II, Madrid 1977, 624—629, über den Index 612—623.
Über die Konsequenzen in der spanischen Dominikanerprovinz s. V. Belträn de
Heredia, Domingo de Soto (Anm. 13), 500 f.



Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten 87

Pro2eß involvierten Theologen und Kirchenmänner in dieser Form
nicht geteilt wurde.

Die Inquisition hat Juan de la Pena leider nur solche Abschnitte des

Catechismo vorgelegt, die die Lehre von Glaube und Rechtfertigung
betreffen123. Der Gegenstand deckt sich also nicht mit den von uns
untersuchten Themen. Es fällt aber auf, daß das Votum in einem ganz
anderen Ton abgefaßt ist. Juan de la Pena versucht allenthalben, den

Sinn der Sätze zu erfassen und den Kontext zu würdigen. Er schließt aus

ihnen auf die Orthodoxie des Verfassers und hält ihn guten Gewissens
für unverdächtig124. Nur an einer Stelle äußert er sich zum Problem der

Volkssprache. Er meint, es könne en romance nicht irrig sein, was

gewichtige Autoritäten en latin sagten125.

Daß erfahrene Oberhirten die geistliche Situation, die Bedürfnisse

von Klerus und Volk anders als Cano beurteilten und seinen Einwänden

an entscheidenden Punkten den Boden entzogen, gehört ebenfalls

zu den Merkmalen jener spannungsgeladenen Epoche. So schreibt der

theologisch und seelsorglich herausragende Erzbischof Guerrero von
Granada, der Catechismo sei besonders für « diese Zeit » geeignet, weil er
die reformatorischen Irrlehren eindrucksvoll widerlege. Auf bisher
nicht gekannte Weise diene er gerade Pfarrern und denen, die das Volk
zu unterrichten hätten. Daß er auf Spanisch verfaßt sei, mache seinen

Vorzug aus, da viele unfähig seien, lateinische Werke zu lesen. Man

möge, falls nötig, eine zweite Auflage herausbringen und dann etwaige
Fehler berichtigen126. Auch Antonio Gorrionero, Bischofvon Almeria,
meint, der Catechismo enthalte nichts, was dem Leser Ärgernis geben
könnte127. Daß er in der Volkssprache abgefaßt ist, begrüßen die

123 Vgl. J. I. Tellechea Idi'goras, Censura de fray Juan de la Pena sobre proposi-
ciones de Carranza (1559). Un importante documento historico-teologico, in: AnAn 10

(1962) 399-449. Es datiert vom 18. April 1559 (499). Zur Ekklesiologie vgl. U. Horst,
Papst-Konzil-Unfehlbarkeit. Die Ekklesiologie der Summenkommentare von Cajetan
bis Billuart (WSAMA. T. 10), Mainz 1978, 76-112. R. Hernandez, Juan de la Pena, O.P.

Eclesiologla. Réplica a la Iglesia de Lutero (BTE 30, A 14), Salamanca 1987.
124 A.a.O. 448.
125 A.a.O. 427.
126 J.I. Tellechea Idi'goras, Los dictâmenes favorables al Catecismo de Carranza

(1559), in: ScrVict 42 (1985) 331-413, hier 390. Zu Guerrero s. R. G. Villoslada, Pedro
Guerrero représentante de la reforma espanola, in: Il Concilio di Trento e la Riforma
Tridentina, vol. I, Rom 1965, 115-155. A. Marin Ocete, El arzobispo Don Pedro
Guerrero y la polltica conciliar espanola en el siglo XVI, 2 Bde., Madrid 1970. Ferner die
Arbeit von J. Lopez Martin, La imagen del obispo (Anm. 106).

127 A.a.O. 391.



88 Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten

Dominikaner Tomas de Pedroche und Juan de Ledesma128. Vorbehalte
macht hingegen Andres Cuesta, Bischof von Leön. Er verteidigt das

Übersetzungsverbot durch die Inquisition - «besonders jetzt». Den
Vorzügen des Buches stünden erhebliche Nachteile gegenüber. Gleichwohl

hält auch er das Werk für brauchbar129. Francisco Blanco, Bischof
von Orense, bemängelt lediglich, daß dunkle Stellen nicht genügend
erläutert seien, da das Buch durch viele Hände gehe130. Dr. Barrionero
aus Toledo glaubt, der Katechismus werde namentlich den bârbaros e

rüsticos nützlich sein131. Der Dominikaner Pedro de Sotomayor geht
ausführlich auf unsere Probleme ein. Das Werk werde allen hilfreich
sein, die ihre Gläubigen zu unterweisen hätten. Daß Gott uns heute
richte, habe möglicherweise seine Ursache in der Blindheit und Unwissenheit

des Volkes132. Dr. Torres, Kanonikus in Siguenza, stellt sich

vorzugsweise Studierte und Prediger als Leser vor. Daß das Werk
erklärungsbedürftige Sätze enthalte, sei fast allen Schriften gemeinsam,
seien sie lateinisch oder spanisch geschrieben worden. Gleichwohl
hätte er es lieber gesehen, es wäre auf Latein verfaßt worden, da die

Ungebildeten nicht fähig seien, hohe Theologie zu begreifen133. Dr.
Velazquez, Kanonikus in Valladolid, meint, der Catechismo sei so

vortrefflich, daß er, gäbe es ihn in einer anderen Sprache, ins Spanische
übersetzt werden müßte134. Mancio de Corpus Christi, damals Professor
in Alcali, ist überzeugt, daß er «gesunde und dem christlichen Volk
notwendige Lehre» enthalte135. Dr. Delgado, Kanonikus in Toledo,
unterstreicht den Nutzen für das Volk, ein etwaiger Mangel werde
durch den Vorteil aufgewogen136. Dies drückt auch das Gutachten der
Universität Alcali aus. Alle Christen könnten davon großen Gewinn
haben137.

128 A.a.O. 391 f.
129 A.a.O. 392—394. Die Bischöfe Guerrero, Blanco, Corrionero und Cuesta sprachen

sich in Trient gegen die Indizierung von Carranzas Catechismo aus. Vgl. P. Rodriguez—
R. Lanzetti, El Catecismo Romano: Fuentes e historia del texto y de la redacciön. Bases

criticas para el estudio teolögico del Catecismo del Concilio de Trento (1566), Pamplona
1982, 68.

1,0 A.a.O. 394.
A.a.O. 395.

1,2 A.a.O. 397-399.
'» A.a.O. 400-402.
1,4 A.a.O. 403f.

A.a.O. 409. Zu diesem angesehenen Theologen s. A. Sarmiento, La eclesiologla
de Mancio, 2 Bde., Pamplona 1976, Bd. I, 19—34 (Leben und Werk).

1,6 A.a.O. 409-411.
ir A.a.O. 411 f.



Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten 89

Von sonstigen, fast durchweg positiven dogmatischen Urteilen über
Carranzas Catechismo dürfen wir in unserem Uberblick absehen. Es ging
uns allein um den Nachweis, daß Bischöfe, Theologen und Universitäten

anders als Cano dachten und die Situation realistischer einschätzten.

Nahezu einstimmig geben sie sich überzeugt, den religiösen Nöten
könne nur durch ein Werk in der Volkssprache abgeholfen werden, das

Geistlichen und Laien gleichermaßen diene138.

Und nun zur letzten Stellungnahme, die — gegen den Willen des

Verfassers — einen gewissen Anteil an den verhängnisvollen Ereignissen

hatte. Gemeint ist das Gutachten Domingo Sotos. Auf Bitten
Carranzas hatte er eine private Beurteilung des Catechismo verfaßt, die im
September/Oktober 1558 dem Erzbischof zugestellt wurde139. Zu dessen

These, man könne die ganze Heilige Schrift allen Christen in para-
phrasierender Form anvertrauen, bemerkt Soto, eine so weitreichende
Ansicht bedürfe — in Spanien und anderswo — der Zurückhaltung. Eine
Übersetzung sei nicht anzuraten, sie finde zu weite Verbreitung,
obschon sie nur für wenige geeignet sei. Das ungebildete Volk werde sie

nicht verstehen, Irrtümer aufgreifen und die Theologen geringschätzen.
Es wäre gut, den Catechismo zu kürzen und nicht so viel von Häresien zu

schreiben, da man deren Widerlegung nicht genügend zur Kenntnis
nehme. Vor einer paraphrasierenden Version der Heiligen Schrift wird
nochmals gewarnt, da Worte und Stil der heiligen Autoren verlorengingen,

desgleichen Geist und Erhabenheit der Bibel140.

Der Vorbehalt ist also deutlich, auch wenn der scharfe Ton Canos
und die entsprechenden Konsequenzen fehlen. Im amtlichen Gutachten,

das Soto, wie wir hörten, nur widerstrebend übernahm, vertritt er in
der Bibelfrage fast wörtlich die soeben referierte Meinung141. Es leuch-

138 Interessanterweise geht die Zensur Francisco Toledos aufunsere Fragen nicht ein.
Offenbar hat man sie in Rom für nicht so schwerwiegend gehalten. Vgl. J. I. Tellechea
Idi'goras, Censura inédita del padre Francisco Toledo, S.J., sobre el catecismo del arzo-
bispo Carranza. Cotejo con la de Melchor Cano, in: RET 29 (1963) 3-33. Über die
Diskussion um Bücher en romance haben wir aus dem Jahre 1611 eine interessante
Stellungnahme, die sich den rigorosen Standpunkt der Inquisition nicht zu eigen macht. Vgl.
R. Hernandez, Polémica en la Universidad de Salamanca sobre los libros religiosos en

romance, in: Communio 9 (1976) 23—45; Textos sobre la polémica acerca de los libros
religiosos en lenguas romances 257—286.

1,9 Text bei V. Beltrân de Heredia, Domingo de Soto (Anm. 13), 676-686.
140 A.a.O. 677.

Zur Geschichte dieses Gutachtens s. V. Beltrân de Heredia, a.a.O. 466-485.
Ferner J.I. Tellechea Idigoras, El arzobispo (Anm. 14), II, 284—308.



90 Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten

tet ein, daß auch dieser Teil der Kritik den Generalinquisitor nicht
befriedigen konnte142. Auch bei Carranza hinterließ das Votum
begreiflicherweise einen bitteren Nachgeschmack.

3. Schluß

Daß Canos Gutachten weit mehr ist als eine aus persönlichen
Ressentiments erwachsene Attacke auf den Catechismo Carranzas, haben wir
gezeigt. Auch Verlauf und Dauer des auf die Indizierung folgenden
Prozesses bis hin in die römischen Instanzen wären historisch
unverständlich, wenn es sich nur um eine aus Mißverständnissen und unheilvollen

Verwicklungen resultierende Episode gehandelt hätte. In Wahrheit

sind die Ereignisse, die bis heute als schwere Hypothek auf Philipp

II., der Inquisition und nicht zuletzt auf Cano lasten, der Reflex
einer zum Zerreißen gespannten religiös-politischen Situation der
spanischen Monarchie. In voller Wucht stoßen zwei Tendenzen zusammen.

Beide haben ihre Vorgeschichte. Die eine, repräsentiert durch den
Erzbischof von Toledo, kommt aus der Tradition der kastilischen
Kirchenreform, die die vom Trienter Konzil ausgehenden Impulse hinter
sich wußte. Geprägt war diese Bewegung durch die Renaissance der

Theologie in Alcalä und Salamanca. Wie tief sie inzwischen geworden
war, belegen die Stimmen, die sich zugunsten Carranzas zu Wort
meldeten. Erinnert sei aber auch an die durch Humanismus und nordeuropäische

Mystik beeinflußte Literatur, deren Erfolg ein Indiz für die

religiösen Bedürfnisse des Publikums ist. Eine neue Seelsorge, die sich

in den großen Predigern, in Katechismen, erbaulichen Büchern und in
vorbildlichen Bischöfen ankündigt, hatte seit langem die Nöte und
Gefahren, aber auch die Möglichkeiten erkannt, die sich jetzt auftaten.

Viele waren überzeugt, daß das wichtigste Medium, um den Wünschen
und Herausforderungen einer bildungshungrigen Gesellschaft zu

entsprechen, das geschriebene Wort in der Volkssprache war. Eine
popularisierte Theologie unter Einschluß neuer Bibelversionen mußte die

Konsequenz sein. Daß dies der Punkt war, an dem sich Chancen und
Gefahren trafen, haben auch die Reformer nicht übersehen, doch

glaubten sie, es ließe sich ein Mittelweg finden. Der Catechismo mit

142 Über die allgemeine Unzufriedenheit mit Sotos Votum s. J.I. Tellechea
Idigoras, a.a.O. 303-308.



Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten 91

seinem theologischen Programm für das Volk war ein solcher
Versuch.

Keiner hat dieser Reformpastoral schärfer widersprochen als Cano.

Als Theologe mit einer Reputation über Spanien hinaus und als Berater
der Inquisition glaubte er, es besser zu wissen. Erfahrungen in der Ferne
und in der Heimat, auf die er beständig verweist, hatten ihn mißtrauisch
gemacht und Vorurteile zur Gewißheit erhoben. Subtiles Wissen und
wohl auch der Stolz auf sein eben vollendetes Lebenswerk ließen ihn an
der Möglichkeit zweifeln, Erkenntnisse seines Faches in gemeinverständlicher

Form zu vermitteln. Seinen Widerstand rechtfertigt er mit
einer klar zu ziehenden Grenze zwischen « gelehrt » und « ungelehrt » H3.

Offenbar hielt er es nicht einmal für wünschenswert, diese Barriere zu
überwinden. Einen Kompromiß von der Art, wie ihn Carranza

vorgeschlagen hatte, wollte Cano wegen der damit verbundenen Risiken
nicht eingehen. Nur der absolut sichere Weg, den die Inquisition seit

jeher, wenn auch nicht immer konsequent, beschritten hatte, schien ihm
geeignet, die vieldeutige und darum zur Häresie neigende theologische
Literatur von Spanien fernzuhalten, zumal die protestantische Subversion

keinen Aufschub zuließ. Für eine Evolution pastoraler Methoden,
wofern er sie überhaupt für erstrebenswert gehalten hat, blieb keine
Zeit.

Man darf Cano zugute halten, daß er wie wenige gesehen hat, daß

Grund zur Besorgnis bestand. Panische Angst und ein tiefer Pessimismus

angesichts der häretischen Invasion, die ihn in den fünfziger Jahren
befallen haben müssen, schienen keinen anderen Ausweg zu lassen als

schärfste repressive Maßnahmen. Daß die politisch Verantwortlichen
und die Inquisition trotz der Erschütterungen, die Indizierung und
Prozeß auslösten, Canos Einschätzung der Situation teilten, zeigt an,
welche Spannungen und Mentalitätsunterschiede in der Monarchie
verborgen gewesen waren.

Das Gutachten blieb insofern Episode, als es für Jahrhunderte in
den Archiven der Inquisition verschwand, aber die Mentalität, die sich

111 Zu diesem Problem s. die anregenden Ausführungen von K. Schreiner,
Laienbildung als Herausforderung für Kirche und Gesellschaft. Religiöse Vorbehalte und
soziale Widerstände gegen die Verbreitung von Wissen im späten Mittelalter und in der
Reformation, in: Zeitschr. f. Histor. Forschung 11 (1984) 257—354.



92 Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten

hier in bisher unbekannter Schärfe artikulierte, hatte ihre Geschichte
noch vor sich. Das «Sicherheitsdenken», das ein theologisches,
historisches und pastorales Risiko um beinahe jeden Preis auszuschließen

gewillt war, sollte ein Merkmal der nachtridentinischen Theologie
werden 14h

144 Dazu s. U. Horst, Theologie und Lehramt. Historische Anmerkungen zu einem
aktuellen Thema, in : MThZ 38 (1987) 53-63. Typisch für diese neue Situation in Spanien
ist der Streit um die Vulgata. Dazu s. meinen Beitrag: Der Streit um die Autorität der
Vulgata. Zur Rezeption des Trienter Schriftdekrets in Spanien, Coimbra 1983.


	Die Loci Theologici Melchior Canos und sein Gutachten zum Catechismo Christiano Bartolomé Carranzas

