
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 36 (1989)

Heft: 1-2

Artikel: Responsio Anselmi : Anselms Selbstinterpretation in seiner Replik auf
Gaunilo

Autor: Schönberger, Rolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761134

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761134
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rolf Schönberger

Responsio Anselmi

Anselms Selbstinterpretation in seiner Replik
auf Gaunilo

Es scheint charakteristisch für das mittelalterliche Denken zu sein,
kein besonders hohes Interesse an Selbstinterpretationen zu hegen.
Nicht selten bleiben daher Denktraditionen der Antike entweder diffus
oder werden nur äußerlich-schematisch unterschieden. Das Verhältnis
zu Aristoteles ist wohl bei Thomas von Aquin deshalb so komplex und
schwer bestimmbar, weil Thomas sich selbst in kein ausdrückliches
Verhältnis zu Aristoteles gesetzt hat. Zumindest hat das, was man im
weitesten Sinne Selbstinterpretation nennen könnte, bei ihm allenfalls
den Status einer emphatischen Behauptung; etwa, wenn Thomas an
einer berühmten Stelle sogar zweimal sagt: «... quod hoc quod dico

esse...»1, dann geht das deutlich über seine, typisch scholastische,

stereotype Formel «Respondeo» hinaus. In anderer Weise hat Duns
Scotus die Univozitätskritik der Tradition als ein methodologisches
Selbstmißverständnis und umgekehrt seine eigene Lehre von der
Eindeutigkeit der transzendentalen Begriffe als die einzig konsistente
philosophische Möglichkeit herausgestellt2.

Im engeren Sinne kann man auch das Selbstinterpretation nennen,
was an Schrifttum in Situationen einer institutionellen Gefährdung
durch Lehrprozesse entstanden ist. Was wir an solchen Selbstrechtfer-

1 De pot. 7,2 ad 9; auch Ockham schreibt einmal, ord.I d. 36, op. theol. IV, 538:
«secundum hoc quod dico <esse>...»- Meister Eckharts Rede von sich selbst (z. B. Pred. 6;
DWI p. 106) bedürfte einer eigenen Behandlung, cf. n. 4.

2 Lect. I d. 3 p. 1 q. 1-2 n. 29; ed. Vat. XVI p. 235: «omnes magistri et theologi
videntur uti conceptu communi Deo et creaturae, licent contradicant verbo quando
applicant»; n. 110 (XVI, 265): «Dico quod non destruo philosophiam, sed ponentes
contrarium necessario destruunt philosophiam...»



4 Responsio Anselmi

tigungen besitzen, etwa von Petrus Johannes Olivi, Meister Eckhart,
Johannes von Mirecourt, ist zwar weitaus bedeutender als die erste
Form, schon allein deshalb, weil es sich meist um eigenständige Traktate

handelt, aber andererseits sind die Interpretationsschwierigkeiten
dadurch keineswegs geringer. Der Autor interpretiert sich hier selbst,

um sich selbst zu rechtfertigen. Wenn es auch für einen Denktypus wie
den der Scholastik, bei welchem Eigenständigkeit und Traditionsgebundenheit

wegen der ständigen Orientierung an klassischen Texten
eine unauflösliche Einheit bilden, ohnehin wesentlich ist, daß sich
diese beiden Elemente wechselseitig erhellen, so bleibt es in diesem
besonderen Fall der Apologien gleichwohl wahrscheinlich, daß hier
taktische Motive eine bestimmende Funktion übernehmen. Schon
K. Michalski hat auf das im Nominalismus verbreitete Verfahren
hingewiesen, Theorien vorzutragen, ihnen aber den Status der Behauptung
zu entziehen ; es werden Thesen lanciert, indem gleichzeitig gesagt wird,
sie würden aufgestellt «disputationis causa», «exercitationis causa»
usw.3. Solches Herunterdefinieren wird auch in jenen Apologien nicht
selten praktiziert. Was hier Selbstschutz und was echte Klarstellung ist,
bleibt häufig schwer zu ermitteln. Bis heute ist etwa die interpretatori-
sche Belastbarkeit von Eckharts Rechtfertigungsschrift umstritten4.

Nicht betroffen von derlei prinzipiellen Schwierigkeiten scheinen —

neben dem singulären Fall von Augustins Retractationes - solche

Verteidigungsschriften zu sein, die unter keinem äußeren Druck stehen und
daher auch keinen äußeren Zweck verfolgen. Eine solche
uneingeschränkte Authentizität muß man etwa Anselms Antwort auf Gaunilo
zubilligen. Dieses Opusculum wird zwar in der reichen Anselm-Literatur
selten übergangen, aber unter dem hier eingeführten Aspekt scheint ihr
Wert als Quelle für Anselms Selbstverständnis noch nicht hinreichend
gewürdigt worden zu sein. Oftmals wird es allenfalls punktuell
herangezogen zur nachträglichen Absicherung des interpretatorischen
Ansatzes.

3 K. Michalski, La philosophie au XIVe siècle, ed. K. Flasch, Frankfurt 1969,
95-98.

4 Von L. Sturleses jüngst aufgebrachten Bedenken gegen deren Authentizität ganz
abgesehen - für S. Ueda gehört sie der Äußerlichkeit an, auf die es Eckhart gar nicht
ankommt: Die Gottesgeburt in der Seele und der Durchbruch zur Gottheit, Marburg
1963, 21 ; 89 ; 108. Geradezu zum Leitfaden der Eckhart-Interpretation dient sie umgekehrt

in der ebenfalls ausgezeichneten Arbeit von K. Kertz, Meister Eckhart's Teaching
on the Birth of the Divine Word in the Soul, in: Traditio 15 (1959) 327—363.



Responsio Anselmi 5

I

Die Einzigartigkeit des Gedankens, welche Anselm so sehr
akzentuierte, hat sich in anderer Weise auch in seiner Wirkungsgeschichte
erhalten. Welcher andere philosophische Gedanke ist so reich sowohl

an Widerlegungen als auch an Reformulierungen - auch im Sinne des

«colorari», «emendari» (Duns Scotus, Descartes, Leibniz)? Beide

Seiten, Verteidiger wie Kritiker, gelangten zu extremen Charakterisierungen5.

Ist es für die einen die Grundgestalt spekulativer Philosophie
überhaupt, zumindest für ihre geschichtlich vorliegende Form der

Ontotheologie6, so für die Gegenseite allenfalls «eine allerliebste
Schnurre»7 ; allerdings, wäre die ratio Anselmi nur ein «logischer Trick»,
wie K. Jaspers die (für ihn) rationalistische Kritik charakterisiert, «dessen

Kniff durchschaut werden muß»8, würde genau diese Wirkungsgeschichte

unerfindlich.
Wenn sich nun nach der Zeit der großen Reformulierungen das

Interesse längst wieder dem Gedanken Anselms selbst zugewandt hat,

so ist doch spätestens seit dem Anselm-Buch von Karl Barth 9 unübersehbar

ins Bewußtsein getreten, wie sehr die Frage nach der Wahrheit
des Gedankens abhängig ist von seiner zureichenden Interpretation.
Gewiß, die hochkontroverse Einschätzung der systematischen Aspekte
läßt sich nicht durch historische Gelehrsamkeit allein bereinigen.
Gleichwohl scheint es in dieser Situation sinnvoll und unumgänglich zu

sein, eingehender jene Responsio Anselmi heranzuziehen als dies zumeist

geschieht10. Sicherlich wäre es naiv zu meinen, die Interpretation der

5 Beginnend schon im Mittelalter : PetrusJohannes Olivi: « ratio Anselmi quam facit in
Proslogion, est ut credo, omnino incalumniabilis (qu. de Deo cognoscendo, q. 3, ed.
B. Jansen III, 527 ; 528 : processus mirabilis) ; umgekehrt Richardus Rufus, in Sent. I d. 2
d. 2 (ed. G. Gäl, Franz. Stud. 38 (1956) 191): «Hae rationes, etsi subtiles, sophisticae
tarnen videntur». Robert Holcot, Sent.I q.4 R (Lugduni 1518 Frankfurt 1967): «ratio
Anselmi est sophistica».

6 K. Jaspers, Anselm, in: Die großen Philosophen, München 1957, 735. «In Anselm
wird die abendländische Philosophie von neuem geboren. Er steht wie Parmenides am
Anfang. »

7 A. Schopenhauer, Über die vierfache Wurzel des Satzes vom zureichenden
Grunde II § 17, Werke I, ed. A.Hübscher, Wiesbaden 21948, 10; cf. J. Hersch, Die
Illusion, München 1956, 73.

8 Op. cit. 726.
''Fides quaerens intellectum, München 1931.
10 Schon an dieser Stelle sei verwiesen auf den exzellenten Aufsatz von J. Hopkins,

Anselm's Debate with Gaunilo, in: Anal. Anselmiana 5 (1976) 25—53; völlig unergiebig
hingegen die kurze Abhandlung des so verdienstvollen Herausgebers F. S. Schmitt, Der
ontologische Gottesbeweis und Anselm, in: Anal. Ans. 3 (1972) 81—94.



6 Responsio Anselmi

Anselm-Gaunilo-Kontroverse wäre ihrerseits weniger kontrovers als

die Interpretation von Anselms «Proslogion», so daß sie eine bestimmte

Interpretation auf durchschlagende Weise favorisieren oder ausschließen

würde; es könnte jedoch deutlicher werden,
— was Anselm eigentlich zeigen will,
— was Anselm reflektiert hat und was nicht,
— von welcher Kritik er schon sich selbst nicht tangiert fand,
— welche Beweislast die jeweiligen /Vor/og/o«-Interpretationen

haben.

Dagegen ließe sich der grundsätzliche Einwand erheben, das

Proslogion als der ursprünglichere Text bringe Anselms Gedanken authentischer

zum Ausdruck. Wenn solches keine bloße Romantik der

Ursprünglichkeit sein soll, dann steht dem jedoch zweierlei entgegen:

1. Wir wissen, daß auch der uns vorliegende Text des Proslogion
keine Urfassung darstellt, sondern die letzte von mehreren vorangegangenen

Niederschriften11, welche den Gedanken, der ihm nach langer
Suche zuteil wurde12, wiedergibt. F. S. Schmitt hat wohl recht, wenn er

sagt: «Die heutige Form konnte unmöglich das Diktat eines Tages,
sondern nur das Resultat einer sorgfältigen Kleinarbeit sein, wie es jede

Monographie des heiligen Anselm war»13.
2. Anselm selbst hat verfügt, daß sein Traktat stets zusammen mit

der Gaunilo-Diskussion überliefert werden soll14. Was liegt Anselm an
der für ihn anonymen (!)15 Kritik und seiner Entgegnung? Wie immer
man die Position seines Gegners einschätzen mag, Gaunilo16 bringt
scharfsinnige, aber auch durchaus naheliegende Argumente. Anselm
wollte also offenkundig zeigen, daß ihm solche Einwände tatsächlich

11 Eadmer, Vita Sancti Anselmi XIX, ed. R. Southern, Oxford '1979, 30sq.
12 Prosl., prooem.; op. omn., ed. F.S. Schmitt 1,93: «zuteil werden» nimmt die

Formulierung auf: «cum importunitate quadam ingerere» (I, 93, 16).
; 1 Anselm v. Canterbury, Proslogion, lat.-dt. Ausgabe, Stuttgart 1962, 32.
14 Eadmer, Vita XI, ed. cit. 31.
15 Resp. I ; 130,6: «Dicis quidem quicumque es qui dicis...»

Gaunilo (oder: Wenilo) ist wahrscheinlich identisch mit jenem Herzog von Mon-
tigni, der um 1000 geboren, um 1044 in den Konvent von Marmoutier bei Tours
eingetreten ist und um 1083 gestorben ist. Da das Proslogion um 1077/78 entstanden ist,
schrieb Gaunilo als ein bereits hochbetagter Mann. Anders als die kontroverse Einschätzung

seines Niveaus ist die seines Latein bloß negativ: M. Cappuyns, L'argument de saint
Anselme, in : RTAM 6 (1934) 328 : «un style illisible»; S. Vanni-Rovighi, Gaunilone, in:
Enc. filos. 3 (1979) col. 858: «Lo Stile di G. è difficile (pare G. non fosse, a differenza di s.

Anselmo, uomo di lettere, ma il suo argumentare è acuto)».



Responsio Anselmi 7

bekannt waren, er aber sein Unternehmen dadurch nicht gefährdet sah.

Zudem konnte Anselm auf diese Weise seinem Leser eine authentische

Interpretation mitgeben, so daß alle späteren Verstehensversuche
zumindest die Minimalbarriere, durch Anselms Selbstinterpretation
gedeckt zu sein, überwinden können müssen.

Ebenfalls kein Einwand wäre der Umstand, daß Gaunilo Anselm
mißverstanden hat, denn dieses Mißverständnis gibt Anselm ja gerade

Gelegenheit, es zurechtzurücken; aber auch nicht, falls Anselm seinerseits

— wie J. Hopkins minutiös zu zeigen versucht hat17 — Gaunilos
Intentionen verfehlt haben sollte; sein Selbstverständnis ist davon ja
nicht tangiert.

Demgegenüber muß die Veruneigentlichung der Kontroverse, wie
sie A.Stolz in seiner Interpretation Anselms als Mystiker vornimmt18,
trotz ihrer völligen Unhaltbarkeit gleichwohl ernstgenommen werden,
weil sie auf wesentliche Ungleichheiten den Blick lenkt. Nach Stolz hat

erst Gaunilo Anselm in der Weise verstanden, daß überhaupt so etwas
wie ein Gottesbeweis unternommen werden soll, und da Anselm dies

nirgends korrigiert, muß sich unter der Hand der «Fragepunkt»
verschoben haben. Daher sei es methodisch falsch, diese Texte auf eine

gemeinsame Ebene zu stellen ; vielmehr sei das «Proslogion aus sich und
aus der geistigen Welt seines Verfassers zu verstehen». Erst wenn alle

Quellen erschöpft seien, ließe sich bei Anselm und Gaunilo «entscheiden,

ob sie sich gegenseitig verstanden haben»19.

Aber, so muß man fragen, warum sollten andere Schriften Anselms
oder gar Augustinus und die durch ihn wirksame neuplatonische
Tradition aufschlußreicher und daher methodisch vorrangiger sein als eben
die Schrift, die Anselm selbst zum Proslogion schrieb Selbst wenn Stolz
zurecht vor einer Verschiebung des Fragepunktes sprechen könnte, so

läge ja auch darin eine Qualifizierung eines so schwer festzuhaltenden
Gedankens. Die Aussichtslosigkeit seiner/>ror/ög/ö«-Interpretation zeigt
sich aber schon an der immanenten Einschätzung, daß die Figur des

17 Cf. n. 10.
18 «Vere esse» im Proslogion des hl. Anselm, in: Scholastik 9 (1934) 400—409; und

zuvor: Zur Theologie des Proslogion, in: Catholica 2 (1933) 1—24.
19 «Vere esse»..., 400. Neuerlich hat J. Fellermeier vom Mißverständnis des

Arguments « im Sinne eines echten rationalen Beweises » (256) gesprochen, welches erst aus der
Kontroverse Anselms mit Gaunilo erwachsen sei: Der ontologische Gottesbeweis —

Geschichte und Schicksal, in: Theologie und Glaube 64 (1974) 249—286.



8 Responsio Anselmi

insipiens «für das richtige Verständnis des Proslogion verhängnisvoll»20
sein soll. Derlei kann man nicht mehr «Interpretation» nennen. Die
Differenzen, die Stolz namhaft macht, dürfen gleichwohl nicht
übergangen werden. Es müssen also vor der Analyse der Selbstinterpretation
Anselms zwei Probleme vorweg besprochen werden: 1. die Gebetsform
des Proslogion und 2. die Figur des Toren.

1. Die Anselm-Exegese muß sagen können, was es bedeutet, daß

erstens Gaunilo nirgends auf die Gebetsform des Proslogion eingeht, und
daß zweitens Anselm dies nirgends moniert. Seit Gaunilo läßt sich bei
solchen Anselm-Lesern, die sich vorwiegend für die Argumentationsstruktur

interessieren, beobachten, daß die Kap. 2-4 ganz exklusiv
betrachtet werden; wohl schon zu Anselms Lebzeiten wurden diese

Kapitel der Kontroverse unter dem Titel «sumptum ex eodem libello»
vorangestellt21. Wenn man jedoch diese Frage nicht einfach übergehen
will, dann scheint die Auslegung in ein Dilemma zu geraten: entweder

die Form des kunstvollen meditativen Gebetes, welche das auffällig
lange erste Kapitel vollständig beherrscht und zu welcher der Text im
Fortgang immer wieder zurückkehrt, ist auch für den Charakter des

Gedankens unabdingbar konstitutiv — dann muß die Gaunilo-Kontro-
verse eben doch als eine Verlagerung betrachtet werden — oder, gerade
weil das Argument, wie die Responsio dokumentiert, nicht an diese Form
gebunden ist, scheint diese auch ursprünglich schon ein bloß äußerliches

Element zu sein.

Die Meditationsform des Proslogion wegen seiner historischen
Genese in die Äußerlichkeit zu verweisen und von einer bloßen «Einkleidung»

zu sprechen, wie das K. Flasch tut22 und zuvor auch schon
F. S. Schmitt getan hat23, scheint ganz unplausibel. Mag die Gebetsform
historisch sekundär sein und die durchformende Gliederung der Kapitel

ganz unvergleichlich etwa der elementaren Wucht von Pascals

Mémorial, so ist das Ganze eben doch authentischer anselmischer Text.
Aus vielen Bemerkungen Anselms kennen wir seine Sorge um die

«Vere esse»..., 408; gegen Stolz auch bereits Et. Gilson, Sens et nature de

l'argument de saint Anselme, in: AHDLMA 9 (1943) 30sqq. (Le Proslogion et la mysti-
que).

21 F. S. Schmitt, Einführung zur n. 13 genannten Ausgabe, 12sq.
22 K. Flasch, Anselm von Canterbury, in: Klassiker der Philosophie, ed. O. Flöffe,

München 1981, I, 190: «Es läßt sich zeigen, daß der argumentative Aufbau erhalten
bliebe, wenn man die Gebetsteile wegließe. Die letzteren sind anders stilisiert und
wahrscheinlich später hinzugekommen. »

21 In seiner n. 13 genannten Ausgabe 32.



Responsio Anselmi 9

Integrität seiner Texte24; der Interpret darf dies nicht weniger ernst
nehmen als der Autor. Hinzu kommt aber ein weiteres: Nach einigen
Handschriften hatte das Proslogion «zuerst weder Prooemium noch

Kapitalverzeichnis... noch irgendeine Abteilung des Textes...»25. Auch
darin läge dann eine Relativierung!

Vielleicht sollte man jedoch beides, Spekulation und Gebet, «ratio-
cinatio» und «meditatio», nicht als ein Verhältnis von Inhalt und Form
betrachten, von wo aus dann die Frage gestellt zu werden pflegt, ob
dieses Verhältnis ein inneres oder ein bloß äußerliches sei, sondern
auch das Gebet als eine inhaltlich gemeinte Aussage lesen. Als Inhalt
aber scheint das Gebet eine indirekte Funktion zu haben, nämlich als

existentielle Disponierung, nicht aber eine direkte, d. h. als eine inhaltlich

relevante Prämisse für den Beweisgang.
Wenn nichts anderes, so ist es das bereits genannte Faktum, daß

Gaunilo ohne Anselms Beanstandung vom religiösen Stil gänzlich
abstrahiert, was uns zwingt, seine Funktion als indirekte anzusetzen.
Was hätte näher gelegen, als daß Anselm — wie anderwärts des öfteren —

auch hier ein Mißverständnis moniert, wenn diese Abstraktion ein
solches bedeutete oder nach sich zöge. Schon daraus scheint man folgern
zu können, daß die Zuordnung des anselmischen Gedankens in die

Theologie aus diesem Grund nicht haltbar ist. Zudem brauchen Gebete
als Einleitung und Hinführung zum Denken und Erdenken des

Göttlichen den Anspruch der Rationalität nicht zu unterminieren. E. Gilson
hat gegen A. Stolz auf das Gebet von N. Malebranche zu Beginn seiner
Méditations chrétiennes et métaphysiques verwiesen26. Status und Verbindlichkeit

von Augustins Überlegungen zur Ontologie des « Malum» werden

nicht dadurch verändert, daß er sie auch in einem Buch wie den

Confessiones (VII) — einem dem Proslogion sehr verwandten Buche —

2< In den Prooemien, darauf hat schon J. Hopkins, op. cit. 35 n. 21 hingewiesen,
beklagt Anselm häufig die verfrühte und daher unvollständige Abschrift seiner Abhandlungen:

de ver., praef. (I, 174); Cur Deus Homo, praef. (II, 42); de incarn. 1 (II, 4). - In
der Einführung zu seiner lat.-dt. Ausgabe von CDH, Darmstadt 1956, sagt F.S. Schmitt,
S. VII: «Die Schriften Anselms sind auf das sorgfältigste gearbeitet.»

25 F.S. Schmitt, Prolegomena..., I, 64.
26 Sens et nature..., 33 n. 2 ; cf. Œuvres complètes, ed. H. Gouhier et A. Robinet, Paris

1967 X, 9sq. - Was übrigens Gilsons Anselm-Interpretation insgesamt angeht, so sei

verwiesen auf einen Brief Gilsons an die Herausgeber J. Hick und A. McGill der
Textsammlung «The manyfaced argument», New York 1967, aus dem diese zitieren: «The
discussion of the problem <should be done carried out in a different spirit> than was done

by him in his article» (360).



10 Responsio Anselmi

vorträgt. Man könnte selbst an Piatons Theologie in den Nomoi
denken27 oder an den Beginn von Proklos' Parmenideskommentar28 ; näher

läge freilich noch der Tractatus de primo principio des Duns Scotus, «a
thirteenth century Proslogion»29.

Anselm vergegenwärtigt im ersten Kapitel des Proslogion die
Erkenntnissituation des Menschen. Das, worin sich das Sein des

Menschen erfüllt, was er also zutiefst will und begehrt — «anhelat videre
te»30 —, mit anderen Worten, wozu er geschaffen ist, das ist die Schau

Gottes: «denique ad te videndum factus sum»31. Gerade dies ist aber

offenkundig dem Menschen nicht möglich. Wenn dem nun so ist, und

zwar in Anbetracht erstens der göttlichen Omnipräsenz32 und zweitens
des (trinitarischen) Bildcharakters des Menschen33, dann kann das

theologisch nur als Folge der Ursünde gedeutet werden34. Diese «in-
curvatio» — der auf Augustinus zurückgehende Gegenbegriff zu «recti-

27 Leg. 887; 893b (übers, v. E. Eyth): «Wohlan denn! Wenn wir jemals Ursache
hatten, einen Gott anzurufen, so muß es jetzt geschehen. Denn zum Nachweis ihrer
eigenen Existenz müssen sie doch mit allem Ernste angerufen werden.» — Anselms
Traktat über den Hervorgang des Hl. Geistes soll gelingen «per auxilium eiusdem sancti
Spiritus»: proc. spir. sancti 1 (II, 177).

28 Zum philosophischen Gebet: W. Beierwaltes, Proklos, Frankfurt 21979, 391 sqq.,
bes. 394 n. 14.

29 R. Prentice, The «De primo principio» of John Duns Scotus as e thirteenth
century Proslogion, in: Antonianum 39 (1964) 77—109. Allerdings: Nicht nur das
Verhältnis von Gebet und Argumentation ist in Scotus' Tractatus ein anderes, äußerlicheres,
nicht nur die Zuordnung zur Metaphysik der « ratio naturalis » ist viel eindeutiger - Scotus

sagt es selbst: Nr. 93 -, auch die Intention im ganzen ist unvergleichlich. Duns Scotus
versucht auf der von ihm neu definierten Ebene des Möglichseins das klassische Thema
der Gottesbeweise nicht nur als durchführbar, sondern dabei auch die strenge Notwendigkeit

des Beweisganges und des Bewiesenen mit der Kontingenz der faktischen Realität
als vereinbar zu erweisen.

30 Prosl. 1;I, 98,9-10. Im übrigen ist es gerade für den «Intellektualismus» der
klassischen Tradition charakteristisch, das Verhältnis des Geistes zur Wahrheit in der
Sprache der Begierlichkeit zu formulieren — «cupiditas»: Belege beim Vf., Die Transformation

des klassischen Seinsverständnisses, Berlin 1986, 32 n. 15 wie das Erfülltwerden
dieses fundamentalen Aus-seins: «frui Deo» - schon bei Plutarch, sera num. vind. 5;
550 E.

31 Prosl. 1 ; I, 98,14-15.
32 Prosl. 1 ; I, 98,3: «si autem ubique es, cur non video praesentem ?», cf. cap. 17; I,

113,12—15. Im göttlichen «Da» gründet das Sein der Dinge: «sicut nihil factum est nisi
per creatricem praesentem essentiam, ita nihil vigeat nisi per eiusdem servatricem prae-
sentiam»: Mon. 13; I, 27. cf. infra n. 118.

33 Prosl. 1 ;I, 100,12-13: «quia creasti in me hanc imaginem tuam, ut tui memor te
cogitem, te amem».

34 Prosl. 1 ; I, 98,16-100,15. Das ganze erste Kapitel wird somit beherrscht von der

Gegenüberstellung der ursprünglichen und der faktischen «conditio humana»!



Responsio Anselmi 11

tudo»35 — dokumentiert sich in einer hartnäckigen Sinnlichkeitsverhaftung

und erklärt deshalb nachträglich die Eingangspassagen, die sich

zunächst nur wie eine Aufforderung zu Sammlung und Aufmerksamkeit
ausnehmen. So wenig wie Gott ein Seiendes neben anderen, so wenig ist

der Gottesgedanke ein Gedanke neben anderen. Sein Ausnahmecharakter

besteht u. a. darin, erst in der Abgeschiedenheit von «occupatio-
nes», «curas», «distentiones»36, im «vacare Deo» (Augustinus) sich zur
Geltung bringen zu können. Aus dieser Perspektive scheint die
Alternative: «Theologie oder Philosophie?» als Statusbestimmung des

Proslogion in ein ganz anderes Licht getaucht zu sein. Anselm betreibt
weder im Sinne der späteren Schultheologie «intellectus fidei», noch
eine vollständige Überschreitung der Ebene des Glaubens im Sinne der
christlichen Gnosis (vom Typus des Clemens Alexandrinus, so E. Gil-
son am Ende seines bereits zitierten Aufsatzes), sondern bewegt sich

bewußt und ausdrücklich in dem triadischen Schema von Glaube —

Einsicht — Schau: «Denique quoniam inter fidem et speciem intellec-
tum quem in hac vita capimus, esse medium intelligo, quanto aliquis ad

illum proficit, tanto eum propinquare speciei, ad quam omnes anhela-
mus37, existimo»38.

35 Cf. R. Pouchet, La «rectitudo» chez saint Anselme. Un itinéraire augustinien de

l'âme à Dieu, Paris 1964. Die Geschichte dieses Gedankens der Rechtheit bleibt noch zu
schreiben (Seneca, ep. 95, 57; Bernhard v. Clairvaux, s. cant. 80, 1-3; op. II, 277—279;
Thomas v. Aquin, de ver. 23,6; zu Eckhart: H. Fischer, Meister Eckhart, Freiburg-
München 1974, 81 sqq.). Man könnte die Rechtheit, da sie alles theoretische und
praktische Weltverhältnis des Menschen ebenso umgreift wie den logischen und ontologi-
schen Begriff der Wahrheit sowie das Verhältnis zum normierenden Maß ebenso wie
dieses selbst, geradezu ein Transzendentale nennen. - Die Verfassung des Menschen als

ein gekrümmtes Wesen steht dem Blick nach «oben» entgegen; die Aufrichtung des

Menschen ist die Ausrichtung auf Gott - Prosl., proem., I, 93,21-94,2: «... sub persona
conantis erigere mentem suam ad contemplandum deum et quaerentis intelligere quod
credit... »; c. 1 ;I, 100,4—5 : «Domine, incurvatus non possum nisi deorsum aspicere, erige
me ut possim sursum intendere. » Die Anspielung auf den aufrechten Gang des Menschen
ist im übrigen durchaus beabsichtigt: Die Lehrer der Rechtheit zitieren immer wieder
Ovid, Metam. I, 85-6: Augustinus, de trin. XII 1,1 ; CCSL 50, 356; Bernhard v. Clairvaux,

op. omn. I, 157sqq.; II, 277sqq.; V,402; VI/l,127sq.; 367; Meister Eckhart, Gen. I
n. 133; LW 1,287; Thomas v. Aquin, sum. theol. 1,98 3 ad 3.

56 Prosl. 1 ; I, 97; zitiert bei Eckhart, Pred. 60 ; DW III 18. Zu erinnern wäre hier noch
an Pascals «divertissements»!

37 Cf. supra n. 30.
38 «Cur Deus Homo», com. op.; 11,40; ep. 136 (III, 281): «Christianus per fidem

debet ad intellectum proficere, non per intellectum ad fidem accedere, aut, si intelligere
non valet, a fide recedere. Sed cum ad intellectum valet pertingere, delectatur; cum vero
nequit, quod capere non potest veneratur. » Cf. Augustinus, sermo 91, 7, 9; PL 38,571 ;

Bernhard v. Clairvaux, de consid. V 3,6 ; op. Ill, 471. Die christliche Tradition denkt das



12 Responsio Anselmi

Das Verhältnis zu Gott, wie es nach Anselm dem Glauben
eigentümlich ist und deshalb von ihm so eindringlich beschrieben wird,
besteht einerseits im Verlust der Gottunmittelbarkeit und andererseits

zugleich im Streben nach dieser. Anselm stellt denn auch am Ende des

ersten Kapitels heraus, worin sein Anspruch der Rationalisierung
besteht und worin nicht: «Non tento, Domine, penetrare altitudinem
tuam, quia nullatenus compara illi intellectum meum; sed desidero

aliquatenus intelligere veritatem tuam, quam credit et amat cor
meum»39.

Die Einsicht sucht den Glauben nicht zu überbieten, indem sie ihn
einem ihm wesensfremden Rationalitätsanspruch aussetzt und unterwirft,

sondern erwächst — nach dem bekannten, von Hegel mehrfach
zitierten Wort — aus dem inneren Streben des Glaubens, sich selbst als

das bloße Substitut der unmittelbaren Schau zu überschreiten: «Negligentia

mihi videtur, si postquam confirmati sumus in fide, non stude-

mus quod credimus intelligere»40.
Es ist wichtig zu beachten, daß auch in und nach diesem «Studium»

die Unmittelbarkeit nicht erreichbar ist; die Unmittelbarkeit, die dem
Glauben versagt bleibt, insofern er gerade dessen Kompensierung ist,
erreicht auch die Erkenntnisbemühung nicht. Anselm sagt dies
ausdrücklich im auf das Ganze zurückblickenden 14. Kapitel: «Si vera
invenisti: quid est, quod non sentis quod invenisti? Cur non te sentit,
Domine Deus, anima mea, si invenit te?»41

Nicht-Vollendetsein nicht faktisch, sondern so, daß die Vollendung des Menschen
sowohl in seinen fundamentalen Aspirationen liegt als auch auf eben unvollkommene
Weise schon begonnen hat; was man Antizipation nennen könnte, heißt dort «inchoa-
tio»: Augustinus, de trin. IX 1,1: CCSL 50, 292sq. : «Sed ea recta intentio est quae
proficiscitur a fide. Certa enim fides utcumque inchoat cognitionem ; cognitio vero certa
non perficitur nisi post hanc vitam cum videbimus <facie ad faciem>». Thomas v. Aquin, in
symb. apost. expos., prol. n. 861 ; opusc. theol. II, 193 (Marietti) : «per fidem inchoatur in
nobis vita aeterna: nam vita aeterna nihil aliud est quam cognoscere Deum Haec autem

cognitio Dei incipit hic per fidem, sed perficitur in vita futura, in qua cognoscemus sicuti
est»; sth. II-II, 24,3 ad 2: «gratia nihil est aliud quam quaedam inchoatio gloriae in
nobis»; cf. in de trin. 3,1.

39 Prosl. 1 ; 1,100,15-18; auch c.9; I, 107, 4: «bonitas tua est incomprehensibi-
lis».

40 «Cur Deus Homo» I, 1; II, 48.
41 Prosl. 14; I, 111 ; «sentire» ist schwer übersetzbar, das Moment der Unmittelbarkeit

ist dabei sicherlich mitgemeint; cf. P. Michaud-Quantin, Vocabulaire psychologique

de S. Anselme, in: Spicilegium Beccense 1 (1959) 23—30, zu «sentire»: 28sq. ; F.S.

Schmitt übersetzt mit «fühlen», R. Allers mit «wahrnehmen»; M.A. Schmidt, «Quod
maior sit quam cogitari possit», in: Theol. Zs. 12 (1956) 340: «... ein Sehen, in der

vollkommenen Weise des Schauens, ein <sentire>... », cf. 342—344; H. U. von Balthasar,



Responsio Anselmi 13

Das zweite Element in Anselms programmatischem Satz: «credo ut

intelligam» ist neben der liebenden Antizipation das Vorausgesetztsein
des «credo» selbst. In welchem Sinne wird es vorausgesetzt? In ihm ein

theologisches Apriori sehen zu wollen, scheint ein gänzlich unhistorischer

Anachronismus. Wie die Formel selbst, so muß auch ihr Kontext
aus der Perspektive Augustins gelesen werden.

Die für die klassische Philosophie der Antike unerläßliche sittliche

Disposition (KaBapaiç) für die «intelligibilia» (KaBapov) wird bei Augustinus

in den Glaubensbegriff integriert. Nur der Reine sieht das Reine:
«Sed vis illum mente contingere? Purga mentem, purga cor tuum.
Mundum fac oculum, unde illud quidquid est, possit attingi»42. Da
jedoch wahre Tugend — d. h. die Praxis der Reinheit — nicht ohne wahre

Frömmigkeit definiert werden kann, diese aber jene enthalten muß,
übernimmt der Glaube als integrales Moment die purgative Funktion :

«Contemplatio quippe merces est fidei, cui mercedi per fidem corda

mundantur, sicut scriptum est: <Mundans fide corda eorum>»43.

Der Glaube als anfangsweises Überschreiten der Sinnlichkeitsverhaftung

ist die unabdingbare Voraussetzung für das Denken Gottes, das

nicht absinken darf in Vorstellungsgebundenheit. Letzteres hat Boe-
thius klassisch formuliert44, und das Mittelalter hat es endlose Male

Herrlichkeit, Einsiedeln 1961 sqq. II, 223 ; 226 : « Denken heißt eine Sache geistig schaubar

machen.» Dort auch der Hinweis auf die «Dicta Anselmi», in: Memorials of St.

Anselm, ed. R. W. Southern - F. S. Schmitt, London 1969,148 : « Quando quod rectum est

videmus, deum per intellectum mentis nostrae sentimus... Sicut enim ex splendore solis

ipsum solem sentimus antequam illum mane videmus, sic ex mentis nostrae speculatione
deum sentimus, quando verum quid ex ipsa veritatis luce perspieimus». Med. 3; 111,91 :

«Fac precor, domine, me gustare per amorem quod gusto per cognitionem. Sentiam per
affectum quod sentio per intellectum. » Auch die Unmittelbarkeit hebt ein letztes Moment
an Negativität nicht auf: «Sic enim saneti dei in sua gloria deum <sicut est> videbunt, sed

magnitudinem eius divinitatis... comprehendere nequibunt. Non enim immensus esset, si

ullius intellectu comprehendi posset»: Dicta Anselmi IX (S. 149). Zuletzt sei noch
hingewiesen auf Prosl. 6, wo die Weise des göttlichen Erkennens behandelt wird: «non
inconvenienter dicitur aliquo modo, sentire quidquid aliquo modo cognoscit». (I, 105).
Gott ist «summe sensibilis» (ib.).

42 Sermo 117, 10, 15 ; PL 38, 670 ; ep. 120, 2, 8; CSEL 34, 711 ; ep. 148, 3, 12; CSEL
44, 343.

43 De trin. I 8, 17; CCSL 50, 51; fast immer findet sich in diesem Kontext die
Berufung auf Mt 5,8, auch bei Anselm selber, ep. de incarn. verbi 1 ; II, 8 : « Prius ergo fide
mundandum est cor. »

44 De trin. 2 (ed. Stewart-Rand 8) : « in naturalibus igitur rationabiliter, in mathema-
ticis disciplinaliter, in divinis intellectualiter versari oportebit neque diduci in imagina-
tionibus. »



14 Responsio Anselmi

zitiert45. Jetzt wird auch verständlich, warum das Einleitungskapitel des

Proslogion in der späteren Kontroverse keine Rolle spielt : Gaunilo gibt
sich und wird anerkannt als schon im Raum des Glaubens stehend. Die
meditative Vergegenwärtigung der Einzigartigkeit des «Gegenstandes»
soll diese gleichsam atmosphärisch werden lassen; sie kann freilich auch

Gegenstand einer Behauptung sein — und aufdiese Weise geschieht es in
der Kontroverse. Allerdings: Was zunächst eingeführt wird als die

teleologisch ausgezeichnete Ausrichtung des Denkens — lat. «in medi-
tatione esse»: im Sinne haben —, das den Glauben somit nicht als ein

Betätigungsfeld neben anderen für seine potentiell unendlichen
Möglichkeiten des Theoretisierens versteht, läßt die Zuordnung von Gott
und «quo nihil maius cogitari nequit» nicht problematisch werden. Dies

geschieht erst in der Kontroverse.
2. Die zweite grundsätzliche Disparatheit von Anselms Proslogion

und der Kontroverse mit Gaunilo betrifft die Figur des Toren: «Dixit
insipiens in corde suo: Non est Deus». Gaunilo ist nicht etwa der Tor,
der sich angesprochen fühlt, sondern dessen Anwalt: «quidam pro
insipiente». Genauso hat es auch Anselm verstanden46. Es ist ihm

45 Stellennachweise bei Gilbert v. Poitiers, Thierry v. Chartres, Clarembaldus v.
Arras, Wilhelm v. Conches, Dominicus Gundissalinus, Alanus ab Insulis, Radulphus a

Longo Campo und Meister Eckhart - der allerdings auch schreiben kann, Boethius
überbietend: «transcendere igitur oportet non solum imaginabilia, sed etiam intelligibi-
lia», sermo n. 247; LW IV, 226 - finden sich bei M. KurdziaLek, Eckhart, der Scholastiker,

in: Freiheit und Gelassenheit, ed. U. Kern, München-Mainz 1980, 63. Daneben
wären noch zu nennen: Augustinus, de trin. X 5,7; CCSL 50, 321; Albertus Magnus,
Metaph. II, 12; ed. Col. XVI, 103a; Thomas v. Aquin, Expos, de trin. VI, 1-2; Sent. Id. 33,
1,1 ad 2. - Es gehört übrigens zu den Topoi der mittelalterlichen Polemik, dem Gegner ein
der Imagination verfallenes Denken vorzuwerfen : Anselm, de incarn. verbi, pr. rec., 1,285
(gegen die nominalistischen Dialektiker); Thomas v. Aquin, sth. 1,52,2; ScG 1,20 (157;
195); in de hebd. 1 (18); Heinrich v. Gent, quodl. 11,9 (op. VI, 64); (Sum. 24,7 ad 2

(144vK); 24,8 (145rM—N); Duns Scotus, pr. princ. 11,12 (ed. Kluxen 14); ox. IV d.10 q.2
n. 11 (ed. Vives XVII, 198a) ; Meister Eckhart, sermo n. 248, LW IV 227; Joh. n. 94, 579;
LW III, 81, 508 ; Williamv. Ockham,osà. Id.2q. 9 ; OTh II, 320; cf. Am. Teetaert, Pierre
d'Auriol, in: Diet, théol. cath. 12 (1847sq.); Gregor v. Rimini, Lect. I d. 33/34 q. 1, op.
(Trapp-Marcolino, Berlin 1984) III, 192; fohannes Buridan, Phys. VIII,2; f. llOrb usw. —

Descartes beginnt die Med. III: «Claudam nun oculos, aures obturabo, avocabo omnes
sensus, imagines etiam rerum corporalium omnes vel ex cogitatione mea delebo... » (A.-T.
VII, 32 et passim) ; dazu : Et. Gilson, Etudes sur le rôle de la pensée médiévale dans la
formation du système cartésienne, Paris 51984, 218 sq.; zu Leibniz: H. Gouhier, La
pensée métaphysique de Descartes, Paris 1962, 51 sqq.

46 Resp., introd., I, 130,4—5: «quidam non insipiens et catholicus». Demgegenüber
sei im Proslogion, so hat K. Barth behauptet (op. cit. 65) gerade durch die Kennzeichnung
der Gegenposition als Torheit eine Ebene des Denkens vorausgesetzt; Barth verweist auf
zwei andere Stellen : de casu diab. 27 ; I, 275, 5 : « insipienti insipienter quaerenti sapienter



Responsio Anselmi 15

bewußt, daß die Einwände nicht von jemandem vorgebracht werden,
der Gott leugnet, sondern der leugnet, daß der vorgetragene Beweis

gelungen ist. Anselm sagt daher: «Sufficere mihi potest respondere
catholico»47. Im Proslogion ist nun aber die Figur des «insipiens»
unverzichtbar. Wer jenes nur verständlich fände, wenn die Position des

«insipiens » gleichsam ausgeblendet würde — wie etwa A. Stolz48 —, hat es im
Grunde gar nicht verstanden. Wiederum darf man wie schon beim
Problem des Gebetsstiles aus seinem Fehlen in der Kontroverse nicht
schließen, er sei ohne wesentliche Funktion. Er steht zwar nicht für eine
reale Gegenposition, welche Anselm zu einer Apologetik provozierte,
wie F.S. Schmitt das behauptete49. Es läßt sich dafür — im Gegensatz
etwa zu «De processione Spiritu Sancto» — meines Wissens kein Anlaß
ausmachen. Wer sollte Adressat einer solchen Apologetik sein?50

Der «insipiens» sagt nichts und argumentiert nicht. Seine Funktion
ist eher dem «genius malignus» in Descartes' Meditationes vergleichbar
als etwa dem Kallikles in Piatons Gorgias. Er dient Anselm zur
Kennzeichnung einer Behauptung und ihres Ursprungs, nicht um diese mit
einem Scheltwort zu diskriminieren, sondern um die Art der Alternative

vorzuführen. Es geht nicht «bloß» um ein wahres oder falsches, ein
begründetes oder unbegründetes Urteil, sondern darum zu zeigen, daß
die Bestreitung, sobald sie auch nur in minimaler Weise versteht, was sie

bestreitet, sich gegen sich selbst wendet51. «Non est Deus» — das ist
somit nicht bloß falsch, sondern absurd, weil doch ein offenkundiger
Selbstwiderspruch. Ob Anselm in dem «insipiens» eine indirekte Got-
tesleugnung meint, wie sie wohl der Psalmist ursprünglich im Blick

respondere»; ep. 136; III, 281, 37-38: «rationabiliter ostendendum est, quam irrationa-
biliter nos contemnant».

47 Resp., introd., I, 130, 5.
48 Cf. supra n. 18.
49 In der n. 13 genannten Ausgabe : S. 5 lsq. ; andererseits ist er gegen Barth im Recht,

wenn er sagt, daß die methodische Funktion des Toren für die theologische Lesart des

Proslogion unverständlich bleiben muß - so in seiner Rezension des Barth-Buches : Theol.
Rev. 32 (1933) col. 222.

50 In Anselms Umkreis waren allenfalls andere Religionen, das Judentum insbesondere;

wie mit diesem so war auch mit Ostrom das Verhältnis von Monotheismus und
Trinitätslehre problematisch, nicht aber der Theismus als solcher: K. Flasch, Anselm v.
Canterbury (n. 22) 180sq. ; G. Gauss, Die Auseinandersetzung mit Judentum und Islam
bei Anselm, in: Anal. Ans. IV/2 (1975) 101-109.

51 K. Flasch, Anselm v. Canterbury, 187sq. : «Schon hier (seil. Mon. 6) suchte
Anselm ein Argument, das nicht nur de facto wahr, sondern denknotwendig, dessen

Bestreitung nicht nur falsch, sondern in sich widersprüchlich ist. »



16 Responsio Anselmi

hatte und wie es etwa auch Augustinus verstand52, scheint nicht
entscheidbar, aber auch durch nichts nahegelegt zu werden. Sicher aber ist,
daß für Anselm die Torheit des Toren darin liegt, das zu leugnen, was
doch in der Weise offenkundig ist, als sein Gegenteil in nur wenigen
Schritten als Selbstwiderspruch zu erweisen ist. Anselm schließt das

dritte Kapitel: «Cur itaque <dixit insipiens in corde suo: non est Deus>,

cum tarn in promptu sit rationali menti te maxime omnium esse? Cur,
nisi quia stultus et insipiens?»53

Um von hier aus einen Blick auf die spätere Scholastik zu werfen:
Auch dort wurde Torheit nicht als intellektueller Defekt, sondern als

Verkennung des Offenkundigen verstanden. Bezeichnend ist die
Verwendung der Metaphern von «Blindheit» oder «Taubheit»54. Das gilt,
zumindest was die Offenbarkeit der «signa Dei» angeht, sogar für Thomas

von Aquin55. So nimmt er zwar den alten Gedanken auf, nach dem

Gott einerseits nicht vollständig und in jeder Hinsicht unbekannt sein

kann, da aber seine «Bekanntheit» andererseits nicht den Charakter der
unmittelbaren Präsenz hat, kann sie nicht die unvermeidliche Affirmation

seiner Existenz zur Folge haben56. Für Thomas wie auch für Duns

52 Enarr. in Ps. 52,4 ; CCSL 39, 640 : «qui male vivunt, nihil aliud dicunt quam : <Non
est Deus>». Enarr. in Ps. 13,2; CCSL 38, 86: «dum amant hoc saeculum, et non amant
Deum ; ipsae sunt affectiones quae corrumpunt animam, et sie excaecant, ut possit etiam
dicere imprudens in corde suo: <Non est Deus>». Johannes Teutonicus wird bei G.C.
Capelle mit einem sermo zitiert: «Certe <dixit insipiens in corde suo: Non est deus>.

Dixit insipientior in corde suo: Ego sum deus». (Amaury de Bene, Paris 1932, 90) ; Dante,
Inf. XI, 46-48. - Zum biblischen Begriff des Toren: G. von Rad, Theologie des Alten
Testamentes, München 1962 I, 441sq; bzw. des «Nichtigen» (wie M. Buber übersetzt):
G. Gerleman, Der Nichtmensch, Erwägungen zur hebräischen Wurzel «nbl», in: Vetus
Testamentum 24 (1974) 147-158.

53 Prosl. 3; I, 103.
34 Bonaventura, Itin. I, 15; op. V, 299b: «Qui igitur tantis rerum creaturarum splen-

doribus non illustratur caecus est; qui tantis clamoribus non evigilat surdus est; qui ex
Omnibus his effectibus Deum non laudat mutuus est; qui ex tantis indieiis priorum
prineipium non advertit stultus est».

5 5 ScG III, 38 (2165) : « designatur enim per hoc maxime hominis stoliditas quod tarn
manifesta Dei signa non percipit... unde dicitur: Dixit insipiens...»: sth. II—II, 46, 1 ad 1 :

« praecipue autem videtur aliquis esse stultus, quando patitur defectum in sententia iudicii
quae attenditur secundum causam altissimam»; 46, 2: «stultitia importât quendam stu-

porem sensus in iudicando, et praecipue circa altissimam causam, quae est finis ultimus et
summum bonum»; cf. A. Kraus, Der Begriff der Dummheit bei Thomas von Aquin und
seine Spiegelung in der Sprache, Münster 1971.

56Expos. S.Job 36, ed. Leonin. XXVI, 191b: «nullus enim adeo in sapientia deficit
quia aliqua divinorum operum pereipiat. Et rursus nullus est adeo sapiens cuius cognitio
non multum vincatur ab excellentia claritatis divinae » ; cf. in Ps. VIII, 2 (ed. Vivès XVIII,
265b). Augustinus, in Joh. 106,4; CCSL 36, 610: «haec est enim vis verae divinitatis, ut



Responsio Anselmi 17

Scotus57 ist der schon mehrfach genannte Psalmtext ein Beleg dafür,
daß Gottes Sein geleugnet werden kann, d. h. allererst erwiesen werden
muß58.

Die Akzente in der Bedeutung des Satzes treten jetzt auseinander: Ist
es für Thomas entscheidend, daß die Existenz Gottes überhaupt geleugnet

werden kann, so für die anselmistische Tradition, daß es eben der

«insipiens» ist, der diese Negation ausspricht59, wobei fast immer der
schon genannte Aspekt des nicht-purgierten Erkenntnishabitus geltend
gemacht wird60. Und gleichzeitig damit kehren sich nun die Beweislasten

um: Thomas hatte aufgrund der behaupteten Voraussetzungslosig-
keit im Verstehen des «quo nihil maius cogitari non potest» als erster
Anselm zu einem Vertreter der These gemacht, die Existenz Gottes sei

creaturae rationali iam ratione utenti, non omnino ac penitus possit abscondi»; in Ps.

74,9 ; CCSL 39,1031 : « (Deus) ubique secretus est, ubique publicus, quem nulli licet, ut est

cognoscere, et quem nemo permittitur ignorare». Hugo v. St. Viktor, de sacr. I 3,1 ; PL
176, 217: «Deus enim sie ab initio notitiam sui temperavit, ut sicut nunquam quid esset

totum, poterat comprehendere, sic quia quia esset nunquam prorsus posset ignorari » — bei
Bonaventura u.a. zitiert: de myst. trin. 1,1 arg. 2; op. V, 45a; Papst Johannes XXII.
verbindet dies in einer Predigt mit der geläufigerweise mit Johannes Damascenus belegten

Lehre von der natürlichen Gotteserkenntnis und Anselms Prosl. 3 (Gottes Nichtexi-
stenz kann nicht gedacht werden): «Sermo <Deus autem, rex noster>», ed. E. Randi, in:
Medioevo 9 (1983) 188. An diese Tradition schließt auch Pascal an, frg. 586 (Br.) 599

(Chév.); Brief an Mlle de Roannez vom Okt. 1656, Pléjade, 509sq. Für Kant ist das

Nicht-Offenkundigsein der «furchtbaren Majestät» Gottes Voraussetzung für ein mögliches

sittliches Motiv einer Handlung, so daß «die unerforschliche Weisheit nicht
minder verehrungswürdig ist in dem, was sie uns versagte, als in dem, was sie uns zu teil
werden ließ». Kp. V A 266; anders übrigens Anselm, de lib.arb. 9 (1,221): «Nam si prae-
sentem videret gloriam aeternam quam statim post servatam veritatem assequeretur, et
inferni tormenta quibus post mendacium sine mora traderetur: procul dubio mox virium
sufficientiam ad servandam veritatem habere cerneretur » ; cf. ep. 420 (V, 365); de conc.
III, 9 (II, 276).

57 Ord. I d. 2 p. 1 q. 1—2 n. 14; ed. Vat. II, 130.
58 Jeweils in den « sed contra » von : Sent. I d. 3 q. 1 a. 2 ; de ver. 10, 12 ; sth. I, 2, 1 ;

insofern ist es unfair und entstellend, wenn K. Barth, op.cit. 156 n., schreibt: «<Nullum
inconveniens accidit ponentibus Deum non esse> wird Thomas v. Aquin (S.c. gent. I, 11)

später zu sagen sich nicht scheuen». «Inconveniens» doch nur solange, als sie nicht mit
einem beweistechnisch haltbaren Argument konfrontiert worden sind!

59 Albertus Magnus, Sum. theol. I tr. 4 q. 14 c. 2 ad 1 ; ed. Col. XXXIV/1, 94a: «quia
insipiens fuit».

60 Wilhelm v. Auxerre, Sum aur. I, praef., Paris 1500 Frankfurt 1964, 2vb (in der

Textsammlung bei A. Daniels, cf. n. 109, 25); Bonaventura, myst. trin. 1,1 ad 1, 2, 3; op. V,
50a; Heinrich v. Gent, Sum. 21, 1; 123vB; die Struktur, eine praktische Begründung
anzuführen, um die Behauptung eines theoretischen Nonsens sich verständlich zu
machen, ließe sich bei unserem Thema bis in die platonische Theologie zurückverfolgen :

leg. 886ab; 888a.



18 Responsio Anselmi

selbstevident (per se notum)61. Umgekehrt hatte Anselm, auch wenn er
sich in dieser Interpretation nicht wiedererkannt hätte, in der Tat
versucht, die Gegenposition als absurd aufzuzeigen. Was sich bereits auf der
Ebene der Alternative wahr — falsch als erforderlich aufdrängt, daß

nämlich der Irrtum nicht nur widerlegt, sondern auch aus seinem

Ursprung verständlich gemacht werden muß62, wiederholt sich auch

hier : Thomas versucht zu verstehen, wieso man die Existenz Gottes für
evident (per se notum) halten kann. Er sagt, im Räume einer seit der
Kindheit unangefochtenen und ungestörten Atmosphäre der Religiosität

bilde sich eine der Naturkraft vergleichbare Gewohnheit, die
Existenz Gottes für fraglos zu halten63. Auf der anderen Seite wurde es für
Anselm angesichts der «Torheit» der Gottesleugnung zum Problem,
wie ihre Faktizität überhaupt denkbar ist; er muß dieser Frage ein

eigenes, das vierte Kapitel widmen (auf welches zurückzukommen sein

wird).
Aufdie thomasische Anselm-Kritik kann und braucht hier nicht des

näheren eingegangen zu werden. Jedoch scheint zumindest der Hinweis
für das Anselm-Verständnis förderlich, daß sich bei den beiden Typen
von Gottesbeweisen die systematischen Schwierigkeiten ebenfalls
austauschen. Thomas hält die Ausgangsbestimmung «quo maius cogitari
non potest» für rechtfertigungsbedürftig64. Da sie aber bei Anselm ohne

Rechtfertigung bleibe, fehle dem Beweis seine innere Notwendigkeit.
Anselm hatte sie der Tradition entnommen65 und als eine Bestimmung
eingeführt, in der der Glaubende wie der Gottesleugner jeweils das

61 De ver. 10, 12: «alii vero, ut Anseimus, opinantur quod Deum esse sit per se

notum»; cf. A.C. Pegis, St. Anselm and the Argument of the <Proslogion>, in: Med.
Stud. 28 (1966) 228—267, hier 231. Duns Scotus hat dies übrigens bestritten ord. I d. 2
n. 35; ed. Vat. II, 145: «Anseimus non dicit istam propositionem esse per se notum»; zu
Anselms eigenem Hintergrund: G.R. Evans, <Communis animi conception The
Seifevident Statement, in: Arch. Lat. MA 41 (1978) 123—126.

62Aristoteles, Eth. Nie. 1154 a 22sqq.; Kant, Logik, AA IX, 56; XVII, 242; cf.
D. Henrich, Der ontologische Gottesbeweis, Tübingen 1960, 139; ders., Selbstaufklärung

der Vernunft, in: Fluchtlinien, Frankfurt 1982, 50.
63 ScG I, 11 (66) — übrigens fast wörtlich zitiert bei Heinrich v. Gent, Sum. 22, 2;

131vY; daneben hätte das «per se notum» differenziert werden müssen: «simpliciter -
quoad nos».

64 ScG I, 11 (69).
65 Belege: infra n. 113; es wird zwar als Glaubenssatz eingeführt - «Et quidem

credimus te esse aliquid quo nihil maius cogitari possit » (Prosl. 2 ; 1,101,4—5) -, aber nicht
der Satz dient als Prämisse, sondern der darin enthaltene Ausdruck : F. S. Schmitt, op. cit.
(n. 13) 47. Der Ausdruck als solcher hat aber kein biblisches oder theologisches Spezifi-
kum an sich.



Responsio Anselmi 19

Subjekt ihrer Behauptung bzw. Negation wiedererkennen können, um
dann vorzuführen, daß die Reflexion unvermeidlich dazu führt, das

darin Gedachte zugleich als existent denken zu müssen. So bleibt zwar
die Einführung dieser Bestimmung ohne weitere Begründung, aber es

taucht dann am Ende des Argumentationsganges das Problem nicht auf,
ob denn nun Gott darin gedacht und infolgedessen erwiesen sei ; da am

Anfang ausdrücklich von der Identität ausgegangen war, gibt es am
Ende nicht einmal einen Ort, dies in Frage zu stellen. Genau dies ist
aber die Schwierigkeit bei Thomas: Was rechtfertigt es, am Ende66

jeweils zu sagen: «Et hoc omnes dicunt Deum»67. Auch hier muß ja ein
minimaler Vorbegriff bestehen, um diese jetzt notwendig gewordene
Identifizierung eigens vollziehen zu können. Thomas hat dies auch
anerkannt68.

Für unsere Frage der Selbstinterpretation ergibt sich aus den
unbestreitbaren Asymmetrien, so kann man resümieren, keine unüberwindliche

Barriere. Das Verhältnis von Proslogion und Responsio darf weder so

bestimmt werden, daß letztgenannte bloß punktuell zur Stützung einer
ansonsten bereits abgeschlossenen Interpretation herangezogen wird69,
noch gar als vollständig inkommensurabel erscheint (Stolz), aber auch

66 Wie übrigens Anselm selbst in seinem Monologion erst im 80. und letzten Kapitel
eine solche Identifikation vornimmt: «huic soli summae essentiae proprie nomen dei
assignatur» (I, 86).

67 Sth. I, 2, 3; ScG I, 13 (114; 115); zum Wort «Gott» und seiner Aussagekraft: sth. I,
13, 11 ad 1 ; ein Identifizierungsschritt auch bereits bei Aristoteles, Met. 1072 b 30 : TOÖTO

yäp Ô 06OÇ. Zum Schlußparagraphen des thomasischen Metaphysik-Kommentars:
R. Spaemann, Einsprüche, Einsiedeln 1977, 14; zum systematischen Problem: ders.,
Gesichtspunkte der Philosophie, in: Wer ist das eigentlich — Gott?, ed. J.H. Schultz,
München 1969, 56-65.

68 Sth. 1,2,2 ad 2: «ad probandum aliquid esse necesse est accipere pro medio quid
significet nomen, non autem quod quid est; quia quaestio quid est sequitur ad quaestio-
nem an est... Unde demonstrando Deum esse per effectum, accipere pro medio quid
significet hoc nomen Deus » ; in de trin. 6,3 ; 64 ad 2 ; ähnliches ist zu finden bei Heinrich v.

Gent, Sum. 24,3 ; 139vV ; Duns Scotus, ord. I d. 3 n. 106 ; ed. Vat. III, 67. Ägidius versucht
auf der Ebene des «quid nominis» den Evidenzcharakter der Existenzbehauptung zu
stützen (cf. n. 107). Das Problem, inwiefern im «movens immobile, primum efficiens»
usw. Gott erschlossen ist, ging nicht mehr verloren und wurde etwa bei Cajetan so

angegangen: «et ideo, concludendo haec inveniri in rerum natura, concluditur directe,
quasi per accidens, quod Deus est, idest, Deus non ut Deus, sed ut habens talem condi-
tionem, est; et consequenter ipsum substratum, scilicet Deus ut Deus, est»: in sum. theol.
1,2,3, III; ed. Leonin. IV, col. 326. Ohne Berücksichtigung dieser argumentationslogischen

Fragestellung finden sich Bemerkungen hierzu in der Ausgabe : Thomas von Aquin,
Die Gottesbeweise, ed. H. Seidl, Hamburg 1982, XXIX sqq.

69 Barth, op. cit. 144 n. 1 ; 154.



20 Responsio Anselmi

nicht so, daß die Thesen und Begründungen in Anselms Responsio schon
in sich zu relativieren seien. Denn schon durch die größere Ausführlichkeit

könnte im Unterschied zur meisterhaften Kürze des Proslogion
eine größere Deutlichkeit zu erwarten sein70. Daß es dagegen weder
äußere noch innere Gründe fundamentaler Art gibt, dies zu zeigen, war
die Funktion dieses ersten Teils.

II

Nachdem wir das Verhältnis des Proslogion zur Gaunilo-Kontro-
verse betrachtet haben, um zu sehen, was angesichts der vorhandenen,
aber interpretationsfähigen Asymmetrien folgt und was nicht, wird nun
am Austausch der Argumente die explizite Selbstinterpretation Anselms

analysiert werden. Dabei soll so verfahren werden, daß Gaunilos
Einwände systematisierend rekonstruiert werden, um sie dann unmittelbar
mit Anselms Antworten zu konfrontieren71. Dies nur deshalb, weil so

die Stoßrichtung der anselmischen Argumente deutlicher wird, und
nicht, weil man in Anselms Responsio eine bloße «Notizensammlung»
sehen dürfte, die eine beliebige Umgruppierung erlaubte72. Es scheint

allerdings bislang zu wenig ernst genommen worden zu sein, daß
Anselm seine Responsio nicht in einem Zuge geschrieben hat. Wie der

Beginn des V. Kapitels dartut, wollte er zunächst die besonders leicht
widerlegbaren Argumente übergehen: «supersedendum existimave-
ram»73. Da jedoch offenkundig seine Antworten nicht gegen den Ein-

70 Man hat zurecht von einer «Präzisierung» gesprochen: A. Schurr, Die Begründung

der Philosophie durch Anselm v. Canterbury, Stuttgart 1966, 75; ähnlich
J. Moreaux, Pour ou contre l'insensé, Paris 1962, 31 ; keine inhaltliche Änderung sehen
auch Et. Gilson; Ph. Boehner, Geschichte der christlichen Philosophie, Paderborn
21952, 307.

71 Im wesentlichen wird die Reihenfolge der Argumente nicht umgebaut, so wenig
wie bei J. Moreaux, op. cit. 20, aber stärker rekonstruktiv formuliert.

72 Barth, op. cit. IX; er setzt die Bezeichnung «Schrift» für Anselms Responsio sogar
in Anführungszeichen : 144 n. 1 ; 154. Gegen die vollständige Umstellung der Argumente
ohne Berücksichtigung ihrer Abfolge in der Textsammlung von Hick-McGill wendet sich
zu Recht J. Hopkins, Anselm's debate..., 35sq.

73 Resp. V; 1,134,21—22. Gleichwohl scheint es ganz unangebracht wie A. Faust,
Der Möglichkeitsgedanke, Heidelberg 1932, II, 180 n. 1 zu sagen: «Die letzten sechs

Kapitel dieser Dublik sind nicht mehr von prinzipieller Bedeutung und werden von
Anselm eigentlich nur auf fremden Wunsch noch angefügt.» - Für Gaunilos Text hat
S. Vanni-Rovighi im n. 16 zitierten Artikel eine Gliederung angegeben.



Responsio Anselmi 21

druck aufkamen, den Gaunilos Kritik hinterlassen hat, setzt er jetzt noch
einmal an, nun aber präsentisch formulierend: «Sed quoniam audio

quibusdam ea legentibus aliquid contra me valere aliquid, paucis de illis
commemorabo »74.

Gaunilo kritisiert zunächst und vor allem — dies ist mindestens
ebenso wichtig wie sein berüchtigtes Insel-Argument — die Voraussetzung7'

des Beweisganges, nämlich daß das «quo maius cogitari non
potest» (=Qu) im Intellekt sei.

Wie kann etwas gedacht werden, somit im Denken sein, was alles

Denkbare an Größe übertrifft P Diese Kennzeichnung Qu ist mir
genausowenig bekannt wie Gott selbst, als dessen Kennzeichnung es eingeführt

worden ist. Was hindert dann, das darin Gedachte zugleich als

nicht seiend zu denken? Wenn die Identifizierung von Qu mit Gott
zurecht besteht, ist jenes so wenig begreifbar wie dieser. Wenn dem aber

so ist, welchen Sinn sollte dann die Substituierung des Wortes Gott
durch die Kennzeichnung Qu haben?

Gaunilo unterscheidet zwei mögliche Weisen, wie etwas im weiten
Sinne «erkannt» werden kann. Da ist zunächst die generische oder

spezifische Klassifikation; eine solche ist für Gott nicht möglich; es

kann keinen abstrakten Gedanken, der gleichwohl etwas denkt, von ihm
geben. Darin ist Gaunilo mit Anselm einig. Was er aber kritisiert, ist,
daß Anselm die grundsätzlich gesehen zweite, in diesem Fall aber
einzige Möglichkeit, etwas durch ein ihm ähnliches zu erkennen (conicere
simili: 4; 127,2 — auf dieser Seite stimmen in der Ausgabe die
Zeilenangaben nicht), nicht ergreifen will. Der Gedanke, den das Qu formuliert,

denkt ja nicht das Resultat einer Steigerung (via eminentiae) als ein

«summum», sondern denkt nur die Nicht-Steigerbarkeit. Darin aber ist

jede Ähnlichkeitsrelation und damit auch die einzig verbleibende

Erkenntnismöglichkeit ausgeschlossen. Was nach Anselm dem Gedanken

seine Eindeutigkeit verleihen sollte, weil es unmittelbar einleuchtet,

aufwen das Qu zutrifft, das wird nach Gaunilo gerade damit bezahlt,
daß das Gemeinte überhaupt nicht identifizierbar ist — eben weil jede

74 Im folgenden sollen, um den Apparat nicht unnötig aufzublähen, die Textstellen
von Gaunilos Pro insipiente und Anselms Responsio im Text angegeben werden; wie in
Schmitts Edition die Kapitelangabe für Gaunilo in arabischen, für Anselm in römischen
Ziffern ; nach dem Semikolon Angabe der Seite (im ersten Band) und der Zeile.

75 K. Kienzler, Glaube und Denken bei Anselm von Canterbury, Freiburg 1981,
226: «Die Auseinandersetzung beider findet vor allem im Vorfeld des Arguments statt;
die Verstehbarkeit des Begriffs selbst steht auf dem Spiel.»



22 Responsio Anselmi

Vergleichsmöglichkeit mit endlicher Wirklichkeit abgeschnitten worden

ist. Nur wenn einer der beiden Wege gangbar wäre, ließe sich ein
Gehalt vorstellen, von dem dann geklärt werden könnte, ob ihm etwas
«in re» entspricht.

So steuert Gaunilo auf die Pointe des anselmischen Gedankenganges

zu: Was das Qu bedeute, sei ohne weiteres verständlich. Es ist
Gaunilo schlichtweg unerfindlich, wie man annehmen kann, daß
jedermann verstünde, was mit Qu gemeint sei, wenn er es aussprechen hört.
Was der Tor aufnimmt, ist nur die «vox», die Lautgestalt, nicht aber
eine Bedeutung, welche jene vermitteln sollte (4; 127,10—24).

Zusammengefaßt führt Gaunilo zunächst ins Feld: Anselm verstößt
mit seinem Ansatz gegen die traditionelle Lehre von der Unerkenn-
barkeit Gottes. Seine Kennzeichnung durch Qu erbringt deshalb keinen

Erkenntnisgewinn, weil er, um es paradox zu sagen, das Höchste nicht
superlativisch denkt. Die Annahme seiner unmittelbaren Verständlichkeit

hält Gaunilo für eine Fiktion.
Anselm wendet sich zunächst gegen Gaunilos Verständnis der

Unbegreiflichkeit Gottes. Diese kann ja nicht so verstanden werden,
daß jede ausgrenzende Differenzierung schon einem Wesensbegriff
gleichkäme. Daß er diese Voraussetzung nicht machen will — und doch
wird er bei seinen Kritikern im 13. Jahrhundert wiederum so verstanden

—, sagt er mehrmals ausdrücklich. Er wiederholt die schon in Prosl.
4 (104,2—4) vorgenommene Umkehrung von Prosl. 2: Hieß es dort

gegen die Leugnung der Existenz Gottes, es widerspräche seinem

Begriff, nur im Intellekt zu sein, so sagt er jetzt gegen die Leugnung
seiner Erkennbarkeit, es widerspräche seinem Begriff, nur in Wirklichkeit

zu sein (I; 130,12—15). Die Unerkennbarkeit Gottes ist keine

schlechthinnige; eine solche höbe sich selbst auf76. Wenn auch Gott
unaussagbar ist, so ist doch das «unaussagbar» aussagbar77. Anders

76 Cf. W. Cramer, Gottesbeweise und ihre Kritik, Frankfurt 1967, 19: «Die billige
Auskunft, es (sc. das Absolute) könne denkend nicht ergriffen werden, muß noch jenes Es

denken.» Thomas v. Aquin, de pot. 7,7.
77 W. L. Gombocz hat darin « Anselms Selbstdestruktion » 122) gesehen, weil er hier

hinter seine in Prosl. 4 und de gram. 4 ausdrücklich gemachte Unterscheidung von
Objekt- und Metasprache zurückfalle : Anselm v. Canterbury, Ein Forschungsbericht über
die Anselm-Renaissance seit 1960, in: Phil. Jb. 87 (1980) 109—134. Das Argument der

Selbstbezüglichkeit entstammt wohl Augustinus, de doctr. christ. I 6,6; CCSL 32,9: «Ac

per hoc ne ineffabilis quidem dicendus est, quia et hoc cum dicitur, aliquid dicitur et fit
nescio qua pugna verborum, quoniam si illud est ineffabile, quod dici non potest, non est

ineffabile, quod vel ineffabile dici potest.»



Responsio Anselmi 23

gesagt: Auch wenn dasjenige, worüber hinaus Größeres nicht gedacht
werden kann, für uns nicht begreifbar ist, so impliziert das keineswegs,
der Sinn des Wortlautes «worüber hinaus Größeres nicht gedacht werden

kann» sei ebenfalls unbegreifbar. Das Prädikat ist verständlich,
auch wenn dasjenige, dem es zukommt, unbegreiflich bleiben muß

(IX; 138,4sqq.) Anselm unterscheidet hier also deutlich Wortlaut und
Sache selbst: «Quod auditur cogitari et intelligi potest, etiam si res illa
cogitari non valeat aut intelligi» (IX; 138,10—11 ; cf. VII; 137,3—5).

Die Pointe des Argumentes besteht darin, daß sich die Torheit zwar
auf das mit dem Wort «Gott» Benannte beziehen kann, nicht aber auf
das mit der Kennzeichnung Qu Gemeinte. So wie die Bosheit des carte-
sischen «genius malignus» die Gewißheit aller Gehalte zwar vorzutäuschen

imstande sein könnte, aber an der Gewißheit des Selbstbewußtseins

ihre Grenze hat — weil es daran gewissermaßen keinen Ansatzpunkt

für Täuschbarkeit mehr gibt78 —, so versucht auch Anselm zu

zeigen, daß die Torheit der Gottesleugnung gerade in ihrer Begrenztheit
sich selbst aufheben muß. Der Tor leugnet Gott, weiß aber nicht, was er
leugnet. Wenn man ihm sagt, was er leugnet, nämlich Qu, dann kann

gezeigt werden, daß die Analyse von Qu die Existenzbehauptung impliziert,

weil die Negation und schließlich die Möglichkeit des

Negiertwerdens (Prosl. 3) einen Selbstwiderspruch enthält.
Aber wodurch kann Anselm die Verständlichkeit von Qu unterstellen?

Das Verständnis auch des negativen Urteils ist gesichert durch das

Verständnis seiner einzelnen Satzteile (IX; 138,15—19). Ganz deutlich
hebt Anselm im letzten Kapitel seiner Responsio nochmals hervor, daß

er die Auszeichnung seines Argumentes darin sieht, daß es eine minimale

Verstehensbedingung mit einer maximalen Konsequenz zu
verbinden imstande ist: «Tantam enim vim huius prolationis in se continet
significatio, ut ipsum quod dicitur ex necessitate eo ipso quod intelli-
gitur vel cogitatur, et révéra probetur existere» (X; 138,30—139,2). Die
«Kraft des Ausdrucks» besteht darin, nicht allein eine Bedeutung,
sondern ineins damit den Ansatz für eine Einsicht zu vermitteln.

Daraus erhellt nun, welche Weise von Verstehen Anselm im Auge
hat: keine andere als diejenige, wie sie in jedem vernünftigen
Gedankenaustausch beansprucht wird, ein Verstehen also, welches bereits

78 Zum Unterschied von «deus deceptor» und «genius malignus»: R. Spaemann, Das

sum» im «cogito sum»: Zs. f. philos. Forschung 41 (1987) 373—382.



24 Responsio Anselmi

durch die Gemeinschaft der Sprache ermöglicht ist79: «in isto vero non
est opus alio quam hoc ipso quod sonat <quo maius cogitari non possit>»
(V; 135,19-20).

Der Tor hört die Worte aussprechen: «insipiens audit proferri»
(II; 132,10—11) und versteht sie, insofern dies in einer ihm bekannten
Sprache geschieht: «nota lingua» (II; 132,12)80. Auf diese Weise wird in
der Responsio ersichtlich, daß «die Verstehbarkeit des Begriffs selbst ein
Teil seines Arguments (ist), das er in P 2 vorgetragen hat»81.

Es wird also nichts weniger als eine Wesensschau oder auch nur eine
definitorische Bestimmung des göttlichen Seins in Anspruch genommen.

Anselm hatte dies schon im Proslogion selbst (c. 14) gesagt und
nimmt davon nicht nur nichts zurück, sondern unterstreicht und
präzisiert die Minimalität der Verstehensvoraussetzungen. Das Qu ist
weder eine apriorische «idea innata» noch ist es die Weise, wie der

omnipräsente Gott im Geist ist und sich zeigt82. Was Anselm will, ist,
Gott einigermaßen erkennen: «aliquatenus intelligere». Im ersten

Kapitel seines Proslogion hat er diesen Ausdruck gebraucht und bestätigt
ihn im siebenten seiner Responsio*''.

Dadurch wird aber das bereits genannte Problem nur noch
dringlicher, wie sich der Ausdruck zu Gott selbst — und das heißt nichts
anderes als, wie sich das unmittelbar Verständliche zu dem damit
Gemeinten, aber unbegreiflichen — verhält. Wie schon in Prosl. 14

greift Anselm zum Vergleich mit dem Licht: Das «einigermaßen erkennen»

sei wie das Sehen des Tageslichtes, das einerseits zwar ermöglicht
wird durch das direkt nicht zu sehende Licht der Sonne, das aber
andererseits «nichts anderes» (I; 132,7: non est nisi) ist als dieses. Das

79 Ausgegrenzt wird nur, wer gar nichts versteht : IX ; 138,11—15 ; die Kritik Gaunilos
findet sich auch wieder bei dem Nominalisten Fritz Ralph, Sent. I q. 16 a. 1 (cit. ap.
G. Leff, Richard Fritz Ralph. Commentator of the Sentences, Manchester 1963,
21 n.)

80 Man versteht Beschreibungen im Unterschied zu Eigennamen bereits dann, wenn
man der entsprechenden Sprache mächtig ist: B. Russell, The Philosophy of Logical
Atomism, in: Logic and Knowledge, ed. R.Ch. Marsh, London 1956, 244.

81 Kienzler, op. cit. 231.
82 A. Faust, op. cit. 174 hat in diesem Sinne behauptet, dieser Begriff sei eine Weise

der Präsenz Gottes in uns. Dasselbe hat F. Alqié von Descartes behauptet. Aber erst
Fénelon scheint es wirklich gesagt zu haben.

83 Prosl. 1 (100,17); Resp. VII (136,27.31); cf. Prosl. 14 (111,21): «vidit te
aliquatenus»; «aliquatenus» im ersten Kapitel in Absetzung von «penetrare» (100,15), cf. Mon.
64 (75,3), das auch für die Transparenz der vollständigen Selbstdurchdringung Gottes

gebraucht wird: Prosl. 16 (112,21).



Responsio Anselmi 25

Licht war bereits in Prosl. 14 sowohl als Einheit von Quelle und
Medium wie auch als aufgespalten in diese beiden Instanzen eingeführt
worden; dies ermöglicht, daß der Geist schon im Licht sieht, aber noch
nicht Gott, die Quelle dieses Lichtes, schaut84.

Gaunilo hat zurecht daraufhingewiesen, daß es keinen allgemeineren

Begriff gibt, unter den Gott fällt85. Aber Anselm sieht damit nicht
jede Möglichkeit ausgeschlossen, sich an einer Ähnlichkeit zu orientieren.

Nun scheint allerdings eine Modifikation seines Gedankens in dem

zu liegen, wie Anselm die Unerkennbarkeitsthese Gaunilos aufzufangen
sucht. Er lenkt den Blick auf die Hierarchie von «bona», die sich je nach
ihrer zeitlichen Begrenztheit und ihrer Veränderlichkeit ordnen läßt.
An ihrer Spitze muß aber — noch indifferent gegen die Alternative «in re
sive non» — ein Gut gedacht werden, «quod nullo modo indiget vel

cogitur mutari vel moveri» (VIII; 137,25). Da aber gleichzeitig noch
diesseits der formalen Unterscheidungskriterien folgende Ähnlichkeitsrelation

gilt: «omne minus bonum in tantum est simile maiori bono

inquantum est bonum» (137,14—15), ergibt sich die Möglichkeit einer
annähernden Erfassung: «conicere» (137,14.27.30).

Hier scheint sich Anselm in der Tat auf den Gedanken Gottes als

eines Höchsten einzulassen, zu dem von niedrigeren Gütern zu höheren

aufgestiegen 13 7,16-17 : conscendere) wird. Ein Rückfall in das

Monologion? Ein Hinweis für die Aposteriorität der ratio Anselmi} 86 Die
Denkanweisung, Qu zu denken, behilft sich mit dem Gedanken von
Non-Qu: «Aut non est hoc ex iis quibus maius cogitari valet, conicere id

quo maius cogitari nequit? Est igitur unde possit conici <quo maius

cogitari nequeat>» (VIII; 137,26—28).

Der Gedanke, so könnte man sagen, wendet seine Blickrichtung.
Indem statt wie in Qu die Nicht-Transzendierbarkeit («nichts Größeres»)87

jetzt in einem «summum» das Ende eines Prozesses des Trans-

8i Man wird an den Psalm-Vers denken: «in deinem Lichte schauen sie das Licht»
(36,10) - bei Thomas zitiert etwa qdl. X,8,17; cf. Plotin, enn. V8,4,6: (pCDÇ yàp (pom.

85 Erstmals Duns Scotus wird die Frage auf eine für die spätere Metaphysik bestimmende

Weise so formulieren : « Utrum in entibus sit aliquid existens actu infinitum », ord. I
d. 2 p. 1 q. 1 ; ed. Vat. II, 125.

86 Man hat von Rekurs, von Rückgriff gesprochen: Kienzler, op. cit. 269; Vanni-
Rovighi, C'è un « secondo argomento ontologico » in : Sola ratione, FG F. S. Schmitt, ed.
H. Kohlenberger, Stuttgart 1970, 82; R. Heinzmann, Anselm v. Canterbury, in: Klassiker

der Theologie, ed. H. Fries u. a., München 1981, 177; R. Campbell, From Belief to
Understanding, Canberra 1976, 83; anders McGill, op. cit., 14. n. 6.

87 Ein Gedanke im übrigen, der im Mittelalter ganz geläufig war: Augustinus, Sohl. I
I,4; PL 32, 871 : «Deus supra quem nihil, extra quem nihil, sine quo nihil». Bernhard v.



26 Responsio Anselmi

zendierens gedacht, kehrt sich die Relationalität um. Im Gedanken ist
nicht das Nicht des Transzendiertwerden-Könnens, sondern das Ganze
des Transzendierten im Blick; an diesem hat er jetzt seinen Anhalt.
Anselm selbst scheint weder die Unterschiedenheit der beiden Gedanken

ausdrücklich zu machen für notwendig gehalten zu haben, noch
auch die Frage nach ihrem möglichen Zusammenhang. Allerdings ist ja

im Monologion mit der Frage des Höchsten dessen Existenz
mitentschieden ; im Proslogion hingegen erhält die Existenzfrage ihre Kontur
aus der Überlegung, ob für den Gedanken des Unüberbietbaren auch
noch dasselbe gilt, was sonst für alle Gehalte gilt, daß sie nämlich
sowohl als nur gedacht wie auch als real gedacht werden können.
Anselm würde also tatsächlich seinen Gedanken vollständig
zurücknehmen, wenn er im «Summum»-Gedanken gleichsam die
Vorgeschichte für den Gedanken des Qu nachlieferte.

Zuletzt verwehrt Anselm auch die theologische Begründung für die

von Gaunilo als Unbekanntheit mißverstandene Unerkennbarkeit G
ottes. Er beruft sich auf dessen «Fides» und «conscientia» (I; 130,16) und
an anderer Stelle auf Paulus (Rom 1,20). Beides scheint aber als Anhaltspunkt

für ein theologisches Anselm-Verständnis ganz ungeeignet, weil
gar nicht ersichtlich wird, wieso hier mehr erreicht werden soll als eine
Kritik Gaunilos auf dessen Boden88.

Das, was man als zweiten Schritt Gaunilos ansehen könnte, ist die
Kritik an der hypothetisch zugestandenen Behauptung, Qu sei als

Gedanke im Intellekt89. Dieses «esse in intellectu» besagt nun nach
Gaunilo gar nichts, was für die Existenzbehauptung irgendwie folgenreich

sein könnte. Auch hierin sieht er eine Überschätzung des Denkens.

Im Intellekt sind auch «falsa... vel dubia» (2; 125,18), d. h. solches,

Clairvaux, in Ps. <qui habitat), XI, 12; op. IV, 456: «Summam rerum ipse qui summus est,
ultra quem nihil, supra quem nihil est». Thomas v. Aquiti, ScG 1,43 (366): «Non igitur
potest aliquid cogitare intellectus noster maius Deo». Dietrich v. Freiberg, de int. 17,1;
op.I, 140: «Deus enim vult esse, quo nihil superius est».

88 Was «conscientia» hier besagen soll, ist nicht leicht verständlich; vielleicht
wiederum eine biblische Anspielung aus dem Kontext der anderen: Rom 2,15.

89 In der Transzendentalphilosophie des späten Kant heißt es immer wieder in
abgewandelten Formulierungen: «Gott ist kein wesen außer Mir sondern bloß ein
Gedanke in Mir.» (op. posthum. ; AA XXI, 145) 32: «Gott blos ein Gedankending»; 149:

«Gott ist also keine außer mir befindliche Substanz sondern blos ein moralisches
Verhältnis in Mir.» cf. 27; 132; 153: «Gott ist kein außer mir bestehendes Ding, sondern
mein eigener Gedanke. Es ist ungereimt zu fragen, ob ein Gott sei. Ein verbum personale
ist zur Grammatik gehörig. » Cf. K. Jaspers, Der philosophische Glaube angesichts der

Offenbarung, München 1962, 258sq.



Responsio Anselmi 27

von dem man nicht weiß, daß es falsch ist und solches, bei dem man der
Wahrheit nicht gewiß ist. Das Denken kann aber mit seinen Mitteln
Wahrheit und Falschheit von Gedanken nicht unterscheiden. Wenn
dem so ist, dann kann von jedem Gedanken gedacht werden, daß ihm
nichts Reales entspricht. Wie immer man über Wahrheit oder
Falschheit entscheiden mag, dies kann nicht «sola ratione» geschehen;
der Realitätsbezug ergibt sich nicht aus dem Inhalt eines Gedankens,
dessen Unvermeidlichkeit schon gar nicht.

Gaunilo sieht nur einen Ausweg aus dieser Aporie: Die Weise der

Erfassung ist für Falsches und Zweifelhaftes eine andere, nämlich ein
«cogitare», als für Wahres, zu dem «per definitionem» der Realitätsbezug

gehört: dies ist ein «intelligere». Die Anspielung auf Prosl. 4, wo die

Möglichkeit der an sich absurden Leugnung geklärt werden sollte, ist

offenkundig. Wenn dem aber so ist, so könnte sich die Existenzbehauptung

nicht aus einem Schluß ergeben, sondern könnte nur Sache einer
Reflexion sein. Die Weise der Erfassung gäbe dann über die Wahrheit
Aufschluß; ein Argument im eigentlichen Sinne wäre überflüssig.

Wie die Anselm-Kritik der Hochscholastik sieht auch Gaunilo im
Proslogion-Gedanken eine merkwürdige Ambivalenz. Es ist ein
Gedankengang, der zwar in Ansatz und Durchführung für Gaunilo ohne

Uberzeugungskraft ist, aber dann auch selbst zu einem Resultat zu führen

scheint, das ihn sowohl der Möglichkeit wie der Notwendigkeit
enthebt. Wenn es unmöglich sein sollte, Gottes Nichtsein zu denken —

wozu dann das Ganze: «cur... tota ista disputatio est assumpta?»
(2; 126,6—7) In die Form eines Dilemmas gebracht, was Gaunilo
umständlicher sagt: Entweder die Wahrheit eines Gedankens ist durch
Denken allein nicht qualifizierbar — dann ruht der Beweis auf falschen

Voraussetzungen — oder die Weise der Erfassung qualifiziert Wahrheit
und Falschheit — dann ist die Existenz Gottes eines Beweises nicht
bedürftig.

In diesem Zusammenhang wirft Gaunilo Anselm eine ungerechtfertigte

Inanspruchnahme Augustins vor. Die insinuierte Analogie trifft
nämlich gar nicht zu: Das Beispiel des Malers, der die Idee eines

Gemäldes in sich hat, das er aber noch nicht realisiert hat, kann das

nicht zeigen, was Anselm damit zeigen will. Was in der Seele ist, ist

Leben, weil die Seele selbst lebendig ist. Diese Inhalte sind nichts
anderes als: «scientia vel intelligentia animae ipsius» (3; 126,22—23).

Der Gehalt — als vernommener oder erfaßter — ist ein anderes «Wahres»
als der Intellekt selbst, mit dem er erfaßt wird. Was nicht dem Wesen



28 Responsio Anselmi

des Verstandes unmittelbar selbst angehört, ist ja auf andere Weise
«wahr» als der Gedanke, in welchem dies erfaßt wird. Selbst wenn es

das Qu wirklich gibt, so kann es doch mit einem Gedachten — oder

Ausgedachten — nicht analogisiert werden (3; 126,23—25).
Anselms Entgegnung auf den Einwand, die Qualifizierung «in

intellectu esse» besage niemals etwas über Wahrheit und Falschheit —

auch in diesem Fall also nicht —, lautet: Wenn es stimmt, daß das Qu
ohne weiteres verständlich ist, Verstehen aber «in intellectu esse»

besagt, dann ist das für die Beweisabsicht bereits hinreichend. Daß auch

Falsches sich im Bewußtsein findet, muß gar nicht ausgeschlossen werden,

weil eine solche ohnehin nicht begründbare Behauptung den
Gedanken nicht beeinträchtigt. Die Möglichkeit, einen Gedanken ohne

Implikation einer realen Entsprechung denken zu können, sollte gerade
das Beispiel des Malers demonstrieren90.

Hier darf nicht übersehen werden, daß die immer wieder
vorgebrachte Hilfestellung für die ratio Anselmi durch den Hinweis auf
besondere, «vorneuzeitliche», «realistische» oder verwandte epistemo-
logische Charakterisierungen an Anselm ganz vorbeigeht91. Der
begrifflichen Fassung einen immanenten Realitätsbezug anzudienen hieße,

Anselm dem Paradoxon Gaunilos auszuliefern, daß die Gültigkeit
des Beweises seine Notwendigkeit vernichtet. Aber auch abgesehen
davon zeigt gerade die seit Piatons Sophistes geführte Diskussion um den

Begriff des Nichts, an der sich auch Anselm beteiligt92, daß dieser weit

90 Et. Gilson, History of Christian Philosophy in the Middle Ages, London 1955,
132.

91 Et. Gilson, Sens et nature..., 7 n. 1 : «l'argument du Proslogion présuppose le
réalisme anselmien. » K. Kremer, Die neuplatonische Seinsphilosophie und ihre Wirkung
auf Thomas von Aquin, Leiden 21971, 387: «Entsprechend der neuplatonischen
Komplementarität von Denken und Sein deckt hier der nicht modern, sondern als Idee gefaßte
Begriff immer schon eine gegenüber der Idee vorgängige Realität. » Deshalb liege kein
Schluß «vom <Begriff> auf die <Wirklichkeit> Gottes» vor, eine «Brücke von der <Be-

griffs-> zur <Dingwelt>» brauche nicht geschlagen zu werden. A. Faust, Der
Möglichkeitgedanke, II, 167. Der neuplatonische Hintergrund, auf den schon C. Baeumker
aufmerksam gemacht hat - vermutlich davon abhängig: Heidegger, Grundprobleme der
Phänomenologie, GA XXIV, 40 -, ist ebenso unbestreitbar, wie es der Interpretationsgesichtspunkt

ist, daß zur Identität eines Gedankens seine Funktion gehört (Pascal
bemerkte das zur zeitgenössischen Zurückführung des cartesischen «Cogito» auf
Augustinus). Daher hat die Hervorhebung der anselmischen Originalität im Verhältnis zur
antiken Philosophie ebenfalls ihre Berechtigung: Hegel, Gesch. d. Philos., XIX, 164 (ed.

Glockner); Gilson, L'esprit de la philosophie médiévale, Paris 1932,1, 62sq. ; Henrich,
op. cit. 264; W. Beierwaltes, Proklos, Frankfurt 21979, 137; Neoplatonica, in: Phil.
Rundschau 16 (1969) 149.

92 Mon. 8 (1,22-24); de casu diab. 11 (1,250).



Responsio Anselmi 29

entfernt ist von einer «archaischen Auffassung von der Sachhaltigkeit
von Namen»93. Das durch D.P. Henry wieder angeregte Studium von
Anselms De grammatico weist in dieselbe Richtung94. A. Schurr ist
deshalb völlig im Recht, wenn er sagt, Anselm betone «ausdrücklich die
Besonderheit des Ubergangs vom Denken zum Sein. Was immerzu
nicht möglich sein wird, in einem einzigen Fall ist es möglich»95.

Anselm erblickt denn auch in Gaunilos Vorschlag, «intelligere»
gegenüber dem bloßen «cogitare» abzuheben, einen Selbstwiderspruch96.

Die Falschheit einer Aussage durchschauen heißt sie erkennen;

andererseits werde nur das Wahre erkannt, wohingegen das bloße
Denken seine Inhalte noch nicht als wahr oder falsch zu qualifizieren
vermag. Wenn aber das Falsche irgendwie erkannt werde, wie Gaunilo
selber zugibt, dann kann nicht gleichzeitig die Behauptung kritisiert
werden, daß etwas erkannt werden und insofern im Erkennen sein

könne, noch bevor über seine Wirklichkeit Gewißheit herrscht.
Zum Vergleich mit der Idee des Künstlers: Anselm wollte keine

durchgehende Vergleichbarkeit behaupten, sondern nur die Möglichkeit

belegen, «ut aliquid esse in intellectu, quod esse non intelligeretur»
(VIII; 137, 9—10). Die Funktion des Malerbeispiels war es also keineswegs,

die Identität eines «tertium comparationis» zu unterstellen,
sondern die grundsätzliche Möglichkeit zu exemplifizieren, etwas in der

Vorstellung zu haben, dessen Nichtexistenz man sich gleichwohl
bewußt ist.

Wir kommen jetzt zu dem Schritt, mit dem Gaunilos Name noch
heute eigentlich verbunden ist und für den er zugleich auch am meisten

gescholten und verspottet wurde:
Daraus, daß etwas in meinem Denken ist, und zwar selbst in der

Weise, daß sein Nicht-wirklich-Sein nicht gedacht werden kann, folgt
noch nicht, daß dieses auch in Wirklichkeit ist. — Aber führt das nicht zu

93 K. Flasch, Geschichte der Philosophie in Text und Darstellung, Bd. II (Mittelalter),

Stuttgart 1982, 208.
94 W. L. Gombocz, op. cit. 117 ; E. A. Moody, Logic, History of, in : Encyclopaedia of

Philosophy IV, 528.
95 Op. cit. 105.
96 K. Jaspers, op. cit. (n. 6), 733 sq. ; 746 sqq. hat ebenfalls einen terminologischen

Unterschied zwischen «cogitare» und «intelligere» behauptet. Mir scheint, daß alle
grundsätzlichen Trennungen nach Formen und Ebenen des Denkens, nach Verstandesund

Vernunftdenken, nach kategorialem und transzendentalem Denken (so Kienzler,
op. cit. 258 sqq.) diesen Denkschritt nicht interpretieren können. Welchem Modus von
Denken sollte diese Unterscheidung bei Anselm entspringen?



30 Responsio Anselmi

dem von Anselm in seinem indirekten Beweis benützten Widerspruch,
daß als ein Unwirkliches das Qu nicht Qu ist Darauf erwidert Gaunilo,
daß das Größte zu denken nicht impliziert, daß dies darin Gedachte

größer ist als alles Wirkliche. Das richtige Erfassen der Bedeutung von
«maius omnibus» besagt nichts über das Realsein. Mit dem Akt ihrer
Erfassung ist nur ein von «dubia» und «falsa» nicht unterschiedenes
Sein gegeben. Wenn Anselms Argument zuträfe, dann gilt auch: Die
herrlichste von allen Inseln muß allein schon aufgrund dieser Auszeichnung

existieren sowie als existierend eingesehen werden.
Gaunilo will sagen: Die von Anselm behauptete Singularität des

Gedankens ist eine Fiktion. Sobald man in die Form des Beweises einen
anderen Inhalt einsetzt, zeigt sich die Unsinnigkeit des Beweises (6;
128, 14sqq.). Mitunter bleibt aber der Status der Argumente Gaunilos
dunkel, weil nicht vollständig ersichtlich wird, auf welchen Schritt im
anselmischen Gedankengang sie sich beziehen. Dies gilt etwa für die
beiden folgenden Argumente:

Das bereits erläuterte Argument, welches die Unfähigkeit des Denkens

betrifft, aus sich heraus die Wahrheit seiner Gehalte zu erkennen,
kann sowohl als ein Einwand gegen die Exklusivität des Qu interpretiert

werden wie auch als Einwand gegen den Schluß auf das Realsein.

Ebenso, wenn Gaunilo sagt, was nicht als nicht-existent gedacht
werden könne, impliziere noch keine Affirmation einer außermentalen
Wirklichkeit. Dies kann verstanden werden als eine generelle
Statusbestimmung von Inhalten des Bewußtseins, die keinen Schluß erlauben

von der Art, wie ihn Anselm angeblich vornimmt, oder auch schon als

Vorgriff auf Prosl. 3. Auch sein Insel-Argument läßt sich wiederum in
der Form eines Dilemmas reformulieren: Anselms Argument wäre nur
dann gültig, wenn es universalisierbar wäre97; wenn es aber universa-
lisierbar wäre, wäre es trivial und absurd in einem.

97 Barth, op.cit. 103: Es müßte gelten für alle Schlüsse von «irgendeinem Begriff»
auf« irgendeine Existenz» ; bei Gaunilo sei hier «nichtsweniger als Alles Mißverständnis»
(149). E. Campbell, op. cit. 192 verweist auf die Diskrepanz zwischen einer faktisch
größten Insel und einer nicht größer zu denkenden. - Im Mittelalter kommt m.W. von
den großen Autoren nur Bonaventura auf dieses Beispiel zu sprechen (de myst. trin. 1,1 ad
6; op.V, 50a); ohnehin spielt dort die Kontroverse mit Gaunilo kaum eine Rolle;
erwähnt wird sie etwa noch bei Gregor v. Rimini, Lect. I d. 42-44 q. 3, op. III, 432—438 ;

Alfonso Varga de Toledo, Sent. I d.2; ed. F. Fernandez, in: Ciudad de Dios 174 (1961)
288.



Responsio Anselmi 31

Anselm antwortet auf Gaunilos Einwände zu diesem Schritt im
Gedanken auf dreifache Weise:

Zunächst versucht er eine nochmalige Verdeutlichung und stellt
ohne weitere Modifikationen die Elemente des Argumentes zusammen:

Die Formel Qu besitzt eine unmittelbare Verständlichkeit. Als
eine verstandene ist sie «im» Verstände. In der Reflexion kann dieser

Gehalt wie alle anderen Gehalte ebenfalls sowohl als bloß im Verstände
wie auch als in Wirklichkeit (in re) gedacht werden. Diese beiden

Möglichkeiten werden nun im Blick auf den Inhalt des Gedankens
miteinander verglichen: Wenn etwas gedacht werden soll, über das

hinaus Größeres nicht gedacht werden kann, dann kann es nicht bloß
im Verstände sein, weil dies widersprüchlich wäre. Anders gesagt: es ist

gar nicht das Zu-Denkende (II; 132, 27. 30). Anselm verwendet also

zwei Argumentationsfiguren:
Unter der Voraussetzung zweier Möglichkeiten, die im Verhältnis

einer eindeutigen und vollständigen Disjunktion stehen (in solo intel-
lectu - et in re), ergibt die Einsetzung des Gehaltes in die erste Bestimmung

einen Widerspruch, die zweite nicht. Nur die zweite Möglichkeit
denkt den Gedanken streng als ihn selbst. Die Negation der Existenz ist

somit ein sich selbst aufhebender Widerspruch und zugleich die
Verfehlung des Zu-Denkenden. Wer die Existenz leugnet, denkt gar nicht
das, was er denken sollte; in der Leugnung ergibt sich ein Widerspruch
und zugleich ein anderer Inhalt.

Zweitens verfehlt der Insel-Vergleich die Singularität des Zu-Den-
kenden. Was Anselm im Irrealis und in einem auffällig ironischen
Ton98 sagt: Man kann nichts angeben, weder in der Wirklichkeit noch
im Denken (III; 133, 7: aut in re ipsa aut in cogitatione existens), außer
eben Qu, worauf diese Argumentation angewendet werden könnte:
«cui aptare valeat conexionem huius meae argumentationis» (III; 133,

8—9). Offenkundig sieht Anselm auch hier keine Notwendigkeit, die

Zuordnung von Gott und Qu zu begründen: Weder die Auslegung des

Wortes «Gott» durch diesen aus der Tradition stammenden Ausdruck99
noch auch umgekehrt, daß die Formel eine und nur eine

Einsetzungsmöglichkeit zuläßt, wird einer Rechtfertigung für bedürftig gehal-

98 McGill, The Many-Faced Argument, 23 n. 12; ansonsten hat Ch. Hartshorne
den Ton von Anselms Erwiderung getroffen : «with care and (in my opinion) lucidity, as

well as serene confidence». Anselm's Discovery, Open Court 1965, 11.
99 Zum historischen und/oder sachlichen Ursprung der Formel sagt Anselm nirgends

etwas.



32 Responsio Anselmi

ten. So scheint also, nachdem Gaunilo für solches keine Rechtfertigung
gefordert hatte, die Stelle so zu verstehen zu sein, daß es nur von einem
fundamentalen Mißverständnis zeugt, wenn man das Argument von
seinem analogielosen Inhalt und uniken Anwendungsfall trennt; darin

liegt wohl der Grund für Anselms Ironie.
Die dritte Weise der Entgegnung Gaunilos auf den Schluß auf das

Realsein besteht darin, daß Anselm, um die Plausibilität seines

Argumentes darzutun, dieses mehrfach und unter verschiedenen Gesichtspunkten

variiert. Die Variationen ergeben sich daraus, daß Anselm
inhaltliche Bestimmungen des Gottesbegriffs, die ja alle, wie er in
Prosl. 5 sagt, unter Qu fallen, einsetzt: So wird Qu expliziert als «sine
initio» (I; 131,2—5; cf. Pros. 22; 116)100. Zwei Abschnitte später wird
das ausgedehnt auf andere Weisen, Negativität zu enthalten: Zeitlichkeit,

Räumlichkeit, Beschränktheit, Geteiltheit (I; 131, 18—132,2). Von
allem solchermaßen verfaßten Seienden gilt, daß es insgesamt negiert
werden kann. Was aber keine Negation in seinem Begriff enthält, ist
nicht negierbar.

Hierin liegt ohne Zweifel eine merkliche und angebbare Modifikation:

In die formale, auf das Denken relationale (cogitari) Bestimmung
Gottes werden als implizite doppelte Negationen faßbare Merkmale
eingesetzt: Anfangslosigkeit, Unendlichkeit und dergleichen mehr.
Insbesondere aus dem Rückbezug auf Prosl. 5 ergibt sich, in welchem
umfassenden Sinne Anselm den Ausdruck «unum argumentum»
verstanden wissen wollte. Es soll nicht allein Gottes Dasein mit «einem

Argument» erwiesen werden, sondern die gesamte Gotteslehre daraus

entwickelt werden. Es liegt in diesem Ausdruck nicht bloß die Voraus-
setzungslosigkeit, sondern auch der Umfang der Beweisabsicht, wie es

im Prooemium (93,7—9) hieß: «...ad adstruendum quia deus vere est, et

quia est summum bonum nullo alio indigens, et quo omnia indigent ut
sint, et ut bene sint, et quaecumque de divina substantia credimus
substantia».

Schon in Prosl. 5 waren dann die Prädikate «summum omnium
solum existens per seipsum», «summum bonum», «iustus», «verax»,
«beatus» mit dem Kriterium Qu eingeführt worden. Die Attribution,
welche sich aus der Aufgabe, ein Unüberbietbares zu denken, ergibt,
stellt Anselm dort unter eine andere Formel, die er mit Qu offenkundig
für äquivalent hält — ohne daß ihr in der Literatur besondere Aufmerk-

100 Cf. Ch. Hartshorne, op. cit. 35.



Responsio Anselmi 33

samkeit geschenkt worden wäre: «quidquid melius est esse quam non
esse» (104, 16)101. Genau dieselbe Zuordnung, sowohl was die
Äquivalenz der beiden Formeln wie die Reichweite ihrer Begründungsleistung

angeht, findet sich am Ende der Responsio; sie sei deshalb in
extenso zitiert: «... et revera probetur existere, et id ipsum esse quidquid
de divina substantia oportet credere. Credimus namque de divina
substantia quidquid absolute cogitari potest melius esse quam non esse.

Verbi gratia: melius est esse aeternum quam non aeternum... Nihil
autem huiusmodi non esse potest, quo maius aliquid cogitari non potest.
Necesse igitur est <quo maius cogitari non potest > esse, quidquid de

divina substantia credi oportet» (X; 139,1—8).
Ein zweites wird mit den genannten Variationen beansprucht.

Wenn nämlich diese besagen: Was irgendeine Negation enthält, kann
auch als ganzes negiert werden, weil sein Nichtsein dann gedacht werden

kann, so scheint aus der Umkehrung zu entnehmen sein: Was keine
Negation enthält, kann nur bedeuten: reines Sein. Am Ende seines

Beweisganges in Prosl. 3 stellt Anselm denn auch solche Formeln
zusammen: «solus verissime omnium» (103,7—8); «maxime omnium
habes esse» (103,8); «te maxime omnium esse» (103,10—11). Allerdings
darf man dies nicht einfach zurückübersetzen, als ob die Stellen im Gang
des Gedankens austauschbar wären — so als ob Anselm am Ende nur
Parmenides variieren würde: Das Sein ist102. Gleichwohl beansprucht
Anselm hierin einen Gedanken, der für die klassische Ontologie
überhaupt charakteristisch und bei ihm selbst allgegenwärtig ist: Sein näm-

101 Nochmals in c. 11 (110,2-3), eingeführt schon in Mon. 15 (I, 28sq.). Ohne
Einspruch wird diese « régula Anselmi» verwendet bei Albertus Magnus, in. div. nom. VV, 15 ;

ed. Col. 37,lcol. 348a ; Heinrich v. Gent, Sum. 32,4 (195vR) \ Aegidius Romanus, qu. de esse

et essentia, qu. 1 ; ed. Venedig 1503 Frankfurt 1968 f. 3ra; während sie bei Thomas v.

Aquin keine Rolle zu spielen scheint (Sent. I d. 22, 1, 2; de ver. 2, 1 sed contra 2), wird sie

bei Duns Scotus kritisiert: Tract de pr. princ.IV nr. 53, nr. 58; ed. Kluxen, Darmstadt
1974, 64sq. ; 73sq. ; neben dem Komm, zu dieser Stelle ist zu den parallelen Stellen zu

vergleichen : W. Kluxen, Welterfahrung und Gottesbeweis, in : Studia scolastico-scoti-
stica V (1972) 49sq. ; Petrus Aureoli, Sent. I d. 2 s. 11 nr. 21 (ed. Buytaert II, 377; eine

Neuformulierung findet sich bei William Ockham, ord. I d. 2 q. 3; OTh 11,98; mit
drastischen Folgen wird die «régula Anselmi» bei Nikolaus von Autrecourt sogar auf die
Welt angewandt, dazu : W. Hübener, Ordo und mensura bei Ockham und Autrecourt, in :

Mise. med. XVI (1983) 1, 114 sq.
102 Vom nicht-analogen reinen Sein sagt etwa Bonaventura, Itin. V, 3 (V,308b):

« ipsum esse adeo certissimum, quod non potest cogitari non esse » ; noch lapidarer bei Siger
v. Brabant, Imposs. 1 (ed. Bazän, 70): «Quomodo enim essedeseret quod esse est? k Meister
Eckhart, Prol. gen. in op, trip., n. 13, LW 1,158 : «si deus non est, nihil est. Consequens est
falsum, ergo et antecedens».



34 Responsio Anselmi

lieh als «mehr» oder «weniger» zu denken. Zusätzliche Bestimmungen
werden darin zugleich als Intensivierungen des Seins selbst gedacht. So

ist für ihn Wirklichsein «mehr» als bloß Gedachtsein, und Notwendigsein

ist mehr als bloß Realsein, ja sogar Sein im eigentlichen, «wahrsten»

Sinne, was gleichbedeutend ist mit dem Sein selbst. Es darf also
keinesfalls übergangen werden, auch wenn es in der Kontroverse keine
Rolle spielt, und Anselm gerade hierzu nichts Explizierendes sagt, daß
das Qu als gedachtes auch das Moment des Seins, wenn auch ein
schwaches und geringes, enthält103.

Zuletzt wendet sich Anselm energisch gegen Gaunilos Rekonstruktion:

die Verkürzung des Qu in der Reformulierung «maius omnibus»
sei in mehrfacher Hinsicht eine inakzeptable Beschneidung der
argumentativen Möglichkeiten. Auch wenn J. Hopkins Gaunilo zurecht

gegen diesen Vorwurf verteidigt haben sollte — weil das «maius omnibus»

tatsächlich nur als Kurzformel für Anselms Qu zu dienen hat104 -,
so bleibt Anselms Gegenkritik unter dem Aspekt der Selbstinterpretation

gleichwohl von Interesse. Das «maius omnibus» würde insbesondere

die Evidenz dessen mindern, was daraus zu erschließen wäre.
— Es ist nicht in gleicher Weise offensichtlich (V ; 135,9: non enim ita

patet), daß dasjenige, dessen Nichtsein gedacht werden kann, nicht
das «maius omnibus» sein kann. Man könne, so Anselm, weder
ausschließen, daß eine «maius omnibus» als nicht-seiend gedacht
werden könnte, noch ein noch größeres, aber Reales denkbar wäre.
Um diese Möglichkeit zu paralysieren, bedürfte es erst noch eines

weiteren Beweisbegriffs (argumentum), während es sich bei der Formel

Qu aus dem Wortlaut (V ; 135, 20 : hoc ipso quod sonat) von sich

her ergibt: «de se per seipsum probat» (135; 21—22).

— Es ist auch nicht in gleicher Weise unbezweifelbar (V ; 135, 11 : nec
sie est indubitabile), daß ein wirkliches «maius omnibus» schon

identisch ist mit dem in Qu gedachten schlechthin Unüberbietbaren.

— Dasselbe gilt für den Erweis der Einzigkeit des Erschlossenen.

103 Kienzler, op. cit. 240: «Der Begriff wird also durch ein intellektuelles und ein
seinshaftes Moment bestimmt. » Anselm steht somit nicht außerhalb einer ontologischen
Interpretation des Denkens, das der schon zitierte W. Cramer einmal so formuliert hat:
«Alles Denken steht unter der Bedingung dessen, was Denken ist, unter der Bedingung
des Seins des Denkens. Das übersieht alle sogenannte <Immanenzphilosophie>» (Die
Monade, Frankfurt 1954, 54).

104 Anselm's Debate..., 26sqq. ; Petrus Aureolihat Anselms Gedanken als den Gedanken

eines Höchsten verstanden: Sent. I d.2 s. 10 nr. 142 (ed. Buytaert II p. 564.)



Responsio Anselmi 35

So unterscheiden sich die beiden Formeln vor allem unter den

Gesichtspunkten der Evidenz, der argumentativen Suffizienz und der

Widerlegungskraft; denn auf den Einwand, es gebe etwas Größeres als

alles, was da ist — dies könnte jedoch gleichwohl als nicht-seiend gedacht
werden — läßt sich aufgrund der Formel «maius omnibus» ebensowenig
mit dem Nachweis des Selbstwiderspruchs antworten, wie auf einen
zweiten, man könne ein noch Größeres, aber ebenfalls Unwirkliches
denken. Gegen den ersten Einwand wäre das Qu ausreichend, nicht
jedoch das «maius omnibus»; hier wäre noch ein weiterer Beweisbegriff
(V ; 135,18 : argumentum) vonnöten. Anselm kommt alles darauf an, die

Leichtigkeit, das Unproblematische im Sinne der Voraussetzungslosig-
keit zu unterstreichen; deshalb gibt es für den Ausdruck Qu keinen

irgendwie beweistechnischen oder inhaltlich gleichwertigen105.
Diese Akzentsetzungen nehmen den Beginn des Prooemium auf, in

dem Anselm seinen Gedanken vorgestellt hatte. Der Unterschied zum
vorausgehenden «Monologion» wird nicht unter dem erkenntnistheoretischen

Gegensatz «a posteriori — a priori» bestimmt, sondern
zunächst beweistechnisch. Anselm sucht nach dem «unum argumentum»

(93,6), durch welches die «multorum concatenatio(ne) argu-
mentorum» (93,5) ersetzt werden sollte. Warum? Um nun ein
«Argument»106 zu haben, das keines anderen bedarf, um «sich zu beweisen»
(93,6—7: ad se probandum; wiederum in Resp. V; 135,21—22: de se per
seipsum probat). Was sich zunächst ausnimmt wie ein Überstieg der
Dialektik in die Evidenz, so als sollte durch die Verringerung auf das

«unum» die Irrtumsmöglichkeit und die Angriffsfläche für Einwände
maximal reduziert werden, wird durch die Fortsetzung in ein neues
Licht gestellt, auf das Anselm in seiner Responsio so nicht mehr
zurückkommt: Die Voraussetzungslosigkeit, besser: die Unbedürftigkeit des

Arguments spiegelt die Unbedürftigkeit seines Gegenstandes wider:
«quod nullo alio ad se probandum quam se solo indigeret, et solum ad

astruendum quia Deus vere est, et quia est summum bonum nullo alio

105 Cf. infra 40.
106 Der Gegensatz scheint diese Ubersetzung zu erlauben ; es wurden immer wieder

andere Paraphrasen versucht: Flasch, Anselm 190: «Verfahrensregel»; Gombocz,
op.cit. 118: «... wenn bei Anselm argumentum nicht beides, nämlich Argument (im Sinne
von Prämisse(n) und Konklusion) und Prämisse (als der Ausgangspunkt eines Syllogismus)

bedeuten könnte»; zur terminologischen Tradition; Boethius, PL 64, 1053. 1174;
Abaelard, Dial., ed. de Rijk, 462, 45; cf. G.R. Evans, Inopes verborum sunt latini, in:
AHDLMA 43 (1976) 113-134, hierzu: 129sq.



36 Responsio Anselmi

indigens» (93,6—8). Allerdings : Anselm nimmt nirgends für die Stringenz
diese besondere Form des Beweises in Anspruch ; davon, daß die

Argumentationsfigur ihren Gegenstand widerspiegelt, hängt gewiß nicht
logisch das Vermögen der unmittelbaren Uberzeugungsleistung ab.

Aber so wie bei Gott im Begriff seines Wesens die Existenz impliziert
ist107, so soll in diesem Argument Wahrheit und Überzeugungskraft
koinzidieren.

Zu Gaunilos Einwand, daß auch die Unmöglichkeit, etwas als

nichtexistent denken zu können, uns noch immer keiner realen Existenz
versichert, nimmt Anselm Stellung, indem er sein Argument aus

Prosl. 2 einfach wiederholt (II; 132, 22sqq.). Zudem: Nehmen wir an,
daß etwas, das gedacht werden kann, nicht existierte. Dieses wäre, wenn
es existierte, nicht dasjenige, von dem sich Qu prädizieren ließe.

Zuletzt : Das, von dem Qu gilt, muß als anfangslos gedacht werden ; alles

aber, was gedacht werden kann, ohne wirklich zu sein, muß als ein
Gewordenes gedacht werden, wenn es ist. Es kann daher als nicht-
seiend gedacht werden. Anselm verknüpft mit solchen Überlegungen
offenkundig, was im Proslogion in zwei Kapitel getrennt ist. Davon wird
im Schlußteil nochmals die Rede sein müssen.

Im letzten Kapitel vor seinem differenzierenden Schlußwort geht
Gaunilo ausführlich auf Prosl. 3 ein. Er rekapituliert es so: Das was

größer als alles ist, kann nicht einmal in Gedanken nicht sein, denn

sonst wäre es nicht das, was gedacht werden soll. Die Gültigkeit dieses

Schrittes setzt diejenige des Existenzbeweises voraus; solange die
Existenz noch unausgewiesen ist, bleiben derlei Prädikationen gleichsam
subjektlos. Die Unmöglichkeit, das Nichtsein Gottes zu denken,
versteht Gaunilo offenkundig als eine weitere Qualifikation, welches die
Existenz eines solchermaßen Qualifizierten bereits voraussetzt, nicht als

einen weiteren Beweis für dasselbe. Nachdem er nochmals seinen

Vorschlag, «cogitare» und «intelligere» terminologisch zu differenzieren,
wiederholt hat — das Nichtsein-Können (posse non esse) kann zwar,
weil falsch, nicht eingesehen, wohl aber gedacht werden, nämlich so,

wie auch der Tor denkt, es sei kein Gott, - bringt Gaunilo noch einen
interessanten Einwand: Wie steht es mit der von Anselm herausgestellten

völlig singulären Gewißheit des Seins Gottes Daß ich selbst bin,

107 Darin liegt der Grund, warum die «ratio Anselmi» für manche Vertreter der
Realdistinktion von Sein und Wesen im Endlichen wieder attraktiv wurde: Aegidius
Romanus, Sent. I d. 3 q. 1 a. 2.



Responsio Anselmi 37

weiß ich ebenso mit unüberbietbarer Gewißheit (7; 129,14—15: certis-

sime), ich weiß aber trotzdem, daß ich auch nicht sein kann. Nun ist es

sicherlich Inhalt der Gotteserkenntnis zu wissen, erstens daß er ist und

zweitens, daß er nicht nicht sein kann. Dies konfrontiert Gaunilo mit
einem bemerkenswerten Dilemma108 — und diesmal ausdrücklich: Er
wage zwar nicht zu entscheiden, ob er sein Nichtsein denken kann,
während er gleichzeitig seines Daseins gewiß ist, aber wenn es möglich
wäre, dann stellt sich die Frage, warum dies nicht mit Bezug auf alles

gültig ist, was man mit derselben Gewißheit weiß; wenn es aber nicht
möglich wäre, so wäre es keine Eigentümlichkeit Gottes, sein Nichtsein
nicht denken zu können.

Die Seinsgewißheit schließt demnach offenbar nicht aus, die Un-
wirklichkeit des als seiend Gewußten denken zu können, denn von
meiner Seinsgewißheit kann ich entweder abstrahieren - dann wird es

unplausibel, wieso dies bei der Existenz Gottes unmöglich sein sollte —

oder ich kann davon nicht abstrahieren — dann aber gibt es zumindest
einen Parallelfall, der dann jedoch Anselms Anspruch zunichte macht,
die Undenkbarkeit von Gottes Nichtsein als dessen singuläre Auszeichnung

angeben zu können.
Anselms Entgegnung zeigt nun zum wiederholten Mal, daß die

Singularität des Zu-Denkenden selbst zu dessen Identität gehört. Wie
Gaunilo immerzu demonstrieren möchte, daß das Nichtsein denkbar
bleibt, so Anselm, daß dies an dem vorbeigeht, was gedacht werden
soll:
— Das was als nicht-seiend nicht gedacht werden kann, kann als solches

gedacht werden und wird so als größer gedacht denn das, wovon
diese Unmöglichkeit nicht gilt. Was jedoch die Möglichkeit des

Nichtseins zuläßt, ist nicht Qu (I; 131,32—132,1).
— Die Möglichkeit, das Nichtsein von etwas zu denken, involviert die

Möglichkeit, dasselbe mit Anfang und Ende zu denken; dies ist nicht
Qu (III; 133,15-17).

— Alle Weisen, das Nichtsein von etwas zu denken, machen es zu einem
überbietbaren Gedanken. Es ist also nicht der Gedanke des

Unüberbietbaren (I; 131,18 sqq.).

108 K. Barth, op.cit. 157: «Man wird feststellen dürfen, daß Gaunilo in diesen letzten

Worten seiner Polemik zugleich das Geistreichste und das Anselm am wenigsten
Treffende in seiner ganzen Schrift gesagt hat.»



38 Responsio Anselmi

— Selbst wer nur «ex hypothesi» die Wirklichkeit des Qu zugibt, muß

notwendigerweise zugeben, daß seine wirkliche und gedachte Nicht-
existenz nicht gedacht werden kann: «aliter namque non esset quo
maius cogitari non posset» (I; 131,8—9) — es wäre nicht das Zu-
Denkende.

— Was als existent gedacht werden kann, ohne jedoch wirklich zu sein,

kann, wenn es doch wirklich wird, gleichwohl im Denken nicht sein.

Daraus folgt: Kann Qu gedacht werden, so kann es nicht nicht sein

(I; 131,3-5). Mehrmals taucht schon bei Anselm die Formulierung
auf: Bereits aus der Möglichkeit, Qu zu denken, folgt, daß dieses

wirklich sein muß109.

— Alles, was Nichtsein impliziert, etwa zeitliche oder räumliche
Bestimmtheit, kann auch überhaupt als nicht seiend gedacht werden.
Wenn es wirklich wäre, wäre es nicht Qu.

Zu Gaunilos zuletzt angeführtem Dilemma sagt Anselm: Das Wissen

um die Existenz einer Sache hängt nicht zusammen mit der
Möglichkeit oder Unmöglichkeit, von dieser Existenz zu abstrahieren —

zumindest dann, wenn mit der Abstraktion keine reale Negation
verbunden ist. Zu wissen, daß etwas existiert, schließt nicht aus, gleichwohl
denken zu können, dies sei nicht. Ebenso umgekehrt: Das Wissen um
die Nichtexistenz einer Sache widerspricht nicht der Möglichkeit, sie als

109 Erst Duns Scotus — wie dann wieder Leibniz gegenüber Descartes — hat gefordert,
die Möglichkeit Qu zu denken am Kriterium der Widerspruchsfreiheit zu prüfen: «Deus
est quo cognito sine contradictione maius cogitari non potest sine contradictione. Et quod
addendum sit <sine contradictione> patet, nam in cuius cognitione vel cogitatione inclu-
ditur contradictio, illud dicitur non cogitabile, quia sunt tunc duo cogitabilia opposita
nullo modo faciendo unum cogitabile, quia neutrum déterminât alterum»: Ord. I, d. 2

n. 137; ed. Vat. II, 209 ; cf. n. 186; II, 240; Tract de pr. princ. IV nr. 79, ed. Kluxen, 104;
Report. Magna seu Examinata, cit. A. D. Cress, The Coloratio by Duns Scotus of the Ratio
Anselmi and Vindobon. 1453, in: The Modern Schoolman 54 (1976/7) 40 n. 23. -
Allerdings: Aus der häufig wiederkehrenden Folgerung der Unmöglichkeit aus der
Widersprüchlichkeit ergibt sich schon «per negationem» bei Anselm der «Möglichkeitsbegriff

der Widerspruchsfreiheit (IV; 134,12-13: «non possumus cogitare non esse,

quamdiu scimus esse, quia non possumus cogitare esse simul et non esse».) Zum Gesichtspunkt

der Möglichkeit in den scholastischen Kontroversen : A. Daniels, Quellenbeiträge
und Untersuchungen zur Geschichte der Gottesbeweise im 13. Jh., Münster 1909, 126—

129; 156. - Zum Sachlichen: H. Scholz, Der Anselmische Gottesbeweis, in: Mathesis
Universalis, ed. H. Hermes u.a., Basel 1961, 69 n. 13 kritisiert Anselms eben zitierte
Identifizierung des Widerspruchsvollen mit dem Undenkbaren: «Hieran kann niemand
gehindert werden. Er verstößt dann aber gegen einen sinnvollen Sprachgebrauch ; denn
auch das Widerspruchsvolle muß in jedem Falle gedacht sein, um als widerspruchsvoll
beurteilt werden zu können».



Responsio Anselmi 39

existent denken zu können. So schließt auch die Selbstgewißheit nicht
die Möglichkeit aus, sich die Welt ohne dieses Selbst vorstellen zu
können. Wir vermögen zwar nicht, das Nichtsein zu denken, während
wir das Sein denken — denn das verstieße gegen den Satz vom Widerspruch

-, wohl aber können wir von etwas denken, es sei nicht, während
wir wissen, daß es ist (IV; 134,10sqq.).

Der Begriff des Denkens geht über den des Wissens hinaus; wenn
wir uns des Urteils enthalten, können wir sowohl das Wissen um die
Existenz wie auch das Wissen um die Nichtexistenz distanzieren und das

jeweilige Gegenteil — nur eben ohne Urteil — vorstellen (IV ; 134,9—10 :

non existimando, sed fingendo...)

III

Es gilt nun, nach dem interpretatorischen Ertrag von Anselms

Replik zu fragen. Die im ersten Abschnitt diskutierten Asymmetrien —

Verschwinden der Gebets«form» und die Ersetzung des Toren durch
den «advocatus insipientis» — haben keinen grundsätzlichen Einwand

gegen die Möglichkeit erbracht, die Replik als Selbstinterpretation zu
lesen.

Die Singularität des Gedankens, die das Gebet gleichsam atmosphärisch

werden läßt, ist in der Responsio Gegenstand vielfältiger und
nachdrücklicher Betonung. Gerade an der Art, wie Anselm das

Inselbeispiel von sich weist, zeigt, daß keine inhaltsinvariante
Argumentationsstruktur bloß auf einen Sonderfall angewendet werden sollte. Die
Stellung des Gedankens als eines vollständig uniken setzt umgekehrt
voraus, daß nicht ein allgemeiner Realismus nun auch hier seine

Geltung hat, sondern es sich einzig im Denken von Qu so verhält, daß

seinen Sinn zu erschließen heißt, ihm eine Bedeutung zu geben. Alle
Universalisierung mithin, ob kritisch oder apologetisch gemeint, geht
an dem vorbei, was Anselm sagen will. Dies macht die Responsio noch

eindringlicher, weil expliziter deutlich als der Stil des Proslogion.
Dadurch daß Gaunilo die Möglichkeit der Gottesleugnung

offenzuhalten sucht, indem er den anselmischen Überlegungen ihre innere

Notwendigkeit bestreitet, gibt er Anselm Gelegenheit, die Voraussetzungen

und Schritte seines Beweises zu verdeutlichen. Der Tor ist

jemand, der nicht weiß, was er sagt, weil dies nicht zu denken ist.

Anselms Einfall war es, dasjenige, was geleugnet werden soll, so zu



40 Responsio Anselmi

kennzeichnen, daß sowohl die Unmöglichkeit der Leugnung offenkundig

wird als auch gleichzeitig sich die Notwendigkeit der Existenzaffirmation

ergibt110.
Hier freilich scheint die Interpretation vor einer unauflöslichen

Diskrepanz zu stehen: Einerseits sind die Verstehensbedingungen der

Kennzeichnung Qu in der Replik in einer Weise minimal vorgestellt,
daß der Charakter der Unmittelbarkeit haltbar erscheint. Andererseits

wird in Prosl.4 die Möglichkeit der Torheit so erklärt, daß sich ihr
«Verstehen» nur auf den Wortlaut richtet: «Aliter enim cogitatur res

cum vox earn significans cogitatur, aliter cum id ipsum quod res est

intelligitur. Illo itaque modo potest cogitari deus non esse, isto vero
minime»111.

Wenn Anselm fortfährt: «Nullus quippe intelligens id quod deus

est, potest cogitare qui deus non est», so kann dies nur als isolierter Satz

im Sinne einer Wesenseinsicht genommen werden112. Da aber weder

am Ende von c. 1 dergleichen beabsichtigt, noch am Anfang von c. 14

als erreicht konstatiert wird, kann der Satz nur zu verstehen sein im

1,0 Cf. G. IsAYE, La justification critique par retorsion, in : Rev. philos, de Louvain 52

(1954) 205-235; cf. infra n. 117.
111 1,130,18—20; Resp. VII (136,31—137,1): «quia negat deum, cuius sensum nullo

modo cogitat». Aus dem bloßen Riickverweis in Resp. IV; 134,18—19 hat J. Hopkins
einen Vorwurf («a major deficiency») abgeleitet: A Companion..., 76; es scheint aber, das
Problem liege nicht in der Wiederholung, sondern in der Verschiebung. An einer anderen
Stelle (Cur Deus Homo 1,19; 11,84) heißt es von der These, ein sündiger Mensch könne
einem sündelosen Engel gleich sein: «Verba ista cogitare et dicere possum, sed sensum
eorum ita cogitare nequeo, sicut falsitatem non possum intelligere veritatem esse». —

Wenn Blindgeborene über Farben reden, dann, so heißt es bei Aristoteles, Phys. 193 a 8—9:

Ttepi tü)v ôvopàxcov eîvai töv Xöyov, voeïv 8è pqôév.
112 Thomas hafbekanntlich Anselm so interpretiert, daß sein Gedanke eine illegitime

Antizipation der «visio Dei» sei: de ver. 10,12 — dies in Anbetracht des oben (n. 58)
Gesagten «wohl ohne den Beweis im Proslogion gelesen zu haben»: F.S. Schmitt, Der
ontologische Gottesbeweis (wie n. 10), 93. - Was Thomas jedoch kritisiert, hat wohl
insbesondere einen aktuellen Bezug: Siger v. Brabant scheint die 1277 verurteilte These
(art. 36) vertreten zu haben, daß der Mensch beseligt wird (beabimur beatificimur in
der Wesenserkenntnis Gottes : « igitur nos quandoque beabimur per essentiam Dei, ut il le,
et per nihil medians» (nach B. Nardi zitiert bei G. Wieland, Ethica - scientia practica,
Münster 1981, 217 n. 365 ; cf. R. Hissette, Enquête sur les 219 articles condamnés à Paris
le 7 mars 1277, Louvain-Paris 1977, 30—32; cf. supra n. 84). Zum «nihil médians» ließe
sich auch Eckharts Lehre von der erkennenden Einheit mit Gott «sunder mitel»
assoziieren: DW 1,337; 11,370. 418; 111,194. 227.

Übrigens haben später auch Nominalisten - eine weitere merkwürdige Affinität — die
thomasische Trennung von eindeutiger Kennzeichnung und Wesenserkenntnis für eine
künstliche gehalten: Johannes Buridan, in Met. 11,3; lOva: «credo quod quidditatem dei

nos possumus intelligere..., quia quiditas ipsius est nihil aliud quam ipsemet deus».



Responsio Anselmi 41

Sinne der Eindeutigkeit der Zuschreibung. Gerade angesichts der Gau-
nilo-Kritik unterstreicht Anselm die Lehre vom unerkennbaren Gott —

der aber gleichwohl mit einer unmittelbar erkennbaren Kennzeichnung
eindeutig zu bezeichnen ist.

Alle Versuche, den expliziten Selbstinterpretationen Anselms
nachzugehen, haben gewiß daran ihre Grenze daß nicht alles strittig ist. So ist

etwa der Sinn des «maius» für Gaunilo so selbstverständlich synonym
mit «melius», daß er weder daran etwas problematisch findet noch am

Ursprung dieser Formel überhaupt. Die Wirkungsmächtigkeit des

Augustinismus hatte beides vorläufig noch unstrittig gelassen113.

Wo sich Anselm aber verteidigen muß, geht er verschiedene

Wege:
— Diskussion der Voraussetzungen des Gedankens (Begriff des

Denkens, des Verstehens);
— Korrektur von Mißverständnissen (etwa des «maius omnibus»);
— Variation von Argumenten; Anselm hält fest an der Einzigkeit des

Argumentes, das er gleichwohl für variabel in der Formulierung
ansieht. Die Variationen selbst lassen sich reduzieren auf die Grundform:

Wo alle Weisen von Negativität als aufgehoben gedacht werden

können, kann dieses Etwas nicht selbst negiert werden. Die
Frage ist, ob dies nur eine Variation oder schon eine Modifikation
darstellt.

Die in der Anselm-Literatur ausgiebig diskutierte Frage, worin die
Einheit der ratio Anselmi besteht, wird zwar in der Replik nicht aus-

115 Zunächst sei auf die «loci classici» verwiesen: Seneca, nat quaest. 1,1; Boethius,

cons, philos. III pr. 7; CCSL 94, 53; Augustinus, de doctr. christ. I 7,7; CCSL 32, 10;
Anselm selber schon in Mon. 15; 1,29; Bernhard v. Clairvaux, de consid. V 7,15;
op. 111,479: «Quid est Deus? Quo nihil melius cogitari potest»; fast komplett
zusammengestellt bei Meister Eckbart, sermo n. 295 ; LW IV, 263, so daß man die Formel Qu als

durchaus gängig bezeichnen kann : Robert Grosseteste, Sum. magist. de vitiis et virtutibus,
ed. S. Wenzel, in Franc. Stud. 30 (1970) 239; Thomas v. Aquin, ScG 1,43 (366); Thomas

Bradwardine, de causa Dei 1,1 ; London 1618 Frankfurt 1964, 1 \Jean Gerson, Centilo-
quium de concept. 46—7; IX, 507. — Zum anderen muß verwiesen werden auf Augustins
Begriff einer nicht-quantitativen Größe: «Deus vero multipliciter quidem dicitur
magnus, bonus, sapiens... ; sed eadem magnitudo eius est quae sapientia (non enim mole
magna est sed virtute)»: de trin. VI 7,8 ; CCSL 50, 237; VI 8,9 (238) : «In his enim quae
non mole magna sunt hoc est maius esse quod est melius esse»; Anselm, Mon. 2 (1,15):
«non magnum spatio, ut est corpus aliquod, sed quod quanto maius, tanto melius est aut
dignius»; Richard v. St. Viktor, de trin. 1,11; PL 196,896; Thomas v. Aquin, ScG 1,43
(357); sth. 11—1,52,1 ; Heinrich v. Gent, Sum. 44,1 ; Duns Scotus, quodl. VI n. 5; ed. Vivès
XXV, 242 sqq. ; Meister Eckhart, sermo n. 182 ; LW IV, 170 ; William Ockham, ord. I d. 19

q. 1 ; OTh IV, 12; Jean Gerson, Def. term, theol. moral., IX, 133.



42 Responsio Anselmi

drücklich thematisiert, gewiß aber tangiert. Denn auch abgesehen von
dem schon gegebenen Hinweis, daß das Argument Qu bestimmt ist, die

gesamte Gotteslehre zu erbringen, bleibt die Frage vordringlich, wann
eigentlich der Existenzbeweis erbracht ist: in Prosl. 2, wo das

Wirklichsein des in Qu Gedachten als erwiesen gelten soll, oder, falls man
darin noch eine unqualifizierte, das göttliche Sein unterbestimmende
Wirklichkeit zu sehen hat, erst im c. 3 ; wo die Notwendigkeit unter dem
Titel der Nichtnegierbarkeit gezeigt werden soll? Weder aus dem
Proslogion selbst noch aus der Responsio scheint sich eine strikte Trennung der

Kapitel zu ergeben114. Die im Prooemium formulierte Beweisbarkeit war
eine doppelte:
— «quia deus vere est»
— «et quia est summum bonum» (93,7—8).

Zweites nimmt Prosl. 5 auf (104,14-15), erstes die Überschrift zu

c. 2: «Quod vere sit deus» (101,2). Der Eingangssatz zu c. 3 qualifiziert
dies näher: «quod utique sie vere est, ut nec cogitari possit non esse»

(102,6). Dadurch, daß Anselm die Unausweichlichkeit zeigen will,
Gottes Dasein denken zu müssen, und dieses Sein als eines denkt, dessen

Negation nicht gedacht werden kann, sind die beiden Kapitel in der
Kontroverse so sehr aneinandergerückt, daß häufig die Rückbezüge gar
nicht eindeutig sind.

Nicht zuletzt erbringt die Responsio auch einige terminologische
Klarstellungen. Es war schon davon die Rede, daß Anselm die von
Gaunilo geforderte Trennung von «cogitare» und «intelligere» zurückweist.

Neben den bereits referierten Argumenten sei noch auf einige
ausdrückliche Gleichsetzungen mit «vel» oder «aut» hingewiesen: I;
132,3; IX; 138,4.13; X; 139,1.

Besonders deutlich wird Anselms rationaler Anspruch durch das

verwendete Vokabular: Er spricht von «argumentatio» (II; 132,10; X;
138,28—29), «argumentum» (V; 135,24), «probatio» (V; 134,28), «pro-
bari» — in Abwandlungen (V; 135,8.25.22; VI; 136,28), «monstrare»

(II; 132,15; X; 138,28), «von concludere», «inferri», «astruere».

114 Während Ch. Hartshorne aus systematischen und K.Barth aus exegetischen
Gründen das eigentliche Kernstück des Beweises in Prosl. 3 sehen, hat F. S. Schmitt auf
den Schlußsatz von Kapitel 2 hingewiesen : Einführung (n. 13) p. 49. D. P. Henry geht

gar so weit, das im c. 3 Gesagte schon zur Wesensbestimmung zu rechnen: Proslogion,

Chapter III, in: Anal. Ans. I (1969) 101-105.



Responsio Anselmi 43

Anselms Beharren auf der Folgerichtigkeit seines Gedankens (quid
consequentius? II; 132,24—5. 27) gehört sowohl zum Aspekt der Logi-
zität wie zu dem der Unmittelbarkeit. Darauf war schon hingewiesen
worden im Zusammenhang mit der Minimalisierung der Verstehens-

bedingungen115. Sprachlich ist es unübersehbar: Der Beweisgang ist

leicht, «facile» (V; 134,20; V; 135,8; VI; 136,26)116, die Widerlegung
Gaunilos aber auch (134,20; V; 135,25-6; VII; 136,28; VII; 137,2); das

Ganze ist «aperte», «apertissime» (V; 135, 16. 17), «indubitabile» (V;
135, 11).

Anselm versuchte einen Gottesbeweis zu entwickeln, der argumentative

Rationalität und unmittelbare Evidenz zugleich enthält. In seiner
die Unbedürftigkeit des Gegenstands widerspiegelnde Voraussetzungs-
losigkeit sollte er die Differenz von Beweis- und Überzeugungskraft
aufheben. Alle Einwände Gaunilos, die ebenso naheliegend wie umfassend

sind, haben Anselm nicht davon abbringen können, an der Idee
der Voraussetzungslosigkeit im Sinne der Freiheit von Prämissen
festzuhalten. Anselms Evidenzanspruch, der ihn schon im Proslogion selbst

zur Reflexion auf die Möglichkeit der Negation zwingt — ein Problem,
das strukturell gesehen mannigfache Parallelen hat117 —, hätte in der

115 Cf. p. 23sq.
116 Thomas v. Aquin, in de trin. 1,3 ad 6: «eius cognitio nobis innata esse dicitur, in

quantum per principia nobis innata de facile percipere possumus deum esse ». Einmal wird
der Bewegungsbeweis als ein eindrucksvoller (Sth. 1,2,3: «manifestior»), einmal der

teleologische als am wirksamsten bezeichnet (s. evang. s. Joh., prol. n. 3: «efficacissi-

ma »).
117 Aristoteles muß in der Diskussion des Satzes vom Widerspruch, eines Prinzips, das

als Prinzip aller Begründung selber einer Begründung weder fähig noch bedürftig ist und
mit Bezug worauf es keinen Irrtum geben kann (Met. 1005 b 12), erklären, wie seine

Leugnung durch die Herakliter überhaupt möglich ist; nur dann, sagt Aristoteles, wenn
die Leugnung keinen wirklichen Behauptungscharakter hat (1005 b 25-26). Aber jede

Rede, in der etwas gesagt wird, impliziert, auch wenn sie inhaltlich den Satz vom Widerspruch

leugnet, die Bestätigung des Prinzips: Met. 1006 a 1 lsqq. ; 1008 b 7-11 ; cf. Thomas

v. Aquin, in Met. IV,7 (611): «ille enim qui <destruit rationem>, idest sermone, suum,
dicendo quod nomen nihil significat, oportet quod sustineat, quia hoc ipsum quod neget,
proferre non potest nisi loquendo et aliquid significando ». Das bekannte Reflexionsar-

gument gegen den Skeptizismus hat dieselbe Struktur, genau das zu setzen, was geleugnet
werden sollte. Thomas hat die Parallele ausdrücklich hergestellt: «Multae propositiones
sic se habent quod qui eas negat, oportet quod eas ponat: sicut qui negat veritatem esse,

ponit veritatem esse... Et simile est de eo qui negat hoc prineipium, contradictionem non
esse simul». (ScG II; 33; nr. 1103) Ähnlich argumentiert Eckhart, wenn er die Leugnung
der Zeit als selbstwidersprüchlich zu zeigen versucht : Joh. n. 59 ; LW III, 49. - Duns Scotus

parallelisiert mit dem Reflexionsargument gegen den Herakliteismus die These vom
kontingent Seienden, dessen Leugnung auf keine argumentative Weise widerlegbar ist:
Lect. I d. 39 n. 40 ; ed. Vat. XVII, 491. Die entsprechende Verbindung zwischen Aristo-



44 Responsio Anselmi

Responsio wohl zur Korrektur seines Begriffes von Voraussetzungslosig-
keit führen müssen. Aber es scheint, man könne verstehen, warum
Anselm ihn nicht revidiert hat.

Zum einen ist die Singularität des «Gegenstandes»118 eine nicht
mehr überbietbare. Man könnte sagen, sogar die Form seiner Singularität

ist noch singulär; Gott ist nicht bloß «einmalig». Andererseits wird
dies zum Gegenstand eines Denkens gemacht, welches einen universellen

Anspruch erhebt. Dafür steht die Figur des «insipiens». Der
Rechtsgrund dieser Universalität aber liegt im argumentationslogischen
Reservoir. Anselm operiert nicht mit metaphysischen Annahmen im
engeren Sinn. Gott wird nicht erschlossen als effizienter oder exemplarischer

Grund für natürliches Sein, nicht als Grund unseres Denkens,
weder im Sinne einer eigenen Form von Wirklichkeit verstanden noch
als Inhalt eines Begriffs119. Anselm möchte demgegenüber den Beweis

teles und Anselm findet sich bei Ulrich v. Straßburg hergestellt: Sum. de bono 1,1,3; ed.

Daguillon, 12sq. Auf das Sachproblem, ob es ein Zustimmung implizierendes Verständnis
geben kann, wie es etwa auch Schopenhauer für seinen Satz: «Die Welt ist meine
Vorstellung» reklamiert hat — «gleich den Axiomen des Euklid, ein Satz, den jeder als
wahr erkennen muß, sobald er ihn versteht» (SW 111,4) -, kann hier nicht erörtert
werden. Heidegger hat sowohl das Reflexionsargument wie die Annahme evidenter
Prinzipien kritisiert: Logik, GA XXI, 19—25; Der Satz vom Grund, Tübingen 1957, 38

usw.
118 Die ständige Versuchung, das Wort «Gegenstand» in diesem Fall in Anführungszeichen

zu setzen, hat nur eine halbe Berechtigung. Nicht so sehr, um die Gefährdung
durch eine Verdinglichungskritik — die nicht selten ein positivistisches Verständnis von
«Ding» mitbringt -, sondern um die Egalisierung mit anderen Gegenständen des Denkens

zu vermeiden, scheint dies nötig. Die Vergleichbarkeit liegt einzig darin, daß ein
identisches Dieses, das wie anderes von anderem verschieden ist, gedacht wird.
Andererseits darf der Sonderstatus nicht übersehen werden, der darin besteht, daß neben dem
oben über die Ausrichtung des Denkens Gesagten (cf. S. 9), das Denken sich in seinem
Gelingen seinem Gegenstand verdankt: «gratias tibi, quia quod prius credidi te donante,
iam sic intelligo te illuminante»: Prosl. 4 (104,5—6). Indem auch bei Thomas das erkennende

Denken sich als angewiesen auf ein nicht durch es selbst konstituiertes Gelichtetsein

versteht, ist Gott «ebenso Beweisgrund wie Beweisresultat»: H. Deku, Wahrheit
und Unwahrheit der Tradition, St.Ottilien 1986, 52 n. 34 mit Hinweis auf ScG 111,54; de

pot. 5,1 ad 18: «sicut forma non potest prineipium essendi, nisi aliquo priori prineipio
praesupposito, ita nec operandi, cum Deus in qualibet re operetur... ; nec etiam cognos-
cendi, cum omnis cognitio a lumine increato derivatur » ; ScG III, 76 (2522) ; zudem ist das

Denkenkönnen selbst ein verdanktes; sth. 1,79,4: « supra animam intellectivam huma-
nam necesse est ponere aliquem superiorem intellectum, a quo anima virtutem intelli-
gendi obtineat» - eine ZÖyOD ô' dp%f| wie Aristoteles in der Eud. Eth. (VIII, 13; 1248a

27) in einer im Mittelalter als separater Text («de bona fortuna») kursierenden Passage

sagt.
119 Wie das Verhältnis von Gott und Gottesbegriff über das Moment der Defizienz

hinaus zu denken ist, bedürfte einer eigenen Untersuchung.



Responsio Anselmi 45

aus der Verfaßtheit des Denkens selbst gewinnen. Er operiert mit
vollständigen Disjunktionen, mit dem die Unmöglichkeit definierenden

Widerspruchsprinzip usw. Dabei soll die Unmöglichkeit der einen
Alternative die Notwendigkeit der anderen ergeben120. Dieses dialektische

Verfahren wird angewandt auf einen uniken Inhalt. Da die
Einheit von Singularität und Universalität gerade das typische
Anselmische zu sein scheint, muten die rationalistischen oder theologischen
Vereinnahmungen wie bloße Abstraktionen im schlechten Sinne des

Wortes an. Genauer gesagt: Die Dialektik soll aus dem Verstehen der

Bedeutung eines Ausdruckes (Qu) eine Einsicht in die Wirklichkeit, in
die notwendige Wirklichkeit des in Qu Gedachten unausweichlich
machen. Daß dieser Schritt seiner Struktur nach nicht auch noch uni-
versalisierbar ist in eine Argumentationsform für beliebige Inhalte —

etwa Gaunilos Insel —, dafür gibt es nicht noch einmal formale Gründe.
Anselm sieht Gaunilos Mißverständnis darin, daß er den Sinn der

Argumentation von ihrer Universalisierbarkeit abhängig macht. Den
Gedanken verstehen heißt für Anselm zugleich, seine Singularität
verstehen.

So mutet der Gedanke zum zweiten gegen alle inhaltlichen Einreden

seltsam immun an: Es ist der Gedanke von etwas, das «per defi-
nitionem» den Zweifel ausschließt und auf diesen selber zurückwendet.
Allein, kann man nicht von jedem denken, es sei nicht, denn es ist doch

möglich — ein Argument Kants121 —, ein Subjekt ohne Widerspruch als

aufgehoben zu denken, weil dann eben das fehlt, zu dem es einen

Widerspruch ergeben könnte? Darin wird jedoch wiederum Anselms

Denkanweisung verfehlt: «By definition God is exceptional», wie Hart-
shorne schreibt122. Denn, heißt es an anderer Stelle: «If the nonexistence

of G Qu) is concievable, whatever may be supposed to exem-

120 Et. Gilson, Reason and Revelation in the Middle Ages, New York 1938,
25sq.

121 KrV B 623: «Wenn ihr aber sagt: Gott ist nicht, so ist weder die Allmacht, noch
irgend ein anderes seiner Prädikate gegeben; denn sie sind alle zusamt dem Subjekte
aufgehoben, und es zeigt sich in diesem Gedanken nicht der mindest Widerspruch.»
B 641 : «Man kann sich des Gedankens nicht erwehren, man kann ihn aber auch nicht
ertragen : daß ein Wesen, welches wir uns als das Höchste unter allen möglichen
vorstellen, gleichsam zu sich selbst sage: Ich bin von Ewigkeit zu Ewigkeit, außer mir ist
nichts, ohne das, was bloß durch meinen Willen etwas ist ; aber woher bin ich denn Hier
sinkt alles unter uns, und die größte Vollkommenheit, wie die kleinste, schwebt ohne
Haltung bloß vor der spekulativen Vernunft, der es nichts kostet, die eine wie die andere
ohne die mindeste Hindernis verschwinden zu lassen».

122 Anselm's Discovery, 151.



46 Responsio Anselmi

plify G must at the same time, and contradictorly, be thought not to
exemplify it123.

Alle zweifelnden Einreden müssen somit daran scheitern, eben

nicht diesen Gedanken zu treffen. Gott anders denn wirklich zu denken
heißt nicht, ihn anders denken, sondern ein Anderes denken. Der
Gedanke von etwas, dessen Nichtsein gedacht werden kann, d.h. dessen

Existenz bezweifelbar ist, ist nicht der anselmische Gottesgedanke.
Wenn Gott als er selber gedacht wird, dann ist er als Seiender, und nicht
bloß als Gedachter zu denken. In der Kurzfassung Bonaventuras lautet
das: «Si Deus est Deus, Deus est»124.

123 Op. cit. 93.
124 De myst. trin. 1,1, arg. 29; op. V, 48a; übrigens beiläufig kritisiert bei Henry of

Harclay, cit. A. Maurer, Henry ofHarclay's Question on the Univocity ofBeing, in: Med.
Stud. 16 (1954) 2 n. 9.Vielleicht hat dies auch Dietrich v. Freiberg im Auge: «tu dices:
Non possum intelligere Deum, quin intelligam ipsum esse in rerum natura. Respondeo,
quod hoc nec est ex vi huius terminus <Deus>, qui significat rem suam absolute non
implicans verbalem copulam in sua significatione». (de ente et essentia II 1,9;

op. 11,39).


	Responsio Anselmi : Anselms Selbstinterpretation in seiner Replik auf Gaunilo

