Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 36 (1989)

Heft: 1-2

Artikel: Responsio Anselmi : Anselms Selbstinterpretation in seiner Replik auf
Gaunilo

Autor: Schoénberger, Rolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761134

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761134
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RoLF SCHONBERGER

Responsio Anselmi

Anselms Selbstinterpretation in seiner Replik
auf Gaunilo

Es scheint charakteristisch fiir das mittelalterliche Denken zu sein,
kein besonders hohes Interesse an Selbstinterpretationen zu hegen.
Nicht selten bleiben daher Denktraditionen der Antike entweder diffus
oder werden nur dulBerlich-schematisch unterschieden. Das Verhiltnis
zu Aristoteles ist wohl bei Thomas von Aquin deshalb so komplex und
schwer bestimmbar, weil Thomas sich selbst in kein ausdriickliches
Verhiltnis zu Aristoteles gesetzt hat. Zumindest hat das, was man im
weitesten Sinne Selbstinterpretation nennen kénnte, bei ihm allenfalls
den Status einer emphatischen Behauptung; etwa, wenn Thomas an
einer berithmten Stelle sogar zweimal sagt: «... quod hoc quod dico
esse...»', dann geht das deutlich uber seine, typisch scholastische,
stereotype Formel «Respondeo» hinaus. In anderer Weise hat Duns
Scotus die Univozitdtskritik der Tradition als ein methodologisches
Selbstmif3verstindnis und umgekehrt seine eigene Lehre von der Ein-
deutigkeit der transzendentalen Begriffe als die einzig konsistente phi-
losophische Méglichkeit herausgestellt?2.

Im engeren Sinne kann man auch das Selbstinterpretation nennen,
was an Schrifttum in Situationen einer institutionellen Gefihrdung
durch Lehrprozesse entstanden ist. Was wir an solchen Selbstrechtfer-

' De pot.7,2 ad 9; auch Ockbam schreibt einmal, ord.1 d. 36, op. theol. IV, 538:
«secundum hoc quod dico <esse>...» — Meister Eckharts Rede von sich selbst (z. B. Pred. 6;
DWTI p. 106) bediirfte einer eigenen Behandlung, cf. n. 4.

?Lect.1d.3 p.1 q.1-2 n.29; ed. Vat. XVI p.235: «omnes magistri et theologi
videntur uti conceptu communi Deo et creaturae, licent contradicant verbo quando
applicant»; n. 110 (XVI, 265): «Dico quod non destruo philosophiam, sed ponentes
contrarium necessario destruunt philosophiam...»



4 Responsio Anselmi

tigungen besitzen, etwa von Petrus Johannes Olivi, Meister Eckhart,
Johannes von Mirecourt, ist zwar weitaus bedeutender als die erste
Form, schon allein deshalb, weil es sich meist um eigenstindige Trak-
tate handelt, aber andererseits sind die Interpretationsschwierigkeiten
dadurch keineswegs geringer. Der Autor interpretiert sich hier selbst,
um sich selbst zu rechtfertigen. Wenn es auch fiir einen Denktypus wie
den der Scholastik, bei welchem Eigenstindigkeit und Traditionsge-
bundenheit wegen der stindigen Orientierung an klassischen Texten
eine unauflésliche Einheit bilden, ohnehin wesentlich ist, daf3 sich
diese beiden Elemente wechselseitig erhellen, so bleibt es in diesem
besonderen Fall der Apologien gleichwohl wahrscheinlich, da3 hier
taktische Motive eine bestimmende Funktion iibernehmen. Schon
K. Michalski hat auf das im Nominalismus verbreitete Verfahren hin-
gewiesen, Theorien vorzutragen, ihnen aber den Status der Behauptung
zu entziehen; es werden Thesen lanciert, indem gleichzeitig gesagt wird,
sie wiirden aufgestellt «disputationis causa», «exercitationis causa»
usw. *. Solches Herunterdefinieren wird auch in jenen Apologien nicht
selten praktiziert. Was hier Selbstschutz und was echte Klarstellung ist,
bleibt haufig schwer zu ermitteln. Bis heute ist etwa die interpretatori-
sche Belastbarkeit von Eckharts Rechtfertigungsschrift umstritten 4.

Nicht betroffen von derlei prinzipiellen Schwierigkeiten scheinen —
neben dem singuliren Fall von Augustins Rezractationes — solche Ver-
teidigungsschriften zu sein, die unter keinem 4uferen Druck stehen und
daher auch keinen duBleren Zweck verfolgen. Eine solche uneinge-
schrinkte Authentizitit mull man etwa Anselms Antwort auf Gaunilo
zubilligen. Dieses Opusculum wird zwar in der reichen Anselm-Literatur
selten iibergangen, aber unter dem hier eingefithrten Aspekt scheint ihr
Wert als Quelle fiir Anselms Selbstverstindnis noch nicht hinreichend
gewiirdigt worden zu sein. Oftmals wird es allenfalls punktuell heran-
gezogen zur nachtriglichen Absicherung des interpretatorischen
Ansatzes. |

3 K. MicuaLski, La philosophie au XIV® si¢cle, ed. K. Flasch, Frankfurt 1969,
95-98.

4 Von L. Sturleses jiingst aufgebrachten Bedenken gegen deren Authentizitit ganz
abgesehen — fiir S. UEDA gehért sie der AuBerlichkeit an, auf die es Eckhart gar nicht
ankommt: Die Gottesgeburt in der Seele und der Durchbruch zur Gottheit, Marburg
1963, 21; 89; 108. Geradezu zum Leitfaden der Eckhart-Interpretation dient sie umge-
kehrt in der ebenfalls ausgezeichneten Arbeit von K. KerTz, Meister Eckhart’s Teaching
on the Birth of the Divine Word in the Soul, in: Traditio 15 (1959) 327-363.



Responsio Anselmi 5

I

Die Einzigartigkeit des Gedankens, welche Anselm so sehr akzen-
tuierte, hat sich in anderer Weise auch in seiner Wirkungsgeschichte
erhalten. Welcher andere philosophische Gedanke ist so reich sowohl
an Widerlegungen als auch an Reformulierungen — auch im Sinne des
«colorari», «emendari» (Duns Scotus, Descartes, Leibniz)? Beide Sei-
ten, Verteidiger wie Kritiker, gelangten zu extremen Charakterisierun-
gen’, Ist es fiir die einen die Grundgestalt spekulativer Philosophie
tiberhaupt, zumindest fiir ihre geschichtlich vorliegende Form der
Ontotheologie®, so fiir die Gegenseite allenfalls «eine allerliebste
Schnurre»’; allerdings, wire die ratio Anselmi nur ein «logischer Tricky,
wie K. Jaspers die (fiir ihn) rationalistische Kritik charakterisiert, «des-
sen Kniff durchschaut werden muB3»#, wiirde genau diese Wirkungsge-
schichte unerfindlich.

Wenn sich nun nach der Zeit der groBen Reformulierungen das
Interesse lingst wieder dem Gedanken Anselms selbst zugewandt hat,
so ist doch spitestens seit dem Anselm-Buch von Karl Barth?® uniiber-
sehbar ins Bewultsein getreten, wie sehr die Frage nach der Wahrheit
des Gedankens abhingig ist von seiner zureichenden Interpretation.
GewiB, die hochkontroverse Einschitzung der systematischen Aspekte
1aBt sich nicht durch historische Gelehrsamkeit allein bereinigen.
Gleichwohl scheint es in dieser Situation sinnvoll und unumginglich zu
sein, eingehender jene Responsio Anselmi heranzuziehen als dies zumeist
geschieht!®. Sicherlich wire es naiv zu meinen, die Interpretation der

* Beginnend schon im Mittelalter: Petrus Johannes Olivi: «ratio Anselmi quam facit in
Proslogion, est ut credo, omnino incalumniabilis (qu. de Deo cognoscendo, q.3, ed.
B. Jansen III, 527; 528: processus mirabilis); umgekehrt Richardus Rufus, in Sent. 1d.2
d.2 (ed. G. G4l, Franz Stud. 38 (1956) 191): «Hae rationes, etsi subtiles, sophisticae
tamen videntur». Robert Holeot, Sent.1 q.4 R (Lugduni 1518 = Frankfurt 1967): «ratio
Anselmi est sophistica».

¢ K. Jaspers, Anselm, in: Die groBen Philosophen, Miinchen 1957, 735. «In Anselm
wird die abendlindische Philosophie von neuem geboren. Er steht wie Parmenides am
Anfang. »

7 A. ScHoPENHAUER, Uber die vierfache Wurzel des Satzes vom zureichenden
Grunde II § 17, Werke I, ed. A. Hiibscher, Wiesbaden 21948, 10; cf. J. HErscH, Die
Illusion, Miinchen 1956, 73.

8 Op. cit. 726.

9 Fides quaerens intellectum, Miinchen 1931.

1% Schon an dieser Stelle sei verwiesen auf den exzellenten Aufsatz von J. HopkiNs,
Anselm’s Debate with Gaunilo, in: Anal. Anselmiana 5 (1976) 25-53; vollig unergiebig
hingegen die kurze Abhandlung des so verdienstvollen Herausgebers F.S. Scamrrr, Der
ontologische Gottesbeweis und Anselm, in: Anal. Ans. 3 (1972) 81-94.



6 Responsio Anselmi

Anselm-Gaunilo-Kontroverse wire ihrerseits weniger kontrovers als

die Interpretation von Anselms « Proslogion », so dal3 sie eine bestimmte

Interpretation auf durchschlagende Weise favorisieren oder ausschlie-

Ben wiirde; es konnte jedoch deutlicher werden,

— was Anselm eigentlich zeigen will,

— was Anselm reflektiert hat und was nicht,

— von welcher Kritik er schon sich selbst nicht tangiert fand,

— welche Beweislast die jeweiligen Proslogion-Interpretationen ha-
ben.

Dagegen lief3e sich der grundsitzliche Einwand erheben, das Pros-
logion als der urspriinglichere Text bringe Anselms Gedanken authen-
tischer zum Ausdruck. Wenn solches keine bloBe Romantik der
Urspriinglichkeit sein soll, dann steht dem jedoch zweierlei entge-
gen:

1. Wir wissen, dal3 auch der uns vorliegende Text des Proslogion
keine Urfassung darstellt, sondern die letzte von mehreren vorangegan-
genen Niederschriften!!, welche den Gedanken, der ihm nach langer
Suche zuteil wurde'?, wiedergibt. F.S. Schmitt hat wohl recht, wenn er
sagt: «Die heutige Form konnte unmoglich das Diktat eines Tages,
sondern nur das Resultat einer sorgfiltigen Kleinarbeit sein, wie es jede
Monographie des heiligen Anselm war»!?.

2. Anselm selbst hat verfiigt, daB3 sein Traktat stets zusammen mit
der Gaunilo-Diskussion tiberliefert werden soll'4. Was liegt Anselm an
der fir ihn anonymen (!)!* Kritik und seiner Entgegnung? Wie immer
man die Position seines Gegners einschitzen mag, Gaunilo!® bringt
scharfsinnige, aber auch durchaus naheliegende Argumente. Anselm
wollte also offenkundig zeigen, dal3 ihm solche Einwinde tatsichlich

"' EADMER, Vita Sancti Anselmi XIX, ed. R. Southern, Oxford *1979, 30sq.

'2 Prosl., prooem.; op. omn., ed. F.S. Schmitt 1,93: «zuteil werden» nimmt die
Formulierung auf: «cum importunitate quadam ingerere» (I, 93, 16).

'Y Anselm v. Canterbury, Proslogion, lat.-dt. Ausgabe, Stuttgart 1962, 32,

' EApDMER, Vita XI, ed. cit. 31.

" Resp.1; 130,6: «Dicis quidem quicumque es qui dicis...»

'* Gaunilo (oder: Wenilo) ist wahrscheinlich identisch mit jenem Herzog von Mon-
tigni, der um 1000 geboren, um 1044 in den Konvent von Marmoutier bei Tours ein-
getreten ist und um 1083 gestorben ist. Da das Proslggion um 1077/78 entstanden ist,
schrieb Gaunilo als ein bereits hochbetagter Mann. Anders als die kontroverse Einschiit-
zung seines Niveaus ist die seines Latein bloB negativ: M. CAppPuYNs, L’argument de saint
Anselme, in: RTAM 6 (1934) 328: «un style illisible»; S. VanNI-RovicHI, Gaunilone, in:
Enc. filos. 3 (1979) col. 858: « Lo stile di G. ¢ difficile (pare G. non fosse, a differenza dis.
Anselmo, uomo di lettere, ma il suo argumentare & acuto)».



Responsio Anselmi 7

bekannt waren, er aber sein Unternehmen dadurch nicht gefihrdet sah.
Zudem konnte Anselm auf diese Weise seinem Leser eine authentische
Interpretation mitgeben, so daB alle spiteren Verstehensversuche
zumindest die Minimalbarriere, durch Anselms Selbstinterpretation
gedeckt zu sein, tiberwinden kénnen miissen.

Ebenfalls kein Einwand wire der Umstand, dal3 Gaunilo Anselm
mif3verstanden hat, denn dieses MiBlverstindnis gibt Anselm ja gerade
Gelegenheit, es zurechtzuriicken; aber auch nicht, falls Anselm seiner-
seits — wie J. Hopkins minutiés zu zeigen versucht hat'” — Gaunilos
Intentionen verfehlt haben sollte; sein Selbstverstindnis ist davon ja
nicht tangiert.

Demgegeniiber mul3 die Veruneigentlichung der Kontroverse, wie
sie A.Stolz in seiner Interpretation Anselms als Mystiker vornimmt!'8,
trotz ihrer volligen Unhaltbarkeit gleichwohl ernstgenommen werden,
weil sie auf wesentliche Ungleichheiten den Blick lenkt. Nach Stolz hat
erst Gaunilo Anselm in der Weise verstanden, dal3 iiberhaupt so etwas
wie ein Gottesbeweis unternommen werden soll, und da Anselm dies
nirgends korrigiert, muf3 sich unter der Hand der «Fragepunkt» ver-
schoben haben. Daher sei es methodisch falsch, diese Texte auf eine
gemeinsame Ebene zu stellen; vielmehr sei das « Proslogion aus sich und
aus der geistigen Welt seines Verfassers zu verstehen». Erst wenn alle
Quellen erschopft seien, lieBBe sich bei Anselm und Gaunilo «entschei-
den, ob sie sich gegenseitig verstanden haben»'?.

Aber, so mull man fragen, warum sollten andere Schriften Anselms
oder gar Augustinus und die durch ihn wirksame neuplatonische Tra-
dition aufschluBreicher und daher methodisch vorrangiger sein als eben
die Schrift, die Anselm selbst zum Proslogion schrieb? Selbst wenn Stolz
zurecht vor einer Verschiebung des Fragepunktes sprechen konnte, so
ldge ja auch darin eine Qualifizierung eines so schwer festzuhaltenden
Gedankens. Die Aussichtslosigkeit seiner Proslogion-Interpretation zeigt
sich aber schon an der immanenten Einschitzung, dal3 die Figur des

1 G, n. 10

18 « Vere esse» im Proslogion des hl. Anselm, in: Scholastik 9 (1934) 400-409; und
zuvor: Zur Theologie des Proslogion, in: Catholica 2 (1933) 1-24.

19 « Vere esse»..., 400. Neuerlich hat J. FELLERMEIER vom MiBBverstindnis des Argu-
ments «im Sinne eines echten rationalen Beweises » (256) gesprochen, welches erst aus der
Kontroverse Anselms mit Gaunilo erwachsen sei: Der ontologische Gottesbeweis —
Geschichte und Schicksal, in: Theologie und Glaube 64 (1974) 249-286.



8 Responsio Anselmi

insipiens «fiir das richtige Verstindnis des Proslogion verhingnisvoll»2°
sein soll. Derlei kann man nicht mehr «Interpretation» nennen. Die
Differenzen, die Stolz namhaft macht, diirfen gleichwohl nicht tiber-
gangen werden. Es miissen also vor der Analyse der Selbstinterpretation
Anselms zwei Probleme vorweg besprochen werden: 1. die Gebetsform
des Proslogion und 2. die Figur des Toren.

1. Die Anselm-Exegese mul} sagen kénnen, was es bedeutet, dal3
erstens Gaunilo nirgends auf die Gebetsform des Proslogion eingeht, und
daf3 zweitens Anselm dies nirgends moniert. Seit Gaunilo 1463t sich bei
solchen Anselm-Lesern, die sich vorwiegend fur die Argumentations-
struktur interessieren, beobachten, dal3 die Kap. 2—-4 ganz exklusiv
betrachtet werden; wohl schon zu Anselms Lebzeiten wurden diese
Kapitel der Kontroverse unter dem Titel «sumptum ex eodem libello»
vorangestellt?!. Wenn man jedoch diese Frage nicht einfach tibergehen
will, dann scheint die Auslegung in ein Dilemma zu geraten: entweder
die Form des kunstvollen meditativen Gebetes, welche das auffillig
lange erste Kapitel vollstindig beherrscht und zu welcher der Text im
Fortgang immer wieder zuriickkehrt, ist auch fiir den Charakter des
Gedankens unabdingbar konstitutiv — dann mul3 die Gaunilo-Kontro-
verse eben doch als eine Verlagerung betrachtet werden — oder, gerade
weil das Argument, wie die Responsio dokumentiert, nicht an diese Form
gebunden ist, scheint diese auch urspringlich schon ein bloB duBBerli-
ches Element zu sein.

Die Meditationsform des Proslogion wegen seiner historischen Ge-
nese in die AuBerlichkeit zu verweisen und von einer bloBen « Einklei-
dung» zu sprechen, wie das K. Flasch tut?? und zuvor auch schon
F.S. Schmitt getan hat ?, scheint ganz unplausibel. Mag die Gebetsform
historisch sekundir sein und die durchformende Gliederung der Kapi-
tel ganz unvergleichlich etwa der elementaren Wucht von Pascals
Meémorial, so ist das Ganze eben doch authentischer anselmischer Text.
Aus vielen Bemerkungen Anselms kennen wir seine Sorge um die

2 «Vere essen..., 408; gegen Stolz auch bereits Et. GiLson, Sens et nature de I'ar-
gument de saint Anselme, in: AHDLMA 9 (1943) 30sqq. (Le Proslogion et la mysti-
que).

2L F.S. ScamritT, Einfithrung zur n. 13 genannten Ausgabe, 12sq.

22 K. FLAscH, Anselm von Canterbury, in: Klassiker der Philosophie, ed. O. Hoffe,
Miinchen 1981, I, 190: «Es laBt sich zeigen, daB der argumentative Aufbau erhalten
bliebe, wenn man die Gebetsteile weglieBe. Die letzteren sind anders stilisiert und
wahrscheinlich spiter hinzugekommen. »

23 In seiner n. 13 genannten Ausgabe 32.



Responsio Anselmi 9

Integritit seiner Texte??; der Interpret darf dies nicht weniger ernst
nehmen als der Autor. Hinzu kommt aber ein weiteres: Nach einigen
Handschriften hatte das Proslogion «zuerst weder Prooemium noch
Kapitalverzeichnis... noch irgendeine Abteilung des Textes...»?’. Auch
darin lige dann eine Relativierung!

Vielleicht sollte man jedoch beides, Spekulation und Gebet, «ratio-
cinatio» und «meditatio», nicht als ein Verhiltnis von Inhalt und Form
betrachten, von wo aus dann die Frage gestellt zu werden pflegt, ob
dieses Verhiltnis ein inneres oder ein blof3 dullerliches sei, sondern
auch das Gebet als eine inhaltlich gemeinte Aussage lesen. Als Inhalt
aber scheint das Gebet eine indirekte Funktion zu haben, nimlich als
existentielle Disponierung, nicht aber eine direkte, d. h. als eine inhalt-
lich relevante Primisse fiir den Beweisgang.

Wenn nichts anderes, so ist es das bereits genannte Faktum, daf3
Gaunilo ohne Anselms Beanstandung vom religiésen Stil ginzlich
abstrahiert, was uns zwingt, seine Funktion als indirekte anzusetzen.
Was hitte niher gelegen, als da3 Anselm — wie anderwirts des ofteren —
auch hier ein MiBlverstindnis moniert, wenn diese Abstraktion ein
solches bedeutete oder nach sich zge. Schon daraus scheint man folgern
zu kénnen, dafB3 die Zuordnung des anselmischen Gedankens in die
Theologie aus dieser» Grund nicht haltbar ist. Zudem brauchen Gebete
als Einleitung und Hinfithrung zum Denken und Erdenken des Gott-
lichen den Anspruch der Rationalitit nicht zu unterminieren. E. Gilson
hat gegen A. Stolz auf das Gebet von N. Malebranche zu Beginn seiner
Méditations chrétiennes et métaphysiques verwiesen *°. Status und Verbind-
lichkeit von Augustins Uberlegungen zur Ontologie des « Malum» wer-
den nicht dadurch verindert, dal3 er sie auch in einem Buch wie den
Confessiones (V11) — einem dem Proslogion sehr verwandten Buche —

24 In den Prooemien, darauf hat schon J. Horkins, op. cit. 35 n. 21 hingewiesen,
beklagt Anselm haufig die verfrithte und daher unvollstindige Abschrift seiner Abhand-
lungen: de ver., praef. (I, 174); Cur Deus Homo, praef. (11, 42); de incarn. 1 (11, 4). — In
der Einfiihrung zu seiner lat.-dt. Ausgabe von CDH, Darmstadt 1956, sagt F.S. ScumirT,
S. VII: «Die Schriften Anselms ... sind auf das sorgfiltigste gearbeitet.»

# F.S. Scumrrt, Prolegomena..., 1, 64.

26 Sens et nature..., 33 n. 2; cf. (Euvres completes, ed. H. Gouhier et A. Robinet, Paris
1967 X, 9sq. — Was iibrigens Gilsons Anselm-Interpretation insgesamt angeht, so sei
verwiesen auf einen Brief Gilsons an die Herausgeber J. Hick und A. McGill der Text-
sammlung « The manyfaced argument», New York 1967, aus dem diese zitieren: « The
discussion of the problem ¢should be done carried out in a different spirit> than was done
by him in his article» (360).



10 Responsio Anselmi

vortrdgt. Man konnte selbst an Platons Theologie in den Nomo: den-
ken?” oder an den Beginn von Proklos’ Parmenideskommentar®®; niher
lige freilich noch der 7ractatus de primo principio des Duns Scotus, «a
thirteenth century Proslogion»*°.

Anselm vergegenwirtigt im ersten Kapitel des Proslogion die Er-
kenntnissituation des Menschen. Das, worin sich das Sein des Men-
schen erfiillt, was er also zutiefst will und begehrt — «anhelat videre
te»?? —, mit anderen Worten, wozu er geschaffen ist, das ist die Schau
Gottes: «denique ad te videndum factus sum»3!. Gerade dies ist aber
offenkundig dem Menschen nicht méglich. Wenn dem nun so ist, und
zwar in Anbetracht erstens der géttlichen Omniprisenz?®? und zweitens
des (trinitarischen) Bildcharakters des Menschen?’, dann kann das
theologisch nur als Folge der Urstinde gedeutet werden®. Diese «in-
curvatio» — der auf Augustinus zuriickgehende Gegenbegriff zu «recti-

" Leg. 887; 893b (iibers. v. E. Eyth): « Wohlan denn! Wenn wir jemals Ursache
hatten, einen Gott anzurufen, so muf3 es jetzt geschehen. Denn zum Nachweis ihrer
eigenen Existenz miissen sie doch mit allem Ernste angerufen werden.» — Anselms
Traktat iiber den Hervorgang des Hl. Geistes soll gelingen «per auxilium eiusdem sancti
spiritus»: proc. spir. sancti 1 (II, 177).

*8 Zum philosophischen Gebet: W. BErERwALTES, Proklos, Frankfurt 21979, 391sqq.,
bes. 394 n. 14.

* R. PrReNTICE, The «De primo principio» of John Duns Scotus as e thirteenth
century Proslogion, in: Antonianum 39 (1964) 77-109. Allerdings: Nicht nur das Ver-
hiltnis von Gebet und Argumentation ist in Scotus’ Tractatus ein anderes, dulerlicheres,
nicht nur die Zuordnung zur Metaphysik der «ratio naturalis» ist viel eindeutiger — Scotus
sagt es selbst: Nr. 93 —, auch die Intention im ganzen ist unvergleichlich. Duns Scotus
versucht auf der von ihm neu definierten Ebene des Méglichseins das klassische Thema
der Gottesbeweise nicht nur als durchfiihrbar, sondern dabei auch die strenge Notwen-
digkeit des Beweisganges und des Bewiesenen mit der Kontingenz der faktischen Realitit
als vereinbar zu erweisen.

3 Prosl. 1;1, 98,9—10. Im tbrigen ist es gerade fiir den «Intellektualismus» der
klassischen Tradition charakteristisch, das Verhiltnis des Geistes zur Wahrheit in der
Sprache der Begierlichkeit zu formulieren — «cupiditas»: Belege beim Vf., Die Transfor-
mation des klassischen Seinsverstindnisses, Berlin 1986, 32 n. 15 wie das Erfiilltwerden
dieses fundamentalen Aus-seins: «frui Deo» — schon bei Plutarch, sera num. vind. 5;
550 E.

3 Prosl. 1;1, 98,14—15.

32 Prosl. 1;1, 98,3: «si autem ubique es, cur non video praesentem ?», cf. cap. 17; I,
113,12-15. Im gottlichen « Da» griindet das Sein der Dinge: «sicut nihil factum est nisi
per creatricem praesentem essentiam, ita nihil vigeat nisi per eiusdem servatricem prae-
sentiam»: Mon. 13; I, 27. cf. infra n. 118.

33 Prosl. 1;1, 100,12-13: «quia creasti in me hanc imaginem tuam, ut tui memor te
cogitem, te amem».

3 Prosl. 1;1, 98,16-100,15. Das ganze erste Kapitel wird somit beherrscht von der
Gegentiberstellung der urspriinglichen und der faktischen «conditio humana»!



Responsio Anselmi 11

tudo»?*’ — dokumentiert sich in einer hartnickigen Sinnlichkeitsverhaf-
tung und erklirt deshalb nachtriglich die Eingangspassagen, die sich
zunichst nur wie eine Aufforderung zu Sammlung und Aufmerksambkeit
ausnehmen. So wenig wie Gott ein Seiendes neben anderen, so wenig ist
der Gottesgedanke ein Gedanke neben anderen. Sein Ausnahmecha-
rakter besteht u.a. darin, erst in der Abgeschiedenheit von «occupatio-
nes», «curas», «distentiones»*¢, im «vacare Deo» (Augustinus) sich zur
Geltung bringen zu kénnen. Aus dieser Perspektive scheint die Alter-
native: «Theologie oder Philosophie?» als Statusbestimmung des
Proslogion in ein ganz anderes Licht getaucht zu sein. Anselm betreibt
weder im Sinne der spiteren Schultheologie «intellectus fidei», noch
eine vollstindige Uberschreitung der Ebene des Glaubens im Sinne der
christlichen Gnosis (vom Typus des Clemens Alexandrinus, so E. Gil-
son am Ende seines bereits zitierten Aufsatzes), sondern bewegt sich
bewulit und ausdriicklich in dem triadischen Schema von Glaube —
Einsicht — Schau: «Denique quoniam inter fidem et speciem intellec-
tum quem in hac vita capimus, esse medium intelligo, quanto aliquis ad
illum proficit, tanto eum propinquare speciei, ad quam omnes anhela-
mus?’, existimonx» 8.

3% Cf. R. PoucHET, La «rectitudo» chez saint Anselme. Un itinéraire augustinien de
I’ame a Dieu, Paris 1964. Die Geschichte dieses Gedankens der Rechtheit bleibt noch zu
schreiben (Seneca, ep. 95, 57; Bernbard v. Clairvaux, s. cant. 80, 1-3; op. II, 277-279;
Thomas v. Aquin, de ver. 23,6; zu Eckbart: H. FiscHER, Meister Eckhart, Freiburg—
Miinchen 1974, 81sqq.). Man kénnte die Rechtheit, da sie alles theoretische und prak-
tische Weltverhiltnis des Menschen ebenso umgreift wie den logischen und ontologi-
schen Begriff der Wahrheit sowie das Verhiltnis gu7z normierenden Mal3 ebenso wie
dieses selbst, geradezu ein Transzendentale nennen. — Die Verfassung des Menschen als
ein gekrimmtes Wesen steht dem Blick nach «oben» entgegen; die Aufrichtung des
Menschen ist die Ausrichtung auf Gott — Prosl., proem., I, 93,21-94,2: «... sub persona
conantis erigere mentem suam ad contemplandum deum et quaerentis intelligere quod
credit ...»;c. 131, 100,4-5: « Domine, incurvatus non possum nisi deorsum aspicere, erige
me ut possim sutsum intendere. » Die Anspielung auf den aufrechten Gang des Menschen
ist im tbrigen durchaus beabsichtigt: Die Lehrer der Rechtheit zitieren immer wieder
Ovid, Metam. 1, 85—6: Augustinus, de trin. X1I 1,1; CCSL 50, 356; Bernhard v. Clairvaux,
op. omn. I, 157sqq.; II, 277sqq.; V,402; VI/1,127sq.; 367; Meister Eckhart, Gen. 1
n. 133; LW 1,287; 7homas v. Aquin, sum. theol. 1,98 3 ad 3.

3 Prosl. 1;1,97; zitiert bei Eckbart, Pred. 60; DW III 18. Zu erinnern wire hier noch
an Pascals «divertissements»!

37 Cf. supra n. 30.

38 «Cur Deus Homo», com. op.; I1,40; ep. 136 (III, 281): «Christianus per fidem
debet ad intellectum proficere, non per intellectum ad fidem accedere, aut, si intelligere
non valet, a fide recedere. Sed cum ad intellectum valet pertingere, delectatur; cum vero
nequit, quod capere non potest veneratur.» Cf. Augustinus, sermo 91, 7, 9; PL 38,571;
Bernhard v. Clairvaux, de consid. V 3,6; op. 111, 471. Die christliche Tradition denkt das



12 Responsio Anselmi

Das Verhiltnis zu Gott, wie es nach Anselm dem Glauben eigen-
timlich ist und deshalb von ihm so eindringlich beschrieben wird,
besteht einerseits im Verlust der Gottunmittelbarkeit und andererseits
zugleich im Streben nach dieser. Anselm stellt denn auch am Ende des
ersten Kapitels heraus, worin sein Anspruch der Rationalisierung
besteht und worin nicht: «Non tento, Domine, penetrare altitudinem
tuam, quia nullatenus comparo illi intellectum meum; sed desidero
aliquatenus intelligere veritatem tuam, quam credit et amat cor
meum» 7.

Die Einsicht sucht den Glauben nicht zu iiberbieten, indem sie ihn
einem ihm wesensfremden Rationalititsanspruch aussetzt und unter-
wirft, sondern erwichst — nach dem bekannten, von Hegel mehrfach
zitierten Wort — aus dem inneren Streben des Glaubens, sich selbst als
das blof3e Substitut der unmittelbaren Schau zu tiberschreiten: «Negli-
gentia mihi videtur, si postquam confirmati sumus in fide, non stude-
mus quod credimus intelligere» .

Es ist wichtig zu beachten, daf3 auch in und nach diesem «studiumy»
die Unmittelbarkeit nicht erreichbar ist; die Unmittelbarkeit, die dem
Glauben versagt bleibt, insofern er gerade dessen Kompensierung ist,
erreicht auch die Erkenntnisbemithung nicht. Anselm sagt dies aus-
driicklich im auf das Ganze zurickblickenden 14. Kapitel: «Si vero
invenisti: quid est, quod non sentis quod invenisti? Cur non te sentit,
Domine Deus, anima mea, si invenit te ?»4!

Nicht-Vollendetsein nicht faktisch, sondern so, daf3 die Vollendung des Menschen
sowohl in seinen fundamentalen Aspirationen liegt als auch auf eben unvollkommene
Weise schon begonnen hat; was man Antizipation nennen kénnte, heif3t dort «inchoa-
tion: Augustinus, de trin. IX 1,1: CCSL 50, 292sq.: «Sed ea recta intentio est quae
proficiscitur a fide. Certa enim fides utcumque inchoat cognitionem ; cognitio vero certa
non perficitur nisi post hanc vitam cum videbimus «facie ad faciem» ». Thomas v. Aquin, in
symb. apost. expos., prol. n. 861; opusc. theol. II, 193 (Marietti): «per fidem inchoatur in
nobis vita aeterna: nam vita aeterna nihil aliud est quam cognoscere Deum ... Haec autem
cognitio Dei incipit hic per fidem, sed perficitur in vita futura, in qua cognoscemus sicuti
est»; sth. II-II, 24,3 ad 2: «gratia nihil est aliud quam quaedam inchoatio gloriae in
nobis»; cf. in de trin. 3,1.

39 Prosl. 1; 1,100, 15-18; auch ¢.9; I, 107, 4: «bonitas tua est incomprehensibi-
lis».

40« Cur Deus Homonx I, 1; II, 48.

41 Prosl. 14; 1, 111; «sentire» ist schwer tibersetzbar, das Moment der Unmittelbar-
keit ist dabei sicherlich mitgemeint; cf. P. MicHAUD-QUANTIN, Vocabulaire psychologi-
que de S. Anselme, in: Spicilegium Beccense 1 (1959) 23-30, zu «sentire»: 28sq.; F.S.
Schmitt iibersetzt mit «fithlen», R. Allers mit « wahrnehmen»; M. A. ScamipT, « Quod
maior sit quam cogitari possit», in: Theol. Zs. 12 (1956) 340: «... ein Sehen, in der
vollkommenen Weise des Schauens, ein <sentire>...», cf. 342—-344; H. U. voN BALTHASAR,



Responsio Anselmi 13

Das zweite Element in Anselms programmatischem Satz: «credo ut
intelligam» ist neben der liecbenden Antizipation das Vorausgesetztsein
des «credo» selbst. In welchem Sinne wird es vorausgesetzt? In ihm ein
theologisches Apriori sehen zu wollen, scheint ein ginzlich unhistori-
scher Anachronismus. Wie die Formel selbst, so mul3 auch ihr Kontext
aus der Perspektive Augustins gelesen werden.

Die fiir die klassische Philosophie der Antike unerldfliche sittliche
Disposition (x@0opoig) fiir die «intelligibilia» (kaBapov) wird bei Augu-
stinus in den Glaubensbegriff integriert. Nur der Reine sieht das Reine:
«Sed vis illum mente contingere? Purga mentem, purga cor tuum.
Mundum fac oculum, unde illud quidquid est, possit attingi»*2. Da
jedoch wahre Tugend — d. h. die Praxis der Reinheit — nicht ohne wahre
Frommigkeit definiert werden kann, diese aber jene enthalten mul,
tbernimmt der Glaube als integrales Moment die purgative Funktion:
«Contemplatio quippe merces est fidei, cui mercedi per fidem corda
mundantur, sicut scriptum est: <Mundans fide corda eorum»»*3.

Der Glaube als anfangsweises Uberschreiten der Sinnlichkeitsver-
haftung ist die unabdingbare Voraussetzung fiir das Denken Gottes, das
nicht absinken darf in Vorstellungsgebundenheit. Letzteres hat Boe-
thius klassisch formuliert*, und das Mittelalter hat es endlose Male

Herrlichkeit, Einsiedeln 1961sqq. II, 223; 226: « Denken heil3t eine Sache geistig schau-
bar machen.» Dort auch der Hinweis auf die «Dicta Anselmi», in: Memorials of St.
Anselm, ed. R. W. Southern —F. S. Schmitt, London 1969, 148: « Quando quod rectum est
videmus, deum per Znzellecturz mentis nostrae sentimus... Sicut enim ex splendore solis
ipsum solem sentimus antequam illum mane videmus, sic ex mentis nostrae speculatione
deum sentimus, quando verum quid ex ipsa veritatis luce perspicimus». Med. 3; ITL,91:
«Fac precor, domine, me gustare per amorem quod gusto per cognitionem. Sentiam per
affectum quod sentio per intellectum. » Auch die Unmittelbarkeit hebt ein letztes Moment
an Negativitit nicht auf: «Sic enim sancti dei in sua gloria deum <sicut est> videbunt, sed
magnitudinem eius divinitatis... comprehendere nequibunt. Non enim immensus esset, si
ullius intellectu comprehendi posset»: Dicta Anselmi IX (S. 149). Zuletzt sei noch hin-
gewiesen auf Prosl. 6, wo die Weise des gottlichen Erkennens behandelt wird: «non
inconvenienter dicitur aliquo modo, sentire quidquid aliquo modo cognoscit». (I, 105).
Gott ist «summe sensibilis» (ib.).

2 Sermo 117, 10, 15; PL 38, 670; ep. 120, 2, 8; CSEL 34, 711; ep. 148, 3, 12; CSEL
44, 343,

43 De trin. I 8, 17; CCSL 50, 51; fast immer findet sich in diesem Kontext die
Berufung auf Mt 5,8, auch bei Anselm selber, ep. de incarn. verbi 1; II, 8: « Prius ergo fide
mundandum est cot.»

4 De trin. 2 (ed. Stewart-Rand 8): «in naturalibus igitur rationabiliter, in mathema-
ticis disciplinaliter, in divinis intellectualiter versari oportebit neque diduci in imagina-
tionibus. »



14 Responsio Anselmi

zitiert **. Jetzt wird auch verstindlich, warum das Einleitungskapitel des
Proslogion in der spiteren Kontroverse keine Rolle spielt: Gaunilo gibt
sich und wird anerkannt als schon im Raum des Glaubens stehend. Die
meditative Vergegenwirtigung der Einzigartigkeit des « Gegenstandes»
soll diese gleichsam atmosphirisch werden lassen; sie kann freilich auch
Gegenstand einer Behauptung sein —und auf diese Weise geschiehtes in
der Kontroverse. Allerdings: Was zunichst eingefihrt wird als die
teleologisch ausgezeichnete Ausrichtung des Denkens — lat. «in medi-
tatione esse»: im Sinne haben —, das den Glauben somit nicht als ez
Betitigungsfeld neben anderen fiir seine potentiell unendlichen Mog-
lichkeiten des Theoretisierens versteht, 1a3t die Zuordnung von Gott
und «quo nihil maius cogitari nequit» nicht problematisch werden. Dies
geschieht erst in der Kontroverse.

2. Die zweite grundsitzliche Disparatheit von Anselms Proslogion
und der Kontroverse mit Gaunilo betrifft die Figur des Toren: «Dixit
insipiens in'corde suo: Non est Deus». Gaunilo ist nicht etwa der Tor,
der sich angesprochen fiihlt, sondern dessen Anwalt: «quidam pro
insipiente». Genauso hat es auch Anselm verstanden*t. Es ist ihm

15 Stellennachweise bei Gilbert v. Poitiers, Thierry v. Chartres, Clarembaldus v.
Arras, Wilhelm v. Conches, Dominicus Gundissalinus, Alanus ab Insulis, Radulphus a
Longo Campo und Meister Eckhart — der allerdings auch schreiben kann, Boethius
tiberbietend : «transcendere igitur oportet non solum imaginabilia, sed etiam intelligibi-
lian, sermo n. 247; LW IV, 226 — finden sich bei M. Kurpziatek, Eckhart, der Schola-
stiker, in: Freiheit und Gelassenheit, ed. U. Kern, Miinchen-Mainz 1980, 63. Daneben
wiren noch zu nennen: Axgustinus, de trin. X 5,7, CCSL 50, 321; Albertus Magnus,
Metaph. 11, 12; ed. Col. X V1, 103a; Thomas v. Aquin, Expos. de trin. VI, 1-2; Sent. Id. 33,
1,1ad 2. — Es gehért tibrigens zu den Topoi der mittelalterlichen Polemik, dem Gegner ein
der Imagination verfallenes Denken vorzuwerfen: Anselm, de incarn. verbi, pr. rec., 1,285
(gegen die nominalistischen Dialektiker); Thomas v. Aquin, sth. 1,52,2; ScG 1,20 (157;
195); in de hebd. 1 (18); Heinrich v. Gent, quodl. 11,9 (op. VI, 64); (Sum. 24,7 ad 2
(144vK); 24,8 (145tM—N); Duns Scotus, pr. princ. I1,12 (ed. Kluxen 14); ox. IV d.10 q.2
n.11 (ed. Vives XVII, 198a); Meister Eckhart, sermo n. 248, LW IV 227; Joh. n. 94, 579;
LW IIIL, 81, 508 ; William v. Ockham, ord. 1d.2q. 9;OTh1I, 320; cf. Am. TEETAERT, Pierre
d’Auriol, in: Dict. théol. cath. 12 (1847sq.); Gregor v. Rimini, Lect. 1 d. 33/34 q. 1, op.
(Trapp-Marcolino, Berlin 1984) 111, 192; Johannes Buridan, Phys. VIIL2; f. 110rb usw. —
Descartes beginnt die Med. III: «Claudam nun oculos, aures obturabo, avocabo omnes
sensus, imagines etiam rerum corporalium omnes vel ex cogitatione mea delebo...» (A.-T.
VII, 32 et passim); dazu: Et. GiLson, Etudes sur le réle de la pensée médiévale dans la
formation du systéme cartésienne, Paris *1984, 218 sq.; zu Leibniz: H. GouHIEr, La
pensée métaphysique de Descartes, Paris 1962, 51sqq.

46 Resp., introd., I, 130,4=5: «quidam non insipiens et catholicus». Demgegeniiber
sei im Proslggion, so hat K. BArTH behauptet (op. cit. 65) gerade durch die Kennzeichnung
der Gegenposition als Torheit eize Ebene des Denkens vorausgesetzt; Barth verweist auf
zwei andere Stellen: de casu diab. 27; I, 275, 5: «insipienti insipienter quaerenti sapienter



Responsio Anselmi 15

bewuBt, da3 die Einwinde nicht von jemandem vorgebracht werden,
der Gott leugnet, sondern der leugnet, dall der vorgetragene Beweis
gelungen ist. Anselm sagt daher: «Sufficere mihi potest respondere
catholico»*’. Im Proslogion ist nun aber die Figur des «insipiens» unver-
zichtbar. Wer jenes nur verstindlich finde, wenn die Position des «in-
sipiens» gleichsam ausgeblendet wiirde — wie etwa A. Stolz*® —, hat es im
Grunde gar nicht verstanden. Wiederum darf man wie schon beim
Problem des Gebetsstiles aus seinem Fehlen in der Kontroverse nicht
schlie3en, er sei ohne wesentliche Funktion. Er steht zwar nicht fiir eine
reale Gegenposition, welche Anselm zu einer Apologetik provozierte,
wie F.S. Schmitt das behauptete®. Es 148t sich dafiir — im Gegensatz
etwa zu « De processione Spiritu Sancto» — meines Wissens kein Anlaf3
ausmachen. Wer sollte Adressat einer solchen Apologetik sein?’°
Der «insipiens» sagt nichts und argumentiert nicht. Seine Funktion
ist eher dem «genius malignus» in Descartes’ Meditationes vergleichbar
als etwa dem Kallikles in Platons Gorgias. Er dient Anselm zur Kenn-
zeichnung einer Behauptung und ihres Ursprungs, nicht um diese mit
einem Scheltwort zu diskriminieren, sondern um die Art der Alterna-
tive vorzufiihren. Es geht nicht «bloB» um ein wahres oder falsches, ein
begriindetes oder unbegriindetes Urteil, sondern darum zu zeigen, daf
die Bestreitung, sobald sie auch nur in minimaler Weise versteht, was sie
bestreitet, sich gegen sich selbst wendet’!. «Non est Deus» — das ist
somit nicht bloB falsch, sondern absurd, weil doch ein offenkundiger
Selbstwiderspruch. Ob Anselm in dem «insipiens» eine indirekte Got-
tesleugnung meint, wie sie wohl der Psalmist urspriinglich im Blick

respondere»; ep. 136; II1, 281, 37-38: «rationabiliter ostendendum est, quam irrationa-
biliter nos contemnant»,

7 Resp.; introd,; I, 130, 5.

18 Cf. supra n. 18.

# Indern. 13 genannten Ausgabe: S. 51sq.; andererseits ist er gegen Barth im Recht,
wenn er sagt, dal} die methodische Funktion des Toren fiir die theologische Lesart des
Proslogion unverstindlich bleiben muf3 —so in seiner Rezension des Barth-Buches: Theol.
Rev. 32 (1933) col. 222.

*® In Anselms Umkreis waren allenfalls andere Religionen, das Judentum insbeson-
dere; wie mit diesem so war auch mit Ostrom das Verhiltnis von Monotheismus und
Trinitdtslehre problematisch, nicht aber der Theismus als solcher: K. FLascH, Anselm v.
Canterbury (n. 22) 180sq.; G. Gauss, Die Auseinandersetzung mit Judentum und Islam
bei Anselm, in: Anal. Ans. IV/2 (1975) 101-109.

' K. FLasch, Anselm v. Canterbury, 187sq.: «Schon hier (scil. Mon. 6) suchte
Anselm ein Argument, das nicht nur de facto wahr, sondern denknotwendig, dessen
Bestreitung nicht nur falsch, sondern in sich widerspriichlich ist. »



16 Responsio Anselmi

hatte und wie es etwa auch Augustinus verstand °2, scheint nicht ent-
scheidbar, aber auch durch nichts nahegelegt zu werden. Sicher aber ist,
daB fiir Anselm die Torheit des Toren darin liegt, das zu leugnen, was
doch in der Weise offenkundig ist, als sein Gegenteil in nur wenigen
Schritten als Selbstwiderspruch zu erweisen ist. Anselm schlief3t das
dritte Kapitel: « Cur itaque «dixit insipiens in corde suo: non est Deus»,
cum tam in promptu sit rationali menti te maxime omnium esse? Cur,
nisi quia stultus et insipiens?»>?

Um von hier aus einen Blick auf die spitere Scholastik zu werfen:
Auch dort wurde Torheit nicht als intellektueller Defekt, sondern als
Verkennung des Offenkundigen verstanden. Bezeichnend ist die Ver-
wendung der Metaphern von «Blindheit» oder « Taubheit»*4. Das gilt,
'zumindest was die Offenbarkeit der «signa Dei» angeht, sogar fir Tho-
mas von Aquin’’. So nimmt er zwar den alten Gedanken auf, nach dem
Gott einerseits nicht vollstindig und in jeder Hinsicht unbekannt sein
kann, da aber seine « Bekanntheit» andererseits nicht den Charakter der
unmittelbaren Prisenz hat, kann sie nicht die unvermeidliche Affirma-
tion seiner Existenz zur Folge haben*¢. Fiir Thomas wie auch fiir Duns

>? Enarr. in Ps. 52,4; CCSL 39, 640: «qui male vivunt, nihil aliud dicunt quam: <Non
est Deusy». Enarr. in Ps. 13,2; CCSL 38, 86: «dum amant hoc saeculum, et non amant
Deum; ipsae sunt affectiones quae corrumpunt animam, et sic excaecant, ut possit etiam
dicere imprudens in corde suo: <Non est Deus»». Johannes Teutonicus wird bei G.C.
CAPELLE mit einem sermo zitiert: « Certe «<dixit insipiens in corde suo: Non est deus).
Dixit insipientior in corde suo: Ego sum deus». (Amaury de Béne, Paris 1932, 90); Dante,
Inf. XI, 46—-48. — Zum biblischen Begriff des Toren: G. voN RaD, Theologie des Alten
Testamentes, Miinchen 1962 1, 441sq; bzw. des « Nichtigen» (wie M. BuBER iibersetzt):
G. GERLEMAN, Der Nichtmensch, Erwigungen zur hebriischen Wurzel «nbl», in: Vetus
Testamentum 24 (1974) 147-158.

33 Prosl. 3; 1, 103.

* Bonaventura, Itin. 1, 15; op. V, 299b: «Qui igitur tantis rerum creaturarum splen-
doribus non illustratur caecus est; qui tantis clamoribus non evigilat surdus est; qui ex
omnibus his effectibus Deum non laudat mutuus est; qui ex tantis indiciis priorum
principium non advertit stultus est».

>* ScG 111, 38 (2165): «designatur enim per hoc maxime hominis stoliditas quod tam
manifesta Dei signa non percipit... unde dicitur: Dixit insipiens...»: sth. II-II, 46, 1 ad 1:
«praecipue autem videtur aliquis esse stultus, quando patitur defectum in sententia iudicii
quae attenditur secundum causam altissimam»; 46, 2: «stultitia importat quendam stu-
porem sensus in iudicando, et praecipue circa altissimam causam, quae est finis ultimus et
summum bonum»; cf. A. Kraus, Der Begriff der Dummbheit bei Thomas von Aquin und
seine Spiegelung in der Sprache, Miinster 1971.

*6Expos. s. Job 36, ed. Leonin. XX VI, 191b: «nullus enim adeo in sapientia deficit
quia aliqua divinorum operum percipiat. Et rursus nullus est adeo sapiens cuius cognitio
non multum vincatur ab excellentia claritatis divinae »; cf. in Ps. VIII, 2 (ed. Vives X VIII,
265b). Augustinus, in Joh. 106,4; CCSL 36, 610: «haec est enim vis verae divinitatis, ut



Responsio Anselmi 17

Scotus®” ist der schon mehrfach genannte Psalmtext ein Beleg dafiir,

daB Gottes Sein geleugnet werden £anzn, d. h. allererst erwiesen werden
mul3°8.

Die Akzente in der Bedeutung des Satzes treten jetzt auseinander: Ist
es fiir Thomas entscheidend, daB3 die Existenz Gottes #berbaupt geleug-
net werden kann, so fiir die anselmistische Tradition, daf3 es eben der
«insipiens» ist, der diese Negation ausspricht®®, wobei fast immer der
schon genannte Aspekt des nicht-purgierten Erkenntnishabitus geltend
gemacht wird ®°. Und gleichzeitig damit kehren sich nun die Beweisla-
sten um: Thomas hatte aufgrund der behaupteten Voraussetzungslosig-
keit im Verstehen des «quo nihil maius cogitari non potest» als erster
Anselm zu einem Vertreter der These gemacht, die Existenz Gottes sei

creaturae rationali iam ratione utenti, non omnino ac penitus possit abscondi»; in Ps.
74,9; CCSL 39, 1031: «(Deus) ubique secretus est, ubique publicus, quem nulli licet, ut est
cognoscere, €t quem nemo permittitur ignorare». Hugo v. St. Viktor, de sacr. 1 3,1; PL
176, 217: «Deus enim sic ab initio notitiam sui temperavit, ut sicut nunquam quid esset
totum, poterat comprehendere, sic quia quia esset nunquam prorsus posset ignorari» — bei
Bonaventura u.a. zitiert: de myst. trin. I,1 arg. 2; op. V, 45a; Papst Johannes XXIIL
verbindet dies in einer Predigt mit der geldufigerweise mit Johannes Damascenus beleg-
ten Lehre von der natiirlichen Gotteserkenntnis und Anselms Prosl. 3 (Gottes Nichtexi-
stenz kann nicht gedacht werden): «Sermo <Deus autem, rex noster»», ed. E. Randji, in:
Medioevo 9 (1983) 188. An diese Tradition schlieft auch PascaL an, frg. 586 (Br.) = 599
(Chév.); Brief an M!e de Roannez vom Okt. 1656, Pléjade, 509sq. Fiir Kant ist das
Nicht-Offenkundigsein der «furchtbaren Majestit» Gottes Voraussetzung fiir ein mogli-
ches sittliches Motiv einer Handlung, so daB3 «die unerforschliche Weisheit ... nicht
minder verehrungswiirdig ist in dem, was sie uns versagte, als in dem, was sie uns zu teil
werden lieB». Kp.V A 266; anders tibrigens Anselm, de lib.arb. 9 (I,221): « Nam si prae-
sentem videret gloriam aeternam quam statim post servatam veritatem assequeretur, et
inferni tormenta quibus post mendacium sine mora traderetur: procul dubio mox virium
sufficientiam ad servandam veritatem habere cerneretur»; cf. ep. 420 (V, 365); de conc.
I11, 9 (11, 276).

701d. 1d.2 p.1q.1-2 n. 14; ed. Var. II, 130.

’8 Jeweils in den «sed contra» von: Sent. 1d.3 q.1 a.2; de ver. 10, 12; sth.1, 2, 1;
insofern ist es unfair und entstellend, wenn K. BARTH, op. cit. 156 n., schreibt: « (Nullum
inconveniens accidit ponentibus Deum non esse> wird Thomas v. Aquin (S.c. gent. I, 11)
spiter zu sagen sich nicht scheuen». «Inconveniens» doch nur solange, als sie nicht mit
einem beweistechnisch haltbaren Argument konfrontiert worden sind!

%9 Albertus Magnus, Sum. theol. I'tr. 4 q. 14 c.2 ad 1; ed. Col. XXXIV /1, 94a: «quia
insipiens fuit».

80 Wilkelm v. Auxerre, Sum aur. I, praef., Paris 1500 = Frankfurt 1964, 2vb (in der
Textsammlungbei A. Daniels, cf. n. 109, 25); Bonaventura, myst. trin. 1,1ad 1,2, 3;0p. V,
50a; Heinrich v. Gent, Sum. 21, 1; 123vB; die Struktur, eine praktische Begrindung
anzufithren, um die Behauptung eines theoretischen Nonsens sich verstindlich zu

machen, lieB3e sich bei unserem Thema bis in die platonische Theologie zuriickverfolgen:
leg. 886ab; 888a.



18 Responsio Anselmi

selbstevident (per se notum)®!. Umgekehrt hatte Anselm, auch wenn er
sich in dieser Interpretation nicht wiedererkannt hitte, in der Tat ver-
sucht, die Gegenposition als absurd aufzuzeigen. Was sich bereits auf der
Ebene der Alternative wahr — falsch als erforderlich aufdringt, daB3
nimlich der Irrtum nicht nur widerlegt, sondern auch aus seinem
Ursprung verstindlich gemacht werden muf3%2, wiederholt sich auch
hier: Thomas versucht zu verstehen, wieso man die Existenz Gottes fiir
evident (per se notum) halten kann. Er sagt, im Raume einer seit der
Kindheit unangefochtenen und ungestérten Atmosphire der Religiosi-
tit bilde sich eine der Naturkraft vergleichbare Gewohnheit, die Exi-
stenz Gottes fiir fraglos zu halten®. Auf der anderen Seite wurde es fiir
Anselm angesichts der «Torheit» der Gottesleugnung zum Problem,
wie ihre Faktizitit tberhaupt denkbar ist; er mul3 dieser Frage ein
eigenes, das vierte Kapitel widmen (auf welches zuriickzukommen sein
wird).

Auf die thomasische Anselm-Kritik kann und braucht hier nicht des
niheren eingegangen zu werden. Jedoch scheint zumindest der Hinweis
fiir das Anselm-Verstindnis férderlich, daf3 sich bei den beiden Typen
von Gottesbeweisen die systematischen Schwierigkeiten ebenfalls aus-
tauschen. Thomas hilt die Ausgangsbestimmung «quo maius cogitari
non potest» fiir rechtfertigungsbediirftigé4. Da sie aber bei Anselm ohne
Rechtfertigung bleibe, fehle dem Beweis seine innere Notwendigkeit.
Anselm hatte sie der Tradition entnommen ¢ und als eine Bestimmung
eingefiihrt, in der der Glaubende wie der Gottesleugner jeweils das

! De ver. 10, 12: «alii vero, ut Anselmus, opinantur quod Deum esse sit per se
notum»; cf. A.C. Pecrs, St. Anselm and the Argument of the <Proslogion», in: Med.
Stud. 28 (1966) 228-267, hier 231. Duns Scotus hat dies iibrigens bestritten ord. I d. 2
n. 35; ed. Vat, II, 145: « Anselmus non dicit istam propositionem esse per se notum»; zu
Anselms eigenem Hintergrund: G.R. Evans, «Communis animi conceptio>. The Self-
evident Statement, in: Arch. Lat. MA 41 (1978) 123-126.

$2 Aristoteles, Eth. Nic. 1154 a 22sqq.; Kant, Logik, AA IX, 56; XVII, 242; f.
D. Henricn, Der ontologische Gottesbeweis, Tiibingen 1960, 139; pERs., Selbstaufkli-
rung der Vernunft, in: Fluchtlinien, Frankfurt 1982, 50.

8 8cG I, 11 (66) — iibrigens fast wortlich zitiert bei Heinrich v. Gent, Sum. 22, 2;
131vY; daneben hitte das «per se notum» differenziert werden miissen: «simpliciter —
quoad nos».

6 8cG 1, 11 (69).

% Belege: infra n. 113; es wird zwar als Glaubenssatz eingefiihrt — « Et quidem
credimus te esse aliquid quo nihil maius cogitari possit» (Prosl. 2;1,101, 4-5) —, aber nicht
der Satz dient als Primisse, sondern der darin enthaltene Ausdruck: F.S. Scamrrr, op.cit.
(n. 13) 47. Der Ausdruck als solcher hat aber kein biblisches oder theologisches Spezifi-
kum an sich.



Responsio Anselmi 19

Subjekt ihrer Behauptung bzw. Negation wiedererkennen kénnen, um
dann vorzufithren, daf3 die Reflexion unvermeidlich dazu fiihrt, das
darin Gedachte zugleich als existent denken zu miissen. So bleibt zwar
die Einfiihrung dieser Bestimmung ohne weitere Begriindung, aber es
taucht dann am Ende des Argumentationsganges das Problem nicht auf,
ob denn nun Go## darin gedacht und infolgedessen erwiesen sei; da am
Anfang ausdriicklich von der Identitit ausgegangen war, gibt es am
Ende nicht einmal einen Ort, dies in Frage zu stellen. Genau dies ist
aber die Schwierigkeit bei Thomas: Was rechtfertigt es, am Ende®®
jeweils zu sagen: « Et hoc omnes dicunt Deum»©¢’. Auch hier muf3 ja ein
minimaler Vorbegriff bestehen, um diese jetzt notwendig gewordene
Identifizierung eigens vollziehen zu kénnen. Thomas hat dies auch
anerkannt®®,

Fir unsere Frage der Selbstinterpretation ergibt sich aus den unbe-
streitbaren Asymmetrien, so kann man resiimieren, keine uniiberwind-
liche Barriere. Das Verhiltnis von Proslogion und Responsio darf weder so
bestimmt werden, daB3 letztgenannte blof3 punktuell zur Stiitzung einer
ansonsten bereits abgeschlossenen Interpretation herangezogen wird ?,
noch gar als vollstindig inkommensurabel erscheint (Stolz), aber auch

8 Wie iibrigens Anselm selbst in seinem Monologion erst im 80. und letzten Kapitel
eine solche Identifikation vornimmt: «huic soli summae essentiae proprie nomen dei
assignatur» (I, 86).

_ 678th. 1, 2,3;ScG 1, 13 (1145 115) ; zum Wort « Gott» und seiner Aussagekraft: sth. I,
13, 11 ad 1; ein Identifizierungsschritt auch bereits bei Aristoteles, Met. 1072 b 30: T00t0
yYap O 0e6G. Zum SchluBparagraphen des thomasischen Metaphysik-Kommentars:
R. SpaEMANN, Einspriiche, Einsiedeln 1977, 14; zum systematischen Problem: DErs.,
Gesichtspunkte der Philosophie, in: Wer ist das eigentlich — Gott?, ed. J. H. Schultz,
Miinchen 1969, 56—65.

68 Sth. 1,2,2 ad 2: «ad probandum aliquid esse necesse est accipere pro medio quid
significet nomen, non autem quod quid est; quia quaestio quid est sequitur ad quaestio-
nem an est ... Unde demonstrando Deum esse per effectum, accipere pro medio quid
significet hoc nomen Deus»; in de trin. 6,3; 64 ad 2; hnliches ist zu finden bei Heinrich v.
Gent, Sum. 24,3; 139vV ; Duns Scotus, ord. 1d. 3 n. 106; ed. Vat. I11, 67. Agidius versucht
auf der Ebene des «quid nominis» den Evidenzcharakter der Existenzbehauptung zu
stiitzen (cf. n. 107). Das Problem, inwiefern im «movens immobile, primum efficiens»
usw. Gott erschlossen ist, ging nicht mehr verloren und wurde etwa bei CAJETAN so
angegangen: «et ideo, concludendo haec inveniri in rerum natura, concluditur directe,
quasi per accidens, quod Deus est, idest, Deus non ut Deus, sed ut habens talem condi-
tionem, est; et consequenter ipsum substratum, scilicet Deus ut Deus, est»: in sum. theol.
I,2,3, III; ed. Leonin. IV, col. 326. Ohne Beriicksichtigung dieser argumentationslogi-
schen Fragestellung finden sich Bemerkungen hierzu in der Ausgabe: Thomas von Aguin,
Die Gottesbeweise, ed. H. Seidl, Hamburg 1982, XXIXsqq.

% BARTH, op.cit. 144 n.1; 154,



20 Responsio Anselmi

nicht so, daf3 die Thesen und Begriindungen in Anselms Responsio schon
in sich zu relativieren seien. Denn schon durch die gréoBere Ausfiihr-
lichkeit kénnte im Unterschied zur meisterhaften Kiirze des Proslogion
eine groflere Deutlichkeit zu erwarten sein’®. Dal} es dagegen weder
dullere noch innere Griinde fundamentaler Art gibt, dies zu zeigen, war
die Funktion dieses ersten Teils.

11

Nachdem wir das Verhiltnis des Proslogion zur Gaunilo-Kontro-
verse betrachtet haben, um zu sehen, was angesichts der vorhandenen,
aber interpretationsfihigen Asymmetrien folgt und was nicht, wird nun
am Austausch der Argumente die exp/izite Selbstinterpretation Anselms
analysiert werden. Dabei soll so verfahren werden, dafl Gaunilos Ein-
winde systematisierend rekonstruiert werden, um sie dann unmittelbar
mit Anselms Antworten zu konfrontieren’!. Dies nur deshalb, weil so
die StofBrichtung der anselmischen Argumente deutlicher wird, und
nicht, weil man in Anselms Responsio eine bloe « Notizensammlung»
sehen diirfte, die eine beliebige Umgruppierung erlaubte’2. Es scheint
allerdings bislang zu wenig ernst genommen worden zu sein, daf
Anselm seine Responsio nicht in einem Zuge geschrieben hat. Wie der
Beginn des V. Kapitels dartut, wollte er zunichst die besonders leicht
widerlegbaren Argumente iibergehen: «supersedendum existimave-
ram»’?, Da jedoch offenkundig seine Antworten nicht gegen den Ein-

7 Man hat zurecht von einer «Prizisierung» gesprochen: A. SCHURR, Die Begriin-
dung der Philosophie durch Anselm v. Canterbury, Stuttgart 1966, 75; ihnlich
J. MoreAux, Pour ou contre 'insensé, Paris 1962, 31; keine inhaltliche Anderung sehen
auch Et. GiLson; Ph. BoeunNer, Geschichte der christlichen Philosophie, Paderborn
21952, 307.

! Im wesentlichen wird die Reihenfolge der Argumente nicht umgebaut, so wenig
wie bei J. MOREAUX, op.cit. 20, aber stirker rekonstruktiv formuliert.

72 BARTH, op. cit. IX; er setzt die Bezeichnung «Schrift» fiir Anselms Responsio sogar
in Anfihrungszeichen: 144 n. 1; 154. Gegen die vollstindige Umstellung der Argumente
ohne Beriicksichtigung ihrer Abfolge in der Textsammlung von Hick-McGill wendet sich
zu Recht J. Horxins, Anselm’s debate..., 35sq.

3 Resp. V; 1,134,21-22. Gleichwohl scheint es ganz unangebracht wie A. Fausr,
Der Moglichkeitsgedanke, Heidelberg 1932, II, 180 n.1 zu sagen: «Die letzten sechs
Kapitel dieser Dublik sind nicht mehr von prinzipieller Bedeutung und werden von
Anselm eigentlich nur auf fremden Wunsch noch angefiigt.» — Fiir Gaunilos Text hat
S. VannNi-RovicH! im n. 16 zitierten Artikel eine Gliederung angegeben.



Responsio Anselmi 21

druck aufkamen, den Gaunilos Kritik hinterlassen hat, setzt er jetzt noch
einmal an, nun aber prisentisch formulierend: «Sed quoniam audio
quibusdam ea legentibus aliquid contra me valere aliquid, paucis de illis
commemorabo» 4,

Gaunilo kritisiert zundchst und vor allem — dies ist mindestens
ebenso wichtig wie sein beriichtigtes Insel-Argument — die Vorausset-
zung’’ des Beweisganges, nimlich dal3 das «quo maius cogitari non
potest» (=Qu) im Intellekt sei.

Wie kann etwas gedacht werden, somit im Denken sein, was alles
Denkbare an Grofe tibertrifft? Diese Kennzeichnung Qu ist mir genau-
sowenig bekannt wie Gott selbst, als dessen Kennzeichnung es einge-
fihrt worden ist. Was hindert dann, das darin Gedachte zugleich als
nicht seiend zu denken? Wenn die Identifizierung von Qu mit Gott
zurecht besteht, ist jenes so wenig begreifbar wie dieser. Wenn dem aber
so ist, welchen Sinn sollte dann die Substituierung des Wortes Gott
durch die Kennzeichnung Qu haben?

Gaunilo unterscheidet zwei mogliche Weisen, wie etwas im weiten
Sinne «erkannt» werden kann. Da ist zunichst die generische oder
spezifische Klassifikation; eine solche ist fiir Gott nicht méglich; es
kann keinen abstrakten Gedanken, der gleichwohl ezwas denkt, von thm
geben. Darin ist Gaunilo mit Anselm einig. Was er aber kritisiert, ist,
dafB3 Anselm die grundsitzlich gesehen zweite, in diesem Fall aber ein-
zige Moglichkeit, etwas durch ein ihm dhnliches zu erkennen (conicere
simili: 4; 127,2 — auf dieser Seite stimmen in der Ausgabe die Zeilen-
angaben nicht), nicht ergreifen will. Der Gedanke, den das Qu formu-
liert, denktja nicht das Resultat einer Steigerung (via eminentiae) als ein
«summumy, sondern denkt nur die Nicht-Steigerbarkeit. Darin aber ist
jede Ahnlichkeitsrelation und damit auch die einzig verbleibende
Erkenntnismdglichkeit ausgeschlossen. Was nach Anselm dem Gedan-
ken seine Eindeutigkeit verleihen sollte, weil es unmittelbar einleuch-
tet, auf wen das Qu zutrifft, das wird nach Gaunilo gerade damit bezahlt,
dal3 das Gemeinte iiberhaupt nicht identifizierbar ist — eben weil jede

4 Im folgenden sollen, um den Apparat nicht unnétig aufzublihen, die Textstellen
von Gaunilos Pro insipiente und Anselms Responsio im Text angegeben werden; wie in
Schmitts Edition die Kapitelangabe fiir Gaunilo in arabischen, fiir Anselm in rémischen
Ziffern; nach dem Semikolon Angabe der Seite (im ersten Band) und der Zeile.

75 K. KienzLER, Glaube und Denken bei Anselm von Canterbury, Freiburg 1981,
226: « Die Auseinandersetzung beider findet vor allem im Vorfeld des Arguments statt;
die Verstehbarkeit des Begriffs selbst steht auf dem Spiel. »



22 Responsio Anselmi

Vergleichsmoglichkeit mit endlicher Wirklichkeit abgeschnitten wor-
den ist. Nur wenn einer der beiden Wege gangbar wire, lief3e sich ein
Gehalt vorstellen, von dem dann geklirt werden kdnnte, ob ihm etwas
«in re» entspricht.

So steuert Gaunilo auf die Pointe des anselmischen Gedankengan-
ges zu: Was das Qu bedeute, sei ohne weiteres verstindlich. Es ist
Gaunilo schlichtweg unerfindlich, wie man annehmen kann, daf3 jeder-
mann verstiinde, was mit Qu gemeint sei, wenn er es aussprechen hort.
Was der Tor aufnimmt, ist nur die «vox», die Lautgestalt, nicht aber
eine Bedeutung, welche jene vermitteln sollte (4;127,10-24).

ZusammengefaBt fithrt Gaunilo zunichst ins Feld: Anselm verstoBt
mit seinem Ansatz gegen die traditionelle Lehre von der Unerkenn-
barkeit Gottes. Seine Kennzeichnung durch Qu erbringt deshalb keinen
Erkenntnisgewinn, weil er, um es paradox zu sagen, das Hochste nicht
superlativisch denkt. Die Annahme seiner unmittelbaren Verstindlich-
keit hilt Gaunilo fiir eine Fiktion.

Anselm wendet sich zunidchst gegen Gaunilos Verstindnis der
Unbegreiflichkeit Gottes. Diese kann ja nicht so verstanden werden,
dafB jede ausgrenzende Differenzierung schon einem Wesensbegriff
gleichkime. DaB er diese Voraussetzung nicht machen will — und doch
wird er bei seinen Kritikern im 13. Jahrhundert wiederum so verstan-
den —, sagt er mehrmals ausdriicklich. Er wiederholt die schon in Prosl.
4 (104,2-4) vorgenommene Umkehrung von Prosl. 2: Hiel3 es dort
gegen die Leugnung der Existenz Gottes, es widerspriche seinem
Begriff, nur im Intellekt zu sein, so sagt er jetzt gegen die Leugnung
seiner Erkennbarkeit, es widerspriche seinem Begriff, nur in Wirklich-
keit zu sein (I;130,12-15). Die Unerkennbarkeit Gottes ist keine
schlechthinnige; eine solche hébe sich selbst auf’. Wenn auch Gott
unaussagbar ist, so ist doch das «unaussagbar» aussagbar’’. Anders

76 Cf. W. CRAMER, Gottesbeweise und ihre Kritik, Frankfurt 1967, 19: «Die billige
Auskunft, es (sc. das Absolute) kénne denkend nicht ergriffen werden, mul3 noch jenes Es
denken.» 7Thomas v. Aquin, de pot. 7,7.

7 W. L. Gomsocz hat darin « Anselms Selbstdestruktion » (122) gesehen, weil er hier
hinter seine in Prosl. 4 und de gram. 4 ausdriicklich gemachte Unterscheidung von
Objekt- und Metasprache zuriickfalle : Anselm v. Canterbury, Ein Forschungsbericht iiber
die Anselm-Renaissance seit 1960, in: Phil. Jb. 87 (1980) 109-134. Das Argument der
Selbstbeziiglichkeit entstammt wohl Augustinus, de doctr. christ. 16,6; CCSL 32,9: «Ac
per hoc ne ineffabilis quidem dicendus est, quia et hoc cum dicitur, aliquid dicitur et fit
nescio qua pugna verborum, quoniam si illud est ineffabile, quod dici non potest, non est
ineffabile, quod vel ineffabile dici potest.»



Responsio Anselmi 23

gesagt: Auch wenn dasjenige, woriiber hinaus GréBeres nicht gedacht
werden kann, fiir uns nicht begreifbar ist, so impliziert das keineswegs,
der Sinn des Wortlautes « woriiber hinaus GréBeres nicht gedacht wer-
den kann» sei ebenfalls unbegreifbar. Das Pridikat ist verstindlich,
auch wenn dasjenige, dem es zukommt, unbegreiflich bleiben muf3
(IX;138,45qq.) Anselm unterscheidet hier also deutlich Wortlaut und
Sache selbst: «Quod auditur cogitari et intelligi potest, etiam si res illa
cogitari non valeat aut intelligi» (IX;138,10-11; cf. VII;137,3-5).

Die Pointe des Argumentes besteht darin, daf3 sich die Torheit zwar
auf das mit dem Wort « Gott» Benannte beziehen kann, nicht aber auf
das mit der Kennzeichnung Qu Gemeinte. So wie die Bosheit des carte-
sischen «genius malignus» die Gewillheit aller Gehalte zwar vorzutiu-
schen imstande sein kénnte, aber an der GewilBheit des Selbstbewul3t-
seins ihre Grenze hat — weil es daran gewissermallen keinen Ansatz-
punkt fiir Tduschbarkeit mehr gibt’® —, so versucht auch Anselm zu
zeigen, dal3 die Torheit der Gottesleugnung gerade in ihrer Begrenztheit
sich selbst aufheben muB. Der Tor leugnet Gott, weil3 aber nicht, was er
leugnet. Wenn man ihm sagt, was er leugnet, nimlich Qu, dann kann
gezeigt werden, daf die Analyse von Qu die Existenzbehauptung impli-
ziert, weil die Negation und schlieBlich die Méglichkeit des Negiert-
werdens (Prosl. 3) einen Selbstwiderspruch enthilt.

Aber wodurch kann Anselm die Verstindlichkeit von Qu unterstel-
len? Das Verstindnis auch des negativen Urteils ist gesichert durch das
Verstindnis seiner einzelnen Satzteile (IX;138,15-19). Ganz deutlich
hebt Anselm im letzten Kapitel seiner Responsio nochmals hervor, da3
er die Auszeichnung seines Argumentes darin sieht, daB3 es eine mini-
male Verstehensbedingung mit einer maximalen Konsequenz zu ver-
binden imstande ist: « Tantam enim vim huius prolationis in se continet
significatio, ut ipsum quod dicitur ex necessitate eo ipso quod intelli-
gitur vel cogitatur, et revera probetur existere» (X;138,30—139,2). Die
«Kraft des Ausdrucks» besteht darin, nicht allein eine Bedeutung, son-
dern ineins damit den Ansatz fiir eine Einsicht zu vermitteln.

Daraus erhellt nun, welche Weise von Verstechen Anselm im Auge
hat: keine andere als diejenige, wie sie in jedem verniinftigen Gedan-
kenaustausch beansprucht wird, ein Verstehen also, welches bereits

78 Zum Unterschied von «deus deceptor» und «genius malignus»: R. SPAEMANN, Das
«sum» im «cogito sum»: Zs. f. philos. Forschung 41 (1987) 373-382.



24 Responsio Anselmi

durch die Gemeinschaft der Sprache erméglicht ist%: «in isto vero non
est opus alio quam hoc ipso quod soza <quo maius cogitari non possit>»
(V;135,19-20).

Der Tor hort die Worte aussprechen: «insipiens audit proferri»
(I1;132,10-11) und versteht sie, insofern dies in einer ihm bekannten
Sprache geschieht: «nota lingua» (II;132,12)#°. Auf diese Weise wird in
der Responsio ersichtlich, dal3 «die Verstehbarkeit des Begriffs selbst ein
Teil seines Arguments (ist), das er in P 2 vorgetragen hat»®!.

Es wird also nichts weniger als eine Wesensschau oder auch nur eine
definitorische Bestimmung des gottlichen Seins in Anspruch genom-
men. Anselm hatte dies schon im Proslogion selbst (c. 14) gesagt und
nimmt davon nicht nur nichts zuriick, sondern unterstreicht und pri-
zisiert die Minimalitdt der Verstehensvoraussetzungen. Das Qu ist
weder eine apriorische «idea innata» noch ist es die Weise, wie der
omnipriasente Gott im Geist ist und sich zeigt®2. Was Anselm will, ist,
Gott einigermallen erkennen: «aliquatenus intelligere». Im ersten
Kapitel seines Proslogion hat er diesen Ausdruck gebraucht und bestitigt
ihn im siebenten seiner Responsio®?.

Dadurch wird aber das bereits genannte Problem nur noch dring-
licher, wie sich der Ausdruck zu Gott selbst — und das heil3t nichts
anderes als, wie sich das unmittelbar Verstindliche zu dem damit
Gemeinten, aber unbegreiflichen — verhilt. Wie schon in Prosl. 14
greift Anselm zum Vergleich mit dem Licht: Das «einigermallen erken-
nen» sei wie das Sehen des Tageslichtes, das einerseits zwar ermoglicht
wird durch das direkt nicht zu sehende Licht der Sonne, das aber
andererseits «nichts anderes» (I;132,7: non est nisi) ist als dieses. Das

79 Ausgegrenzt wird nur, wer gar nichts versteht: IX; 138,11-15; die Kritik Gaunilos
findet sich auch wieder bei dem Nominalisten Fritz Ralph, Sent.1 q.16 a.1 (cit. ap.
G. Lerf, Richard Fritz Ralph. Commentator of the Sentences, Manchester 1963,
21 n)

80 Man versteht Beschreibungen im Unterschied zu Eigennamen bereits dann, wenn
man der entsprechenden Sprache michrtig ist: B. RusseLL, The Philosophy of Logical
Atomism, in: Logic and Knowledge, ed. R.Ch. MarsH, London 1956, 244.

8 KIENZLER, op. cit. 231.

82 A. FausT, op. cit. 174 hat in diesem Sinne behauptet, dieser Begriff sei eine Weise
der Prisenz Gottes in uns. Dasselbe hat F. Alqié von Descartes behauptet. Aber erst
Fénelon scheint es wirklich gesagt zu haben.

8 Prosl. 1 (100,17); Resp. VII (136,27.31); cf. Prosl. 14 (111,21): «vidit te aliqua-
tenus»; «aliquatenus» im ersten Kapitel in Absetzung von «penetrare» (100,15), cf. Mon.
64 (75,3), das auch fiir die Transparenz der vollstindigen Selbstdurchdringung Gottes
gebraucht wird: Prosl. 16 (112,21).



Responsio Anselmi 25

Licht war bereits in Prosl. 14 sowohl als Einheit von Quelle und
Medium wie auch als aufgespalten in diese beiden Instanzen eingefiihrt
worden; dies ermoglicht, daf3 der Geist schon im Licht sieht, aber noch
nicht Gott, die Quelle dieses Lichtes, schaut®,

Gaunilo hat zurecht darauf hingewiesen, dal3 es keinen allgemeine-
ren Begriff gibt, unter den Gott fillt®’. Aber Anselm sieht damit nicht
jede Moglichkeit ausgeschlossen, sich an einer Ahnlichkeit zu orientie-
ren. Nun scheint allerdings eine Modifikation seines Gedankens in dem
zu liegen, wie Anselm die Unerkennbarkeitsthese Gaunilos aufzufangen
sucht. Er lenkt den Blick auf die Hierarchie von «bona», die sich je nach
ihrer zeitlichen Begrenztheit und ihrer Verinderlichkeit ordnen laG3t.
An ihrer Spitze mul3 aber — noch indifferent gegen die Alternative «in re
sive non» — ein Gut gedacht werden, «quod nullo modo indiget vel
cogitur mutari vel moveri» (VIII;137,25). Da aber gleichzeitig noch
diesseits der formalen Unterscheidungskriterien folgende Ahnlichkeits-
relation gilt: «omne minus bonum in tantum est simile maiori bono
inquantum est bonum» (137,14-15), ergibt sich die Méglichkeit einer
annihernden Erfassung: «conicere» (137,14.27.30).

Hier scheint sich Anselm in der Tat auf den Gedanken Gottes als
eines Hochsten einzulassen, zu dem von niedrigeren Giitern zu héheren
aufgestiegen (137,16—17: conscendere) wird. Ein Riickfall in das Mono-
logion? Ein Hinweis fiir die Aposterioritit der ratio Anselmi?® Die
Denkanweisung, Qu zu denken, behilft sich mit dem Gedanken von
Non-Qu: « Aut non est hoc ex 7zs quibus maius cogitari valet, conicere id
quo maius cogitari nequit? Est igitur #zde possit conici <quo maius
cogitari nequeat>» (VIII; 137,26-28).

Der Gedanke, so kbnnte man sagen, wendet seine Blickrichtung,
Indem statt wie in Qu die Nicht-Transzendierbarkeit («nichts GréBe-
res»)®” jetzt in einem «summum» das Ende eines Prozesses des Trans-

% Man wird an den Psalm-Vers denken: «in deinem Lichte schauen sie das Licht»
(36,10) — bei 7Thomas zitiert etwa qdl. X,8,17; cf. Plotin, enn. V 8,4,6: ¢®dS yop QTIL.

% Erstmals Dauns Scotus wird die Frage auf eine fiir die spitere Metaphysik bestim-
mende Weise so formulieren: « Utrum in entibus sit aliquid existens actu infinitum», ord. I
d.2p.1qg.1;ed Vat.Il, 125,

8¢ Man hat von Rekurs, von Riickgriff gesprochen: KIENZLER, op. cit. 269; VANNI-
RovigHi, C’¢ un «secondo argomento ontologico»?, in: Sola ratione, FG F.S. Schmitt, ed.
H. Kohlenberger, Stuttgart 1970, 82; R. HEINZMANN, Anselm v. Canterbury, in: Klassi-
ker der Theologie, ed. H. Frits u. a., Miinchen 1981, 177; R. CaMpBELL, From Belief to
Understanding, Canberra 1976, 83; anders McGiLt, op. cit., 14, n. 6.

*" Ein Gedanke im iibrigen, der im Mittelalter ganz geliufig war: Augustinus, Solil. 1
1,4; PL 32, 871: «Deus supra quem nihil, extra quem nihil, sine quo nihil». Bernbard v.



26 Responsio Anselmi

zendierens gedacht, kehrt sich die Relationalitit um. Im Gedanken ist
nicht das Nicht des Transzendiertwerden-Kénnens, sondern das Ganze
des Transzendierten im Blick; an diesem hat er jetzt seinen Anhalt.
Anselm selbst scheint weder die Unterschiedenheit der beiden Gedan-
ken ausdriicklich zu machen fiir notwendig gehalten zu haben, noch
auch die Frage nach ihrem méglichen Zusammenhang, Allerdings ist ja
im Monologion mit der Frage des Hochsten dessen Existenz mitent-
schieden; im Proslogion hingegen erhilt die Existenzfrage ihre Kontur
aus der chrlegung, ob fiir den Gedanken des Uniiberbietbaren auch
noch dasselbe gilt, was sonst fiir alle Gehalte gilt, da3 sie nimlich
sowohl als nur gedacht wie auch als real gedacht werden koénnen.
Anselm wiirde also tatsichlich seinen Gedanken vollstindig zuriick-
nehmen, wenn er im «Summum»-Gedanken gleichsam die Vorge-
schichte fiir den Gedanken des Qu nachlieferte.

Zuletzt verwehrt Anselm auch die theologische Begriindung fiir die
von Gaunilo als Unbekanntheit mi3verstandene Unerkennbarkeit Got-
tes. Er beruft sich auf dessen «fides» und «conscientia» (I1;130,16) und
an anderer Stelle auf Paulus (R6m 1,20). Beides scheint aber als Anhalts-
punkt fiir ein theologisches Anselm-Verstindnis ganz ungeeignet, weil
gar nicht ersichtlich wird, wieso hier mehr erreicht werden soll als eine
Kritik Gaunilos auf dessen Boden 88,

Das, was man als zweiten Schritt Gaunilos ansehen kénnte, ist die
Kritik an der hypothetisch zugestandenen Behauptung, Qu sei als
Gedanke im Intellekt®. Dieses «esse in intellectu» besagt nun nach
Gaunilo gar nichts, was fiir die Existenzbehauptung irgendwie folgen-
reich sein kénnte. Auch hierin sieht er eine Uberschitzung des Den-
kens. Im Intellekt sind auch «falsa... vel dubia» (2;125,18), d. h. solches,

Clairvaux, in Ps. <qui habitat>, XI,12; op. IV, 456: «Summam rerum ipse qui summus est,
ultra quem nihil, supra quem nihil est». Thomas v. Aguin, ScG 1,43 (366): « Non igitur
potest aliquid cogitare intellectus noster maius Deo». Dietrich v. Freiberg, de int. 17,1;
op.I, 140: «Deus enim vult esse, quo nihil superius est».

88 Was «conscientia» hier besagen soll, ist nicht leicht verstindlich; vielleicht wie-
derum eine biblische Anspielung aus dem Kontext der anderen: Rém 2,15.

8 In der Transzendentalphilosophie des spiten Kant heit es immer wieder in
abgewandelten Formulierungen: «Gott ist kein wesen auller Mir sondern blof3 ein
Gedanke in Mir. » (op. posthum. ; AA XXI,145) 32: « Gott blos ein Gedankending»; 149:
«Gott ist also keine auBer mir befindliche Substanz sondern blos ein moralisches Ver-
hiltnis in Mir.» cf. 27; 132; 153: «Gott ist kein auBler mir bestehendes Ding, sondern
mein eigener Gedanke. Es ist ungereimt zu fragen, ob ein Gott sei. Ein verbum personale
ist zur Grammatik gehérig. » Cf. K. Jaspers, Der philosophische Glaube angesichts der
Offenbarung, Miinchen 1962, 258sq.



Responsio Anselmi 27

von dem man nicht weil3, dal3 es falsch ist und solches, bei dem man der
Wahrheit nicht gewif ist. Das Denken kann aber mit seinen Mitteln
Wahrheit und Falschheit von Gedanken nicht unterscheiden. Wenn
dem so ist, dann kann von jedem Gedanken gedacht werden, daf3 ihm
nichts Reales entspricht. Wie immer man tber Wahrheit oder
Falschheit entscheiden mag, dies kann nicht «sola ratione» geschehen;
der Realititsbezug ergibt sich nicht aus dem Inhalt eines Gedankens,
dessen Unvermeidlichkeit schon gar nicht.

Gaunilo sieht nur einen Ausweg aus dieser Aporie: Die Weise der
Erfassung ist fiir Falsches und Zweifelhaftes eine andere, nimlich ein
«cogitaren, als fiir Wahres, zu dem «per definitionem» der Realititsbe-
zug gehort: dies ist ein «intelligere». Die Anspielung auf Prosl. 4, wo die
Moglichkeit der an sich absurden Leugnung geklirt werden sollte, ist
offenkundig. Wenn dem aber so ist, so kénnte sich die Existenzbehaup-
tung nicht aus einem Schluf} ergeben, sondern kénnte nur Sache einer
Reflexion sein. Die Weise der Erfassung gibe dann tGber die Wahrheit
Aufschluf}; ein Argument im eigentlichen Sinne wire uiberflissig.

Wie die Anselm-Kritik der Hochscholastik sieht auch Gaunilo im
Proslogion-Gedanken eine merkwiirdige Ambivalenz. Es ist ein Gedan-
kengang, der zwar in Ansatz und Durchfiihrung fiir Gaunilo ohne
Uberzeugungskraft ist, aber dann auch selbst zu einem Resultat zu fiih-
ren scheint, das ihn sowohl der Moglichkeit wie der Notwendigkeit
enthebt. Wenn es unméglich sein sollte, Gottes Nichtsein zu denken —
wozu dann das Ganze: «cur... tota ista disputatio est assumpta?»
(2;126,6-7) In die Form eines Dilemmas gebracht, was Gaunilo
umstidndlicher sagt: Entweder die Wahrheit eines Gedankens ist durch
Denken allein nicht qualifizierbar — dann ruht der Beweis auf falschen
Voraussetzungen — oder die Weise der Erfassung qualifiziert Wahrheit
und Falschheit — dann ist die Existenz Gottes eines Beweises nicht
bediirftig,

In diesem Zusammenhang wirft Gaunilo Anselm eine ungerecht-
fertigte Inanspruchnahme Augustins vor. Die insinuierte Analogie trifft
nimlich gar nicht zu: Das Beispiel des Malers, der die Idee eines
Gemaildes in sich hat, das er aber noch nicht realisiert hat, kann das
nicht zeigen, was Anselm damit zeigen will. Was in der Seele ist, ist
Leben, weil die Seele selbst lebendig ist. Diese Inhalte sind nichts
anderes als: «scientia vel intelligentia animae ipsius» (3;126,22-23).
Der Gehalt—als vernommener oder erfal3iter — ist ein anderes « Wahres»
als der Intellekt selbst, mit dem er erfal3t wird. Was nicht dem Wesen



28 Responsio Anselmi

des Verstandes unmittelbar selbst angehért, ist ja auf andere Weise
«wahr» als der Gedanke, in welchem dies erfal3t wird. Selbst wenn es
das Qu wirklich gibt, so kann es doch mit einem Gedachten — oder
Ausgedachten — nicht analogisiert werden (3;126,23-25).

Anselms Entgegnung auf den Einwand, die Qualifizierung «in
intellectu esse» besage niemals etwas iiber Wahrheit und Falschheit —
auch in diesem Fall also nicht —, lautet: Wenn es stimmt, dal3 das Qu
ohne weiteres verstindlich ist, Verstehen aber «in intellectu esse»
besagt, dann ist das fiir die Beweisabsicht bereits hinreichend. Daf3 auch
Falsches sich im BewuBtsein findet, muf} gar nicht ausgeschlossen wer-
den, weil eine solche ohnehin nicht begriindbare Behauptung den
Gedanken nicht beeintrichtigt. Die Méglichkeit, einen Gedanken ohne
Implikation einer realen Entsprechung denken zu kénnen, sollte gerade
das Beispiel des Malers demonstrieren??.

Hier darf nicht ibersehen werden, daf3 die immer wieder vorge-
brachte Hilfestellung fiir die ratio Anselm: durch den Hinweis auf
besondere, « vorneuzeitliche», «realistische» oder verwandte epistemo-
logische Charakterisierungen an Anselm ganz vorbeigeht®'. Der be-
grifflichen Fassung einen immanenten Realitdtsbezug anzudienen hie-
Be, Anselm dem Paradoxon Gaunilos auszuliefern, dal3 die Gultigkeit
des Beweises seine Notwendigkeit vernichtet. Aber auch abgesehen
davon zeigt gerade die seit Platons Sophistes geftihrte Diskussion um den
Begriff des Nichts, an der sich auch Anselm beteiligt®?, daf3 dieser weit

% Et. GiLson, History of Christian Philosophy in the Middle Ages, London 1955,
132.

I Et. GiLson, Sens et nature..., 7 n.1: «l’argument du Proslogion présuppose le
réalisme anselmien. » K. KREMER, Die neuplatonische Seinsphilosophie und ihre Wirkung
auf Thomas von Aquin, Leiden 21971, 387: « Entsprechend der neuplatonischen Kom-
plementaritit von Denken und Sein deckt hier der nicht modern, sondern als Idee gefal3te
Begriff immer schon eine gegeniiber der Idee vorgingige Realitit.» Deshalb liege kein
SchluB3 «vom «Begriff> auf die «Wirklichkeit> Gottes» vor, eine «Briicke von der «Be-
griffs-> zur <Dingwelt>» brauche nicht geschlagen zu werden. A. Faust, Der Méglich-
keitgedanke, II, 167. Der neuplatonische Hintergrund, auf den schon C. BAEUMKER auf-
merksam gemacht hat — vermutlich davon abhingig: Heidegger, Grundprobleme der
Phinomenologie, GA XXIV, 40 —, ist ebenso unbestreitbar, wie es der Interpretations-
gesichtspunkt ist, dal zur Identitit eines Gedankens seine Funktion gehért (Pascal
bemerkte das zur zeitgendssischen Zuriickfiihrung des cartesischen « Cogito» auf Augu-
stinus). Daher hat die Hervorhebung der anselmischen Originalitidt im Verhiltnis zur
antiken Philosophie ebenfalls ihre Berechtigung: HEGEL, Gesch. d. Philos., XIX, 164 (ed.
Glockner); GiLson, L’esprit de la philosophie médiévale, Paris 1932, 1, 62sq. ; HENRICH,
op. cit. 264; W. BEIERWALTES, Proklos, Frankfurt 21979, 137; Neoplatonica, in: Phil
Rundschau 16 (1969) 149,

92 Mon. 8 (I,22-24); de casu diab. 11 (I,250).



Responsio Anselmi 29

entfernt ist von einer «archaischen Auffassung von der Sachhaltigkeit
von Namen»??. Das durch D.P. Henry wieder angeregte Studium von
Anselms De grammatico weist in dieselbe Richtung®é. A. Schurr ist des-
halb véllig im Recht, wenn er sagt, Anselm betone «ausdriicklich die
Besonderheit des Ubergangs vom Denken zum Sein. Was immerzu
nicht méglich sein wird, in einem einzigen Fall ist es moglich»?°.

Anselm erblickt denn auch in Gaunilos Vorschlag, «intelligere»
gegeniiber dem bloBen «cogitare» abzuheben, einen Selbstwider-
spruch?®. Die Falschheit einer Aussage durchschauen heil3t sie erken-
nen; andererseits werde nur das Wahre erkannt, wohingegen das blof3e
Denken seine Inhalte noch nicht als wahr oder falsch zu qualifizieren
vermag. Wenn aber das Falsche irgendwie erkannt werde, wie Gaunilo
selber zugibt, dann kann nicht gleichzeitig die Behauptung kritisiert
werden, dal3 etwas erkannt werden und insofern im Erkennen sein
koénne, noch bevor iiber seine Wirklichkeit Gewil3heit herrscht.

Zum Vergleich mit der Idee des Kiinstlers: Anselm wollte keine
durchgehende Vergleichbarkeit behaupten, sondern nur die Méglich-
keit belegen, «ut aliquid esse in intellectu, quod esse non intelligeretur»
(VIII; 137, 9-10). Die Funktion des Malerbeispiels war es also keines-
wegs, die Identitit eines «tertium comparationis» zu unterstellen, son-
dern die grundsitzliche Méglichkeit zu exemplifizieren, etwas in der
Vorstellung zu haben, dessen Nichtexistenz man sich gleichwohl
bewul3t ist.

Wir kommen jetzt zu dem Schritt, mit dem Gaunilos Name noch
heute eigentlich verbunden ist und fiir den er zugleich auch am meisten
gescholten und verspottet wurde:

Daraus, daf3 etwas in meinem Denken ist, und zwar selbst in der
Weise, daf} sein Nicht-wirklich-Sein nicht gedacht werden kann, folgt
noch nicht, daf3 dieses auch in Wirklichkeit ist. — Aber fiihrt das nicht zu

23 K. FLasch, Geschichte der Philosophie in Text und Darstellung, Bd. II (Mittelal-
ter), Stuttgart 1982, 208.

2 W. L. GomBocz, op. cit. 117; E. A. Moopy, Logic, History of, in: Encyclopaedia of
Philosophy IV, 528.

25 Op. cit. 105.

96 K. JAsPERS, op.cit. (n. 6), 733 sq.; 746 sqq. hat ebenfalls einen terminologischen
Unterschied zwischen «cogitare» und «intelligere» behauptet. Mir scheint, daf} alle
grundsitzlichen Trennungen nach Formen und Ebenen des Denkens, nach Verstandes-
und Vernunftdenken, nach kategorialem und transzendentalem Denken (so KIENZLER,
op. cit. 258 sqq.) diesen Denkschritt nicht interpretieren kénnen. Welchem Modus von
Denken sollte diese Unterscheidung bei Anselm entspringen?



30 Responsio Anselmi

dem von Anselm in seinem indirekten Beweis benttzten Widerspruch,
daB3 als ein Unwirkliches das Qu nicht Qu ist? Darauf erwidert Gaunilo,
daB3 das Groflte zu denken nicht impliziert, daf3 dies darin Gedachte
groBer ist als alles Wirkliche. Das richtige Erfassen der Bedeutung von
«maius omnibus» besagt nichts tiber das Realsein. Mit dem Akt ihrer
Erfassung ist nur ein von «dubia» und «falsa» nicht unterschiedenes
Sein gegeben. Wenn Anselms Argument zutrife, dann gilt auch: Die
herrlichste von allen Inseln mul allein schon aufgrund dieser Auszeich-
nung existieren sowie als existierend eingesehen werden.

Gaunilo will sagen: Die von Anselm behauptete Singularitit des
Gedankens ist eine Fiktion. Sobald man in die Form des Beweises einen
anderen Inhalt einsetzt, zeigt sich die Unsinnigkeit des Beweises (6;
128, 14sqq.). Mitunter bleibt aber der Status der Argumente Gaunilos
dunkel, weil nicht vollstindig ersichtlich wird, auf welchen Schritt im
anselmischen Gedankengang sie sich beziehen. Dies gilt etwa fiir die
beiden folgenden Argumente:

Das bereits erlduterte Argument, welches die Unfihigkeit des Den-
kens betrifft, aus sich heraus die Wahrheit seiner Gehalte zu erkennen,
kann sowohl als ein Einwand gegen die Exklusivitit des Qu interpre-
tiert werden wie auch als Einwand gegen den Schluf3 auf das Real-
sein.

Ebenso, wenn Gaunilo sagt, was nicht als nicht-existent gedacht
werden kénne, impliziere noch keine Affirmation einer auBBermentalen
Wirklichkeit. Dies kann verstanden werden als eine generelle Status-
bestimmung von Inhalten des BewuBtseins, die keinen Schlul3 erlauben
von der Art, wie ithn Anselm angeblich vornimmt, oder auch schon als
Vorgriff auf Prosl. 3. Auch sein Insel-Argument 1463t sich wiederum in
der Form eines Dilemmas reformulieren: Anselms Argument wire nur
dann giiltig, wenn es universalisierbar wire?’; wenn es aber universa-
lisierbar wire, wire es trivial und absurd in einem.

" BarTH, op.cit. 103: Es miiBte gelten fiir alle Schliisse von «irgendeinem Begriff»
auf «irgendeine Existenz»; bei Gaunilo sei hier « nichtsweniger als Alles MiBverstindnis»
(149). E. CampBELL, op.cit. 192 verweist auf die Diskrepanz zwischen einer faktisch
groBten Insel und einer nicht gréBer zu denkenden. — Im Mittelalter kommt m.W. von
den groBen Autoren nur Bonaventura auf dieses Beispiel zu sprechen (de myst. trin. 1,1 ad
6; op.V, 50a); ohnehin spielt dort die Kontroverse mit Gaunilo kaum eine Rolle;
erwihnt wird sie etwa noch bei Gregor v. Rimini, Lect. I d. 42-44 q. 3, op. 111, 432-438;
Alfonso Varga de Toledo, Sent. 1d.2; ed. F. Fernandez, in: Ciudad de Dios 174 (1961)
288.



Responsio Anselmi 31

Anselm antwortet auf Gaunilos Einwidnde zu diesem Schritt im
Gedanken auf dreifache Weise:

Zunichst versucht er eine nochmalige Verdeutlichung und stellt
ohne weitere Modifikationen die Elemente des Argumentes zusam-
men: Die Formel Qu besitzt eine unmittelbare Verstindlichkeit. Als
eine verstandene ist sie «im» Verstande. In der Reflexion kann dieser
Gehalt wie alle anderen Gehalte ebenfalls sowohl als blof3 im Verstande
wie auch als in Wirklichkeit (in re) gedacht werden. Diese beiden
Moglichkeiten werden nun im Blick auf den Inhalt des Gedankens
miteinander verglichen: Wenn etwas gedacht werden soll, tiber das
hinaus GroBeres nicht gedacht werden kann, dann kann es nicht blof3
im Verstande sein, weil dies widerspriichlich wire. Anders gesagt: es ist
gar nicht das Zu-Denkende (II; 132, 27. 30). Anselm verwendet also
zwel Argumentationsfiguren:

Unter der Voraussetzung zweier Moglichkeiten, die im Verhiltnis
einer eindeutigen und vollstindigen Disjunktion stehen (in solo intel-
lectu — et in re), ergibt die Einsetzung des Gehaltes in die erste Bestim-
mung einen Widerspruch, die zweite nicht. Nur die zweite Moglichkeit
denkt den Gedanken streng als ihn selbst. Die Negation der Existenz ist
somit ein sich selbst aufhebender Widerspruch und zugleich die Ver-
fehlung des Zu-Denkenden. Wer die Existenz leugnet, denkt gar nicht
das, was er denken sollte; in der Leugnung ergibt sich ein Widerspruch
und zugleich ein anderer Inhalt.

Zweitens verfehlt der Insel-Vergleich die Singularitit des Zu-Den-
kenden. Was Anselm im Irrealis und in einem auffillig ironischen
Ton?8 sagt: Man kann #ichts angeben, weder in der Wirklichkeit noch
im Denken (IIT; 133, 7: aut in re ipsa aut in cogitatione existens), auller
eben Qu, worauf diese Argumentation angewendet werden koénnte:
«cui aptare valeat conexionem huius meae argumentationis» (IIT; 133,
8-9). Offenkundig sieht Anselm auch hier keine Notwendigkeit, die
Zuordnung von Gott und Qu zu begriinden: Weder die Auslegung des
Wortes « Gott» durch diesen aus der Tradition stammenden Ausdruck??
noch auch umgekehrt, dal3 die Formel eine und nur eine Einset-
zungsmoglichkeit zulaBt, wird einer Rechtfertigung fiir bediirftig gehal-

98 McGiLL, The Many-Faced Argument, 23 n. 12; ansonsten hat Ch. HARTSHORNE
den Ton von Anselms Erwiderung getroffen: « with care and (in my opinion) lucidity, as
well as serene confidence». Anselm’s Discovery, Open Court 1965, 11.

99 Zum historischen und/oder sachlichen Ursprung der Formel sagt Anhselm nirgends
etwas.



32 Responsio Anselmi

ten. So scheint also, nachdem Gaunilo fir solches keine Rechtfertigung
gefordert hatte, die Stelle so zu verstehen zu sein, dal3 es nur von einem
fundamentalen MiBBverstindnis zeugt, wenn man das Argument von
seinem analogielosen Inhalt und uniken Anwendungsfall trennt; darin
liegt wohl der Grund fur Anselms Ironie.

Die dritte Weise der Entgegnung Gaunilos auf den Schluf3 auf das
Realsein besteht darin, da3 Anselm, um die Plausibilitdt seines Argu-
mentes darzutun, dieses mehrfach und unter verschiedenen Gesichts-
punkten variiert. Die Variationen ergeben sich daraus, daB3 Anselm
inhaltliche Bestimmungen des Gottesbegriffs, die ja alle, wie er in
Prosl. 5 sagt, unter Qu fallen, einsetzt: So wird Qu expliziert als «sine
initio» (I; 131,2-5; cf. Pros. 22; 116)'%°. Zwei Abschnitte spiter wird
das ausgedehnt auf andere Weisen, Negativitit zu enthalten: Zeitlich-
keit, Riumlichkeit, Beschrinktheit, Geteiltheit (I; 131, 18-132,2). Von
allem solchermaBBen verfal3ten Seienden gilt, dal3 es insgesamt negiert
werden kann. Was aber keine Negation in seinem Begriff enthilt, ist
nicht negierbar.

Hierin liegt ohne Zweifel eine merkliche und angebbare Modifika-
tion: In die formale, auf das Denken relationale (cogitari) Bestimmung
Gottes werden als implizite () doppelte Negationen fa3bare Merkmale
eingesetzt: Anfangslosigkeit, Unendlichkeit und dergleichen mehr. Ins-
besondere aus dem Riickbezug auf Prosl. 5 ergibt sich, in welchem
umfassenden Sinne Anselm den Ausdruck «unum argumentum» ver-
standen wissen wollte. Es soll nicht allein Gottes Dasein mit «einem
Argument» erwiesen werden, sondern die gesamte Gotteslehre daraus
entwickelt werden. Es liegt in diesem Ausdruck nicht blo3 die Voraus-
setzungslosigkeit, sondern auch der Umfang der Beweisabsicht, wie es
im Prooemium (93,7-9) hiel3: «...ad adstruendum quia deus vere est, et
quia est summum bonum nullo alio indigens, et quo omnia indigent ut
sint, et ut bene sint, et guaecumque de divina substantia credimus sub-
stantia».

Schon in Prosl. 5 waren dann die Pridikate «summum omnium
solum existens per seipsum», «summum bonumpy, «iustus», «veraxy,
«beatus» mit dem Kriterium Qu eingefithrt worden. Die Attribution,
welche sich aus der Aufgabe, ein Uniiberbietbares zu denken, ergibt,
stellt Anselm dort unter eine andere Formel, die er mit Qu offenkundig
fiir iquivalent hilt — ohne daf ihr in der Literatur besondere Aufmerk-

100 Cf. Ch. HARTSHORNE, op. cit. 35.



Responsio Anselmi 33

samkeit geschenkt worden wire: «quidquid melius est esse quam non
esse» (104, 16)1°!, Genau dieselbe Zuordnung, sowohl was die Aqui-
valenz der beiden Formeln wie die Reichweite ihrer Begriindungslei-
stung angeht, findet sich am Ende der Responsio; sie sei deshalb in
extenso zitiert: «... et revera probetur existere, et id ipsum esse quidquid
de divina substantia oportet credere. Credimus namque de divina sub-
stantia quidquid absolute cogitari potest melius esse quam non esse.
Verbi gratia: melius est esse aeternum quam non aeternum... Nihil
autem huiusmodi non esse potest, quo maius aliquid cogitari non potest.
Necesse igitur est <quo maius cogitari non potest> esse, quidquid de
divina substantia credi oportet» (X; 139,1-8).

Ein zweites wird mit den genannten Variationen beansprucht.
Wenn nimlich diese besagen: Was irgendeine Negation enthilt, kann
auch als ganzes negiert werden, weil sein Nichtsein dann gedacht wer-
den kann, so scheint aus der Umkehrung zu entnehmen sein: Was keine
Negation enthilt, kann nur bedeuten: reines Sein. Am Ende seines
Beweisganges in Prosl. 3 stellt Anselm denn auch solche Formeln
zusammen: «solus verissime omnium» (103,7-8); «maxime omnium
habes esse» (103,8); «te maxime omnium esse» (103,10-11). Allerdings
darf man dies nicht einfach zuriickiibersetzen, als ob die Stellen im Gang
des Gedankens austauschbar wiren — so als ob Anselm am Ende nur
Parmenides variieren wiirde: Das Sein ist'?2. Gleichwohl beansprucht
Anselm hierin einen Gedanken, der fiir die klassische Ontologie iiber-
haupt charakteristisch und bei ihm selbst allgegenwirtig ist: Sein nim-

91 Nochmals in c. 11 (110, 2-3), eingefiihrt schon in Mon. 15 (I, 28sq.). Ohne Ein-
spruch wird diese « regula Anselmi» verwendet bei 4/bertus Magnus, in. div. nom. VV, 15;
ed. Col. 37,1 col. 348a; Heinrich v. Gent, Sum. 32,4 (195vR); Aegidius Romanus, qu. de esse
et essentia. qu. 1; ed. Venedig 1503 = Frankfurt 1968 f. 3ra; wihrend sie bei Thomas v.
Agquin keine Rolle zu spielen scheint (Sent. I d. 22, 1, 2; de ver. 2, 1 sed contra 2), wird sie
bei Duns Scotus kritisiert: Tract de pr. princ. IV nr. 53, nr. 58; ed. Kluxen, Darmstadt
1974, 64sq.; 73sq.; neben dem Komm. zu dieser Stelle ist zu den parallelen Stellen zu
vergleichen: W. KLuxeN, Welterfahrung und Gottesbeweis, in: Studia scolastico-scoti-
stica V (1972) 49sq.; Petrus Aureoli, Sent. 1 d.2 s.11 nr. 21 (ed. Buytaert II, 377; eine
Neuformulierung findet sich bei William Ockbam, ord.1d.2 q.3; OTh II,98; mit dra-
stischen Folgen wird die «regula Anselmi» bei Nikolaus von Autrecourt sogar auf die
Welt angewandt, dazu: W. HUBENER, Ordo und mensura bei Ockham und Autrecourt, in:
Misc. med. XVI (1983) 1, 114 sq.

%2 Vom nicht-analogen reinen Sein sagt etwa Bonaventura, Itin. V,3 (V,308b):
«ipsum esse adeo certissimum, quod non potest cogitari non esse »; noch lapidarer bei Siger
v. Brabant, Imposs. 1 (ed. Bazin, 70): « Quomodo enim esse deseret quod esse est ?» Meister
Eckhart, Prol. gen. in op, trip., n. 13, LW I, 158: «si deus non est, nihil est. Consequens est
falsum, ergo et antecedens».



34 Responsio Anselmi

lich als «mehr» oder «weniger» zu denken. Zusitzliche Bestimmungen
werden darin zugleich als Intensivierungen des Seins selbst gedacht. So
ist fiir ihn Wirklichsein «mehr» als blo3 Gedachtsein, und Notwendig-
sein ist mehr als blo3 Realsein, ja sogar Sein im eigentlichen, «waht-
sten» Sinne, was gleichbedeutend ist mit dem Sein selbst. Es darf also
keinesfalls iibergangen werden, auch wenn es in der Kontroverse keine

Rolle spielt, und Anselm gerade hierzu nichts Explizierendes sagt, daf3

das Qu als gedachtes auch das Moment des Seins, wenn auch ein

schwaches und geringes, enthilt!%?.

Zuletzt wendet sich Anselm energisch gegen Gaunilos Rekonstruk-
tion: die Verkiirzung des Qu in der Reformulierung «maius omnibus»
sei in mehrfacher Hinsicht eine inakzeptable Beschneidung der argu-
mentativen Moglichkeiten. Auch wenn J. Hopkins Gaunilo zurecht
gegen diesen Vorwurf verteidigt haben sollte — weil das «maius omni-
bus» tatsichlich nur als Kurzformel fiir Anselms Qu zu dienen hat!%4 —,
so bleibt Anselms Gegenkritik unter dem Aspekt der Selbstinterpreta-
tion gleichwohl von Interesse. Das «maius omnibus» wiirde insbeson-
dere die Evidenz dessen mindern, was daraus zu erschlielen wire.

— Es ist nicht in gleicher Weise offensichtlich (V; 135,9: non enim ita
patet), dal3 dasjenige, dessen Nichtsein gedacht werden kann, nicht
das «maius omnibus» sein kann. Man koénne, so Anselm, weder
ausschlieBen, dall eine «maius omnibus» als nicht-seiend gedacht
werden kénnte, noch ein noch gréferes, aber Reales denkbar wire.
Um diese Mdoglichkeit zu paralysieren, bediirfte es erst noch eines
weiteren Beweisbegriffs (argumentum), wihrend es sich bei der For-
mel Qu aus dem Wortlaut (V; 135, 20: hoc ipso quod sonat) von sich
her ergibt: «de se per seipsum probat» (135; 21-22).

— Es ist auch nicht in gleicher Weise unbezweifelbar (V; 135, 11: nec
sic est indubitabile), daf3 ein wirkliches «maius omnibus» schon
identisch ist mit dem in Qu gedachten schlechthin Uniberbietba-
ren.

— Dasselbe gilt fiir den Erweis der Einzigkeit des Erschlossenen.

103 KIENZLER, op. cit. 240: « Der Begriff wird also durch ein intellektuelles und ein
seinshaftes Moment bestimmt. » Anselm steht somit nicht auBerhalb einer ontologischen
Interpretation des Denkens, das der schon zitierte W. CRAMER einmal so formuliert hat:
«Alles Denken steht unter der Bedingung dessen, was Denken ist, unter der Bedingung
des Seins des Denkens. Das iibersieht alle sogenannte <Immanenzphilosophie»» (Die
Monade, Frankfurt 1954, 54).

194 Anselm’s Debate...., 26sqq. ; Petrus Aureoli hat Anselms Gedanken als den Gedan-
ken eines Hoéchsten verstanden: Sent. I d.2 s. 10 nr. 142 (ed. Buytaert II p. 564.)



Responsio Anselmi 35

So unterscheiden sich die beiden Formeln vor allem unter den
Gesichtspunkten der Evidenz, der argumentativen Suffizienz und der
Widerlegungskraft; denn auf den Einwand, es gebe etwas GroB3eres als
alles, was da ist — dies kdnnte jedoch gleichwohl als nicht-seiend gedacht
werden — i3t sich aufgrund der Formel «maius omnibus» ebensowenig
mit dem Nachweis des Selbstwiderspruchs antworten, wie auf einen
zweiten, man kénne ein noch GroBeres, aber ebenfalls Unwirkliches
denken. Gegen den ersten Einwand wire das Qu ausreichend, nicht
jedoch das «maius omnibus»; hier wire noch ein weiterer Beweisbegriff
(V;135,18: argumentum) vonnoten. Anselm kommt alles darauf an, die
Leichtigkeit, das Unproblematische im Sinne der Voraussetzungslosig-
keit zu unterstreichen; deshalb gibt es fiir den Ausdruck Qu keinen
irgendwie beweistechnischen oder inhaltlich gleichwertigen!®.

Diese Akzentsetzungen nehmen den Beginn des Prooemium auf, in
dem Anselm seinen Gedanken vorgestellt hatte. Der Unterschied zum
vorausgehenden « Monologion» wird nicht unter dem erkenntnistheo-
retischen Gegensatz «a posteriori — a priori» bestimmt, sondern
zunichst beweistechnisch. Anselm sucht nach dem «unum argumen-
tum» (93,6), durch welches die «multorum concatenatio(ne) ... argu-
mentorum» (93,5) ersetzt werden sollte. Warum? Um nun ein « Argu-
ment»!% zu haben, das keines anderen bedarf, um «sich zu beweisen»
(93,6-7: ad se probandum; wiederum in Resp. V; 135,21-22: de se per
seipsum probat). Was sich zunichst ausnimmt wie ein Uberstieg der
Dialektik in die Evidenz, so als sollte durch die Verringerung auf das
«unum» die Irrtumsmoglichkeit und die Angriffsfliche fiir Einwinde
maximal reduziert werden, wird durch die Fortsetzung in ein neues
Licht gestellt, auf das Anselm in seiner Responsio so nicht mehr zuriick-
kommt: Die Voraussetzungslosigkeit, besser: die Unbediirftigkeit des
Arguments spiegelt die Unbediirftigkeit seines Gegenstandes wider:
«quod nullo alio ad se probandum quam se solo indigeret, et solum ad
astruendum quia Deus vere est, et quia est summum bonum n#/lo alio

105 Cf. infra 40.

19 Der Gegensatz scheint diese Ubersetzung zu erlauben; es wurden immer wieder
andere Paraphrasen versucht: FrascH, Anselm 190: «Verfahrensregel»; Gomsocz,
op.cit. 118: «... wenn bei Anselm argumentum nicht beides, nimlich Argument (im Sinne
von Primisse(n) und Konklusion) und Primisse (als der Ausgangspunkt eines Syllogis-
mus) bedeuten kénnte»; zur terminologischen Tradition; Boethius, PL 64, 1053. 1174;
Abaelard, Dial., ed. de Rijk, 462, 45; cf. G.R. EvaNs, /nopes verborum sunt latini, in:
AHDLMA 43 (1976) 113134, hierzu: 129sq.



36 Responsio Anselmi

indigens » (93,6-8). Allerdings: Anselm nimmt nirgends fiir die Szringenz
diese besondere Form des Beweises in Anspruch; davon, da3 die Argu-
mentationsfigur ihren Gegenstand widerspiegelt, hingt gewil3 nicht
logisch das Vermogen der unmittelbaren Uberzeugungsleistung ab.
Aber so wie bei Gott im Begriff seines Wesens die Existenz impliziert
ist'?”, so soll in diesem Argument Wahrheit und Uberzeugungskraft
koinzidieren.

Zu Gaunilos Einwand, daf3 auch die Unméglichkeit, etwas als nicht-
existent denken zu kénnen, uns noch immer keiner realen Existenz
versichert, nimmt Anselm Stellung, indem er sein Argument aus
Prosl. 2 einfach wiederholt (II; 132, 22sqq.). Zudem: Nehmen wir an,
dal3 etwas, das gedacht werden kann, nicht existierte. Dieses wire, wenn
es existierte, nicht dasjenige, von dem sich Qu pridizieren lieBe.
Zuletzt: Das, von dem Qu gilt, mu als anfangslos gedacht werden; alles
aber, was gedacht werden kann, ohne wirklich zu sein, mul3 als ein
Gewordenes gedacht werden, wenn es ist. Es kann daher als nicht-
seiend gedacht werden. Anselm verkniipft mit solchen Uberlegungen
offenkundig, was im Proslogion in zwei Kapitel getrennt ist. Davon wird
im SchluBteil nochmals die Rede sein miissen.

Im letzten Kapitel vor seinem differenzierenden SchluBBwort geht
Gaunilo ausfiihrlich auf Prosl. 3 ein. Er rekapituliert es so: Das was
groBer als alles ist, kann nicht einmal in Gedanken nicht sein, denn
sonst wire es nicht das, was gedacht werden soll. Die Gultigkeit dieses
Schrittes setzt diejenige des Existenzbeweises voraus; solange die Exi-
stenz noch unausgewiesen ist, bleiben derlei Pridikationen gleichsam
subjektlos. Die Unméglichkeit, das Nichtsein Gottes zu denken, ver-
steht Gaunilo offenkundig als eine weitere Qualifikation, welches die
Existenz eines solchermaflen Qualifizierten bereits voraussetzt, nicht als
einen weiteren Bewelis fiir dasselbe. Nachdem er nochmals seinen Vor-
schlag, «cogitare» und «intelligere» terminologisch zu differenzieren,
wiederholt hat — das Nichtsein-Kénnen (posse non esse) kann zwar,
weil falsch, nicht eingesehen, wohl aber gedacht werden, namlich so,
wie auch der Tor denkt, es sei kein Gott, — bringt Gaunilo noch einen
interessanten Einwand: Wie steht es mit der von Anselm herausgestell-
ten vollig singuliren Gewillheit des Seins Gottes? Daf3 ich selbst bin,

197 Darin liegt der Grund, warum die «ratio Anselmi» fiir manche Vertreter der
Realdistinktion von Sein und Wesen im Endlichen wieder attraktiv wurde: Aegidius
Romanus, Sent. 1d.3 q.1 a.2.



Responsio Anselmi 37

weil} ich ebenso mit uniiberbietbarer GewilBheit (7; 129,14-15: certis-
sime), ich weil3 aber trotzdem, dal3 ich auch nicht sein kann. Nun ist es
sicherlich Inhalt der Gotteserkenntnis zu wissen, erstens dal3 er ist und
zweitens, dal3 er nicht nicht sein kann. Dies konfrontiert Gaunilo mit
einem bemerkenswerten Dilemma!'%® — und diesmal ausdriicklich: Er
wage zwar nicht zu entscheiden, ob er sein Nichtsein denken kann,
wihrend er gleichzeitig seines Daseins gewil ist, aber wenn es méglich
wire, dann stellt sich die Frage, warum dies nicht mit Bezug auf alles
giiltig ist, was man mit derselben Gewilheit weil}; wenn es aber nicht
moglich wire, so wire es keine Eigentiimlichkeit Gottes, sein Nichtsein
nicht denken zu kénnen.

Die SeinsgewilBBheit schlie8t demnach offenbar nicht aus, die Un-
wirklichkeit des als seiend Gewul3ten denken zu kénnen, denn von
meiner Seinsgewil3heit kann ich entweder abstrahieren — dann wird es
unplausibel, wieso dies bei der Existenz Gottes unmdglich sein sollte —
oder ich kann davon nicht abstrahieren — dann aber gibt es zumindest
einen Parallelfall, der dann jedoch Anselms Anspruch zunichte macht,
die Undenkbarkeit von Gottes Nichtsein als dessen singulire Auszeich-
nung angeben zu kénnen.

Anselms Entgegnung zeigt nun zum wiederholten Mal, daf3 die
Singularitit des Zu-Denkenden selbst zu dessen Identitit gehort. Wie
Gaunilo immerzu demonstrieren méchte, dafl das Nichtsein denkbar
bleibt, so Anselm, daB3 dies an dem vorbeigeht, was gedacht werden
soll:

— Das was als nicht-seiend nicht gedacht werden kann, kann als solches
gedacht werden und wird so als gréfler gedacht denn das, wovon
diese Unmdglichkeit nicht gilt. Was jedoch die Moglichkeit des
Nichtseins zuldft, ist nicht Qu (I; 131,32-132,1).

— Die Méglichkeit, das Nichtsein von etwas zu denken, involviert die
Moglichkeit, dasselbe mit Anfang und Ende zu denken; dies ist nicht
Qu (IIT; 133,15-17).

— Alle Weisen, das Nichtsein von etwas zu denken, machen es zu einem
iberbietbaren Gedanken. Es ist also nicht der Gedanke des Uniiber-
bietbaren (I; 131,18sqq.).

108 K. BARTH, op.cit. 157: « Man wird feststellen diirfen, dal Gaunilo in diesen letz-
ten Worten seiner Polemik zugleich das Geistreichste und das Anselm am wenigsten
Treffende in seiner ganzen Schrift gesagt hat.»



38 Responsio Anselmi

— Selbst wer nur «ex hypothesi» die Wirklichkeit des Qu zugibt, mul3
notwendigerweise zugeben, daf’ seine wirkliche und gedachte Nicht-
existenz nicht gedacht werden kann: «aliter namque non esset quo
maius cogitari non posset» (I; 131,8-9) — es wire nicht das Zu-
Denkende.

— Was als existent gedacht werden kann, ohne jedoch wirklich zu sein,
kann, wenn es doch wirklich wird, gleichwohl im Denken nicht sein.
Daraus folgt: Kann Qu gedacht werden, so kann es nicht nicht sein
(I; 131,3-5). Mehrmals taucht schon bei Anselm die Formulierung
auf: Bereits aus der Moglichkeit, Qu zu denken, folgt, daf} dieses
wirklich sein muf3'.

— Alles, was Nichtsein impliziert, etwa zeitliche oder riumliche Be-
stimmtheit, kann auch iiberhaupt als nicht seiend gedacht werden.
Wenn es wirklich wire, wire es nicht Qu.

Zu Gaunilos zuletzt angefiihrtem Dilemma sagt Anselm: Das Wis-
sen um die Existenz einer Sache hingt nicht zusammen mit der Mog-
lichkeit oder Unméglichkeit, von dieser Existenz zu abstrahieren —
zumindest dann, wenn mit der Abstraktion keine reale Negation ver-
bunden ist. Zu wissen, dal3 etwas existiert, schlie3t nicht aus, gleichwohl
denken zu koénnen, dies sei nicht. Ebenso umgekehrt: Das Wissen um
die Nichtexistenz einer Sache widerspricht nicht der Méglichkeit, sie als

199 Erst Duns Scotus — wie dann wieder Leibniz gegeniiber Descartes — hat gefordert,
die Méglichkeit Qu zu denken am Kiriterium der Widerspruchsfreiheit zu priifen: « Deus
est quo cognito sine contradictione maius cogitari non potest sine contradictione. Et quod
addendum sit «sine contradictione> patet, nam in cuius cognitione vel cogitatione inclu-
ditur contradictio, illud dicitur non cogitabile, quia sunt tunc duo cogitabilia opposita
nullo modo faciendo unum cogitabile, quia neutrum determinat alterum»: Ord. 1, d.2
n. 137; ed. Vat. II, 209; cf. n. 186; 11, 240; Tract de pr. princ. IV nr. 79, ed. Kluxen, 104;
Report. Magna seu Examinata, cit. A. D. Cress, The Coloratio by Duns Scotus of the Ratio
Anselmi and Vindobon. 1453, in: The Modern Schoolman 54 (1976/7) 40 n. 23. —
Allerdings: Aus der hiufig wiederkehrenden Folgerung der Unméglichkeit aus der
Widerspriichlichkeit ergibt sich schon «per negationem» bei Anselm der « Méglichkeits-
begriff der Widerspruchsfreiheit (IV; 134,12-13: «non possumus cogitare non esse,
quamdiu scimus esse, quia non possumus cogitare esse simul et non esse ».) Zum Gesichts-
punkt der Moglichkeit in den scholastischen Kontroversen: A. DANIELs, Quellenbeitrige
und Untersuchungen zur Geschichte der Gottesbeweise im 13. Jh., Miinster 1909, 126—
129; 156. — Zum Sachlichen: H. ScHoLz, Der Anselmische Gottesbeweis, in: Mathesis
Universalis, ed. H. Hermes u.a., Basel 1961, 69 n. 13 kritisiert Anselms eben zitierte
Identifizierung des Widerspruchsvollen mit dem Undenkbaren: « Hieran kann niemand
gehindert werden. Er verstsBt dann aber gegen einen sinnvollen Sprachgebrauch; denn
auch das Widerspruchsvolle muf3 in jedem Falle gedacht sein, um als widerspruchsvoll
beurteilt werden zu kénnen».



Responsio Anselmi 39

existent denken zu kénnen. So schlieBt auch die SelbstgewiBheit nicht
die Moglichkeit aus, sich die Welt ohne dieses Selbst vorstellen zu
kénnen. Wir vermégen zwar nicht, das Nichtsein zu denken, wihrend
wir das Sein denken — denn das verstieBe gegen den Satz vom Wider-
spruch —, wohl aber kénnen wir von etwas denken, es sei nicht, wihrend
wir wissen, dal3 es ist (IV; 134,10sqq.).

Der Begriff des Denkens geht iiber den des Wissens hinaus; wenn
wir uns des Urteils enthalten, kénnen wir sowohl das Wissen um die
Existenz wie auch das Wissen um die Nichtexistenz distanzieren und das
jeweilige Gegenteil — nur eben ohne Urteil! — vorstellen (IV; 134,9-10:
non existimando, sed fingendo...)

III

Es gilt nun, nach dem interpretatorischen Ertrag von Anselms
Replik zu fragen. Die im ersten Abschnitt diskutierten Asymmetrien —
Verschwinden der Gebets«form» und die Ersetzung des Toren durch
den «advocatus insipientis» — haben keinen grundsitzlichen Einwand
gegen die Moglichkeit erbracht, die Replik als Selbstinterpretation zu
lesen.

Die Singularitit des Gedankens, die das Gebet gleichsam atmosphi-
risch werden laBt, ist in der Responsio Gegenstand vielfiltiger und
nachdriicklicher Betonung. Gerade an der Art, wie Anselm das Insel-
beispiel von sich weist, zeigt, dal3 keine inhaltsinvariante Argumenta-
tionsstruktur blof auf einen Sonderfall angewendet werden sollte. Die
Stellung des Gedankens als eines vollstindig uniken setzt umgekehrt
voraus, daf3 nicht ein allgemeiner Realismus nun auch hier seine Gel-
tung hat, sondern es sich einzig im Denken von Qu so verhilt, dal3
seinen Sinn zu erschlieBen heil3t, ihm eine Bedeutung zu geben. Alle
Universalisierung mithin, ob kritisch oder apologetisch gemeint, geht
an dem vorbei, was Anselm sagen will. Dies macht die Responsio noch
eindringlicher, weil expliziter deutlich als der Stil des Proslogion.

Dadurch dafl Gaunilo die Méglichkeit der Gottesleugnung offen-
zuhalten sucht, indem er den anselmischen Uberlegungen ihre innere
Notwendigkeit bestreitet, gibt er Anselm Gelegenheit, die Vorausset-
zungen und Schritte seines Beweises zu verdeutlichen. Der Tor ist
jemand, der nicht weil3, was er sagt, weil dies nicht zu denken ist.
Anselms Einfall war es, dasjenige, was geleugnet werden soll, so zu



40 Responsio Anselmi

kennzeichnen, da3 sowohl die Unméglichkeit der Leugnung offenkun-
dig wird als auch gleichzeitig sich die Notwendigkeit der Existenzaffir-
mation ergibt''°.

Hier freilich scheint die Interpretation vor einer unaufléslichen
Diskrepanz zu stehen: Einerseits sind die Verstehensbedingungen der
Kennzeichnung Qu in der Replik in einer Weise minimal vorgestellt,
daB der Charakter der Unmittelbarkeit haltbar erscheint. Andererseits
wird in Prosl.4 die Mdoglichkeit der Torheit so erklirt, daf3 sich ihr
«Verstehen» nur auf den Wortlaut richtet: « Aliter enim cogitatur res
cum vox eam significans cogitatur, aliter cum id ipsum quod res est
intelligitur. Illo itaque modo potest cogitari deus non esse, 1sto vero
minime» ',

Wenn Anselm fortfihrt: « Nullus quippe intelligens id quod deus
est, potest cogitare qui deus non est», so kann dies nur als isolierter Satz
im Sinne einer Wesenseinsicht genommen werden''?. Da aber weder
am Ende von c. 1 dergleichen beabsichtigt, noch am Anfang von c. 14
als erreicht konstatiert wird, kann der Satz nur zu verstehen sein im

"9 Cf. G. IsaYE, La justification critique par retorsion, in: Rev. philos. de Louvain 52

(1954) 205-235; cf. infra n. 117.

1"11,130,18-20; Resp. VII (136,31-137,1): «quia negat deum, cuius sensum nullo
modo cogitat». Aus dem bloBen Riickverweis in Resp. IV; 134,18-19 hat J. HopkiNs
einen Vorwurf («a major deficiency ») abgeleitet: A Companion..., 76; es scheint aber, das
Problem liege nicht in der Wiederholung, sondern in der Verschiebung. An eineranderen
Stelle (Cur Deus Homo 1, 19; 11, 84) heil3t es von der These, ein siindiger Mensch koénne
einem siindelosen Engel gleich sein: « Verba ista cogitare et dicere possum, sed sensum
eorum ita cogitare nequeo, sicut falsitatem non possum intelligere veritatem esse». —
Wenn Blindgeborene iiber Farben reden, dann, so heilB3t es bei A4 ristoteles, Phys. 1932 8-9:
TEePl TV OVOPATOV Elval TOV AGYOV, VOETY 88 undév.

''2 Thomas hat'bekanntlich Anselm so interpretiert, daf3 sein Gedanke eine illegitime
Antizipation der «visio Dei» sei: de ver. 10,12 — dies in Anbetracht des oben (n. 58)
Gesagten «wohl ohne den Beweis im Proslogion gelesen zu haben»: F.S. Scumrrr, Der
ontologische Gottesbeweis (wie n. 10), 93. — Was Thomas jedoch kritisiert, hat wohl
insbesondere einen aktuellen Bezug: Siger v. Brabant scheint die 1277 verurteilte These
(art. 36) vertreten zu haben, daB3 der Mensch beseligt wird (beabimur = beatificimur?) in
der Wesenserkenntnis Gottes: «igitur nos quandoque beabimur per essentiam Dei, ut ille,
et per nihil medians» (nach B. NarD1 zitiert bei G. WieLAND, Ethica — scientia practica,
Miinster 1981, 217 n. 365; cf. R. HisseTTE, Enquéte sur les 219 articles condamnés a Paris
le 7 mars 1277, Louvain-Paris 1977, 30-32; cf. supra n. 84). Zum «nihil medians» lieB3e
sich auch Eckharts Lehre von der erkennenden Einheit mit Gott «sunder mitel» asso-
zileren: DW 1,337, 11,370, 418; III, 194, 227,

Ubrigens haben spiter auch Nominalisten — eine weitere merkwiirdige Affinitit — die
thomasische Trennung von eindeutiger Kennzeichnung und Wesenserkenntnis fiir eine
kinstliche gehalten: fobannes Buridan, in Met. 11,3; 10va: «credo quod quidditatem dei
nos possumus intelligere..., quia quiditas ipsius est nihil aliud quam ipsemet deus».



Responsio Anselmi 41

Sinne der Eindeutigkeit der Zuschreibung. Gerade angesichts der Gau-

nilo-Kritik unterstreicht Anselm die Lehre vom unerkennbaren Gott —

der aber gleichwohl mit einer unmittelbar erkennbaren Kennzeichnung
eindeutig zu bezeichnen ist.

Alle Versuche, den expliziten Selbstinterpretationen Anselms nach-
zugehen, haben gewil3 daran ihre Grenze dal3 nicht alles strittig ist. So ist
etwa der Sinn des «maius» fiir Gaunilo so selbstverstindlich synonym
mit «melius», dal3 er weder daran etwas problematisch findet noch am
Ursprung dieser Formel iberhaupt. Die Wirkungsmichtigkeit des
Augustinismus hatte beides vorldufig noch unstrittig gelassen''.

Wo sich Anselm aber verteidigen mul}, geht er verschiedene
Wege:

— Diskussion der Voraussetzungen des Gedankens (Begriff des Den-
kens, des Verstehens);

— Korrektur von Miflverstindnissen (etwa des «maius omnibus»);

— Variation von Argumenten; Anselm hilt fest an der Einzigkeit des
Argumentes, das er gleichwohl fiir variabel in der Formulierung
ansieht. Die Variationen selbst lassen sich reduzieren auf die Grund-
form: Wo alle Weisen von Negativitit als aufgehoben gedacht wer-
den kénnen, kann dieses Etwas nicht selbst negiert werden. Die
Frage ist, ob dies nur eine Variation oder schon eine Modifikation
darstellt.

Die in der Anselm-Literatur ausgiebig diskutierte Frage, worin die
Einheit der ratio Anselmi besteht, wird zwar in der Replik nicht aus-

113 Zunichst sei auf die «loci classici» verwiesen: Seneca, nat quaest. 1,1; Boethius,
cons. philos. III pr. 7; CCSL 94, 53; Augustinus, de doctr. christ. I 7,7; CCSL 32, 10;
Anselm selber schon in Mon. 15; 1,29; Bernbard v. Clairvaux, de consid. V 7,15;
op. II1,479: «Quid est Deus? Quo nihil melius cogitari potest»; fast komplett zusam-
mengestellt bei Meister Eckbart, sermo n. 295; LW IV, 263, so dall man die Formel Qu als
durchaus gingig bezeichnen kann: Robert Grosseteste, Sum. magist. de vitiis et virtutibus,
ed. S. Wenzel, in Franc. Stud. 30 (1970) 239; Zhomas v. Aquin, ScG 1,43 (366); Thomas
Bradwardine, de causa Dei I, 1; London 1618 = Frankfurt 1964, 1; Jean Gerson, Centilo-
quium de concept. 46-7; IX, 507. — Zum anderen muf} verwiesen werden auf Augustins
Begriff einer nicht-quantitativen GréBe: «Deus vero multipliciter quidem dicitur
magnus, bonus, sapiens...; sed eadem magnitudo eius est quae sapientia (non enim mole
magna est sed virtute)»: de trin, VI 7,8; CCSL 50, 237; VI 8,9 (238): «In his enim quae
non mole magna sunt hoc est maius esse quod est melius esse»; Anse/m, Mon. 2 (I,15):
«non magnum spatio, ut est corpus aliquod, sed quod quanto maius, tanto melius est aut
dignius»; Richard v. St. Viktor, de trin. I,11; PL 196,896; Thomas v. Aquin, ScG 1,43
(357); sth. 11-1, 52,1; Heinrich v. Gent, Sum. 44,1; Duns Scotus, quodl. VI n. 5; ed. Vives
XXV, 242 sqq.; Meister Eckhart, sermo n. 182; LW IV, 170; William Ockbam, ord. 1d. 19
q.1; OTh IV,12; Jean Gerson, Def. term. theol. moral., IX, 133.



42 Responsio Anselmi

driicklich thematisiert, gewil3 aber tangiert. Denn auch abgesehen von
dem schon gegebenen Hinweis, daf3 das Argument Qu bestimmt ist, die
gesamte Gotteslehre zu erbringen, bleibt die Frage vordringlich, wann
eigentlich der Existenzbeweis erbracht ist: in Prosl. 2, wo das Wirk-
lichsein des in Qu Gedachten als erwiesen gelten soll, oder, falls man
darin noch eine unqualifizierte, das gottliche Sein unterbestimmende
Wirklichkeit zu sehen hat, erst im c¢. 3; wo die Notwendigkeit unter dem
Titel der Nichtnegierbarkeit gezeigt werden soll? Weder aus dem Pros-
logion selbst noch aus der Responsio scheint sich eine strikte Trennung der
Kapitel zu ergeben '%. Die im Provemium formulierte Beweisbarkeit war
eine doppelte:

— «quia deus vere est»

— «et quia est summum bonum» (93,7-8).

Zweites nimmt Prosl. 5 auf (104,14-15), erstes die Uberschrift zu
c. 2: «Quod vere sit deus» (101,2). Der Eingangssatz zu c. 3 qualifiziert
dies niher: «quod utique sic vere est, ut nec cogitari possit non esse»
(102,6). Dadurch, daBl Anselm die Unausweichlichkeit zeigen will,
Gottes Dasein denken zu miissen, und dieses Sein als eines denkt, dessen
Negation nicht gedacht werden kann, sind die beiden Kapitel in der
Kontroverse so sehr aneinandergeriickt, dal3 hiufig die Riickbeziige gar
nicht eindeutig sind.

Nicht zuletzt erbringt die Responsio auch einige terminologische
Klarstellungen. Es war schon davon die Rede, dafl Anselm die von
Gaunilo geforderte Trennung von «cogitare» und «intelligere» zuriick-
weist. Neben den bereits referierten Argumenten sei noch auf einige
ausdriickliche Gleichsetzungen mit «vel» oder «aut» hingewiesen: I;
132,3; IX; 138,4.13; X; 139, 1.

Besonders deutlich wird Anselms rationaler Anspruch durch das
verwendete Vokabular: Er spricht von «argumentatio» (II; 132,10; X;
138,28-29), «argumentum» (V; 135,24), «probatio» (V; 134,28), «pro-
bari» — in Abwandlungen (V; 135,8.25.22; VI; 136,28), «monstrare»
(IT; 132,15; X; 138,28), «von concluderey, «inferrin, «astruere».

114 Wihrend Ch. Hartshorne aus systematischen und K. Barth aus exegetischen
Griinden das eigentliche Kernstiick des Beweises in Prosl. 3 sehen, hat F. S. Scamrrr auf
den SchluBsatz von Kapitel 2 hingewiesen: Einfithrung (n. 13) p. 49. D.P. HENrY geht
gar so weit, das im c. 3 Gesagte schon zur Wesensbestimmung zu rechnen: Proslogion,
Chapter II1, in: Anal. Ans. T (1969) 101-105.



Responsio Anselmi 43

Anselms Beharren auf der Folgerichtigkeit seines Gedankens (quid
consequentius? II; 132,24-5. 27) gehort sowohl zum Aspekt der Logi-
zitit wie zu dem der Unmittelbarkeit. Darauf war schon hingewiesen
worden im Zusammenhang mit der Minimalisierung der Verstehens-
bedingungen!!®. Sprachlich ist es untibersehbar: Der Beweisgang ist
leicht, «facile» (V; 134,20; V; 135,8; VI; 136,26)''¢, die Widerlegung
Gaunilos aber auch (134,20; V; 135,25-6; VII; 136,28; VII; 137,2); das
Ganze ist «aperten, «apertissime» (V; 135, 16. 17), «indubitabile» (V;
135, 11);

Anselm versuchte einen Gottesbeweis zu entwickeln, der argumen-
tative Rationalitit und unmittelbare Evidenz zugleich enthilt. In seiner
die Unbediirftigkeit des Gegenstands widerspiegelnde Voraussetzungs-
losigkeit sollte er die Differenz von Beweis- und Uberzeugungskraft
aufheben. Alle Einwinde Gaunilos, die ebenso naheliegend wie umfas-
send sind, haben Anselm nicht davon abbringen kénnen, an der Idee
der Voraussetzungslosigkeit im Sinne der Freiheit von Primissen fest-
zuhalten. Anselms Evidenzanspruch, der ihn schon im Proslogion selbst
zur Reflexion auf die Méglichkeit der Negation zwingt — ein Problem,
das strukturell gesehen mannigfache Parallelen hat'!” —, hitte in der

U CL p. 23sq.

116 Thomas v. Aquin, in de trin. 1,3 ad 6: «eius cognitio nobis innata esse dicitur, in
quantum per principia nobis innata de facile percipere possumus deum esse ». Einmal wird
der Bewegungsbeweis als ein eindrucksvoller (Sth. I,2,3: «manifestior»), einmal der
teleologische als am wirksamsten bezeichnet (s. evang. s. Joh., prol. n. 3: «efficacissi-
man).

7 _Aristoteles muB in der Diskussion des Satzes vom Widerspruch, eines Prinzips, das
als Prinzip aller Begriindung selber einer Begriindung weder fihig noch bediirftig ist und
mit Bezug worauf es keinen Irrtum geben kann (Met. 1005 b 12), erkliren, wie seine
Leugnung durch die Herakliter iiberhaupt méglich ist; nur dann, sagt Aristoteles, wenn
die Leugnung keinen wirklichen Behauptungscharakter hat (1005 b 25-26). Aber jede
Rede, in der efwas gesagt wird, impliziert, auch wenn sie inhaltlich den Satz vom Wider-
spruch leugnet, die Bestitigung des Prinzips: Met. 1006 a 11sqq.; 1008 b 7-11; cf. Thomas
v. Aquin, in Met. IV, 7 (611): «ille enim qui <destruit rationem>, idest sermone, suum,
dicendo quod nomen nihil significat, oportet quod sustineat, quia hoc ipsum quod neget,
proferte non potest nisi loquendo et aliquid significando». Das bekannte Reflexionsar-
gument gegen den Skeptizismus hat dieselbe Struktur, genau das zu setzen, was geleugnet
werden sollte. Thomas hat die Parallele ausdriicklich hergestellt: « Multae propositiones
sic se habent quod qui eas negat, oportet quod eas ponat: sicut qui negat veritatem esse,
ponit veritatem esse... Et simile est de eo qui negat hoc principium, contradictionem non
esse simuly. (ScG 11;33; nr. 1103) Ahnlich argumentiert Eckbart, wenn er die Leugnung
der Zeit als selbstwiderspriichlich zu zeigen versucht: Joh. n. 59; LW III,49. — Duns Scotus
parallelisiert mit dem Reflexionsargument gegen den Herakliteismus die These vom
kontingent Seienden, dessen Leugnung auf keine argumentative Weise widerlegbar ist:
Lect. 1d.39 n.40; ed. Vat. XVII, 491. Die entsprechende Verbindung zwischen Aristo-



44 Responsio Anselmi

Responsio wohl zur Korrektur seines Begriffes von Voraussetzungslosig-
keit fithren miissen. Aber es scheint, man kénne verstehen, warum
Anselm ihn nicht revidiert hat.

Zum einen ist die Singularitit des « Gegenstandes»'!® eine nicht
mehr tiberbietbare. Man kénnte sagen, sogar die Form seiner Singula-
ritdt ist noch singulir; Gott ist nicht blofl «einmalig». Andererseits wird
dies zum Gegenstand eines Denkens gemacht, welches einen univer-
sellen Anspruch erhebt. Dafiir steht die Figur des «insipiens». Der
Rechtsgrund dieser Universalitit aber liegt im argumentationslogischen
Reservoir. Anselm operiert nicht mit metaphysischen Annahmen im
engeren Sinn. Gott wird nicht erschlossen als effizienter oder exempla-
rischer Grund fiir natiirliches Sein, nicht als Grund unseres Denkens,
weder im Sinne einer eigenen Form von Wirklichkeit verstanden noch
als Inhalt eines Begriffs''?. Anselm méchte demgegentiber den Beweis

teles und Anselm findet sich bei Ulrich v. Straffburg hergestellt: Sum. de bono I,1,3; ed.
Daguillon, 12sq. Auf das Sachproblem, ob es ein Zustimmung implizierendes Verstindnis
geben kann, wie es etwa auch Schopenhauer fiir seinen Satz: «Die Welt ist meine
Vorstellung» reklamiert hat — «gleich den Axiomen des Euklid, ein Satz, den jeder als
wahr erkennen mufB, sobald er ihn versteht» (SW III,4) —, kann hier nicht erdrtert
werden. HEIDEGGER hat sowohl das Reflexionsargument wie die Annahme evidenter
Prinzipien kritisiert: Logik, GA XXI, 19-25; Der Satz vom Grund, Tibingen 1957, 38
usw.

'8 Die stindige Versuchung, das Wort « Gegenstand» in diesem Fall in Anfiihrungs-
zeichen zu setzen, hat nur eine halbe Berechtigung, Nicht so sehr, um die Gefihrdung
durch eine Verdinglichungskritik — die nicht selten ein positivistisches Verstindnis von
«Ding» mitbringt —, sondern um die Egalisierung mit anderen Gegenstinden des Den-
kens zu vermeiden, scheint dies notig. Die Vergleichbarkeit liegt einzig darin, dal ein
identisches Dieses, das wie anderes von anderem verschieden ist, gedacht wird. Ande-
rerseits darf der Sonderstatus nicht iibersehen werden, der darin besteht, da3 neben dem
oben iiber die Ausrichtung des Denkens Gesagten (cf. S. 9), das Denken sich in seinem
Gelingen seinem Gegenstand verdankt: «gratias tibi, quia quod prius credidi te donante,
iam sic intelligo te illuminante»: Prosl. 4 (104,5-6). Indem auch bei Thomas das erken-
nende Denken sich als angewiesen auf ein nicht durch es selbst konstituiertes Gelich-
tetsein versteht, ist Gott «ebenso Beweisgrund wie Beweisresultat»: H. DEku, Wahrheit
und Unwahrheit der Tradition, St.Ottilien 1986, 52 n. 34 mit Hinweis auf ScG 111, 54; de
pot. 5,1 ad 18: «sicut forma non potest principium essendi, nisi aliquo priori principio
praesupposito, ita nec operandi, cum Deus in qualibet re operetur...; nec etiam cognos-
cendi, cum omnis cognitio a lumine increato derivatur»; ScG III, 76 (2522) ; zudem ist das
Denkenkénnen selbst ein verdanktes; sth. I,79,4: «supra animam intellectivam huma-
nam necesse est ponere aliquem superiorem intellectum, a quo anima virtutem intelli-
gendi obtineat» — eine AOyov & GpyN| wie Aristoteles in der Eud. Eth. (VIIL, 13; 1248a
27) in einer im Mittelalter als separater Text («de bona fortuna») kursierenden Passage
sagt.
¢ 119 Wie das Verhiltnis von Gott und Gottesbegriff iiber das Moment der Defizienz
hinaus zu denken ist, bediirfte einer eigenen Untersuchung.



Responsio Anselmi 45

aus der Verfalitheit des Denkens selbst gewinnen. Er operiert mit
vollstindigen Disjunktionen, mit dem die Unmdglichkeit definieren-
den Widerspruchsprinzip usw. Dabei soll die Unméglichkeit der einen
Alternative die Notwendigkeit der anderen ergeben'?°. Dieses dialek-
tische Verfahren wird angewandt auf einen uniken Inhalt. Da die
Einheit von Singularitit und Universalitit gerade das typische Ansel-
mische zu sein scheint, muten die rationalistischen oder theologischen
Vereinnahmungen wie bloBBe Abstraktionen im schlechten Sinne des
Wortes an. Genauer gesagt: Die Dialektik soll aus dem Verstehen der
Bedeutung eines Ausdruckes (Qu) eine Einsicht in die Wirklichkeit, in
die notwendige Wirklichkeit des in Qu Gedachten unausweichlich
machen. Dal3 dieser Schritt seiner Struktur nach nicht auch noch uni-
versalisierbar ist in eine Argumentationsform fiir beliebige Inhalte —
etwa Gaunilos Insel —, dafiir gibt es nicht noch einmal formale Griinde.
Anselm sieht Gaunilos Mif3verstindnis darin, dal3 er den Sinn der
Argumentation von ihrer Universalisierbarkeit abhingig macht. Den
Gedanken verstehen heil3t fiir Anselm zugleich, seine Singularitit ver-
stehen.

So mutet der Gedanke zum zweiten gegen alle inhaltlichen Einre-
den seltsam immun an: Es ist der Gedanke von etwas, das «per defi-
nitionem» den Zweifel ausschlie 3t und auf diesen selber zuriickwendet.
Allein, kann man nicht von jedem denken, es sei nicht, denn es ist doch
moglich — ein Argument Kants'?! —, ein Subjekt ohne Widerspruch als
aufgehoben zu denken, weil dann eben das fehlt, zu dem es einen
Widerspruch ergeben kénnte? Darin wird jedoch wiederum Anselms
Denkanweisung verfehlt: « By definition God is exceptional», wie Hart-
shorne schreibt!?2, Denn, heil3t es an anderer Stelle: «If the nonexis-
tence of G (= Qu) is concievable, whatever may be supposed to exem-

20 Et. GiLsoN, Reason and Revelation in the Middle Ages, New York 1938,
25sq.

121 KrV B 623: « Wenn ihr aber sagt: Gozz ist nicht, so ist weder die Allmacht, noch
irgend ein anderes seiner Pridikate gegeben; denn sie sind alle zusamt dem Subjekte
aufgehoben, und es zeigt sich in diesem Gedanken nicht der mindest Widerspruch. »
B 641: « Man kann sich des Gedankens nicht erwehren, man kann ihn aber auch nicht
ertragen: dal3 ein Wesen, welches wir uns als das Héchste unter allen méglichen vor-
stellen, gleichsam zu sich selbst sage: Ich bin von Ewigkeit zu Ewigkeit, auBBer mir ist
nichts, ohne das, was blof3 durch meinen Willen etwas ist; aber woher bin ich denn? Hier
sinkt alles unter uns, und die gréfte Vollkommenheit, wie die kleinste, schwebt ohne
Haltung bloB vor der spekulativen Vernunft, der es nichts kostet, die eine wie die andere
ohne die mindeste Hindernis verschwinden zu lassen».

122 Anselm’s Discovery, 151.



46 Responsio Anselmi

plify G must at the same time, and contradictorly, be thought not to
exemplify it!23,

Alle zweifelnden Einreden miissen somit daran scheitern, eben
nicht diesen Gedanken zu treffen. Gott anders denn wirklich zu denken
heil3t nicht, ithn anders denken, sondern ein Anderes denken. Der
Gedanke von etwas, dessen Nichtsein gedacht werden kann, d.h. dessen
Existenz bezweifelbar ist, ist nicht der anselmische Gottesgedanke.
Wenn Gott als er selber gedacht wird, dann ist er als Seiender, und nicht
bloB als Gedachter zu denken. In der Kurzfassung Bonaventuras lautet
das: «Si Deus est Deus, Deus est» !4,

V23 Oip.cit. 93,

124 De myst. trin. 1,1, arg. 29; op. V, 48a; iibrigens beiliufig kritisiert bei Henry of
Harclay, cit. A. MAURER, Henry of Harclay’s Question on the Univocity of Being, in: Med.
Stud. 16 (1954) 2 n. 9.Vielleicht hat dies auch Dietrich v. Freiberg im Auge: «tu dices:
Non possum intelligere Deum, quin intelligam ipsum esse in rerum natura. Respondeo,
quod hoc nec est ex vi huius terminus <Deus>, qui significat rem suam absolute non
implicans verbalem copulam in sua significatione». (de ente et essentia II 1,9;
op. 11, 39).



	Responsio Anselmi : Anselms Selbstinterpretation in seiner Replik auf Gaunilo

