
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 35 (1988)

Heft: 3

Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Vittorio Hösle: Hegels System. Der Idealismus der Subjektivität und das
Problem der Intersubjektivität. 2 Bde. — Hamburg: Felix Meiner 1987,
662 S.

Hösle stellt sich die Aufgabe, Hegels System in seiner Gesamtheit zu
analysieren. Der Band 1 untersucht die Systementwicklung und die Logik bei
Hegel. Nach vorbereitenden Bemerkungen (3—11) werden die historischen
Vorläufer von Hegels Systemidee thematisiert (12—59). Die Ansätze der
Transzendentalphilosophie bei Kant, Fichte und Schelling führen nach Hösle —

konsequent zu Ende gedacht — zum absoluten Idealismus Hegels. Das
Letztbegründungsprinzip des Hegeischen Idealismus ist die reine Struktur der sich
denkenden Subjektivität. Die absolute Idee ist die reflexive Zentralkategorie des

Hegeischen Systems. Die Ansätze der endlichen Transzendentalphilosophie
können als Momente in diese absolute Begründungsinstanz eingegliedert werden.

Es folgt eine Untersuchung der Hegeischen Systemeinteilung und des
Verhältnisses von Logik und Realphilosophie (60—154). Hösle betrachtet zyklische
und lineare Entsprechungen zwischen Logik und Realphilosophie. Besonders
werden als lineare Entsprechungen der Anfang und das Ende der Logik und der
Realphilosophie untersucht.

Das letzte Kapitel von Band 1 (155—275) analysiert die Logik Hegels. Dieses

Kapitel besteht aus zwei Teilen :

(1) Widerspruch und Methode und (2) der Aufbau von Hegels Logik. In
dem Methodenteil werden reflexive Begründungen, der Gedanke der bestimmten

Negation und pragmatische Widersprüche betrachtet. Der Teil über den
Aufbau von Hegels Logik untersucht besonders die Begriffslogik. Begriff,
Urteil, Schluß, Objektivität, Idee des Lebens, theoretische, praktische und
absolute Idee werden thematisiert. Der letzte Abschnitt des ersten Bandes

bringt Überlegungen zu einer möglichen Erweiterung von Hegels Logik.
Der Band 2 untersucht die Philosophie der Natur und des Geistes bei Hegel.

In dem Kapitel über die Hegeische Naturphilosophie (277—337) wird die Raum-
Zeit-Lehre und die Kategorie des Lebens erörtert. In der Darstellung der
Philosophie des subjektiven Geistes (338—411) finden sich Ausführungen über die
Anthropologie, die Phänomenologie und die Psychologie. In dem
Psychologieabschnitt wird auch Hegels Sprachphilosophie besprochen. Dort finden sich
Überlegungen zu dem Problem des Verhältnisses von Sprache und Denken und
zu dem Problem des Verhältnisses von Sprache und Intersubjektivität.



536 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Das Kapitel über die Philosophie des objektiven Geistes (412—587) untersucht

eingehend Hegels Rechtsphilosophie. Die Familie, die bürgerliche
Gesellschaft und der Staat werden als sozialphilosophische Grundkategorien
betrachtet.

Das letzte Kapitel von Band 2 (588-662) bespricht die Philosophie des

absoluten Geistes. Dieses Kapitel hat zwei Teile: Ästhetik und Religionsphilosophie.

In den religionsphilosophischen Überlegungen wird das Christentum
als Religion der Intersubjektivität gewürdigt.

Hösles Buch ist beeindruckend, weil alle wichtigen Themen der Hegeischen
Philosophie erörtert werden. Ferner zeichnet sich das zu besprechende Buch
durch sehr klare Formulierungen aus. Eine neue Idee Hösles ist der Versuch,
des Hegeische Kategoriensystem um den Gedanken der Intersubjektivität zu
erweitern. Hieraus würde sich eine neue Metaphysik der Intersubjektivität
ergeben, die mit den intersubjektivitäts-theoretischen, d.h. sprachphilosophischen,

transzendental-pragmatischen und wahrheits-theoretischen Ansätzen
unseres Jahrhunderts zu vermitteln wäre.

Rüdiger Brauch

Pierre Hadot : Exercices spirituels et philosophie antique. Deuxième
édition revue et augmentée. - Paris: Etudes augustiniennes 1987. 254 S.

Über die erste Auflage dieses überaus anregenden und in jeder Hinsicht
bedeutsamen Buches (Paris 1981) wurde in dieser Zeitschrift bereits ausführlich
berichtet (vgl. Ruedi Imbach, Philosophie als geistliche Übung. Zu einem Aufsatzband

von Pierre Hadot, FZPT 30 (1983) 180—187; vgl. ebenfalls ders., La
philosophie comme exercice spirituel, in: Critique, n° 454 (mars 1985) 275—283).
Die hier anzuzeigende zweite Auflage wird ergänzt durch drei neue Beiträge, die
unter dem Titel stehen La leçon de la philosophie antique (197—233), ein Nachwort
zur zweiten Auflage (235—239), Addenda und Corrigenda und eine Bibliographie,

in welcher neuere Arbeiten zur Thematik verzeichnet werden. Diese
Zusätze rechtfertigen eine knappe Information, zumal in diesen Aufsätzen neue
Perspektiven einer «lebendigen Wiederentdeckung der antiken Erfahrung»
(233) zur Sprache kommen.

In der Antrittsvorlesung am Collège de France (L'histoire de la pensée
hellénistique et romaine, 197-216) skizziert Hadot sein historiographisches
Programm, welches eine Erforschung der philosophia in der hellenistischen und
römischen Welt intendiert. Hadot, dessen Konzeption der Philosophiegeschichte

sich Pierre Courcelle verpflichtet weiß (vgl. 198-200), will die
fragliche Periode als Ganzes erfassen (vgl. 203), um das Wesen der Philosophie und
des Philosophierens zu sichten (vgl. 204). Als zentrale Momente erwähnt er
nicht nur die Atopie des Philosophen (205), sondern ebenfalls die philosophische

Lebensweise, welche vor allem durch die beiden geistlichen Übungen der
Selbstkontrolle und der Meditation gefördert wird (vgl. 206). Das Wesen des

Philosophierens in der Antike kann aber ohne eine besondere Aufmerksamkeit
für die konkreten Bedingungen, in denen es sich vollzog, nicht angemessen
gewürdigt werden. Dazu gehören u.a. die Beziehungen der Texte zur Münd-



Besprechungen — Re2ensionen — Comptes rendus 537

lichkeit (209), zu den verschiedenen Lehrmethoden (210), den Adressaten
(211). Auf wenigen Seiten gelingt diesem klaren und gut verständlichen Text
eine paradigmatische Darstellung wesentlicher Aspekte der antiken Philosophie

wie auch des Sinnes ihrer Erforschung in der heutigen Zeit.
In einem weiteren Aufsatz, La philosophie comme manière de vivre (217—227),

werden die Grundzüge des antikenphilosophein synthetisch zusammengefaßt. In
der Antike bestand das Philosophieren in einer Existenzweise, die das ganze
Leben erfaßt und verwandelt : La philosophie était une méthode de progrès spirituel
qui exigeait une conversion radicale, une transformation radicale de la manière d'être
(218). Diese Transformation bewirkt im Subjekt sowohl Seelenruhe (ataraxia)
wie auch innere Freiheit (autarkeia) (vgl. 218—219). Das aktive, durch ständige
Einübung unterstützte Philosophieren unterscheidet sich vom philosophischen
Diskurs (vgl. 220) : Es ist eine Lebenskunst, eine Lebensweise, eine Technik des

geistigen Lebens. Im Mittelalter geht dieses Verständnis der Philosophie
verloren. Es entsteht die Kathederphilosophie, die Philosophie als universitäre
Disziplin : la philosophie devient donc une activitépurement théorique et abstraite, elle

n'estplus une manière de vivre (223). In der Erinnerung an diese antike Weise des

Philosophierens, die den Menschen aufruft, sich selbst zu verändern, erblickt
Hadot la leçon de la philosophie antique (227), die auch der leider allzu früh
verstorbene Michel Foucault in seinen beiden letzten Werken zur antiken
Deutung der Sexualität vernommen hatte. In einer kurzen Notiz wird der
Dialog mit Foucault aufgegriffen (229-233). Die Konvergenz von Foucault's
Interpretation der Philosophie als Arbeit des Subjekts an sich selbst (travail de
soi sur soi) mit den von Hadot entwickelten Perspektiven kann nicht geleugnet
werden, allerdings vermeidet Foucault den Begriff der Weisheit ebenso, wie er
nie von der für die antiken Denker erstrebenswerten Seelenruhe spricht
(vgl. 231).

Im Nachwort zur zweiten Auflage setzt sich Hadot mit einigen Rezensenten
auseinander. Er beantwortet namentlich die Fragen, welche ich in meiner
Rezension aufgeworfen hatte. Besonders wichtig und überzeugend scheint mir
die Antwort zum Zusammenhang zwischen philosophischer Bekehrung und
Sorge für die Gerechtigkeit : Dans l'Antiquité, les efforts de transformation du sujet
étaient toujours liés à un effort de transformation des rapports humains. Lapratique de

la justice était un élément capital de la vie philosophique (236, vgl. dazu ebenfalls die

Bemerkungen 227). Klärend sind ebenfalls die Hinweise zum Verhältnis von
Religion und Philosophie (237—238), die verdeutlichen, daß ein Verständnis
des Philosophierens, wie Hadot es interpretiert — da es eine ganzheitliche
Haltung impliziert, die sich allein auf die Vernunft beruft — letzten Endes die
Religion entweder in sich aufhebt oder zu ihr in Konkurrenz treten muß
(vgl. 238). Diese Sachlage erklärt auch die von Hadot mehrmals erwähnte
Umwandlung der Philosophie im Mittelalter (vgl. dazu 222—223). Ich hatte
bereits in meiner ersten Rezension darauf hingewiesen, daß der beschriebene
Prozeß — die Entstehung einer Universitätsphilosophie im Sinne einer
abstrakttheoretischen Tätigkeit — vielschichtig sei. Hadot anerkennt dies (236) und
weist namentlich auf den monastischen Gebrauch des Wortes philosophia hin
(vgl. 222—223). In diesem Zusammenhang verdient aber auch die spätmittelalterliche

Kritik an der Schulphilosophie Interesse. Da an den Universitäten in



538 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

erster Linie Aristoteles kommentiert wurde, gestaltet sich diese Kritik, die
mindestens indirekt ein ganzheitlicheres Philosophieren fordert, als Kritik an
der Philosophie des Aristoteles. In Petrarcas Invektive De sui ipsius et multorum

ignorantia wird der rein theoretische Ansatz ausdrücklich kritisiert : Omnes morales,

nisi fallor, Aristotilis libros legi, quosdam etiam audivi, et antequam hec tanta
detegeretur ignorantia, intelligere aliquid visus eram, doctiorque his forsitan nonnun-

quam, sed non - qua decuit - meliorfactus ad me redii, et sepe mecum et quandoque cum
aliis questus sum illud rebus non impleri, quod inprimo Ethicorumphilosophas idem ipse

prefatus est, earn scilicet philosophie partem disci, non ut sciamus, sed ut boni fiamus.
Video nempe virtutem ab illo egregie diffiniri et distingui tractarique acriter, et que
cuique suntpropria, seu vitio, seu virtuti. Que cum didici, scioplurimum quam sciebam ;
idem tarnen est animus quifuerat, voluntasque eadem, idem ego (Opere latine, a cura di
Antonietta Bufano, II, Torino 1975, 1106). Der italienische Dichterphilosoph
bemängelt, daß die Philosophie des Stagiriten das Selbst nicht verändere. Auch
innerhalb der Universität werden Stimmen laut, die ein alternatives Denken
fordern. Nicolaus von Autrecourt wurde anläßlich seiner Verurteilung
vorgeworfen, er habe gesagt : quod aliqui student in Aristoteli et commentatore usque ad
etatem decrepitam, etpropter eorum sermones logicos deserant res morales et curam boni
communis (Nicolaus von Autrecourt, Briefe, neu hg. von Ruedi Imbach und
Dominik Perler, Hamburg 1988, 84). Diese beiden Beispiele belegen, daß im
späteren Mittelalter der Philosoph als Prototyp eines abstrakten Philosophierens
betrachet wurde.

Das Buch von Hadot, in der zweiten Auflage noch reichhaltiger als in der
ersten, enthält wesentliche Einsichten zur Geschichte und Gegenwart der
Philosophie: eine faszinierende Vergegenwärtigung des antiken Denkens!

Ruedi Imbach

Mitteilungen und Forschungsbeiträge der Cusanus-Gesellschaft, Band
17. - Mainz: Matthias Grünewald Verlag 1986, 304 S.

Der 17. Band der MFCG ist drei Hauptthemen gewidmet : Der
Handschriftenforschung, der historischen Einordnung und systematischen Cusanus-Inter-
pretation und der Wirkungsgeschichte des Nikolaus von Kues.

Vorangestellt sind ihnen die Mitteilungen aus dem Leben der Cusanus-
Gesellschaft von H. Gestrich (9—12) sowie aus dem Institut für Cusanus-For-
schung und dem wissenschaftlichen Beirat von R. Haubst (12—17). Beide Autoren

informieren über Aktivitäten und Ereignisse in den Jahren 1982—1985.
R. Haubst gibt darüber hinaus für das Jahr 1986 geplante Veranstaltungen
bekannt.

Das Kapitel <Aus der Handschriftenforschung> beginnt mit einem Beitrag
H. Hallauers <«Habent sua fata iibelli». Von der Mosel zur Themse:
Handschriften des St.-Nikolaus-Hospitals in der Bibliotheca Harleiana. Vorläufiger
Abschluß des « Kritischen Verzeichnisses der Londoner Handschriften aus dem
Besitz des Nikolaus von Kues») (21—40), der mit einer Übersicht über die
Kueser Codices in der British Library (41—44) schließt. Es folgt ein Anhang über



Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus 539

Cusana in Handschriften der British Library (45-56). Mit diesem Artikel bringt
Hallauer die frühen Forschungen A. Krchnaks, E. Danzers, J. Kochs, R.
Haubsts (MFCG 3, 5) und seine eigenen umfangreichen Studien (MFCG 7, 8,
10, 15) zu einem vorläufigen Abschluß. Er faßt die Forschungsergebnisse
zusammen und zeigt auf, wie ehemalige Kueser Handschriften in den Besitz der
Gründer der Harleian Library, Robert und Edward Harley, gelangten.

R. Haubst informiert in seinem Artikel <Zu den für die kritische Edition der
Cusanus-Predigten noch offenen Datierungsproblemen> (57—88) über Fragen
der Chronologie bei der Edition der cusanischen Predigten. Er knüpft an das
Verzeichnis J. Kochs (CT I 7) und seine eigenen Untersuchungen an (Opera
omnia XVI, MFCG 6, 7) und legt eine Liste der neuen Predigt-Zählung (h XVI
bis h XIX) vor. Abschließend kommt er zu dem Schluß, daß die Predigten
291—294, die Koch für authentisch hielt, als spuria anzusehen sind.

Im anschließenden Beitrag sind H. Hallauer und R. Haubst <Aufden Spuren
eines Autographs von Predigten und Werken des Nikolaus von Kues aus der
Brixener Zeit?> (89—95). H. Hallauer untersucht <Marginalien in einem Druck
der «Opera omnia» der Franziskaner-Bibliothek zu Trient> (89—93), R. Haubst
bietet einen <Nachtrag zur Datierung einiger Predigten aus der Brixener Zeit>
(93-95).

K. Reinhardt beschreibt in seiner Untersuchung <Eine bisher unbekannte
Handschrift mit Werken des Nikolaus von Kues in der Kapitelsbibliothek von
Toledo> (96—133) äußere Daten, Herkunft und Inhalt der Handschrift Toledo,
Kapitelsbibliothek Cod. 19—26. Die Bedeutung der Handschrift, die aus der
Sammlung Pierleonis von Spoleto stammt (vgl. MFCG 16 [1984] 115) und 12
cusanische Werke enthält, zeigt sich nach Reinhardt vor allem in ihrer Über-
lieferungs- und Wirkungsgeschichte. In einem Anhang befindet sich die <Trans-

kription der Vorform von De mathematica perfectione nach To Fol. 188r-191r>
(134-141).

E. Meuthen, der 1970 die editioprinceps des Dialogus concludens Amedistarum
errorem ex gestis et doctrina concilii Basiliensis auf der Basis einer Handschrift
herausgab, stellt in seinem Artikel <Zwei neue Handschriften des Dialogus
concludens Amedistarum errorem ex gestis et doctrina concilii Basiliensis (mit einem
gleichzeitigen Traktat des Louis Aleman): Gießen, Univ.-Bibl. 796, und:
Würzburg, Univ.-Bibl. M. ch. f. 245> (142—152) eine zweite Handschrift vor,
beschreibt sie und vergleicht die Lesarten beider Handschriften.

H. Hallauer ediert in seinem Beitrag <Ein Altes Testament des Nikolaus von
Kues in Bamberg?> (153—154) eine bisher unbekannte Laudatio des Nikolaus
von Kues.

Das Kapitel <Zur historischen Einordnung und systematischen Interpretation)

beginnt mit einer Untersuchung von T. E. Morrissey über <Cardinal
Zabarella and Nicholas of Cusa. From Community Authority to Consent of the
Community) (157—176). Morrissey, dessen Artikel auf einem 1983 in Kalama-
zoo/Michigan gehaltenen Vortrag beruht, vergleicht die politischen Ideen von
Kardinal Zabarella mit denen von Cusanus, insbesondere die in De scismate

behandelte Idee von der Autorität der Gemeinschaft mit der in De concordantia
catholica entwickelten consensus-Theorie.



540 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

G. von Bredow, bekannt für ihre Studien über mittelalterlichen Platonis-
mus, skizziert in ihrem Beitrag <Nikolaus von Kues und die Alchemie. Ein
Versuch) (177—187) die Benutzung alchemistischer Ideen in den Predigten des

Cusanus.
K. Kremer gibt in <Gott — in allem alles, in nichts nichts. Bedeutung und

Herkunft dieser Lehre des Nikolaus von Kues) (188—219) einen
geistesgeschichtlichen Durchblick und eine spekulative Interpretation cusanischen Denkens.

Als Antrittsvorlesung anläßlich der Ernennung zum Honorarprofessor
des Fachbereichs I der Universität Trier gehalten, analysiert der Beitrag die
metaphysische Bedeutung und die historischen Quellen dieses in cusanischem
Schrifttum oftmals variierten Diktums.

Das dritte Kapitel <Zur Wirkungsgeschichte des Nikolaus von Kues)
beginnt mit K.-H. Kandier, <Nikolaus von Kues als testis veritatis. Beitrag eines

evangelisch-lutherischen Theologen zur Wirkungsgeschichte von De pacefidei>
(223—234). Er behandelt in seinem Beitrag die Rezeption und Interpretation
von Depacefidei, insbesondere des 16. Kapitels (Frage der Rechtfertigung), bei

J. Kymeus und M. Flacius Illyricus. Von diesem gibt er im Anhang (234) einen
Text wieder.

Fr. Nagel, bekannt durch seine in der Buchreihe der Cusanus-Gesellschaft
erschienene Studie <Nicolaus Cusanus und die Entstehung der exakten
Wissenschaft) (Münster 1984), zeigt in seinem Artikel < Nicolaus Cusanus zwischen
Ptolemäus und Kepler) (235—250), der auf einen 1984 im Geburtshaus des

Cusanus gehaltenen Vortrag zurückgeht, die Relevanz des Nikolaus von Kues
für die Genesis des modernen astronomischen Weltbildes auf. Nikolaus kann
insofern als Überwinder des ptolemäischen Weltbildes und Wegbereiter einer
neuen Naturwissenschaft gelten, als er Kopernikus und Kepler die metaphysischen

Grundlagen für einen neuen Begriff des Universums lieferte.
Ein weiterer Beitrag von Fr. Nagel, <Nicolaus Cusanus in der Sicht

Alexander von Humboldts) (251—256), versucht das Cusanus-Bild Alexander von
Humboldts anhand seiner Schrift <Entwurfeinerphysischen Weltbeschreibung > zu
rekonstruieren. Der Band schließt mit Buchbesprechungen (257—289), einem
Register (290—300) und einem Handschriftenverzeichnis (301—304).

Charles Lohr

The Virtues. Contemporary Essays on Moral Character. Ed. by Robert B.

Kruschwitz and Robert C. Roberts. — Belmont, California: Wadsworth Publishing

Company 1987. 263S.

Um es gleich vorwegzunehmen: Die gegenwärtige Ethikdiskussion steckt
nicht in einer Sackgasse, aus der sie nur eine neue Tugendethik befreien könnte.
Dies ist nämlich die Botschaft des 1981 erschienenen Buchs «After Virtue» von
Alasdair Maclntyre. Dieser falsche Eindruck, auf den Ruinen der bisherigen
normativen Ethik müsse sich nun die Blüte einer Tugendethik entfalten, wird
befestigt durch die Einleitung der Herausgeber des Sammelbandes <The
Virtues. Contemporary Essays on Moral Character). Robert B. Kuschwitz und



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 541

Robert C. Roberts begnügen sich mit einem naiven Referat der Thesen und
Positionen von Anscombe und Maclntyre. Überdies enthält der Band einen
Auszug aus dem 17. Kapitel des genannten Buchs von Maclntyre, in dem er den

Gerechtigkeitstheoretikern Rawls und Nozick vorrechnet, daß sie die grundlegende

Intuition des Verdienstes vernachlässigten. Die harsche, zum Teil
vernichtende Kritik, die an Maclntyres extrem irreführender Präsentation der
Ideen- und Sozialgeschichte, an seiner stereotypen Gegenüberstellung von
Moderne und Vormoderne, seiner Verfallsgeschichte von Tradition und
Gemeinschaft, seiner unklaren Diagnose einer «emotiven Kultur» und seinen
fragwürdigen Therapievorschlägen geübt wurde, wird zwar in der Bibliographie
unter einer eigenen Rubrik dokumentiert, aber in der Einleitung nicht
ausgewertet.

Die Zusammenstellung von siebzehn neueren Beiträgen, die bezüglich ihrer
Originalität und argumentativen Dichte sehr heterogen sind, hinterläßt ein
chaotisches Bild. Der Mangel an Ordnung und Stringenz, den dieses Sammelwerk

mit dem Buch von Maclntyre gemeinsam hat, wird kaum ausgeglichen
durch kurze Einleitungstexte der Herausgeber und eine umfangreiche, thematisch

gegliederte Bibliographie.
Tugendethik — es ist auch von Charakter- oder Haltungsethik die Rede — ist

meines Erachtens nicht die große Alternative zur Ethik der Prinzipien, Pflichten,

Regeln und Rechte. Zwar bilden die Tugenden ein wichtiges Element der
Ethik neben anderen. Sie entsprechen verwandten Pflichten. Die Tugend des

Wohlwollens entspricht z.B. der Pflicht zur Wohltätigkeit, die Tugend der
Fairneß der Pflicht zur Gerechtigkeit usw. Diese Korrespondenz zwischen
Tugenden und Pflichten ist zwar nicht immer eine Eins-zu-eins-Korrelation -
die Tugend der Freundlichkeit kann sich etwa in der Erfüllung mehrerer
Pflichten oder Verhaltensmaßstäbe äußern. Doch grundsätzlich drücken Pflichten,

Rechte und Tugenden nur verschiedene Aspekte desselben Wert- und
Normstandards aus.

Voraussetzung einer Theorie der Tugenden ist eine klare Definition. Die
Aufgabe der Definition wird aber sträflich vernachlässigt. Es ist meist unklar, ob
sich die Autoren an den recht prägnanten Begriff der hexis von Aristoteles
halten oder nicht. Tugenden werden als Fähigkeiten oder Eigenschaften, als

Dispositionen oder Haltungen, als Charaktermerkmale oder herausragende
Persönlichkeitsqualitäten angesprochen. Für Derek L. Phillips ist Tugend eine
Disposition, zu fühlen und zu handeln (32). Für Robert B. Louden dagegen sind
Tugenden in Erinnerung an Aristoteles (oder, wie es wohl heißen müßte, in
Erinnerung an den Neointuitionismus eines W. D. Roß) nicht nur «Dispositionen,

sich auf spezifische Weise zu verhalten, für die immer Regeln und
Prinzipien angeführt werden können. Zusätzlich involvieren sie Fähigkeiten der
Wahrnehmung und Artikulation, situationsspezifisches <know-how> ...» (70).
Robert C. Roberts verteidigt die Definition mindestens einiger Tugenden als

Geschicklichkeiten gegen mehrere Einwände (129). Lester H. Hunt skizziert
eine interessante Klassifikation von Tugenden, welche aber eine Definition
voraussetzt, und nicht leistet. Für Iris Murdoch ist Tugend korrekte moralische
Vision, d. h. täuschungs- und selbsttäuschungsfreier Zugang zur Wirklichkeit —

sie ist der Auffassung, daß es eine. Aufgabe ist, die Welt zu sehen, wie sie ist - und



542 Besprechungen — Rezensionen - Comptes rendus

nicht etwa eine banale Selbstverständlichkeit (92). Offensichtlich haben solche
«Definitionen» bereits den Ubergang zur Theorie der zentralen Funktion von
Tugenden vollzogen. Das Geschäft der Definition wird meistens nicht ernst
genommen. Überdies wird die Untersuchung zwischen moralischen,
nichtmoralischen und moralisch kontraproduktiven Tugenden vernachlässigt - eine
Unterscheidung, welche von Michael Slote in Partien seines Buches behandelt
wird, welche nicht in den Sammelband aufgenommen wurden.

Was nun die Konzeption einer Tugendethik betrifft, lassen sich drei Thesen
unterscheiden. Die schwächste These besagt, daß Tugendbegriffe irreduzible
Begriffe sut generis sind, die ein eigenes Studium erfordern und rechtfertigen.
Diese These ist zugleich die vernünftigste, doch wird sie nirgends ausdrücklich
formuliert und behandelt.

Eine zweite These besagt, Tugendethik sei auf Tugend begründete Ethik.
Tugendbegriffe haben demnach Begründungspriorität ; sie gelten als fundamental.

Diese stärkere These wird oft mit der schwächeren vermischt. Dabei wird
übersehen, daß die Begriffe von Pflichten und Rechten ebenso irreduzible
Normbegriffe sind, welche in ihrer Eigenart und Funktion durch Tugendbegriffe

nicht zu ersetzen sind. Überdies läßt die erste und schwächere These die
Möglichkeit der Korrespondenzen zwischen den verschiedenartigen Norm-
und Wertbegriffen bestehen. Die zweite These ist dagegen restriktiver — sie

erlaubt zwar immer noch, daß innerhalb einer Tugendethik Pflichten und
Rechte figurieren, aber es handelt sich dabei nur um abgeleitete oder sekundäre
Begriffe.

Die stärkste These dagegen lautet, daß Tugend der einzige moralische
Wert- oder Normbegriff sei. Die Gestalt einer vollständigen Ethik wäre daher
ein vollständiger Tugendkatalog. Pflichten und Rechte wären nicht nur sekundäre

Begriffe, sondern eigentliche Pseudobegriffe.
Sogenannte Tugendethiken schwanken aber nicht nur hinsichtlich ihrer

Stellungnahme zu den drei Thesen, sondern auch angesichts der Alternative
von Tugendmonismus und Tugendpluralismus. Diese Alternative ist indifferent

in bezug auf die Stellungnahme zu den drei Thesen. Ein Tugendmonist, für
den es nur eine einzige (fundamentale) Tugend gibt, z.B. die Tugend der
Gerechtigkeit (vgl. Phillips 32), kann drei Thesen vertreten: Die Ethik der
Pflichten und Rechte ist ergänzungsbedürftig — sie muß das irreduzible Moment
einer Tugend der Gerechtigkeit inkorporieren; die normative Ethik ist
begründungsbedürftig — sie muß aus der Tugend der Gerechtigkeit «abgeleitet» werden,

d. h. die normative Ethik ist als konsequente Tugendethik auf eine einzige
Tugend begründete Ethik; die extremste These verlangt die vollständige Ersetzung

und Ablösung aller Wert- und Normbegriffe durch die Tugend der
Gerechtigkeit. Eine konkurrierende Ethik, die in einer einzigen Tugend
besteht, wäre eine «reine Liebesethik». Sie teilt alle Schwächen sogenannter
Situationsethiken.

Die grundsätzlichen Fragen der Definition und systematischen Gestalt
einer Tugendethik kommen in diesem Band zu kurz. Stattdessen findet der
Leser zahlreiche Anregungen zur Moralpsychologie.

Jean-Claude Wolf



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 543

Jean Greisch: La parole heureuse. Martin Heidegger entre les choses et les

mots. — Paris: Beauchesne 1987, 419 p. (Bibliothèque des archives de philosophie

N.S. 47).

Cet ouvrage a été présenté par son auteur comme thèse de doctorat à la
Faculté de philosophie de l'Institut catholique de Paris en 1985. En parlant de

«parole heureuse», Jean Greisch ne cherche pas à lancer un défi à la
problématique de la philosophie comme «parole malheureuse»; il énonce plutôt la
thèse que « l'expérience heideggérienne de la parole doit être comprise comme
expérience d'un dire et d'un penser qui chemine vers Yessence de la parole » (7).
La lecture qu'il nous propose repose sur un pari herméneutique consistant à

«essayer de penser avec Heidegger contre lui» (405). L'ensemble du cheminement

de pensée de Heidegger aboutit à YAcheminement vers la Parole, qui n'est ni
un simple recueil de textes tardifs, ni une «philosophie du langage» plus ou
moins obscure, mais «le véritable titre pour son chemin de pensée en son
intégralité, désignant la véritable « cause » de sa pensée, telle qu'elle parvient à la
fin à se comprendre elle-même (12). Cette dernière philosophie est ainsi,
selon Greisch, une «philosophie première», Yepisteme zêtoumene (13). Dès Sein

und Zeit, la pensée de Heidegger ne cesse de s'orienter vers la parole en son être
même, c'est-à-dire la parole en tant que parlante ; et c'est dans YAcheminement

vers la Parole qu'est indiqué le lieu où parle la parole: le poème. Vouloir penser
avec Heidegger suppose ainsi qu'on en vienne à ce lieu, et cela engage — entre
autres — trois grands paris herméneutiques :

1. Il faut d'abord accepter de lire Heidegger à rebours, à partir de sa dernière
pensée, qui est aussi philosophie première. Si la lecture génétique permet de

comprendre son chemin de pensée comme un chemin dans la phénoménologie
qui aboutit à une transmutation phénoménologique de la langue, la lecture à

rebours ouvre la voie à la compréhension de ce qui est en jeu dans l'ensemble de

sa pensée : la chose elle-même comme parole qui parle.
2. Il faut aussi admettre la validité des auto-interprétations de Heidegger.

Toutes ses interprétations du tournant, conçu d'abord comme événement du
passé, mais pas encore pensé - retournement du titre de Sein und Zeit en Zeit und
Sein —, mais aussi comme tournant dans la question de l'être elle-même, doivent
être prises en compte, si l'on veut comprendre le concept clé de la pensée
post-métaphysique : YEreignis.

3. Les deux premiers postulats en entraînent un troisième : la disqualification
de la distinction d'un premier et d'un second Heidegger. Il serait alors

préférable de parler de trois moments de la pensée heideggérienne, désignés par
les expressions «sens de l'être», «vérité de l'être» et «localité de l'être»
(23).

Décrivant, dans un premier chapitre, les « destins de la différence », Greisch

part de cette rencontre décisive du penseur allemand avec la phrase d'Artistote
sur les multiples significations de l'être. Il montre également comment la

phénoménologie a conduit Heidegger dans ses réflexions ontologiques et l'a aidé à

méditer la différence de l'être et de l'étant. Dès les cours de 1943, Heidegger voit
en Héraclite et Hölderlin des penseurs non-métaphysiques, et c'est à cette
époque que se prépare, selon Greisch, la découverte de YEreignis (cf. 106).



544 Besprechungen — Rezensionen - Comptes rendus

Le deuxième chapitre étudie les lectures proposées par Heidegger du

langage dans la métaphysique; l'auteur nous montre que, si pour Heidegger la
théorie artistotélicienne de la signification constitue la « structure classique de la

philosophie occidentale du langage» (158), l'achèvement de cette tradition se

trouve dans les thèses de Humboldt selon lesquelles une définition génétique du
langage implique nécessairement la primauté de la parole sur la langue, et toute
perspective linguistique est totale en ce sens qu'elle ouvre une compréhension
du monde au lieu d'enfermer dans les structures linguistiques (cf. 168-184).
Pour Heidegger tout achèvement signifie qu'une possibilité de compréhension
arrive à son terme, et que c'est à partir de là que peut apparaître la nécessité d'un
autre commencement, en l'occurrence la nécessité de penser « le déploiement de
la parole en tant que parole». (184)

Le troisième chapitre, intitulé « le saut », effectue, si l'on peut dire, le tournant

de la pensée métaphysique à la pensée non-métaphysique. C'est à travers la
conférence La Parole que Greisch signale la difficulté et la complexité de

l'opération de renversement. Il propose un schéma qui exprime bien les aspects
de ce «saut» (234):

Le Dispositif métaphysique :

Enoncé de la transition
\

Accomplissement de la
transition

\
« Résultat » :

Zoon

Qu'est-ce
que «le
vivant »

logon

Qu'est-ce
que « le

logos »

Echon

Que veut dire :

« Avoir »

LA PAROLE PARLE

Ecoute de Ein Winterabend

(Trakl)

Les Mortels Résonance du Silence brauch

La pensée doit se détourner de la définition (métaphysique) pour aller à

l'écoute de la parole, dont un indice est déjà donné dans l'étonnement où
«l'homme se découvre appelé par l'être lui-même dans sa vérité» (273).

Le dernier chapitre, « La dia-chronie du poème », est incontestablement le
plus difficile et le plus délicat. L'auteur veut tenir son pari : « entrer dans le

paysage même de la parole heureuse» (301). Il caractérise la diachronie du

poème par trois thèses:
1. La pensée du langage, développée dans l'Acheminement vers la Parole, est

une pensée de la différence ontologique, mais différence pensée non métaphy-
siquement.

2. Cette pensée achève la recherche heideggérienne d'une «logique
fondamentale» (d'un logos originel), qui est en même temps une «chronologique».

3. C'est le poème qui figure le monde comme déploiement de la différence ;

et lui seul peut être désigné comme parole heureuse (cf. 302).
Ces trois thèses indiquent vers l'ontologie et, par le fait même, vers le lieu de

l'être, la topologie de l'être. Reprenant le schéma heideggérien du carré onto-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 545

logique qui n'est rien d'autre que le dispositif fondamental de la métaphysique
(exposé par Heidegger au quatrième chapitre de YIntroduction à la métaphysique),
Greisch suggère que deux lectures en sont possibles : une lecture dia-chronique et
une lecture synchronique (307):

devoir-être (Sollen)

devenir etre

[DIA]

-paraître (Schein)

SYNCHRO

penser (Âôyoç)

Mais la présentation que fait Heidegger de ce cadre n'a d'autre but que de

signaler son côté restrictifdans la compréhension de l'être ; l'être est ici compris
comme présence permanente. Il faut donc une perspective plus large. Greisch, à

la suite deJean-François Mattei, propose de figurer le chiasme heideggérien par
l'étoile (309) :

1

ARCHÉOLOGIE

Cette figuration permet à Greisch de dire que, d'une part, chaque élément
doit être pensé à partir de YEreignis, de l'avènement de l'être, et que, d'autre

part, le schéma possède une cohérence dont « l'unique lieu de manifestation est
la dia-chronie du poème» (310). Par l'explicitation, à l'aide de textes de
Heidegger, de ce qu'est chacun de ces éléments, il tente de cerner la signification de

YEreignis et de son lien constitutif à la temporalité, montrant comment la



546 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

métaphore devient diaphore, c'est-à-dire Parole heureuse qui «accorde
l'homme à l'être pour en faire son porte-parole » (404).

Cet ouvrage est une lecture intéressante du chemin de pensée de Heidegger ;

c'est surtout la tentative de comprendre Heidegger à la lumière de YEreignis et
de questionner cette pensée non-métaphysique qui refuse de réduire l'être à de

quelconques catégories. C'est encore une timide avancée dans la confrontation
de la pensée de Heidegger avec la question du Dieu chrétien : citant le passage de
saint Jean 4,10 («Si tu savais le don de Dieu... »), Greisch conclut en disant que
cette parole «n'appartient pas à l'économie de la parole heureuse, telle que
l'entend Heidegger» (409). Parole heureuse et Bonne Nouvelle sont-elles
inconciliables au point qu'il faille «penser avec Heidegger contre lui»?

Jacques Schouwey

Guy Bédouelle ; Patrick le Gai : Le « divorce » du Roi Henry VIII. Etudes
et documents. — Genève: Librairie Droz 1987. 476 p.

Cet ouvrage, rédigé par plusieurs collaborateurs qui ont travaillé avec les

Pères Bédouelle et le Gai, s'inspire d'une excellente méthode : il nous offre les

pièces essentielles d'un dossier difficile présenté dans un climat de parfaite
objectivité, sans aucune pointe polémique. Les auteurs laissent parler les
documents. Evidente est l'obstination du Roi pour obtenir gain de cause ; mais on
apprend qu'Henry VIII a manifesté des scrupules avant d'épouser Catherine
d'Aragon, la femme de son frère décédé prématurément, de telle sorte que la
troisième partie du chapitre 2 est intitulée : La bonne foi d'Henry VIII. Certes,
cette « bonne foi » a des limites, car on nous montre que la conscience du Roi fut
moins tourmentée lorsqu'il décide d'épouser Anne Boleyn. Ayant été auparavant

l'amant de la sœur d'Anne, qui s'appelait Marie, il encourait, selon le droit
canon de l'époque, un empêchement d'affinité, obstacle analogue à celui qu'il
évoquait à propos de son mariage avec Catherine.

C'est à la demande du Roi qu'ont été consultées les principales Universités
de ce temps. L'ouvrage nous en transmet les réponses (parfois inédites). L'opinion

de théologiens, catholiques et protestants, nous est aussi présentée.
Quelle est la nature du débat Il porte essentiellement sur la signification de

deux textes du Lévitique qui interdisent à un homme d'épouser sa belle-sœur.
«Tu ne découvriras pas la nudité de la femme de ton frère, c'est la propre nudité
de ton frère» (18,16). Le second texte (20,21) précise le châtiment qui frappe les

transgresseurs : « Ils seront privés d'enfants. » L'Eglise catholique s'était fondée
sur ces deux textes pour formuler l'un des empêchements d'affinité qui
invalident le mariage. Mais la papauté estimait avoir l'autorité suffisante pour
dispenser de cet empêchement. Aussi Jules II avait-il permis qu'Henry VIII
épousât sa belle-sœur, épouse de son frère Arthur décédé. Mais cette dispense
accordée par le Pape était-elle valide Le Roi affirmait que cet empêchement,
reposant sur une interdiction formulée par un texte inspiré, était de droit divin. A
ses yeux donc, l'intervention de Jules II était dépourvue de toute valeur. C'est

pourquoi, précisait Henry VIII, son mariage avec Catherine était nul et leur fille



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 547

Marie, née de leur union, était illégitime. Cette position fondée sur une
interprétation de l'Écriture avait une répercussion politique évidente puisque Catherine

était la tante de Charles Quint.
Mais dans le débat, intervenait aussi l'exégèse d'un autre texte de l'Ancien

Testament, celui de Deut. 25, 5 qui est à l'origine de la coutume du lévirat : «Si
des frères habitent ensemble et que l'un d'eux meure sans avoir de fils, la femme
du défunt n'appartiendra pas à un étranger, en dehors de la famille ; son beau-
frère ira vers elle, la prendra pour femme et fera à son égard son devoir de
beau-frère. » Les partisans de la validité du mariage du Roi avec Catherine
pouvaient s'appuyer sur ce texte puisque le frère d'Henry VIII était mort sans
enfant. (D'ailleurs Catherine avait juré que son premier mariage n'avait pas été

consommé).
La question posée par le «divorce» était donc extrêmement complexe et

parmi les théologiens, il n'existait aucune unanimité. C'est ainsi que les
Universités ont prononcé des jugements contradictoires. Certaines prises de position

ont été influencées par des pressions politiques ou des promesses de

récompenses pécuniaires.
Les théologiens étaient tous d'accord pour proclamer que le décalogue

conservait toute sa valeur dans la Nouvelle Alliance et que l'ensemble des

cérémonies judaïques était devenu caduc. Cependant la question des empêchements

au mariage touche au droit naturel, (l'inceste étant toujours interdit).
Mais l'existence de l'affinité entre un homme et sa belle-sœur crée-t-elle un
empêchement fondé sur le droit divin C'est sur ce point que les théologiens ont
donné des interprétations contradictoires.

Les auteurs de cet ouvrage parlent de certains commentaires «fondamentalistes».

Cependant, j'ai relevé une exégèse qui annonce déjà une problématique
moderne. Ainsi Vitoria estime qu'il faut distinguer en Moïse le législateur

humain qui prend des décisions pour son peuple seulement et le médiateur de la
Révélation divine qui est valable pour tous les temps.

On a aussi relevé, à juste titre, la portée ecclésiale de la controverse. La
position du Roi s'opposait au jugement de la papauté. Elle mettait en cause le

magistère de l'Evêque de Rome et la requête adressée aux Universités fortifiait
les facultés de théologie dans leur prétention de jouer un rôle « magistériel » dans

l'Eglise. Jamais cependant, dans cette controverse, n'apparaît la thèse concilia-
riste qui subordonne l'autorité du pape à celle du Concile.

Une question mériterait d'être reprise. Nous apprenons que «des auteurs et
non des moindres » soutiennent « que compte tenu de ses pouvoirs de <vicarius
Christi>, le Pape pourrait dispenser d'un précepte moral (de droit divin). Il s'agit
cependant là d'une opinion minoritaire défendue par exemple de J. Fisher dans
le contexte polémique de sa réfutation des prétentions d'Henry VIII» (p. 30,

n. 5).

Je me souviens, dans mes lectures, de l'effroi de protestants du XVIe et du
XVIIe siècle, en face de cette thèse qui les renforce dans leur conviction que le

Pape est l'Antéchrist. Cet excellent ouvrage ne pouvait pas s'étendre sur cette
question. Mais le problème devrait être examiné avec la même sérénité que j'ai
trouvée chez les rédacteurs de ce livre.

Georges Bavaud



548 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

François Reckinger : Baptiser des enfants - à quelles conditions Réflexions

théologiques et pastorales. — Louvain, Bruxelles : Nauwelaerts, Vander
1987. 236 p.

Cet ouvrage reproduit l'essentiel de l'étude plus étendue du même sujet en
langue allemande en 1979, intitulée «Kinder taufen — mit Bedacht». Mais,
celui-ci contient, en plus, les derniers développements concernant ce
problème.

Le titre de l'ouvrage évoque immédiatement dans la pensée des lecteurs :

prêtres, laïcs et parents son importance. Puisqu'il a trait à la problématique de la

pratique du baptême des petits enfants, toujours grandissante, spécialement dans
la pratique pastorale.

La préoccupation de l'A. se place donc sur le terrain de la pratique concrète
pastorale, sans pour autant négliger le fondement théologique et dogmatique de

celle-ci.
Parmi les nombreux points avantageux que cette étude offre, d'une part,

c'est la recherche d'un terrain d'entente entre la théologie baptismale avec ses

exigences, et la mise en pratique de ce sacrement avec toutes les difficultés qu'il
rencontre de nos jours. D'autre part, c'est le rapport indubitable entre le
sacrement du baptême et l'ensemble des autres sacrements et pratiques liturgiques,

étant donné que ceux-ci constituent le centre de la vie de l'Eglise.
L'A. étale avec une netteté bien remarquée, dans son introduction, les deux

positions connues jusqu'à présent à l'égard de cette pratique depuis la prise de

position contre celle-ci par K. Barth. La première est celle de l'Eglise catholique
«A » ; tandis que la deuxième est celle de certains théologiens protestants « B ».

L'A. relève que la position «B» pose «de graves problèmes dogmatiques»
(13).

L'A. a divisé son étude en trois parties : la 1re trace toutes les solutions mises

en œuvre jusqu'à nos jours par l'Eglise tant sur le plan pastoral que liturgique,
préconisant le maintien de cette pratique, mais donnant, en même temps, à

celle-ci une meilleure participation de la part des parents des futurs baptisés
(17—36). Ensuite, l'A. expose les différents courants théologiques suggérant la
suppression, comme un principe, le baptême des petits enfants. Décrivant les

arguments de ces courants, l'A. n'a pas manqué de démontrer les désaccords

dogmatique et pastoral de ceux-ci avec l'ensemble de la foi chrétienne.
En outre, l'A. a rejeté les arguments culturel, sociologique et psychologique

favorisant, selon certains théologiens, la remise en question, voire la suppression,

de cette pratique dans sa forme actuelle.
L'A. voit que le fond du problème de cette pratique se trouve à l'intérieur de

l'ensemble de la vie ecclésiale, à savoir: l'éloignement des membres de la
communauté de la vie sacramentelle de l'Eglise, ce qui ne favorise pas du tout
l'éducation dans la foi les petits enfants baptisés. Le problème ne réside donc pas
dans le fait de conférer ou non ce sacrement aux petits enfants, mais de chercher
plutôt les moyens pastoraux adéquats à la situation actuelle de l'Eglise vivante
dans une société, de plus en plus, déchristianisée.

Dans la 2e et la 3e partie, l'A. énonce toute une série de solutions qui vont
dans le sens de sa conception de la sélectivité dans la pratique de ce sacrement,



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 549

tirées de son expérience pastorale, dont il explicite sa position dans cette phrase :

«Nous maintenons le principe du baptême précoce des enfants des parents
vraiment chrétiens ; contre les partisans du statu quo, nous affirmons la nécessité
d'une pastorale sélective de tous les sacrements» (71).

Cette étude représente un intérêt particulier dans le sens où elle veut ouvrir
une perspective vers un double rôle plus prépondérant des instances pastorales
et des parents dans l'éducation de la foi.

Toutefois, la méthode sélective pourra présenter quelques inconvénients

graves dans la pratique, puisqu'elle exige d'établir de critères divisant la
communauté en plusieurs groupes, élargissant ainsi le fossé entre les membres d'une
même communauté et créant plus de problèmes qu'elle veuille résoudre.

Waheed Hassab Alla

Serge Descy: Introduction à l'histoire et l'ecclésiologie de l'Eglise mel-
kite. - Beyrouth, Jounieh (Liban): Ed. Saint-Paul 1986. 110 p. (Histoire de

l'Eglise en Orient II: Antioche).

Die melkitische oder griechisch-katholische Kirche, die sich territorial mit
dem Patriarchat von Antiochien deckt, geht auf ein Schisma im Jahre 1724
zurück. Die Gründe, die dieses Schisma bewirkten, sind einerseits auf
latinisierende Tendenzen zurückzuführen, welche von der Kongregation «De
Propaganda Fide» — die 1622 von Papst Gregor XV. gegründet wurde — und durch
die in die arabischen Länder entsandten Missionare ausgeübt wurden.
Andererseits spielten aber auch eine Menge anderer Momente eine Rolle, die
politischer oder wirtschaftlicher, autonomistischer oder separatistischer Art waren
- etwa der Konflikt um den Vorrang der Stadt Damaskus und Aleppo oder die
Rivalisierung mit der einflußreicheren Schwester an der «Pforte» und die
diesbezüglichen Abhängigkeitsbemühungen seitens des griechisch-orthodoxen
Patriarchats von Antiochien. Doch, wie wir mit Erstaunen feststellen können,
waren wieder einmal mehr in der Geschichte der Kirche recht wenig theologische

Gründe für Differenzen ausschlaggebend (17—24; 33—47).
S. Descy will mit seiner Einführung in die Geschichte und die Ekklesiologie

der melkitischen Kirche keine historische Untersuchung und keine ekklesiolo-
gische Analyse bieten; vielmehr versucht er, anhand geschichtlicher Fakten
aufzuzeigen, welches Konzept die Melkiten von der Einheit der Kirche hatten.
Dabei geht es Descy nicht darum, die verschiedenen Möglichkeiten für eine
«Wiedervereinigung» der Kirchen nach ihren Chancen durchzuspielen,
sondern er möchte auf Grund der doppelten Zugehörigkeit der melkitischen Kirche

zur östlichen und zur westlichen Tradition deren Beitrag — aus ekklesiolo-
gischer Sicht — für die Wiederherstellung der Einheit der Christen, im besondern

der Orthodoxen und der römischen Katholiken, herausarbeiten (11—13).
Damit sieht sich Descy am Ende seiner Studie unumgänglich vor die Frage
gestellt: sind die Uniaten Hindernis oder Brücke für den ökumenischen Dialog?
(86-87; 99).

Anhand der Studie von S. Descy wird deutlich, daß die melkitische Kirche —

und mit ihr wahrscheinlich auch die übrigen mit Rom unierten Kirchen —



550 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

ständig hin und her gerissen waren im Kampf um Autonomie und Behauptung
der eigenen Rechte gegenüber Rom und den Tendenzen der römischen Päpste,
durch Kontrollsysteme und Zentralisation diese Kirchen in größerer Abhängigkeit

zu halten. In dieser Sicht mag es fast paradox erscheinen, daß trotzdem
einerseits Rom daran interessiert war, daß die melkitische Kirche ihre
orientalische Tradition beibehielt — um dadurch den Orthodoxen näher zu bleiben
und die Union zu erleichtern —, und andererseits die Melkiten eine Latinisierung

anstrebten, um sich von den Orthodoxen abzugrenzen (51-56).
Dieser Kampf der melkitischen Kirche, um anerkannt zu sein, war eigentlich

nichts anderes als ein Ringen um ihre eigene Identität. Nicht nur steht sie

zwischen zwei Traditionen, die sich infolge der Trennung weitgehend auseinander

gelebt hatten, sondern dieser Kampf war stets auch die Abspiegelung des

internen Lebens der lateinischen Kirche. So mag die Tatsache Erstaunen
erwecken, daß in der Zeit nach dem großen Schisma von 1054 bis ins 17.
Jahrhundert hinein noch vielerorts eine tatsächliche Gemeinschaft (communion de

fait) zwischen griechischer und lateinischer Kirche weiter bestand, was daran zu
erkennen war, daß gemeinsam Gottesdienst gefeiert und die «communicatio in
sacris» gepflegt wurde (18; 29). Ebensowenig darf es aber verwundern, wenn
dann infolge der Reformation und der Gegenreformation dieses friedliche
Koexistieren mit einem Male rigoros unterbunden wurde — scheinbar eine ganz
«normale» Reaktion: in Zeiten der Krise zieht sich jeder auf seine Tradition
zurück und beginnt, seine eigenen Positionen zu verhärten, womit natürlich die
Türen zum Dialog für einige Zeit verschlossen werden. Konkret hieß das für die
Melkiten : sie rangen unentwegt um die Anerkennung ihrer östlich-orthodoxen
Ekklesiologie, die eine eucharistische ist, und auf Grund ihrer synodalen
Kirchenstruktur standen sie - besonders im 19. Jahrhundert - auf der Seite des

Konziliarismus, d. h. gleichsam als Gegenpol zur Strömung des Ultramontanismus

(24—28; 56—68). Nach dem Ersten Vatikanischen Konzil war ihr Weg
durch ein Schwanken der römischen Päpste gekennzeichnet (69—76), bis zu dem
Zeitpunkt, als das Zweite Vatikanische Konzil (1959) angekündigt wurde. Hier
ist besonders Patriarch Maximus IV. Sayegh zu erwähnen, der dem Konzil
unüberschätzbare Dienste geleistet hat, die sich in der Konstitution über die
Kirche und in den beiden Dekreten über den Ökumenismus und die katholischen

Ostkirchen niedergeschlagen haben (79—91). Er selbst bezeichnete — im
Hinblick auf die Einheit der Christen — die katholischen Ostkirchen als Kirchen
mit transitorischem Charakter (90), und sein Nachfolger, Patriarch Maximus V.
Hakim, erklärte, daß die mit Rom Unierten nicht die Lösung für die
Wiedervereinigung der Christen in Ost und West darstellten, daß sie aber - besonders
auf Grund ihrer langjährigen Erfahrung mit der Kirche von Rom — zu einer
Lösung beitragen könnten (99).

Das Abschlußkapitel (107—110), in dem J. Descj nochmals alle Punkte
zusammenstellt, die aufdem Weg zur Einheitsfindung der Kirchen zu bedenken
sind, gibt uns folgendes Bild: zentralistisch gerichtete Tendenzen, die auf einer
juridischen Basis zur Annahme des Unfehlbarkeits- und universalen
Jurisdiktionsprimates des römischen Papstes verpflichten wollen und die Einheit der
Kirche als eine Unterordnung der einzelnen Kirchen unter eine Gesamtkirche
verstehen, haben wenig Chancen. Die gelebte Erfahrung der melkitischen



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 551

Kirche zeigt indessen, daß die Einheit der Kirche als eine Gemeinschaft
verschiedener Lokalkirchen angesehen werden muß, wobei diese Schwesterkirchen

nach kollegialem Strukturprinzip und unter Anerkennung des Bischofs von Rom
als sichtbares Zeichen der Einheit durch die Gemeinschaft des Glaubens und der
Liebe untereinander verbunden sein sollen. Nur eine solche Gemeinschaft wird
sie denn auch bestärken, sich miteinander zu versöhnen, und durch die
Versöhnung werden sie die Differenzen in der Lehre und der Ekklesiologie zu
überwinden verstehen, damit sie — gestärkt in ihrer inneren Einheit — gemeinsam

vor den Tisch des Herrn treten können.
Ob die mit Rom unierten Christen tatsächlich als Modell für die Einheit

zwischen der orthodoxen und der römisch-katholischen Kirche geltend
gemacht werden können, oder ob sie nur als «Verräter» der orthodoxen Tradition
dastehen, das möge schließlich dahingestellt bleiben. Eines können wir
festhalten : die Geschichte der griechisch-katholischen Kirche zeigt uns mehrere
Prüfsteine auf, die, wenn wir sie auszuwerten verstehen, uns wertvolle
Hinweise für den heutigen ökumenischen Dialog geben. In dieser Hinsicht würden
einzelne Punkte, die in dieser Studie von S. Descy aufgegriffen werden, es

verdienen, noch eingehender ausgearbeitet zu werden.
Maria Brun




	Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

