Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 35 (1988)
Heft: 3
Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Vittorio Hosle: Hegels System. Der Idealismus der Subjektivitit und das
Problem der Intersubjektivitit. 2 Bde. — Hamburg: Felix Meiner 1987,
662 S.

Hosle stellt sich die Aufgabe, Hegels System in seiner Gesamtheit zu ana-
lysieren. Der Band 1 untersucht die Systementwicklung und die Logik bei
Hegel. Nach vorbereitenden Bemerkungen (3-11) werden die historischen
Vorldufer von Hegels Systemidee thematisiert (12-59). Die Ansitze der Trans-
zendentalphilosophie bei Kant, Fichte und Schelling fithren nach Hésle —
konsequent zu Ende gedacht — zum absoluten Idealismus Hegels. Das Letztbe-
griindungsprinzip des Hegelschen Idealismus ist die reine Struktur der sich
denkenden Subjektivitit. Die absolute Idee ist die reflexive Zentralkategorie des
Hegelschen Systems. Die Ansitze der endlichen Transzendentalphilosophie
kénnen als Momente in diese absolute Begriindungsinstanz eingegliedert wer-
den.

Es folgt eine Untersuchung der Hegelschen Systemeinteilung und des Ver-
hiltnisses von Logik und Realphilosophie (60-154). Hosle betrachtet zyklische
und lineare Entsprechungen zwischen Logik und Realphilosophie. Besonders
werden als lineare Entsprechungen der Anfang und das Ende der Logik und der
Realphilosophie untersucht.

Das letzte Kapitel von Band 1 (155-275) analysiert die Logik Hegels. Dieses
Kapitel besteht aus zwei Teilen:

(1) Widerspruch und Methode und (2) der Aufbau von Hegels Logik. In
dem Methodenteil werden reflexive Begriindungen, der Gedanke der bestimm-
ten Negation und pragmatische Widerspriiche betrachtet. Der Teil tiber den
Aufbau von Hegels Logik untersucht besonders die Begriffslogik. Begriff,
Urteil, SchluB3, Objektivitit, Idee des Lebens, theoretische, praktische und
absolute Idee werden thematisiert. Der letzte Abschnitt des ersten Bandes
bringt Uberlegungen zu einer méglichen Erweiterung von Hegels Logik.

Der Band 2 untersucht die Philosophie der Natur und des Geistes bei Hegel.
In dem Kapitel iiber die Hegelsche Naturphilosophie (277-337) wird die Raum-
Zeit-Lehre und die Kategorie des Lebens erortert. In der Darstellung der Phi-
losophie des subjektiven Geistes (338—411) finden sich Ausfithrungen iiber die
Anthropologie, die Phinomenologie und die Psychologie. In dem Psycholo-
gieabschnitt wird auch Hegels Sprachphilosophie besprochen. Dort finden sich
Uberlegungen zu dem Problem des Verhiltnisses von Sprache und Denken und
zu dem Problem des Verhiltnisses von Sprache und Intersubjektivitit.



536 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Das Kapitel iiber die Philosophie des objektiven Geistes (412-587) unter-
sucht eingehend Hegels Rechtsphilosophie. Die Familie, die biirgerliche Ge-
sellschaft und der Staat werden als sozialphilosophische Grundkategorien
betrachtet.

Das letzte Kapitel von Band 2 (588-662) bespricht die Philosophie des
absoluten Geistes. Dieses Kapitel hat zwei Teile: Asthetik und Religionsphi-
losophie. In den religionsphilosophischen Uberlegungen wird das Christentum
als Religion der Intersubjektivitit gewiirdigt.

Hésles Buch ist beeindruckend, weil alle wichtigen Themen der Hegelschen
Philosophie erértert werden. Ferner zeichnet sich das zu besprechende Buch
durch sehr klare Formulierungen aus. Eine neue Idee Hosles ist der Versuch,
des Hegelsche Kategoriensystem um den Gedanken der Intersubjektivitit zu
erweitern. Hieraus wiirde sich eine neue Metaphysik der Intersubjektivitat
ergeben, die mit den intersubjektivitits-theoretischen, d.h. sprachphilosophi-
schen, transzendental-pragmatischen und wahrheits-theoretischen Ansitzen
unseres Jahrhunderts zu vermitteln wire.

RUDIGER BRAUCH

Pierre Hadot: Exercices spirituels et philosophie antique. Deuxi¢me édi-
tion revue et augmentée. — Paris: Etudes augustiniennes 1987. 254 S,

Uber die erste Auflage dieses iiberaus anregenden und in jeder Hinsicht
bedeutsamen Buches (Paris 1981) wurde in dieser Zeitschrift bereits ausfiihrlich
berichtet (vgl. Ruedi Imbach, Philosophie als geistliche Ubung. Zu einem Aufsatz-
band von Pierre Hadot, FZPT 30 (1983) 180-187; vgl. ebenfalls ders., La
philosophie comme exercice spirituel, in: Critique, n°® 454 (mars 1985) 275-283).
Die hier anzuzeigende zweite Auflage wird erginzt durch drei neue Beitrige, die
unter dem Titel stehen La legon de la philosophie antique (197-233), ein Nachwort
zur zweiten Auflage (235-239), Addenda und Corrigenda und eine Bibliogra-
phie, in welcher neuere Arbeiten zur Thematik verzeichnet werden. Diese
Zusitze rechtfertigen eine knappe Information, zumal in diesen Aufsitzen neue
Perspektiven einer «lebendigen Wiederentdeckung der antiken Erfahrung»
(233) zur Sprache kommen.

In der Antrittsvorlesung am Collége de France (L’histoire de la pensée hel-
lénistique et romaine, 197-216) skizziert Hadot sein historiographisches Pro-
gramm, welches eine Erforschung der philosophia in der hellenistischen und
romischen Welt intendiert. Hadot, dessen Konzeption der Philosophiege-
schichte sich Pierre Courcelle verpflichtet weil3 (vgl. 198-200), will die frag-
liche Periode als Ganzes erfassen (vgl. 203), um das Wesen der Philosophie und
des Philosophierens zu sichten (vgl. 204). Als zentrale Momente erwihnt er
nicht nur die Azopie des Philosophen (205), sondern ebenfalls die philosophi-
sche Lebensweise, welche vor allem durch die beiden geistlichen Ubungen der
Selbstkontrolle und der Meditation geférdert wird (vgl. 206). Das Wesen des
Philosophierens in der Antike kann aber ohne eine besondere Aufmerksamkeit
fir die konkreten Bedingungen, in denen es sich vollzog, nicht angemessen
gewiirdigt werden. Dazu gehéren u.a. die Beziehungen der Texte zur Miind-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 537

lichkeit (209), zu den verschiedenen Lehrmethoden (210), den Adressaten
(211). Auf wenigen Seiten gelingt diesem klaren und gut verstindlichen Text
eine paradigmatische Darstellung wesentlicher Aspekte der antiken Philoso-
phie wie auch des Sinnes ihrer Erforschung in der heutigen Zeit.

In einem weiteren Aufsatz, La philosophie comme maniére de vivre (217-227),
werden die Grundziige des antiken philosophein synthetisch zusammengefaf3t. In
der Antike bestand das Philosophieren in einer Existenzweise, die das ganze
Leben erfal3t und verwandelt: La philosophie était une méthode de progrés spirituel
qui exigeait une conversion radicale, une transformation radicale de la maniére d’étre
(218). Diese Transformation bewirkt im Subjekt sowohl Seelenruhe (azaraxia)
wie auch innere Freiheit (autarkeia) (vgl. 218-219). Das aktive, durch stindige
Einiibung unterstiitzte Philosophieren unterscheidet sich vom philosophischen
Diskurs (vgl. 220): Es ist eine Lebenskunst, eine Lebensweise, eine Technik des
geistigen Lebens. Im Mittelalter geht dieses Verstindnis der Philosophie ver-
loren. Es entsteht die Kathederphilosophie, die Philosophie als universitire
Disziplin: /a philosophie devient donc une activité purement théorique et abstraite, elle
n’est plus une maniére de vivre (223). In der Erinnerung an diese antike Weise des
Philosophierens, die den Menschen aufruft, sich selbst zu verindern, erblickt
Hadot /a legon de la philosophie antique (227), die auch der leider allzu friih
verstorbene Michel Foucault in seinen beiden letzten Werken zur antiken
Deutung der Sexualitit vernommen hatte. In einer kurzen Notiz wird der
Dialog mit Foucault aufgegriffen (229-233). Die Konvergenz von Foucault’s
Interpretation der Philosophie als Arbeit des Subjekts an sich selbst (travail de
soi sur soi) mit den von Hadot entwickelten Perspektiven kann nicht geleugnet
werden, allerdings vermeidet Foucault den Begriff der Wezsheit ebenso, wie er
nie von der fir die antiken Denker erstrebenswerten Seelenruhe spricht
(vgl. 231).

Im Nachwort zur zweiten Auflage setzt sich Hadot mit einigen Rezensenten
auseinander. Er beantwortet namentlich die Fragen, welche ich in meiner
Rezension aufgeworfen hatte. Besonders wichtig und tiberzeugend scheint mir
die Antwort zum Zusammenhang zwischen philosophischer Bekehrung und
Sorge fiir die Gerechtigkeit: Dans I’Antiquité, les efforts de transformation du sujet
€tatent toujours liés a un effort de transformation des rapports bumains. La pratique de
la justice était un élément capital de la vie philosophigue (236, vgl. dazu ebenfalls die
Bemerkungen 227). Klirend sind ebenfalls die Hinweise zum Verhiltnis von
Religion und Philosophie (237-238), die verdeutlichen, dal3 ein Verstindnis
des Philosophierens, wie Hadot es interpretiert — da es eine ganzheitliche
Haltung impliziert, die sich allein auf die Vernunft beruft — letzten Endes die
Religion entweder in sich aufhebt oder zu ihr in Konkurrenz treten muB
(vgl. 238). Diese Sachlage erklirt auch die von Hadot mehrmals erwihnte
Umwandlung der Philosophie im Mittelalter (vgl. dazu 222-223). Ich hatte
bereits in meiner ersten Rezension darauf hingewiesen, dafl der beschriebene
ProzeB3 — die Entstehung einer Universititsphilosophie im Sinne einer abstrakt-
theoretischen Titigkeit — vielschichtig sei. Hadot anerkennt dies (236) und
weist namentlich auf den monastischen Gebrauch des Wortes philosophia hin
(vgl. 222-223). In diesem Zusammenhang verdient aber auch die spitmittelal-
terliche Kritik an der Schulphilosophie Interesse. Da an den Universititen in



538 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

erster Linie Aristoteles kommentiert wurde, gestaltet sich diese Kritik, die
mindestens indirekt ein ganzheitlicheres Philosophieren fordert, als Kritik an
der Philosophie des Aristoteles. In Petrarcas Invektive De sui ipsius et multorum
ignorantia wird der rein theoretische Ansatz ausdriicklich kritisiert: Omnes mora-
les, nisi fallor, Aristotilis libros legi, quosdam etiam audivi, et antequam hec tanta
detegeretur ignorantia, intelligere aliquid visus eram, doctiorque his forsitan nonnun-
quam, sed non — qua decuit — melior factus ad me redii, et sepe mecum et quandoque cum
alits questus sum tllud rebus non impleri, quod in primo Ethicorum philosophus idem ipse
prefatus est, eam scilicet philosophie partem disci, non ut sciamus, sed ut boni fiamus.
Video nempe virtutem ab illo egregie diffiniri et distingui tractarique acriter, et que
cuique sunt propria, seu vitio, seu virtuti. Que cum didici, scio plurimum quam sciebam ;
idem tamen est animus qui fuerat, voluntasque eadem, idem ego (Opere latine, a cura di
Antonietta Bufano, II, Torino 1975, 1106). Der italienische Dichterphilosoph
bemingelt, daB die Philosophie des Stagiriten das Selbst nicht verindere. Auch
innerhalb der Universitit werden Stimmen laut, die ein alternatives Denken
fordern. Nicolaus von Autrecourt wurde anliBlich seiner Verurteilung vorge-
worfen, er habe gesagt: quod aliqui student in Aristoteli et commentatore usque ad
etatem decrepitam, et propter eorum sermones logicos deserant res morales et curam boni
communis (Nicolaus von Autrecourt, Briefe, neu hg. von Ruedi Imbach und
Dominik Perler, Hamburg 1988, 84). Diese beiden Beispiele belegen, dal3 im
spiteren Mittelalter der Philosoph als Prototyp eines abstrakten Philosophierens
betrachet wurde.

Das Buch von Hadot, in der zweiten Auflage noch reichhaltiger als in der
ersten, enthilt wesentliche Einsichten zur Geschichte und Gegenwart der Phi-
losophie: eine faszinierende Vergegenwirtigung des antiken Denkens!

RueDI IMBACH

Mitteilungen und Forschungsbeitrige der Cusanus-Gesellschaft, Band
17. — Mainz: Matthias Griinewald Verlag 1986, 304 S.

Der 17. Band der MFCG ist drei Hauptthemen gewidmet : Der Handschrif-
tenforschung, der historischen Einordnung und systematischen Cusanus-Inter-
pretation und der Wirkungsgeschichte des Nikolaus von Kues.

Vorangestellt sind ihnen die Mitteilungen aus dem Leben der Cusanus-
Gesellschaft von H. Gestrich (9-12) sowie aus dem Institut fiir Cusanus-For-
schung und dem wissenschaftlichen Beirat von R. Haubst (12-17). Beide Auto-
ren informieren iiber Aktivititen und Ereignisse in den Jahren 1982-1985.
R. Haubst gibt dariiber hinaus fiir das Jahr 1986 geplante Veranstaltungen
bekannt.

Das Kapitel <Aus der Handschriftenforschung» beginnt mit einem Beitrag
H. Hallauers <««Habent sua fata libellin. Von der Mosel zur Themse: Hand-
schriften des St.-Nikolaus-Hospitals in der Bibliotheca Harleiana. Vorlaufiger
AbschluB3 des « Kritischen Verzeichnisses der Londoner Handschriften aus dem
Besitz des Nikolaus von Kues» (21-40), der mit einer Ubersicht iiber die
Kueser Codices in der British Library (41-44) schlief3t. Es folgt ein Anhang iiber



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 539

Cusana in Handschriften der British Library (45-56). Mit diesem Artikel bringt
Hallauer die frithen Forschungen A. Krchnaks, E. Danzers, ]. Kochs, R.
Haubsts (MFCG 3, 5) und seine eigenen umfangreichen Studien (MFCG 7, 8,
10, 15) zu einem vorldufigen AbschluBl. Er faBt die Forschungsergebnisse
zusammen und zeigt auf, wie ehemalige Kueser Handschriften in den Besitz der
Griinder der Harleian Library, Robert und Edward Harley, gelangten.

R. Haubst informiert in seinem Artikel <Zu den fiir die kritische Edition der
Cusanus-Predigten noch offenen Datierungsproblemen» (57-88) iiber Fragen
der Chronologie bei der Edition der cusanischen Predigten. Er kniipft an das
Verzeichnis J. Kochs (CT I 7) und seine eigenen Untersuchungen an (Opera
omnia XVI, MFCG 6, 7) und legt eine Liste der neuen Predigt-Zihlung (h XVI
bis h XIX) vor. AbschlieBend kommt er zu dem SchluB3, daf die Predigten
291-294, die Koch fiir authentisch hielt, als spuria anzusehen sind.

Im anschlieBenden Beitrag sind H. Hallauer und R. Haubst <Auf den Spuren
eines Autographs von Predigten und Werken des Nikolaus von Kues aus der
Brixener Zeit ?> (89-95). H. Hallauer untersucht <Marginalien in einem Druck
der « Opera omnia» der Franziskaner-Bibliothek zu Trient> (89-93), R. Haubst
bietet einen <Nachtrag zur Datierung einiger Predigten aus der Brixener Zeit)
(93-95).

K. Reinhardt beschreibt in seiner Untersuchung <Eine bisher unbekannte
Handschrift mit Werken des Nikolaus von Kues in der Kapitelsbibliothek von
Toledo» (96—133) duBlere Daten, Herkunft und Inhalt der Handschrift Toledo,
Kapitelsbibliothek Cod. 19-26. Die Bedeutung der Handschrift, die aus der
Sammlung Pierleonis von Spoleto stammt (vgl. MFCG 16 [1984] 115) und 12
cusanische Werke enthilt, zeigt sich nach Reinhardt vor allem in ihrer Uber-
lieferungs- und Wirkungsgeschichte. In einem Anhang befindet sich die <Trans-
kription der Vorform von De mathematica perfectione nach To Fol. 188r-191r>
(134-141).

E. Meuthen, der 1970 die editio princeps des Dialogus concludens Amedistarum
errorem ex gestis et doctrina concilii Basiliensis auf der Basis einer Handschrift
herausgab, stellt in seinem Artikel <Zwei neue Handschriften des Dialogus
concludens Amedistarum errorem ex gestis et doctrina concilii Basiliensis (mit einem
gleichzeitigen Traktat des Louis Aleman): GieBen, Univ.-Bibl. 796, und:
Wiirzburg, Univ.—Bibl. M. ch. f. 245> (142-152) eine zweite Handschrift vor,
beschreibt sie und vergleicht die Lesarten beider Handschriften.

H. Hallauer ediert in seinem Beitrag <Ein A/tes Testament des Nikolaus von
Kues in Bamberg?» (153—154) eine bisher unbekannte Laudatio des Nikolaus
von Kues.

Das Kapitel <Zur historischen Einordnung und systematischen Interpreta-
tion> beginnt mit einer Untersuchung von T. E. Morrissey tber <Cardinal
Zabarella and Nicholas of Cusa. From Community Authority to Consent of the
Community> (157-176). Morrissey, dessen Artikel auf einem 1983 in Kalama-
zoo/Michigan gehaltenen Vortrag beruht, vergleicht die politischen Ideen von
Kardinal Zabarella mit denen von Cusanus, insbesondere die in De scismate
behandelte Idee von der Autoritit der Gemeinschaft mit der in De concordantia
catholica entwickelten consensus-Theorie.



540 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

G. von Bredow, bekannt fiir ihre Studien iiber mittelalterlichen Platonis-
mus, skizziert in ihrem Beitrag <Nikolaus von Kues und die Alchemie. Ein
Versuch» (177-187) die Benutzung alchemistischer Ideen in den Predigten des
Cusanus.

K. Kremer gibt in <Gott — in allem alles, in nichts nichts. Bedeutung und
Herkunft dieser Lehre des Nikolaus von Kues» (188-219) einen geistesge-
schichtlichen Durchblick und eine spekulative Interpretation cusanischen Den-
kens. Als Antrittsvorlesung anliBlich der Ernennung zum Honorarprofessor
des Fachbereichs I der Universitit Trier gehalten, analysiert der Beitrag die
metaphysische Bedeutung und die historischen Quellen dieses in cusanischem
Schrifttum oftmals variierten Diktums.

Das dritte Kapitel <Zur Wirkungsgeschichte des Nikolaus von Kues>
beginnt mit K.-H. Kandler, <(Nikolaus von Kues als zestis veritatis. Beitrag eines
evangelisch-lutherischen Theologen zur Wirkungsgeschichte von De pace fider»
(223-234). Er behandelt in seinem Beitrag die Rezeption und Interpretation
von De pace fidei, insbesondere des 16. Kapitels (Frage der Rechtfertigung), bei
J. Kymeus und M. Flacius Illyricus. Von diesem gibt er im Anhang (234) einen
Text wieder.

Fr. Nagel, bekannt durch seine in der Buchreihe der Cusanus-Gesellschaft
erschienene Studie <Nicolaus Cusanus und die Entstehung der exakten Wis-
senschafty (Miinster 1984), zeigt in seinem Artikel <Nicolaus Cusanus zwischen
Ptolemius und Kepler» (235-250), der auf einen 1984 im Geburtshaus des
Cusanus gehaltenen Vortrag zuriickgeht, die Relevanz des Nikolaus von Kues
fiir die Genesis des modernen astronomischen Weltbildes auf. Nikolaus kann
insofern als Uberwinder des ptolemiischen Weltbildes und Wegbereiter einer
neuen Naturwissenschaft gelten, als er Kopernikus und Kepler die metaphysi-
schen Grundlagen fiir einen neuen Begriff des Universums lieferte.

Ein weiterer Beitrag von Fr. Nagel, <Nicolaus Cusanus in der Sicht Ale-
xander von Humboldts» (251-256), versucht das Cusanus-Bild Alexander von
Humboldts anhand seiner Schrift <Entwurf einer physischen Weltbeschreibungy zu
rekonstruieren. Der Band schlie3t mit Buchbesprechungen (257-289), einem
Register (290-300) und einem Handschriftenverzeichnis (301-304).

CHARLES LOHR

The Virtues. Contemporary Essays on Moral Character. Ed. by Robert B.
Kruschwitz and Robert C. Roberts. — Belmont, California: Wadsworth Publi-
shing Company 1987. 263S.

Um es gleich vorwegzunehmen: Die gegenwirtige Ethikdiskussion steckt
nicht in einer Sackgasse, aus der sie nur eine neue Tugendethik befreien kénnte.
Dies ist nimlich die Botschaft des 1981 erschienenen Buchs « After Virtue» von
Alasdair Maclntyre. Dieser falsche Eindruck, auf den Ruinen der bisherigen
normativen Ethik miisse sich nun die Bliite einer Tugendethik entfalten, wird
befestigt durch die Einleitung der Herausgeber des Sammelbandes <The Vir-
tues. Contemporary Essays on Moral Character>. Robert B. Kuschwitz und



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 541

Robert C. Roberts begniigen sich mit einem naiven Referat der Thesen und
Positionen von Anscombe und Maclntyre. Uberdies enthilt der Band einen
Auszug aus dem 17. Kapitel des genannten Buchs von Maclntyre, in dem erden
Gerechtigkeitstheoretikern Rawls und Nozick vorrechnet, dal sie die grundle-
gende Intuition des Verdienstes vernachlissigten. Die harsche, zum Teil ver-
nichtende Kritik, die an Maclntyres extrem irrefiihrender Prisentation der
Ideen- und Sozialgeschichte, an seiner stereotypen Gegeniiberstellung von
Moderne und Vormoderne, seiner Verfallsgeschichte von Tradition und
Gemeinschaft, seiner unklaren Diagnose einer «emotiven Kultur» und seinen
fragwiirdigen Therapievorschligen geiibt wurde, wird zwar in der Bibliographie
unter einer eigenen Rubrik dokumentiert, aber in der Einleitung nicht ausge-
wertet.

Die Zusammenstellung von siebzehn neueren Beitrigen, die beziiglich ihrer
Originalitit und argumentativen Dichte sehr heterogen sind, hinterlif3t ein
chaotisches Bild. Der Mangel an Ordnung und Stringenz, den dieses Sammel-
werk mit dem Buch von Maclntyre gemeinsam hat, wird kaum ausgeglichen
durch kurze Einleitungstexte der Herausgeber und eine umfangreiche, thema-
tisch gegliederte Bibliographie.

Tugendethik — es ist auch von Charakter- oder Haltungsethik die Rede — ist
meines Erachtens nicht die groBBe Alternative zur Ethik der Prinzipien, Pflich-
ten, Regeln und Rechte. Zwar bilden die Tugenden ein wichtiges Element der
Ethik neben anderen. Sie entsprechen verwandten Pflichten. Die Tugend des
Wohlwollens entspricht z. B. der Pflicht zur Wohltitigkeit, die Tugend der
Fairnef3 der Pflicht zur Gerechtigkeit usw. Diese Korrespondenz zwischen
Tugenden und Pflichten ist zwar nicht immer eine Eins-zu-eins-Korrelation —
die Tugend der Freundlichkeit kann sich etwa in der Erfiillung mehrerer
Pflichten oder Verhaltensma@Bstibe duflern. Doch grundsitzlich driicken Pflich-
ten, Rechte und Tugenden nur verschiedene Aspekte desselben Wert- und
Normstandards aus.

Voraussetzung einer Theorie der Tugenden ist eine klare Definition. Die
Aufgabe der Definition wird aber striflich vernachlidssigt. Es ist meist unklar, ob
sich die Autoren an den recht prignanten Begriff der hexis von Aristoteles
halten oder nicht. Tugenden werden als Fihigkeiten oder Eigenschaften, als
Dispositionen oder Haltungen, als Charaktermerkmale oder herausragende
Persénlichkeitsqualititen angesprochen. Fiir Derek L. Phillips ist Tugend eine
Disposition, zu fithlen und zu handeln (32). Fiir Robert B. Louden dagegen sind
Tugenden in Erinnerung an Aristoteles (oder, wie es wohl heilen miifite, in
Erinnerung an den Neointuitionismus eines W. D. Rof3) nicht nur « Dispositio-
nen, sich auf spezifische Weise zu verhalten, fiir die immer Regeln und Prin-
zipien angefithrt werden kénnen. Zusitzlich involvieren sie Fihigkeiten der
Wahrnehmung und Artikulation, situationsspezifisches <know-how> ...» (70).
Robert C. Roberts verteidigt die Definition mindestens einiger Tugenden als
Geschicklichkeiten gegen mehrere Einwinde (129). Lester H. Hunt skizziert
eine interessante Klassifikation von Tugenden, welche aber eine Definition
voraussetzt, und nicht leistet. Fiir Iris Murdoch ist Tugend korrekte moralische
Vision, d. h. tiuschungs- und selbsttiuschungsfreier Zugang zur Wirklichkeit —
sie ist der Auffassung, daB3 es eine Aufgabe ist, die Welt zu sehen, wie sie ist — und



542 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

nicht etwa eine banale Selbstverstindlichkeit (92). Offensichtlich haben solche
«Definitionen» bereits den Ubergang zur 7heorie der zentralen Funktion von
Tugenden vollzogen. Das Geschift der Definition wird meistens nicht ernst
genommen. Uberdies wird die Untersuchung zwischen moralischen, nicht-
moralischen und moralisch kontraproduktiven Tugenden vernachlissigt — eine
Unterscheidung, welche von Michael Slote in Partien seines Buches behandelt
wird, welche nicht in den Sammelband aufgenommen wurden.

Was nun die Konzeption einer Tugendethik betrifft, lassen sich drei Thesen
unterscheiden. Die schwichste These besagt, da3 Tugendbegriffe irreduzible
Begriffe sus generis sind, die ein eigenes Studium erfordern und rechtfertigen.
Diese These ist zugleich die verniinftigste, doch wird sie nirgends ausdriicklich
formuliert und behandelt.

Eine zweite These besagt, Tugendethik sei auf Tugend begriindete Ethik.
Tugendbegriffe haben demnach Begriindungsprioritit; sie gelten als fundamen-
tal. Diese stirkere These wird oft mit der schwicheren vermischt. Dabei wird
libersehen, dal3 die Begriffe von Pflichten und Rechten ebenso irreduzible
Normbegriffe sind, welche in ihrer Eigenart und Funktion durch Tugendbe-
griffe nicht zu ersetzen sind. Uberdies 148t die erste und schwichere These die
Moéglichkeit der Korrespondenzen zwischen den verschiedenartigen Norm-
und Wertbegriffen bestehen. Die zweite These ist dagegen restriktiver — sie
erlaubt zwar immer noch, daB innerhalb einer Tugendethik Pflichten und
Rechte figurieren, aber es handelt sich dabei nur um abgeleitete oder sekundire
Begriffe.

Die stirkste These dagegen lautet, daB3 Tugend der einzige moralische
Wert- oder Normbegriff sei. Die Gestalt einer vollstindigen Ethik wire daher
ein vollstindiger Tugendkatalog. Pflichten und Rechte wiren nicht nur sekun-
dire Begriffe, sondern eigentliche Pseudobegriffe.

Sogenannte Tugendethiken schwanken aber nicht nur hinsichtlich ihrer
Stellungnahme zu den drei Thesen, sondern auch angesichts der Alternative
von Tugendmonismus und Tugendpluralismus. Diese Alternative ist indiffe-
rent in bezug auf die Stellungnahme zu den drei Thesen. Ein Tugendmonist, fiir
den es nur eine einzige (fundamentale) Tugend gibt, z. B. die Tugend der
Gerechtigkeit (vgl. Phillips 32), kann drei Thesen vertreten: Die Ethik der
Pflichten und Rechte ist erginzungsbediirftig — sie mufB das irreduzible Moment
einer Tugend der Gerechtigkeit inkorporieren; die normative Ethik ist begriin-
dungsbediirftig — sie muB3 aus der Tugend der Gerechtigkeit «abgeleitet» wer-
den, d. h. die normative Ethik ist als konsequente Tugendethik auf eine einzige
Tugend begriindete Ethik; die extremste These verlangt die vollstindige Erset-
zung und Abl6sung aller Wert- und Normbegriffe durch die Tugend der
Gerechtigkeit. Eine konkurrierende Ethik, die in einer einzigen Tugend
besteht, wire eine «reine Liebesethik». Sie teilt alle Schwichen sogenannter
Situationsethiken.

Die grundsitzlichen Fragen der Definition und systematischen Gestalt
einer Tugendethik kommen in diesem Band zu kurz. Stattdessen findet der
Leser zahlreiche Anregungen zur Moralpsychologie.

JEAN-CLAUDE WoOLF



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 543

Jean Greisch: La parole heureuse. Martin Heidegger entre les choses et les
mots. — Paris: Beauchesne 1987, 419 p. (Bibliothéque des archives de philoso-
phie N.S. 47).

Cet ouvrage a été présenté par son auteur comme these de doctorat a la
Faculté de philosophie de I'Institut catholique de Paris en 1985. En parlant de
«parole heureuse», Jean Greisch ne cherche pas a lancer un défi a la problé-
matique de la philosophie comme «parole malheureuse»; il énonce plutét la
theése que «’expérience heideggérienne de la parole doit étre comprise comme
expérience d’un dire et d’un penser qui chemine vers I’essence de la parole» (7).
La lecture qu’il nous propose repose sur un pari herméneutique consistant a
«essayer de penser avec Heidegger contre lui» (405). L’ensemble du chemine-
ment de pensée de Heidegger aboutit a I’ Acheminement vers la Parole, qui n’est ni
un simple recueil de textes tardifs, ni une «philosophie du langage» plus ou
moins obscure, mais «le véritable titre pour son chemin de pensée en son
intégralité, désignant la véritable « cause » de sa pensée, telle qu’elle parvienta la
fin 2 se comprendre elle-méme (...) (12). Cette derniere philosophie est ainsi,
selon Greisch, une «philosophie premiere », 'episteme zétoumene (13). Dés Sein
und Zeit, la pensée de Heidegger ne cesse de s’orienter vers la parole en son étre
méme, c’est-a-dire la parole en tant que parlante; et c’est dans I Acheminement
vers la Parole qu’est indiqué le /fex ou parle la parole: le poéme. Vouloir penser
avec Heidegger suppose ainsi qu'on en vienne 2 ce lieu, et cela engage — entre
autres — trois grands paris herméneutiques:

1. Il faut d’abord accepter de lire Heidegger 4 rebours, a partir de sa derniére
pensée, qui est aussi philosophie premiere. Si la lecture génétique permet de
comprendre son chemin de pensée comme un chemin dazs la phénoménologie
qui aboutit 2 une transmutation phénoménologique de la langue, la lecture a
rebours ouvre la voie 2 la compréhension de ce qui est en jeu dans ’ensemble de
sa pensée: la chose elle-méme comme parole qui parle.

2. 1l faut aussi admettre la validité des auto-interprétations de Heidegger.
Toutes ses interprétations du tournant, congu d’abord comme événement du
passé, mais pas encore pensé — retournement du titre de Sein und Zeit en Zeit und
Sein —, mais aussi comme tournant dans la question de I’étre elle-méme, doivent
étre prises en compte, si ’'on veut comprendre le concept clé de la pensée
post-métaphysique: I’Ereignis.

3. Les deux premiers postulats en entrainent un troisi¢me : la disqualifica-
tion de la distinction d’un premier et d’'un second Heidegger. Il serait alors
préférable de parler de trois moments de la pensée heideggérienne, désignés par
les expressions «sens de ’étren, «vérité de I'étre» et «localité de I'étre»
(23).

Décrivant, dans un premier chapitre, les «destins de la différence », Greisch
part de cette rencontre décisive du penseur allemand avec la phrase d’ Artistote
sur les multiples significations de I’étre. Il montre également comment la phé-
noménologie a conduit Heidegger dans ses réflexions ontologiques et I’a aidé a
‘méditer la différence de I’étre et de I’étant. Dés les cours de 1943, Heidegger voit
en Héraclite et Holderlin des penseurs non-métaphysiques, et c’est a cette
époque que se prépare, selon Greisch, la découverte de I’Ereignis (cf. 106).



544 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Le deuxieme chapitre étudie les lectures proposées par Heidegger du lan-
gage dans la métaphysique; I'auteur nous montre que, si pour Heidegger la
théorie artistotélicienne de la signification constitue la «structure classique de la
philosophie occidentale du langage » (158), 'achévement de cette tradition se
trouve dans les theses de Humboldt selon lesquelles une définition génétique du
langage implique nécessairement la primauté de la parole sur la langue, et toute
perspective linguistique est totale en ce sens qu’elle ouvre une compréhension
du monde au lieu d’enfermer dans les structures linguistiques (cf. 168—184).
Pour Heidegger tout achévement signifie quune possibilité de compréhension
arrive 4 son terme, et que c’est a partir de la que peut apparaitre la nécessité d’un
autre commencement, en ’occurrence la nécessité de penser «le déploiement de
la parole en tant que parole». (184)

Le troisieme chapitre, intitulé «le saut», effectue, si I'on peut dire, le tour-
nant de la pensée métaphysique a la pensée non-métaphysique. C’est a travers la
conférence La Parole que Greisch signale la difficulté et la complexité de
'opération de renversement. Il propose un schéma qui exprime bien les aspects

de ce «saut» (234):

Le Dispositif métaphysique : Zoon logon Echon
Qu’est-ce Qu’est-ce Que veut dire:
que «le que «le «Avoir»?
vivant ?» logos ?» |

Enoncé de la transition LA PAROLE PARLE |

Accomplissement de la Ecoute de Ein Winterabend |

transition (Trakl) |

«Résultat»: Les Mortels Résonance du Silence BRAUCH

La pensée doit se détourner de la définition (métaphysique) pour aller a
I’écoute de la parole, dont un indice est déja donné dans ’étonnement ou
«I’homme se découvre appelé par I’étre lui-méme dans sa vérité» (273).

Le dernier chapitre, « La dia-chronie du poe¢me», est incontestablement le
plus difficile et le plus délicat. L’auteur veut tenir son pari: «entrer dans le
paysage méme de la parole heureuse» (301). Il caractérise la diachronie du
poeme par trois theses:

1. La pensée du langage, développée dans I’ Acheminement vers la Parole, est
une pensée de la différence ontologique, mais différence pensée non métaphy-
siquement.

2. Cette pensée acheve la recherche heideggérienne d’une «logique fonda-
mentale» (d’un Jogos originel), qui est en méme temps une «chronologique ».

3. C’est le poeme qui figure le monde comme déploiement de la différence ;
et lui seul peut étre désigné comme parole heureuse (cf. 302).

Ces trois theses indiquent vers 'ontologie et, par le fait méme, vers le lieu de
I’étre, la topologie de I’étre. Reprenant le schéma heideggérien du carré onto-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 545

logique qui n’est rien d’autre que le dispositif fondamental de la métaphysique
(exposé par Heidegger au quatrieme chapitre de I’/ntroduction a la métaphysique),
Greisch suggere que deux lectures en sont possibles : une lecture dia-chronique et
une lecture synchronique (307):

devoir-étre (Sollen)

devenir =——  étre —=paraitre (Schein)
SYNCHRO
[DIA] l d

penser (AOYOQ)

Mais la présentation que fait Heidegger de ce cadre n’a d’autre but que de
signaler son coté restrictif dans la compréhension de I’étre ; I’étre est ici compris
comme présence permanente. Il faut donc une perspective plus large. Greisch, a
la suite de Jean-Francois Mattei, propose de figurer le chiasme heideggérien par
I’étoile (309):

1
ARCHEOLOGIE

7 \
/ \

/ EREIGNIS \
! ECLAIRCIE \

2 ODOLOGIE HESTIOLOGIE 3

5 ESCHATOLOGIE SOTERIOLOGIE 4

Cette figuration permet a Greisch de dire que, d’une part, chaque élément
doit étre pensé a partir de I’Ereignis, de 'avénement de I’étre, et que, d’autre
part, le schéma posseéde une cohérence dont «'unique lieu de manifestation est
la dia-chronie du poeéme» (310). Par I’explicitation, a I’aide de textes de Hei-
degger, de ce qu’est chacun de ces éléments, il tente de cerner la signification de
I’Ereignis et de son lien constitutif a la temporalité, montrant comment la



546 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

métaphore devient diaphore, c’est-a-dire Parole heureuse qui «accorde
I’homme a I’étre pour en faire son porte-parole» (404).

Cet ouvrage est une lecture intéressante du chemin de pensée de Heidegger;
C’est surtout la tentative de comprendre Heidegger a la lumiere de I’Ereignis et
de questionner cette pensée non-métaphysique qui refuse de réduire ’étre a de
quelconques catégories. C’est encore une timide avancée dans la confrontation
de la pensée de Heidegger avec la question du Dieu chrétien: citant le passage de
saint Jean 4,10 («Si tu savais le don de Dieu...»), Greisch conclut en disant que
cette parole «n’appartient pas a ’économie de la parole heureuse, telle que
'entend Heidegger» (409). Parole heureuse et Bonne Nouvelle sont-elles
inconciliables au point qu’il faille « penser avec Heidegger contre lui»?

JacQuEs ScHOUWEY

Guy Bédouelle; Patrick le Gal: Le «divorce » du Roi Henry VIIIL. Etudes
et documents. — Geneve: Librairie Droz 1987. 476 p.

Cet ouvrage, rédigé par plusieurs collaborateurs qui ont travaillé avec les
Péres Bédouelle et le Gal, s’inspire d’une excellente méthode: il nous offre les
pieces essentielles d’un dossier difficile présenté dans un climat de parfaite
objectivité, sans aucune pointe polémique. Les auteurs laissent parler les docu-
ments. Evidente est 'obstination du Roi pour obtenir gain de cause; mais on
apprend qu’Henry VIII a manifesté des scrupules avant d’épouser Catherine
d’Aragon, la femme de son frere décédé prématurément, de telle sorte que la
troisiéme partie du chapitre 2 est intitulée: La bonne foi d’Henry VIII. Certes,
cette «bonne foi» a des limites, car on nous montre que la conscience du Roi fut
moins tourmentée lorsqu’il décide d’épouser Anne Boleyn. Ayant été aupara-
vant ’amant de la sceur d’Anne, qui s’appelait Marie, il encourait, selon le droit
canon de I’époque, un empéchement d’affinité, obstacle analogue a celui qu’il
évoquait a propos de son mariage avec Catherine.

C’est 4 ]a demande du Roi qu’ont été consultées les principales Universités
de ce temps. L’ouvrage nous en transmet les réponses (parfois inédites). L’opi-
nion de théologiens, catholiques et protestants, nous est aussi présentée.

Quelle est la nature du débat ? Il porte essentiellement sur la signification de
deux textes du Lévitique qui interdisent 2 un homme d’épouser sa belle-sceur.
«Tu ne découvriras pas la nudité de la femme de ton frére, c’est la propre nudité
de ton frere » (18,16). Le second texte (20, 21) précise le chatiment qui frappe les
transgresseurs: « Ils seront privés d’enfants. » L’Eglise catholique s’était fondée
sur ces deux textes pour formuler 'un des empéchements d’affinité qui inva-
lident le mariage. Mais la papauté estimait avoir 'autorité suffisante pour
dispenser de cet empéchement. Aussi Jules II avait-il permis qu'Henry VIII
épousit sa belle-sceur, épouse de son frére Arthur décédé. Mais cette dispense
accordée par le Pape était-elle valide ? Le Roi affirmait que cet empéchement,
reposant sur une interdiction formulée par un texte inspiré, était de drost divin. A
ses yeux donc, 'intervention de Jules II était dépourvue de toute valeur. Cest
pourquoi, précisait Henry VIII, son mariage avec Catherine était nul et leur fille



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 547

Marie, née de leur union, était illégitime. Cette position fondée sur une inter-
prétation de I’Ecriture avait une répercussion politique évidente puisque Cathe-
rine était la tante de Charles Quint.

Mais dans le débat, intervenait aussi 'exégese d’un autre texte de I’Ancien
Testament, celui de Dexz. 25, 5 qui est a 'origine de la coutume du lévirat: «Si
des freres habitent ensemble et que I'un d’eux meure sans avoir de fils, la femme
du défunt n’appartiendra pas 4 un étranger, en dehors de la famille ; son beau-
frere ira vers elle, la prendra pour femme et fera a son égard son devoir de
beau-frere.» Les partisans de la validité du mariage du Roi avec Catherine
pouvaient s’appuyer sur ce texte puisque le frére d’Henry VIII était mort sans
enfant. (D’ailleurs Catherine avait juré que son premier mariage n’avait pas été
consommé).

La question posée par le «divorce» était donc extrémement complexe et
parmi les théologiens, il n’existait aucune unanimité. C’est ainsi que les Uni-
versités ont prononcé des jugements contradictoires. Certaines prises de posi-
tion ont été influencées par des pressions politiques ou des promesses de
récompenses pécuniaires.

Les théologiens étaient tous d’accord pour proclamer que le décalogue
conservait toute sa valeur dans la Nouvelle Alliance et que I'ensemble des
cérémonies judaiques était devenu caduc. Cependant la question des empéche-
ments au mariage touche au droit naturel, (I'inceste étant toujours interdit).
Mais I’existence de laffinité entre un homme et sa belle-sceur crée-t-elle un
empéchement fondé sur le droit divin ? C’est sur ce point que les théologiens ont
donné des interprétations contradictoires.

Les auteurs de cet ouvrage parlent de certains commentaires «fondamen-
talistes». Cependant, jai relevé une exégese qui annonce déja une problémati-
que moderne. Ainsi Vitoria estime qu’il faut distinguer en Moise le législateur
humain qui prend des décisions pour son peuple seulement et le médiateur de la
Révélation divine qui est valable pour tous les temps.

On a aussi relevé, a juste titre, la portée ecclésiale de la controverse. La
position du Roi s’opposait au jugement de la papauté. Elle mettait en cause le
magistere de 'Evéque de Rome et la requéte adressée aux Universités fortifiait
les facultés de théologie dans leur prétention de jouer un réle « magistériel » dans
I’Eglise. Jamais cependant, dans cette controverse, n’apparait la thése concilia-
riste qui subordonne l'autorité du pape 2 celle du Concile.

Une question mériterait d’étre reprise. Nous apprenons que «des auteurs et
non des moindres » soutiennent « que compte tenu de ses pouvoirs de <vicarius
Christi>, le Pape pourrait dispenser d’un précepte moral (de droit divin). Il s’agit
cependant la d’une opinion minoritaire défendue par exemple de J. Fisher dans
le contexte polémique de sa réfutation des prétentions d’Henry VIII» (p. 30,
n. 5).

Je me souviens, dans mes lectures, de I'effroi de protestants du XVI¢ et du
XVII¢ siecle, en face de cette theése qui les renforce dans leur conviction que le
Pape est I’Antéchrist. Cet excellent ouvrage ne pouvait pas s’étendre sur cette
question. Mais le probléeme devrait étre examiné avec la méme sérénité que j’ai
trouvée chez les rédacteurs de ce livre.

GEORGESs BAvAuD



548 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Frangois Reckinger: Baptiser des enfants - a quelles conditions ? Réfle-

xions théologiques et pastorales. — Louvain, Bruxelles: Nauwelaerts, Vander
1987. 236 p.

Cet ouvrage reproduit I’essentiel de I’étude plus étendue du méme sujet en
langue allemande en 1979, intitulée «Kinder taufen — mit Bedacht». Mais,
celui-ci contient, en plus, les derniers développements concernant ce pro-
bleme.

Le titre de I'ouvrage évoque immédiatement dans la pensée des lecteurs:
prétres, laics et parents son importance. Puisqu’il a trait 4 la problématique de la
pratique du baptéme des petits enfants, toujours grandissante, spécialement dans
la pratique pastorale.

La préoccupation de I’A. se place donc sur le terrain de la pratique concrete
pastorale, sans pour autant négliger le fondement théologique et dogmatique de
celle-ci.

Parmi les nombreux points avantageux que cette étude offre, d’'une part,
c’est la recherche d’un terrain d’entente entre la théologie baptismale avec ses
exigences, et la mise en pratique de ce sacrement avec toutes les difficultés qu’il
rencontre de nos jours. D’autre part, c’est le rapport indubitable entre le
sacrement du baptéme et ’ensemble des autres sacrements et pratiques liturgi-
ques, étant donné que ceux-ci constituent le centre de la vie de ’Eglise.

L’A. étale avec une netteté bien remarquée, dans son introduction, les deux
positions connues jusqu’a présent a ’égard de cette pratique depuis la prise de
position contre celle-ci par K. Barth. La premiere est celle de ’Eglise catholique
« A»; tandis que la deuxieéme est celle de certains théologiens protestants « B».
L’A. releve que la position «B» pose «de graves problemes dogmatiques»
(13).

L’A. a divisé son étude en trois parties: la 1™ trace toutes les solutions mises
en ceuvre jusqu’a nos jours par ’Eglise tant sur le plan pastoral que liturgique,
préconisant le maintien de cette pratique, mais donnant, en méme temps, a
celle-ci une meilleure participation de la part des parents des futurs baptisés
(17-36). Ensuite, I’A. expose les différents courants théologiques suggérant la
suppression, comme un principe, le baptéme des petits enfants. Décrivant les
arguments de ces courants, I’A. n’a pas manqué de démontrer les désaccords
dogmatique et pastoral de ceux-ci avec ’ensemble de la foi chrétienne.

En outre, I’A. a rejeté les arguments culturel, sociologique et psychologique
favorisant, selon certains théologiens, la remise en question, voire la suppres-
sion, de cette pratique dans sa forme actuelle.

L’A. voit que le fond du probléme de cette pratique se trouve a 'intérieur de
I’ensemble de la vie ecclésiale, 4 savoir: ’éloignement des membres de la
communauté de la vie sacramentelle de I’Eglise, ce qui ne favorise pas du tout
I’éducation dans la foi les petits enfants baptisés. Le probleme ne réside donc pas
dans le fait de conférer ou non ce sacrement aux petits enfants, mais de chercher
plutét les moyens pastoraux adéquats 4 la situation actuelle de I’Eglise vivante
dans une société, de plus en plus, déchristianisée.

Dans la 2¢ et la 3¢ partie, I’A. énonce toute une série de solutions qui vont
dans le sens de sa conception de la sélectivité dans la pratique de ce sacrement,



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 549

tirées de son expérience pastorale, dont il explicite sa position dans cette phrase :
«Nous maintenons le principe du baptéme précoce des enfants des parents
vraiment chrétiens ; contre les partisans du statu quo, nous affirmons la nécessité
d’une pastorale sélective de tous les sacrements» (71).

Cette étude représente un intérét particulier dans le sens ou elle veut ouvrir
une perspective vers un double role plus prépondérant des instances pastorales
et des parents dans I’éducation de la foi.

Toutefois, la méthode sélective pourra présenter quelques inconvénients
graves dans la pratique, puisqu’elle exige d’établir de critéres divisant la com-
munauté en plusieurs groupes, élargissant ainsi le fossé entre les membres d’une
méme communauté et créant plus de problemes qu’elle veuille résoudre.

WAHEED HAssaB ALLA

Serge Descy: Introduction a I'histoire et I’ecclésiologie de I’Eglise mel-
kite. = Beyrouth, Jounieh (Liban): Ed. Saint-Paul 1986. 110 p. (Histoire de
I’Eglise en Orient II: Antioche).

Die melkitische oder griechisch-katholische Kirche, die sich territorial mit
dem Patriarchat von Antiochien deckt, geht auf ein Schisma im Jahre 1724
zuriick. Die Griinde, die dieses Schisma bewirkten, sind einerseits auf latini-
sierende Tendenzen zuriickzufiihren, welche von der Kongregation « De Pro-
paganda Fide» — die 1622 von Papst Gregor XV. gegriindet wurde — und durch
die in die arabischen Linder entsandten Missionare ausgeiibt wurden. Ande-
rerseits spielten aber auch eine Menge anderer Momente eine Rolle, die poli-
tischer oder wirtschaftlicher, autonomistischer oder separatistischer Art waren
— etwa der Konflikt um den Vorrang der Stadt Damaskus und Aleppo oder die
Rivalisierung mit der einfluBreicheren Schwester an der «Pforte» und die
diesbeziiglichen Abhingigkeitsbemiihungen seitens des griechisch-orthodoxen
Patriarchats von Antiochien. Doch, wie wir mit Erstaunen feststellen kénnen,
waren wieder einmal mehr in der Geschichte der Kirche recht wenig theolo-
gische Griinde fiir Differenzen ausschlaggebend (17-24; 33-47).

S. Descy will mit seiner Einfihrung in die Geschichte und die Ekklesiologie
der melkitischen Kirche keine historische Untersuchung und keine ekklesiolo-
gische Analyse bieten; vielmehr versucht er, anhand geschichtlicher Fakten
aufzuzeigen, welches Konzept die Melkiten von der Einheit der Kirche hatten.
Dabei geht es Descy nicht darum, die verschiedenen Méglichkeiten fiir eine
«Wiedervereinigung» der Kirchen nach ihren Chancen durchzuspielen, son-
dern er méchte auf Grund der doppelten Zugehorigkeit der melkitischen Kir-
che zur 6stlichen und zur westlichen Tradition deren Beitrag — aus ekklesiolo-
gischer Sicht — fiir die Wiederherstellung der Einheit der Christen, im beson-
dern der Orthodoxen und der rémischen Katholiken, herausarbeiten (11-13).
Damit sieht sich Descy am Ende seiner Studie unumginglich vor die Frage
gestellt: sind die Uniaten Hindernis oder Briicke fiir den 6kumenischen Dialog?
(86-87; 99).

Anhand der Studie von 5. Des¢cy wird deutlich, daf3 die melkitische Kirche —
und mit ihr wahrscheinlich auch die iibrigen mit Rom unierten Kirchen —



550 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

stindig hin und her gerissen waren im Kampf um Autonomie und Behauptung
der eigenen Rechte gegeniiber Rom und den Tendenzen der rémischen Pipste,
durch Kontrollsysteme und Zentralisation diese Kirchen in gr6Berer Abhin-
gigkeit zu halten. In dieser Sicht mag es fast paradox erscheinen, daf3 trotzdem
einerseits Rom daran interessiert war, daf3 die melkitische Kirche ihre orien-
talische Tradition beibehielt — um dadurch den Orthodoxen niher zu bleiben
und die Union zu erleichtern —, und andererseits die Melkiten eine Latinisie-
rung anstrebten, um sich von den Orthodoxen abzugrenzen (51-56).

Dieser Kampf der melkitischen Kirche, um anerkannt zu sein, war eigent-
lich nichts anderes als ein Ringen um ihre eigene Identitit. Nicht nur steht sie
zwischen zwei Traditionen, die sich infolge der Trennung weitgehend ausein-
ander gelebt hatten, sondern dieser Kampf war stets auch die Abspiegelung des
internen Lebens der lateinischen Kirche. So mag die Tatsache Erstaunen
erwecken, daf3 in der Zeit nach dem grofBen Schisma von 1054 bis ins 17. Jahr-
hundert hinein noch vielerorts eine tatsichliche Gemeinschaft (communion de
fait) zwischen griechischer und lateinischer Kirche weiter bestand, was daran zu
erkennen war, dal3 gemeinsam Gottesdienst gefeiert und die «communicatio in
sacris» gepflegt wurde (18; 29). Ebensowenig darf es aber verwundern, wenn
dann infolge der Reformation und der Gegenreformation dieses friedliche
Koexistieren mit einem Male rigoros unterbunden wurde — scheinbar eine ganz
«normale» Reaktion: in Zeiten der Krise zieht sich jeder auf seine Tradition
zuriick und beginnt, seine eigenen Positionen zu verhirten, womit natiirlich die
Tiiren zum Dialog fiir einige Zeit verschlossen werden. Konkret hiel3 das fiir die
Melkiten: sie rangen unentwegt um die Anerkennung ihrer éstlich-orthodoxen
Ekklesiologie, die eine eucharistische ist, und auf Grund ihrer synodalen Kir-
chenstruktur standen sie — besonders im 19. Jahrhundert — auf der Seite des
Konziliarismus, d. h. gleichsam als Gegenpol zur Strémung des Ultramontanis-
mus (24-28; 56—68). Nach dem Ersten Vatikanischen Konzil war ihr Weg
durch ein Schwanken der rémischen Pipste gekennzeichnet (69-76), bis zu dem
Zeitpunkt, als das Zweite Vatikanische Konzil (1959) angekiindigt wurde. Hier
ist besonders Patriarch Maximus IV. Sayegh zu erwihnen, der dem Konzil
uniiberschitzbare Dienste geleistet hat, die sich in der Konstitution iiber die
Kirche und in den beiden Dekreten iiber den Okumenismus und die katholi-
schen Ostkirchen niedergeschlagen haben (79-91). Er selbst bezeichnete — im
Hinblick auf die Einheit der Christen — die katholischen Ostkirchen als Kirchen
mit transitorischem Charakter (90), und sein Nachfolger, Patriarch Maximus V.
Hakim, erklirte, da3 die mit Rom Unierten nicht die Lésung fiir die Wieder-
vereinigung der Christen in Ost und West darstellten, daB3 sie aber — besonders
auf Grund ihrer langjahrigen Erfahrung mit der Kirche von Rom — zu einer
Losung beitragen konnten (99).

Das AbschluBkapitel (107-110), in dem S. Descy nochmals alle Punkte
zusammenstellt, die auf dem Weg zur Einheitsfindung der Kirchen zu bedenken
sind, gibt uns folgendes Bild: zentralistisch gerichtete Tendenzen, die auf einer
juridischen Basis zur Annahme des Unfehlbarkeits- und universalen Jurisdik-
tionsprimates des rémischen Papstes verpflichten wollen und die Einheit der
Kirche als eine Unterordnung der einzelnen Kirchen unter eine Gesamtkirche
verstehen, haben wenig Chancen. Die gelebte Erfahrung der melkitischen



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 551

Kirche zeigt indessen, daB3 die Einheit der Kirche als eine Gemeinschaft ver-
schiedener Lokalkirchen angesehen werden mul}, wobei diese Schwesterkirchen
nach kollegialem Strukturprinzip und unter Anerkennung des Bischofs von Rom
als sichtbares Zeichen der Einbeit durch die Gemeinschaft des Glaubens und der
Liebe untereinander verbunden sein sollen. Nur eine solche Gemeinschaft wird
sie denn auch bestirken, sich miteinander zu verséhnen, und durch die Ver-
séhnung werden sie die Differenzen in der Lehre und der Ekklesiologie zu
iberwinden verstehen, damit sie — gestirkt in ihrer inneren Einheit — gemein-
sam vor den Tisch des Herrn treten kénnen.

Ob die mit Rom unierten Christen tatsidchlich als Modell fiir die Einheit
zwischen der orthodoxen und der rémisch-katholischen Kirche geltend ge-
macht werden kénnen, oder ob sie nur als « Verriter» der orthodoxen Tradition
dastehen, das moge schlieBlich dahingestellt bleiben. Eines kénnen wir fest-
halten: die Geschichte der griechisch-katholischen Kirche zeigt uns mehrere
Priifsteine auf, die, wenn wir sie auszuwerten verstehen, uns wertvolle Hin-
weise fiir den heutigen 6kumenischen Dialog geben. In dieser Hinsicht wiirden
einzelne Punkte, die in dieser Studie von §. Descy aufgegriffen werden, es
verdienen, noch eingehender ausgearbeitet zu werden.

MARIA BrUN






	Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

