
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 35 (1988)

Heft: 3

Artikel: Sur la philosophie première et la philosophie politique de Hobbes

Autor: Bouchard, Martial

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760812

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760812
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Martial Bouchard

Sur la philosophie première et
la philosophie politique de Hobbes

CArticle de recension)

Le monde philosophique fête, en cette année 1988, le quatrième centenaire
de la naissance de Thomas Hobbes '. L'importance et l'influence de sa pensée ne
font maintenant plus de doute 2. Ce qui ne veut cependant pas dire que l'on
s'accorde sur le sens des œuvres et sur leur importance respective. Jusqu'ici, en
effet, les commentateurs ont privilégié leur dimension politique et surtout
porté, par conséquent, leur regard sur le célèbre Leviathan 3. Et même s'il nous

manque encore une véritable édition critique de ses œuvres 4, leur lecture se

1 Rappelons brièvement qu'il est né dans le Wiltshire, à Malmesbury, le 5 avril 1588,
et qu'il est mort à Hardwick le 4 décembre 1679. L'édition anglaise de son œuvre
maîtresse, le Leviathan, date de 1651, et l'édition latine de 1668. Pour un survol rapide de sa

vie, de son œuvre et des réactions qu'elle a provoquées chez ses contemporains, cf. Samuel
I. Mintz, The Hunting of Leviathan, Cambridge University Press, 1962, 189 p.

2 II suffira, pour s'en convaincre, de feuilleter la bibliographie la plus complète dont
on dispose à date : Alfred Garcia, Thomas Hobbes : Bibliographie internationale de 1620 à

1986, Université de Caen, Centre de Philosophie politique et juridique, Bibliothèque de

Philosophie politique et juridique, Textes et Documents, 1986, 267 p. Cet ouvrage de base

pourra être complété par le suivant : Bulletin Hobbes I - Bulletin international des dix
dernières années de recherches, in: Archives de philosophie 51 (avril—juin 1988), n° 2.

3 II n'existe pas, concernant la pensée politique de Hobbes, l'équivalent de ce que
Claude Lefort a fait pour Machiavel (cf. Le travail de l'œuvre - Machiavel, Gallimard, Bibl.
de Philosophie, 1972, 778 p.), c'est-à-dire un bilan des «interprétations exemplaires» et
un essai systématique de lecture. Un article en suggère toutefois la nécessité: W. H.
Greenleaf, Hobbes: The Problem of Interpretation, in: Hobbes-Forschungen, éd. par
R. Koselleck et R. Schnur, Berlin, Duncker & Humblot, 1969, 305 p., ici 9-31.

4 L'édition de référence est celle de Sir William Molesworth, London, 1839—1845,
rééditée par Scientia Verlag, Aalen-Bade-Wurtemberg, 1961-1966. Les English Works
totalisent onze volumes, et les Opera latina en comptent cinq. Une bonne partie de la

correspondance et diverses œuvres n'y figurent pas.



528 Sur la philosophie première et la philosophie politique de Hobbes

poursuit. On présentera ici sommairement trois travaux parus ces derniers mois,
d'ampleur inégale mais d'intérêt réel.

I

Il faut d'abord retenir la toute récente édition en français de la première
œuvre originale de Hobbes, A Short Tract on First Principles. Réalisé par Jean
Bernhardt, ce travail est au total exemplaire 5. Il fallait avant tout procéder à

l'établissement du texte, tâche des plus difficiles, quand on sait que sa première
publication, effectuée en 1889 par Ferdinand Tönnies, comportait des erreurs et
des omissions qui n'avaient jamais été corrigées jusqu'à maintenant. Tönnies
avait travaillé à partir d'un manuscrit « sans titre, ni date, ni signature » (7), avait

placé ce texte en appendice à son importante édition des Elements ofLaw, et le

tout avait été réédité en 1969, chez Franck Cass, avec une préface inédite du P.

M. M. Goldsmith, «sans le moindre souci de retour au manuscrit» (8).
Or contrairement à ce que l'on pourrait penser, ces tribulations éditoriales

ne sont pas du tout étrangères à l'histoire de l'interprétation de Hobbes. Car elles

sont l'indice, justement, du très grand intérêt accordé à la dimension politique
de l'œuvre, au détriment de ses composantes scientifiques et épistémologiques.
Voilà pourquoi Jean Bernhardt ne manque pas de déplorer que les commentateurs

étudient la science politique de Hobbes « sans guère se préoccuper des

principes généraux explicitement mis à la base de cette science» (8). On verra
d'ailleurs plus loin que les travaux de deux autres chercheurs, chacun à leur
manière, renforcent cette conviction.

L'intérêt de cette édition est donc de nous donner un texte corrigé, authentifié

et dont la date de composition est située avec vraisemblance fin 1630. Il est
aussi de nous fournir le texte anglais aussi bien que la traduction française qui,
serrant l'original de très près, apparaît fort rigoureuse 6. Disposons-nous cependant

d'un texte complet Contrairement à Tönnies, qui en avait la conviction,
M. Bernhardt fait observer que « seuls des nombreux principes mis en tête de la

Section III, les trois premiers sont mis à contribution dans les démonstrations

qui suivent » (92). Il faut donc reconnaître pour l'heure qu'il est impossible « de

décider si le document qui nous est resté est partiel ou s'il est inachevé»
(92).

* Thomas Hobbes, Court traité despremiersprincipes —Le Short Tract on First Principles
de 1630—1631. Texte, traduction et commentaire par Jean Bernhardt, Paris, Presses

Universitaires de France, Epiméthée, 1988, 283 p.
6 Cette partie du travail de M. Bernhardt nous a d'autant plus intéressés que nous

avons entrepris, on nous permettra de le signaler, une traduction française du Behemoth.

Dans sa version française, M. Bernhardt évite à bon droit de reconstruire l'argumentation,
sous prétexte d'élégance, ou d'y ajouter des éléments pour motif de clarification.



Sur la philosophie première et la philosophie politique de Hobbes 529

A la lecture de ce court ouvrage, même le familier de Hobbes ne manquera
pas d'être embarrassé, tant il est dense et elliptique. C'est pourquoi le commentaire

historico-philosophique de M. Bernhardt, résultant, on nous pardonnera le

cliché, d'un véritable travail de bénédictin 7, sera fort apprécié. Nous en

évoquerons ici quelques aspects seulement.
Le texte de Hobbes se présente more geometrico : trois sections développent

des principes et des conclusions qui s'emboîtent les uns dans les autres. Ce qui
est frappant, donc, ce n'est pas tant la matière (agent, patient, mouvement local,
substance et accident, causalité, sensation et entendement, etc.) que la manière.
On sait que dans ses oeuvres ultérieures Hobbes prétendait fonder la science

politique en appliquant à ce domaine les principes de la nouvelle philosophie
naturelle, à saveur géométrique et mécaniste 8. Il y a donc eu chez lui, à une
étape de son développement intellectuel, ce qu'il convient d'appeler 1'« illumination

euclidienne» (61). Mais si la genèse et le sens de la première œuvre qui
illustre cet état d'esprit reste encore à faire d'une manière exhaustive, M. Bernhardt

apporte néanmoins plusieurs éclaircissements.
La biographie d'Aubrey et les propres textes de Hobbes ont accrédité la

légende d'une rencontre quasi miraculeuse avec Euclide lorsque le philosophe
avait quarante ans. En outre, l'examen du cursus scolaire de l'époque montre que
les mathématiques étaient absentes : « les premières chaires d'astronomie et de

géométrie datent à Oxford de 1619, soit plus de dix ans après le départ de

l'étudiant Hobbes » (64). Et n'oublions pas que ces disciplines ont longtemps eu
et avaient encore une signification ésotérique et davantage astrologique que
physique. « Rien n'autorise donc, écrit M. Bernhardt (65), à prendre à la légère
l'épisode euclidien. Il vaut la peine d'essayer de le dater et de le localiser. » Une
analyse de divers documents permet de situer avec vraisemblance l'événement
lors du second voyage de Hobbes sur le continent, à Paris, «milieu 1629 - fin
hiver 1630 — dans la quarante-deuxième année du philosophe» (66).

Or si la découverte soudaine d'Euclide est à ce point déterminante, c'est

qu'elle se fait après que Hobbes eut en vain tenté de trouver, notamment chez

Thucydide, « la possibilité d'une science de l'homme, universelle, systématique
et rigoureuse» (73) : avant l'épisode euclidien, il y a eu l'épisode thucydidien. Il
n'existe toujours pas d'étude d'ensemble sur Hobbes et Thucydide 9, mais il est

7 Ajoutons que la lecture des notes du commentaire est indispensable, car elles sont
remarquablement substantielles et documentées.

8 Cf. par exemple la préface au De Cive et l'épître dédicatoire du De Corpore.
9 Outre les réflexions de M. Bernhardt (70—87), on lira : Gianfranco Borrelli (Ed. et

introd.), La Guerra del Peloponeso di Tucidide, Napoli, 1984; Bertrand De Jouvenel,
Introd. à Thucydides, The Pelopotinesian War: The Thomas Hobbes Translation, London,
1959, Vol. I, I—XXIII ; Richard Schlatter, Thomas Hobbes and Thucydides, in : Journal of
the History of Ideas, 6 (june 1945) 350—362 ; Leo Strauss, The PoliticalPhilosophy ofHobbes.
Its Basis and its Genesis, Oxford, Clarendon Press, 1936, XX-172 p., ici 79-80 et 108—

110.



530 Sur la philosophie première et la philosophie politique de Hobbes

notoire que le philosophe l'ait considéré comme « l'historiographe le plus
politique qui ait jamais écrit»10. Progressivement convaincu de la vanité de

l'enseignement traditionnel, mais pas encore de la valeur du renouveau scientifique
de la Renaissance, malgré la fréquentation de Bacon, Hobbes s'était replié sur un
«humanisme sceptique» (67). S'il est toujours à la recherche d'une science

exacte, c'est chez les littéraires qu'il trouve alors la description des passions qui
lui convient. Et il n'est pas exagéré de dire qu'il est venu à la lecture de

Thucydide pour réformer la philosophie. Chez l'historien grec, l'événement

singulier paraît dégager des vérités intemporelles. Hobbes est en outre sensible à

« la manipulation des passions au service des conflits individuels » (74). Les traits

permanents de la nature humaine et les forces en présence produisent une
histoire où semble régner un fatalisme relatif : l'événement tient à l'occasion du

hasard, mais, grosso modo, les mêmes causes (ambition et puissance, p. ex.) vont
produire les mêmes effets (p. ex. la ruine d'un empire). Autrement dit, l'analyse
de l'historien ne fournit pas comme telle les moyens de desserrer « l'étreinte du

fatalisme» (83), c'est-à-dire «d'agir de manière décisive sur le cours des

événements» (82).
C'est ici que M. Bernhardt situe la révélation euclidienne. La rationalité, qui

chez l'historien, restait problématique à cause de son lien avec l'événement

singulier, acquiert chez le géomètre une valeur universelle : principes et conclusions

valent en tous temps et en tous lieux. Le monde est homogène et la

géométrie en est la clef. Mais si elle exprime « la rationalité du réel » (83), le plus
décisif est qu'elle autorise l'espoir dans l'action, car elle est construction humaine.

Certes, la raison ne saurait maîtriser les passions, mais en décomposant et en

recomposant des ensembles qui les concernent de près ou de loin (corps naturels

ou corps politiques), elle pourrait agir sur elles «en les éclairant» (85).
D'où le sens du Short Tract, véritable retour de Hobbes à la philosophie, et

première tentative pour traduire le réel en ses premiers éléments et sous forme
déductive : sans être étrangère à la perception sensible, la matière prend figure
géométrique. Il est remarquable que cet opuscule ne contienne aucune proposition

d'ordre politique, qu'il fournisse à peine l'esquisse d'une anthropologie, et

qu'on y reconnaisse pourtant les thèses premières de la philosophie hobbesienne
de l'homme et du politique. Du Short Tract (1629) au De Corpore (1655), à travers
les thèmes de la « conservation du mouvement uniforme », du principe externe
de changement, de «la définition de la substance comme corps», de l'âme

conçue comme ensemble d'accidents subjectifs» (197), et ainsi de suite, les

principes fondamentaux de Hobbes montrent selon le chercheur une indéniable
stabilité.

10 Adresse aux lecteurs, English Works, VIII, vm. La traduction de M. Bernhardt se

trouve en page 71 de son commentaire.



Sur la philosophie première et la philosophie politique de Hobbes 531

II

Pour se convaincre davantage, s'il en était besoin, de l'importance de la

philosophie première de Hobbes, et de la manière dont elle soutient sa conception

du corps politique et du souverain, on lira avec profit l'étude que Yves-
Charles Zarka a consacrée à La décision métaphysique de Hobbesu. Il y a, chez ce

dernier, des thèses politiques et éthiques, mais aussi des positions anthropologiques,

optiques, physiologiques, mathématiques, et ainsi de suite. La question
se pose alors de savoir si elles sont solidaires et cohérentes12, et si les transformations

qu'elles ont connues dans certains cas sont problématiques13. Si

M. Zarka admet, comme la plupart des commentateurs, que la philosophie de

Hobbes trouve son aboutissement dans la politique, et qu'elle s'est déployée
dans un contexte épistémologique où Copernic, Galilée, Harvey et Mersenne

ont opéré des révolutions en astronomie, en physique, en médecine et en

philosophie naturelle, il a cependant voulu procéder à «un recentrage
métaphysique de l'œuvre pour prendre la pleine mesure de la signification de sa

philosophie politique », c'est-à-dire, en somme, pour questionner l'originalité et
la cohérence de l'œuvre.

La thèse essentielle de M. Zarka est qu'il y a solidarité entre la « métaphysique

de la séparation» et la «fondation du politique» (12). Certes, de prime
abord, parler de métaphysique chez Hobbes ne va pas de soi : si on donne au mot
l'acceptation héritée de la scolastique, et selon laquelle il désignerait la science
de ce qui est au-delà des choses naturelles, on le concilierait difficilement avec
les principes du rationalisme mécaniste. M. Zarka fait sur ce point remarquer
que Hobbes ne parle pas tant de «métaphysique» que de «philosophie première»,

et qu'il place sous cette dernière dénomination un projet parent avec la

métaphysique d'Aristote, celui d'une science des attributs les plus communs et
les plus universels des choses.

L'examen du contenu de la philosophie première de Hobbes laisse bien
entendu entrevoir des différences radicales avec la métaphysique d'Aristote.
Concernant la liste des attributs de l'étant, celle d'Aristote se veut exhaustive,
mais non celle de Hobbes ; cette liste varie selon qu'on considère la Critique du

11 Paris, Vrin, 1987, 407 p. Le sous-titre est: Conditions de la politique.
12 Parmi les commentateurs récents, outre M. Bernhardt, on se limitera à signaler que

Samuel I. Mintz (op. cit., 18) estime l'œuvre cohérente, mais qu'il en va autrement pour
Howard Warrender (The Political Philosophy ojHobbes. His Theory of Obligation, Oxford,
Clarendon Press, 1957, I); Michael Oakeshott (Introd. au Leviathan, Oxford, Basil
Blackwell, 1945, LVIII); et Louis Roux (Thomas Hobbes, penseur entre deux mondes,

Saint-Etienne, Publications de l'Université de Saint-Etienne, 1981, 196).
13 Paul-Marie Maurin dans le commentaire de sa traduction du De Homine (Paris,

Albert Blanchard, 1974, 204 p.), parlait par exemple du «double caractère de la
philosophie de Hobbes : mécaniste et matérialiste quand il traite des objets physiques, idéaliste
quand il s'agit de rendre compte de la connaissance de ces objets» (67).



532 Sur la philosophie première et la philosophie politique de Hobbes

« De Mundo » de Thomas White ou le Léviathan ; et elle contient « des notions qui
ne pourraient en aucune façon figurer dans la table aristotélicienne des

catégories» (14). Mais plus déterminante encore apparaît la signification de ces

attributs : ils n'ont plus chez Hobbes la portée ontologique que leur conférait
Aristote. Ce ne sont plus des catégories de l'être mais des catégories de la

connaissance, ou, plus précisément, des catégories linguistiques14. Elles sont un
discours sur le discours et ne sauraient rien révéler d'une quelconque essence des

choses. Dans ce contexte, la notion de vérité se déplace de l'ontologie à l'analyse
discursive: son champ est celui du discours verbal et non celui des réalités
elles-mêmes. Et le mouvement de la connaissance n'épouse plus comme tel
celui de la nature.

Nous avons donc affaire à une métaphysique de la séparation (365) établissant

une distance entre le discours et les choses, où le réel est saisi comme matière en

mouvement, et où le savoir vrai équivaut à la connaissance de la cause efficiente.
Ce faisant, Hobbes se trouve à déplacer sur un terrain nouveau la question de la

fondation du politique : « Le politique ne s'inscrit ni dans l'espace géographique
d'un monde de choses, ni dans le temps où se sédimente le sens de l'histoire des

hommes, ce qui imposerait de tenir compte de la diversité des lieux et de

l'histoire des peuples, des mœurs et des institutions » (366). La politique s'établira

désormais sur le monde de la représentation et de la vie affective dont
chacun a l'expérience, et par la médiation du discours : le langage est à la fois le

lieu et l'instrument de la connaissance, et ce qui rend possible, chez des

individus aux passions conflictuelles, la création conventionnelle d'un ordre
juridico-politique. Séparé des choses, l'homme impose le droit à l'homme. Dès lors,
la « décision métaphysique » de Hobbes ne serait-elle pas au fond une « décision

anthropologique»? L'étude de M. Zarka conduit à le penser11.

III

Pour ce qui est de l'ouvrage de Franck Lessay, Souveraineté et légitimité chez

Hobbes16, il touche un point controversé de la doctrine politique du philosophe,
celui de l'absolutisme du souverain. On sait d'une part que Hobbes a réclamé à

14 M. Zarka parle à ce sujet de «classes de noms» (18).
15 Notons que cet ouvrage est la première partie d'un diptyque dont la deuxième, à

paraître, portera spécifiquement sur l'éthique, la politique et la théologie de Hobbes, et
s'intitulera La sémiologie du pouvoir.

16 Presses Universitaires de France, collection Léviathan, 1988,291 p. Cette étude est
la première d'une collection nouvelle se proposant de penser la modernité politique et
juridique. Paraîtront prochainement un ouvrage de Philippe Raynaud sur la genèse de la
« Déclaration des droits de l'homme et du citoyen », et un autre de Simone Goyard-Fabre
sur Jean Bodin.



Sur la philosophie première et la philosophie politique de Hobbes 533

maintes reprises le pouvoir absolu pour le souverain et d'autre part que l'idée
et la pratique de l'absolutisme sont nés au XVIIe siècle, dans la France de

Louis XIV et l'Angleterre de Jacques 1er18. Comment situer Hobbes, dans ce

contexte
Pour répondre à cette question, M. Lessay fait une distinction simple mais

utile entre les historiens au sens large, pour qui la pensée de Hobbes apparaît
comme « un plaidoyer en faveur de la monarchie absolue telle qu'elle se constitue

à l'époque dans plusieurs pays d'Europe» (11), et les historiens des idées

politiques, qu'il range en «cinq écoles d'interprétation» (13). La première
considère Hobbes comme « un des champions de l'absolutisme dans son sens le

plus despotique»; la deuxième trouve dans sa doctrine une défense et une
illustration du « despotisme éclairé » ; la troisième y voit le reflet d'une société

qui se constitue en «économie de marché»; la quatrième19 en fait un des

«théoriciens qui ont permis la naissance de l'Etat libéral moderne»; et la

cinquième se voit forcée d'admettre une «contradiction insurmontable entre
(les) deux tendances opposées (du libéralisme et de l'absolutisme)» (13—21).

M. Lessay dégage sa position en montrant d'abord que le sens du terme
d'« absolutisme » est multiple et divers chez les commentateurs, ce qui est une

première source de confusion. Deuxième source: il en est de même chez les

théoriciens absolutistes de l'Angleterre de l'époque: les Niveleurs et Robert

Filmer, par exemple, ne tiennent pas le même discours, car si les premiers
réclament la souveraineté populaire à travers le Parlement, l'autre plaide pour la

souveraineté monarchique héritée d'Adam.
Mais plus éclairant encore est le constat selon lequel on ne saurait superposer

l'idée et la réalité de l'absolutisme : « Le fait le plus remarquable du règne
de Jacques 1er, écrit M. Lessay, a été que ses rapports avec le Parlement n'ont
aucunement traduit sa doctrine des relations entre un roi et ses Etats » (35). Sous

ce règne, ni la gouverne concrète du pays ni la mainmise de l'Etat sur l'Eglise
n'ont accru la puissance du roi20. Puisqu'il n'existait pas de pouvoir absolutiste

17 Léviathan, trad. Tricaud, 177, 184, 219, 248, etc.
18 Cf. L'apogée de l'absolutisme monarchique en France, in : J.-J. Chevalier, Histoire de la

pensée politique, Tome I : De la Cité-Etat à l'apogée de l'Etat-nation monarchique, Paris,
Payot, 1979, 370 p., ici 318-326; et Max Beloff, The Age ofAbsolutism - 1660-181 S,

New-York, Harper Torchbooks, 1962.
19 M. Lessay range dans cette catégorie J. N. Figgis, A. P. d'Entrèves et F. Coleman.

Signalons une position analogue, nuancée et récente : Pierre Manent, Histoire intellectuelle
du libéralisme, Dix leçons, Paris, Calmann Lévy, 1987, ch. III.

20 C'est évidemment affaire d'appréciation historique. Pour sa part, Roland Marx
écrit: «L'absolutisme monarchique était recherché ou redouté: la monarchie modérée

remporta un triomphe définitif. Une Eglise officielle et tentaculaire brimait le catholicisme

romain, désormais qualifié de « papisme », et tous les tenants d'une réforme plus
authentique, rejetant la « comprehensiveness » au nom d'un intégrisme rigide Au nom de

principes généreux, mais souvent sous l'inspiration de préoccupations fiscales et politi-



534 Sur la philosophie première et la philosophie politique de Hobbes

au sens strict, on ne saurait affirmer que Hobbes ait voulu en faire la théorie et
l'exalter. Surtout que ses arguments en faveur de la monarchie sont nuancés et

empiriques, et qu'il rappelle souvent que monarchie, aristocratie ou démocratie

sont absolus par définition (53—66).

Puisque Hobbes ne fait pas l'apologie d'une réalité historique dont les

contours sont mal définis, comment interpréter alors le concept de souveraineté
absolue Réexaminant les thèmes classiques de la politique hobbesienne (état de

nature, «contrat social», société civile, droit naturel, loi positive, contrainte,
etc.), M. Lessay estime que cette théorie doit être comprise comme un discours

rationnel sur l'Etat moderne : situant d'emblée son propos sur le terrain de la

rationalité 2l, et s'y maintenant dans ses principes, sa méthode et son argumentation,

Hobbes développe «une conception purement rationnelle de la légitimité

» (247). Hobbes se préoccupe davantage de souveraineté légitime que de

souveraineté tout court, et il est souverainiste avant d'être monarchiste. A cet

égard, si l'on interroge la postérité du hobbisme, force serait de parler de

libéralisme tempéré (247-276).
Dans son travail, M. Lessay utilise des matériaux relevant de l'histoire, de

l'histoire des doctrines politiques et bien entendu de l'œuvre politique de

Hobbes lui-même, en particulier le Léviathan. En raison même de son projet, il
fait peu référence à la métaphysique du philosophe et à sa théorie de la

connaissance. Pourtant, à la lecture de l'ouvrage de M. Zarka, on est amené à

conclure que ce détour aurait épargné le recours à l'histoire et renforcé l'aspect
philosophique des conclusions. Etant donné que la philosophie première de

Hobbes sépare le discours et les choses, qu'elle estime que c'est la connaissance
des « consécutions » (cf. Léviathan, ch. IX) qui est décisive et non celle du fait, et

qu'elle situe la vérité dans la causalité efficiente et dans l'ordre du discours

correctement conduit sur le plan méthodologique, point n'est besoin de se

demander si les thèses politiques ont pour but de justifier une situation politique
en gestation, déjà existante ou à venir.

ques, l'Etat régentait l'économie, multipliait les monopoles, contrariait les innovations
agricoles techniquement justifiées.» (L'Angleterre des révolutions. Courants et mouvements,
Paris, Armand Colin, Coll. U2, 1971, 400 p., ici 87.)

21 On se souviendra, à cet égard, de l'affirmation se trouvant dans l'épître dédicatoire
du Léviathan: «Je ne parle pas des hommes, mais, dans l'abstrait, du siège du pouvoir»
(Traduction de Tricaud, 1).


	Sur la philosophie première et la philosophie politique de Hobbes

