Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 35 (1988)

Heft: 3

Artikel: Sur la philosophie premiere et la philosophie politique de Hobbes
Autor: Bouchard, Martial

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760812

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760812
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MARTIAL BOUCHARD

Sur la philosophie premiere et
la philosophie politique de Hobbes

(Article de recension)

Le monde philosophique féte, en cette année 1988, le quatrieéme centenaire
de la naissance de Thomas Hobbes!. L’importance et I'influence de sa pensée ne
font maintenant plus de doute 2. Ce qui ne veut cependant pas dire que 'on
s’accorde sur le sens des ceuvres et sur leur importance respective. Jusqu’ici, en
effet, les commentateurs ont privilégié leur dimension politique et surtout
porté, par conséquent, leur regard sur le célébre Leviathan . Et méme s’il nous
manque encore une véritable édition critique de ses ceuvres 4, leur lecture se

! Rappelons brievement qu’il est né dans le Wiltshire, 4 Malmesbury, le 5 avril 1588,
et qu’il est mort a Hardwick le 4 décembre 1679. L’édition anglaise de son ceuvre mai-
tresse, le Leviathan, date de 1651, et I’édition latine de 1668. Pour un survol rapide de sa
vie, de son ceuvre et des réactions qu’elle a provoquées chez ses contemporains, cf. Samuel
I. MiNTz, The Hunting of Leviathan, Cambridge University Press, 1962, 189 p.

2 11 suffira, pour s’en convaincre, de feuilleter la bibliographie la plus compléte dont
on dispose a date: Alfred GARcIA, Thomas Hobbes : Bibliographie internationale de 1620 a
1986, Université de Caen, Centre de Philosophie politique et juridique, Bibliothéque de
Philosophie politique et juridique, Textes et Documents, 1986, 267 p. Cet ouvrage de base
pourra étre complété par le suivant: Bulletin Hobbes I — Bulletin international des dix
derniéres années de recherches, in: Archives de philosophie 51 (avril—juin 1988), n° 2.

3 11 n’existe pas, concernant la pensée politique de Hobbes, I’équivalent de ce que
Claude LeForr a fait pour Machiavel (cf. Le travail de I'euvre - Machiavel, Gallimard, Bibl.
de Philosophie, 1972, 778 p.), c’est-a-dire un bilan des «interprétations exemplaires » et
un essai systématique de lecture. Un article en suggere toutefois la nécessité: W. H.
GREENLEAF, Hobbes: The Problem of Interpretation, in: Hobbes-Forschungen, éd. par
R. KoseLLEck et R. ScuNuUR, Berlin, Duncker & Humblot, 1969, 305 p., ici 9-31.

4 Lédition de référence est celle de Sir William MoLEsworTH, London, 18391845,
rééditée par Scientia Verlag, Aalen—-Bade-Wurtemberg, 1961-1966. Les English Works
totalisent onze volumes, et les Opera /atina en comptent cing. Une bonne partie de la
correspondance et diverses ceuvres n’y figurent pas.



528 Sur la philosophie premiere et la philosophie politique de Hobbes

poursuit. On présentera ici sommairement trois travaux parus ces derniers mois,
d’ampleur inégale mais d’intérét réel.

Il faut d’abord retenir la toute récente édition en frangais de la premiére
ceuvre originale de Hobbes, A Short Tract on First Principles. Réalisé par Jean
Bernhardt, ce travail est au total exemplaire °. Il fallait avant tout procéder 2
’établissement du texte, tiche des plus difficiles, quand on sait que sa premiére
publication, effectuée en 1889 par Ferdinand Ténnies, comportait des erreurs et
des omissions qui n’avaient jamais été corrigées jusqu’a maintenant. Toénnies
avait travaillé a partir d’'un manuscrit « sans titre, ni date, ni signature » (7), avait
placé ce texte en appendice a son importante édition des Elements of Law, et le
tout avait été réédité en 1969, chez Franck Cass, avec une préface inédite du P.
M. M. Goldsmith, «sans le moindre souci de retour au manuscrit» (8).

Or contrairement a ce que I’on pourrait penser, ces tribulations éditoriales
ne sont pas du tout étrangeres a I’histoire de 'interprétation de Hobbes. Car elles
sont 'indice, justement, du trés grand intérét accordé a la dimension politique
de I’ceuvre, au détriment de ses composantes scientifiques et épistémologiques.
Voila pourquoi Jean Bernhardt ne manque pas de déplorer que les commen-
tateurs étudient la science politique de Hobbes «sans gueére se préoccuper des
principes généraux explicitement mis a la base de cette science» (8). On verra
d’ailleurs plus loin que les travaux de deux autres chercheurs, chacun a leur
manieére, renforcent cette conviction.

L’intérét de cette édition est donc de nous donner un texte corrigé, authen-
tifié et dont la date de composition est située avec vraisemblance fin 1630. Il est
aussi de nous fournir le texte anglais aussi bien que la traduction frangaise qui,
serrant ’original de trés pres, apparait fort rigoureuse ¢, Disposons-nous cepen-
dant d’un texte complet ? Contrairement a Ténnies, qui en avait la conviction,
M. Bernhardt fait observer que «seuls des nombreux principes mis en téte de la
Section III, les trois premiers sont mis a contribution dans les démonstrations
qui suivent» (92). Il faut donc reconnaitre pour ’heure qu’il est impossible «de
décider si le document qui nous est resté est partiel ou s’il est inachevé»

(92).

* Thomas HoBBES, Court traité des premiers principes — Le Short Tract on First Principles
de 1630-1631. Texte, traduction et commentaire par Jean BERNHARDT, Paris, Presses
Universitaires de France, Epiméthée, 1988, 283 p.

¢ Cette partie du travail de M. Bernhardt nous a d’autant plus intéressés que nous
avons entrepris, on nous permettra de le signaler, une traduction frangaise du Bebemoth.
Dans sa version frangaise, M. Bernhardt évite a bon droit de reconstruire ’argumentation,
sous prétexte d’élégance, ou d’y ajouter des éléments pour motif de clarification.



Sur la philosophie premiere et la philosophie politique de Hobbes 529

A la lecture de ce court ouvrage, méme le familier de Hobbes ne manquera
pas d’étre embarrassé, tant il est dense et elliptique. C’est pourquoi le commen-
taire historico-philosophique de M. Bernhardt, résultant, on nous pardonnera le
cliché, d’un véritable travail de bénédictin 7, sera fort apprécié. Nous en évo-
querons ici quelques aspects seulement.

Le texte de Hobbes se présente more geometrico : trois sections développent
des principes et des conclusions qui s’emboitent les uns dans les autres. Ce qui
est frappant, donc, ce n’est pas tant la matiere (agent, patient, mouvement local,
substance et accident, causalité, sensation et entendement, etc.) que la maniere.
On sait que dans ses ceuvres ultérieures Hobbes prétendait fonder la science
politique en appliquant a ce domaine les principes de la nouvelle philosophie
naturelle, a4 saveur géométrique et mécaniste 8. Il y a donc eu chez lui, a une
étape de son développement intellectuel, ce qu’il convient d’appeler '« illumi-
nation euclidienne » (61). Mais si la genése et le sens de la premiére ceuvre qui
illustre cet état d’esprit reste encore a faire d’'une maniére exhaustive, M. Bern-
hardt apporte néanmoins plusieurs éclaircissements.

La biographie d’Aubrey et les propres textes de Hobbes ont accrédité la
légende d’une rencontre quasi miraculeuse avec Euclide lorsque le philosophe
avait quarante ans. En outre, ’examen du cursus scolaire de ’époque montre que
les mathématiques étaient absentes: «les premiéres chaires d’astronomie et de
géométrie datent 2 Oxford de 1619, soit plus de dix ans apres le départ de
I’étudiant Hobbes» (64). Et n’oublions pas que ces disciplines ont longtemps eu
et avaient encore une signification ésotérique et davantage astrologique que
physique. « Rien n’autorise donc, écrit M. Bernhardt (65), a prendre a la légere
’épisode euclidien. Il vaut la peine d’essayer de le dater et de le localiser. » Une
analyse de divers documents permet de situer avec vraisemblance I’événement
lors du second voyage de Hobbes sur le continent, a Paris, « milieu 1629 — fin
hiver 1630 — dans la quarante-deuxieme année du philosophe » (66).

Or si la découverte soudaine d’Euclide est a ce point déterminante, c’est
qu’elle se fait aprés que Hobbes eut en vain tenté de trouver, notamment chez
Thucydide, «la possibilité d’une science de ’homme, universelle, systématique
et rigoureuse » (73): avant ’épisode euclidien, il y a eu I’épisode thucydidien. Il
n’existe toujours pas d’étude d’ensemble sur Hobbes et Thucydide ?, mais il est

7 Ajoutons que la lecture des notes du commentaire est indispensable, car elles sont
remarquablement substantielles et documentées.

8 Cf. par exemple la préface au De Cive et ’épitre dédicatoire du De Corpore.

? Outre les réflexions de M. Bernhardt (70-87), on lira: Gianfranco BorreLL1 (Ed. et
introd.), La Guerra del Peloponeso di Tucidide, Napoli, 1984; Bertrand DE JoUVENEL,
Introd. 2 Thucydides, 7he Peloponnesian War: The Thomas Hobbes Translation, London,
1959, Vol. 1, I-XXIII; Richard SCHLATTER, Thomas Hobbes and Thucydides, in: Journal of
the History of Ideas, 6 (june 1945) 350-362 ; Leo StrAuss, 7he Political Philosophy of Hobbes.
Its Basis and its Genesis, Oxford, Clarendon Press, 1936, XX~-172 p., ici 79-80 et 108—
110.



530 Sur la philosophie premiere et la philosophie politique de Hobbes

notoire que le philosophe 'ait considéré comme «I’historiographe le plus poli-
tique qui ait jamais écrit»'°. Progressivement convaincu de la vanité de I’en-
seignement traditionnel, mais pas encore de la valeur du renouveau scientifique
de la Renaissance, malgré la fréquentation de Bacon, Hobbes s’était replié sur un
«humanisme sceptique» (67). S’il est toujours 4 la recherche d’une science
exacte, c’est chez les littéraires qu’il trouve alors la description des passions qui
lui convient. Et il n’est pas exagéré de dire qu’il est venu a la lecture de
Thucydide pour réformer la philosophie. Chez I'historien grec, ’événement
singulier parait dégager des vérités intemporelles. Hobbes est en outre sensible 4
«la manipulation des passions au service des conflits individuels » (74). Les traits
permanents de la nature humaine et les forces en présence produisent une
histoire ol semble régner un fatalisme relatif: I’événement tient a ’occasion du
hasard, mais, grosso modo, les mémes causes (ambition et puissance, p. €x.) vont
produire les mémes effets (p. ex. la ruine d’un empire). Autrement dit, ’analyse
de I’historien ne fournit pas comme telle les moyens de desserrer «I’étreinte du
fatalisme» (83), c’est-a-dire «d’agir de maniére décisive sur le cours des évé-
nements» (82).

C’est ici que M. Bernhardt situe la révélation euclidienne. La rationalité, qui
chez I’historien, restait problématique a cause de son lien avec I’événement
singulier, acquiert chez le géometre une valeur universelle : principes et conclu-
sions valent en tous temps et en tous lieux. Le monde est homogene et la
géométrie en est la clef. Mais si elle exprime «la rationalité du réel» (83), le plus
décisif est qu’elle autorise 'espoir dans I’action, car elle est construction humai-
ne. Certes, la raison ne saurait maitriser les passions, mais en décomposant et en
recomposant des ensembles qui les concernent de prés ou de loin (corps naturels
ou corps politiques), elle pourrait agir sur elles «en les éclairant» (85).

D’ou le sens du Short Tract, véritable retour de Hobbes 4 la philosophie, et
premiére tentative pour traduire le réel en ses premiers éléments et sous forme
déductive: sans étre étrangere a la perception sensible, la matiére prend figure
géométrique. Il est remarquable que cet opuscule ne contienne aucune propo-
sition d’ordre politique, qu’il fournisse a peine I’esquisse d’une anthropologie, et
qu’on y reconnaisse pourtant les théses premieres de la philosophie hobbesienne
de ’homme et du politique. Du Short Tract (1629) au De Corpore (1655), a travers
les themes de la «conservation du mouvement uniforme», du principe externe
de changement, de «la définition de la substance comme corps», de 'ame
congue comme ensemble d’accidents subjectifs» (197), et ainsi de suite, les
principes fondamentaux de Hobbes montrent selon le chercheur une indéniable
stabilité.

10 Adresse aux lecteurs, English Works, V111, vii. La traduction de M. Bernhardt se
trouve en page 71 de son commentaire.



Sur la philosophie premiere et la philosophie politique de Hobbes 531

II

Pour se convaincre davantage, s’il en était besoin, de I'importance de la
philosophie premiére de Hobbes, et de la maniére dont elle soutient sa concep-
tion du corps politique et du souverain, on lira avec profit I’étude que Yves-
Charles Zarka a consacrée a La décision métaphysique de Hobbes''. 11 y a, chez ce
dernier, des théses politiques et éthiques, mais aussi des positions anthropolo-
giques, optiques, physiologiques, mathématiques, et ainsi de suite. La question
se pose alors de savoir si elles sont solidaires et cohérentes'?, et si les transfor-
mations qu’elles ont connues dans certains cas sont problématiques'3. Si
M. Zarka admet, comme la plupart des commentateurs, que la philosophie de
Hobbes trouve son aboutissement dans la politique, et qu’elle s’est déployée
dans un contexte épistémologique ou Copernic, Galilée, Harvey et Mersenne
ont opéré des révolutions en astronomie, en physique, en médecine et en
philosophie naturelle, il a cependant voulu procéder a «un recentrage méta-
physique de ’ccuvre pour prendre la pleine mesure de la signification de sa
philosophie politique », c’est-a-dire, en somme, pour questionner ’originalité et
la cohérence de I'ceuvre.

La these essentielle de M. Zarka est qu’il y a solidarité entre la « métaphy-
sique de la séparation» et la «fondation du politique» (12). Certes, de prime
abord, parler de métaphysique chez Hobbes ne va pas de soi: si on donne au mot
'acceptation héritée de la scolastique, et selon laquelle il désignerait la science
de ce qui est au-dela des choses naturelles, on le concilierait difficilement avec
les principes du rationalisme mécaniste. M. Zarka fait sur ce point remarquer
que Hobbes ne parle pas tant de « métaphysique » que de « philosophie premie-
re», et qu’il place sous cette derniére dénomination un projet parent avec la
métaphysique d’Aristote, celui d’une science des attributs les plus communs et
les plus universels des choses.

L’examen du contenu de la philosophie premi¢re de Hobbes laisse bien
entendu entrevoir des différences radicales avec la métaphysique d’Aristote.
Concernant la liste des attributs de 1’étant, celle d’Aristote se veut exhaustive,
mais non celle de Hobbes ; cette liste varie selon qu’on considere la Critique du

' Paris, Vrin, 1987, 407 p. Le sous-titre est: Conditions de la politique.

12 Parmi les commentateurs récents, outre M. Bernhardt, on se limitera a signaler que
Samuel I. MiNTZ (0p. cit., 18) estime ’ceuvre cohérente, mais qu’il en va autrement pour
Howard WARRENDER (7he Political Philosophy of Hobbes. His Theory of Obligation, Oxford,
Clarendon Press, 1957, I); Michael Oakesnort (Introd. au Leviathan, Oxford, Basil
Blackwell, 1945, LVIII); et Louis Roux (7homas Hobbes, penseur entre deux mondes,
Saint-Etienne, Publications de I’'Université de Saint-Etienne, 1981, 196).

13 Paul-Marie MAURIN dans le commentaire de sa traduction du De Homine (Paris,
Albert Blanchard, 1974, 204 p.), parlait par exemple du «double caractére de la philo-
sophie de Hobbes: mécaniste et matérialiste quand il traite des objets physiques, idéaliste
quand il s’agit de rendre compte de la connaissance de ces objets» (67).



532 Sur la philosophie premiére et la philosophie politique de Hobbes

« De Mundo » de Thomas White ou le Léviathan; et elle contient «des notions qui
ne pourraient en aucune facon figurer dans la table aristotélicienne des caté-
gories» (14). Mais plus déterminante encore apparait la signification de ces
attributs: ils n’ont plus chez Hobbes la portée ontologique que leur conférait
Aristote. Ce ne sont plus des catégories de I’étre mais des catégories de la
connaissance, ou, plus précisément, des catégories linguistiques'“. Elles sont un
discours sur le discours et ne sauraient rien révéler d’une quelconque essence des
choses. Dans ce contexte, la notion de vérité se déplace de 'ontologie a ’analyse
discursive: son champ est celui du discours verbal et non celui des réalités
elles-mémes. Et le mouvement de la connaissance n’épouse plus comme tel
celui de la nature.

Nous avons donc affaire a une métaphysique de la séparation (365) établissant
une distance entre le discours et les choses, ou le réel est saisi comme matiére en
mouvement, et ou le savoir vrai équivaut a la connaissance de la cause efficiente.
Ce faisant, Hobbes se trouve a déplacer sur un terrain nouveau la question de la
fondation du politique : « Le politique ne s’inscrit ni dans I'espace géographique
d’un monde de choses, ni dans le temps ou se sédimente le sens de ’histoire des
hommes, ce qui imposerait de tenir compte de la diversité des lieux et de
I’histoire des peuples, des mceurs et des institutions » (366). La politique s’éta-
blira désormais sur le monde de la représentation et de la vie affective dont
chacun a expérience, et par la médiation du discours: le langage est a la fois le
lieu et 'instrument de la connaissance, et ce qui rend possible, chez des indi-
vidus aux passions conflictuelles, la création conventionnelle d’un ordre juri-
dico-politique. Séparé des choses, ’homme impose le droit a ’homme. Dés lors,
la «décision métaphysique » de Hobbes ne serait-elle pas au fond une «décision
anthropologique » ? L’étude de M. Zarka conduit a le penser?’.

III

Pour ce qui est de 'ouvrage de Franck Lessay, Souveraineté et légitimité chez
Hobbes'®, il touche un point controversé de la doctrine politique du philosophe,
celui de I'absolutisme du souverain. On sait d’'une part que Hobbes a réclamé a

14 M. Zarka parle a ce sujet de «classes de noms» (18).

'’ Notons que cet ouvrage est la premiére partie d’un diptyque dont la deuxiéme, 2
paraitre, portera spécifiquement sur I’éthique, la politique et la théologie de Hobbes, et
s'intitulera La sémiologie du pouvoir.

!¢ Presses Universitaires de France, collection Léviathan, 1988, 291 p. Cette étude est
la premiére d’une collection nouvelle se proposant de penser la modernité politique et
juridique. Paraitront prochainement un ouvrage de Philippe RAYNAUD sur la genése de la
«Déclaration des droits de ’homme et du citoyen », et un autre de Simone GoyARD-FABRE
sur Jean Bodin.



Sur la philosophie premiere et la philosophie politique de Hobbes 533

maintes reprises le pouvoir absolu pour le souverain'’, et d’autre part que 'idée
et la pratique de I’absolutisme sont nés au XVII¢siecle, dans la France de
Louis XIV et ’Angleterre de Jacques 1¢r'8. Comment situer Hobbes, dans ce
contexte ?

Pour répondre a cette question, M. Lessay fait une distinction simple mais
utile entre les historiens au sens large, pour qui la pensée de Hobbes apparait
comme «un plaidoyer en faveur de la monarchie absolue telle qu’elle se cons-
titue a I’époque dans plusieurs pays d’Europe» (11), et les historiens des idées
politiques, qu’il range en «cinq écoles d’interprétation» (13). La premiére
considere Hobbes comme «un des champions de I’absolutisme dans son sens le
plus despotique»; la deuxi¢me trouve dans sa doctrine une défense et une
illustration du «despotisme éclairé »; la troisieme y voit le reflet d’une société
qui se constitue en «économie de marché»; la quatrieme'? en fait un des
«théoriciens qui ont permis la naissance de I’Etat libéral moderne»; et la
cinquieme se voit forcée d’admettre une «contradiction insurmontable entre
(les) deux tendances opposées (du libéralisme et de I’absolutisme) » (13-21).

M. Lessay dégage sa position en montrant d’abord que le sens du terme
d’«absolutisme » est multiple et divers chez les commentateurs, ce qui est une
premiere source de confusion. Deuxiéme source: il en est de méme chez les
théoriciens absolutistes de I’Angleterre de ’époque: les Niveleurs et Robert
Filmer, par exemple, ne tiennent pas le méme discours, car si les premiers
réclament la souveraineté populaire 4 travers le Parlement, I’autre plaide pour la
souveraineté monarchique héritée d’Adam.

Mais plus éclairant encore est le constat selon lequel on ne saurait super-
poser I’idée et la réalité de I’absolutisme: « Le fait le plus remarquable du régne
de Jacques 1¢, écrit M. Lessay, a été que ses rapports avec le Parlement n’ont
aucunement traduit sa doctrine des relations entre un roi et ses Etats » (35). Sous
ce régne, ni la gouverne concréte du pays ni la mainmise de I’Etat sur ’Eglise
n’ont accru la puissance du roi ?°. Puisqu’il n’existait pas de pouvoir absolutiste

7 Léviathan, trad, Tricaud, 177, 184, 219, 248, etc.

'8 Cf. L’apogée de I'absolutisme monarchique en France, in: ].-]. CHEVALIER, Histoire de la
pensée politique, Tome 1: De la Cité-Etat 4 I'apogée de I’Etat-nation monarchique, Paris,
Payot, 1979, 370 p., ici 318-326; et Max BELOFF, The Age of Absolutism - 1660-1815,
New-York, Harper Torchbooks, 1962.

'? M. Lessay range dans cette catégorie J. N. Figgis, A. P. d’Entréves et F. Coleman.
Signalons une position analogue, nuancée et récente : Pierre MANENT, Histoire intellectuelle
du libéralisme, Dix legons, Paris, Calmann Lévy, 1987, ch. IIL

29 C’est évidemment affaire d’appréciation historique. Pour sa part, Roland Marx
écrit: « L’absolutisme monarchique était recherché ou redouté: la monarchie modérée
remporta un triomphe définitif. Une Eglise officielle et tentaculaire brimait le catholi-
cisme romain, désormais qualifié de « papisme», et tous les tenants d’une réforme plus
authentique, rejetant la « comprebensiveness » au nom d’un intégrisme rigide (...). Aunomde
principes généreux, mais souvent sous l'inspiration de préoccupations fiscales et politi-



534 Sur la philosophie premiere et la philosophie politique de Hobbes

au sens strict, on ne saurait affirmer que Hobbes ait voulu en faire la théorie et
exalter. Surtout que ses arguments en faveur de la monarchie sont nuancés et
empiriques, et qu’il rappelle souvent que monarchie, aristocratie ou démocratie
sont absolus par définition (53-66).

Puisque Hobbes ne fait pas I’apologie d’une réalité historique dont les
contours sont mal définis, comment interpréter alors le concept de souveraineté
absolue ? Réexaminant les themes classiques de la politique hobbesienne (état de
nature, «contrat social », société civile, droit naturel, loi positive, contrainte,
etc.), M. Lessay estime que cette théorie doit étre comprise comme un discours
rationnel sur ’Etat moderne: situant d’emblée son propos sur le terrain de la
rationalité 2!, et s’y maintenant dans ses principes, sa méthode et son argumen-
tation, Hobbes développe «une conception purement rationnelle de la légiti-
mité» (247). Hobbes se préoccupe davantage de souveraineté légitime que de
souveraineté tout court, et il est souverainiste avant d’étre monarchiste. A cet
égard, si I'on interroge la postérité du hobbisme, force serait de parler de
libéralisme tempéré (247-276).

Dans son travail, M. Lessay utilise des matériaux relevant de I’histoire, de
Ihistoire des doctrines politiques et bien entendu de I'ceuvre politique de
Hobbes lui-méme, en particulier le Léviathan. En raison méme de son projet, il
fait peu référence 4 la métaphysique du philosophe et a sa théorie de la
connaissance. Pourtant, a la lecture de 'ouvrage de M. Zarka, on est amené 2
conclure que ce détour aurait épargné le recours a I’histoire et renforcé ’aspect
philosophique des conclusions. Etant donné que la philosophie premieére de
Hobbes sépare le discours et les choses, qu’elle estime que c’est la connaissance
des «consécutions » (cf. Léviathan, ch. IX) qui est décisive et non celle du fait, et
qu’elle situe la vérité dans la causalité efficiente et dans 'ordre du discours
correctement conduit sur le plan méthodologique, point n’est besoin de se
demander si les theses politiques ont pour but de justifier une situation politique
en gestation, déja existante ou a venir.

ques, I’Etat régentait ’économie, multipliait les monopoles, contrariait les innovations
agricoles techniquement justifiées. » (L’ Angleterre des révolutions. Courants et mouvements,
Paris, Armand Colin, Coll. U2, 1971, 400 p., ici 87.)

?! On se souviendra, 4 cet égard, de I’affirmation se trouvant dans I’épitre dédicatoire
du Léviathan : « Je ne parle pas des hommes, mais, dans I’abstrait, du siége du pouvoir»
(Traduction de Tricaud, 1).



	Sur la philosophie première et la philosophie politique de Hobbes

