Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 35 (1988)

Heft: 3

Artikel: L'Eucharistie : quelques réflexions inspirées par la réponse officielle de
I'Eglise catholiqgue-romaine au "Document de Lima"

Autor: Lemopoulos, Georges

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760810

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760810
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

(GEORGES LEMOPOULOS

I’ Eucharistie

Quelques réflexions inspirées par la réponse officielle
de ’Eglise catholique-romaine au « Document de Lima»

Les organisateurs de cet «atelier ceccuménique »' ont bien voulu me
confier la tiche de présenter quelques réflexions sur le « Document de
Liman», plus précisément, sur le texte qui traite de ’eucharistie. Pour
utiliser une expression chére aux rédacteurs du document, je dirai que
’on m’a proposé de tenter une «lecture» de ce texte. Quant a la spé-
cificité de ce mandat, elle consisterait dans le fait que je devrais prendre
en considération deux questions: (a) quelle est la position de I’Eglise
catholique-romaine sur ce texte, telle qu’elle ressort de sa réponse offi-
cielle 2 la Commission de Foi et Constitution, et (b) quelles sont les
réactions orthodoxes a ce méme texte ainsi qu’a la réponse officielle de
I’Eglise catholique-romaine. Pour reprendre un autre terme, également
cher aux rédacteurs du document, ma tiache serait de rester «a I’écoute »
de ces réponses, si importantes pour I’avenir du dialogue multilatéral,
dont le document intitulé « Baptéme, Eucharistie, Ministere » (BEM)
constitue un fruit important.

Je précise d’emblée que je n’ai point 'intention d’entrer dans les
détails de I’historique du document, c’est-a-dire du long chemin qu’il a
da parcourir avant de trouver sa forme finale 2 Lima, en janvier 1982. 11
ne serait cependant pas déplacé de préciser que si ’origine du document
remonte a la Conférence mondiale de Foi et Constitution de 1927 a
Lausanne — puisque deés cette premiére assemblée, la discussion sur

' Organisé par I'Institut d’Etudes cecuméniques de la Faculté de théologie de Fri-
bourg, en semestre d’été 1988.



486 L’Eucharistie

I'unité sacramentelle par le baptéme, I’eucharistie et le sacerdoce trouve
sa place au cceur du débat cecuménique — c’est a Bristol, en 1967, que la
Commission de Foi et Constitution a ressenti la nécessité de rédiger un
document de convergence théologique entre les Eglises, concernant
tout d’abord I’eucharistie. Je me réfere a ce fait dans le but de démontrer
I'importance du texte sur ’eucharistie dans 'ensemble du document de
Lima.

La réponse officielle de I’Eglise catholique-romaine

La signification du BEM en tant que document cecuménique et en
tant que texte de convergence théologique en des domaines importants
découle, entre autres, du fait que la Commission qui le rédigea et le
publia apres la réunion de Lima, comprenait non seulement des théo-
logiens anglicans, protestants et orthodoxes, mais aussi des théologiens
catholiques-romains. En effet, le BEM est le fruit d’un travail cecumé-
nique représentant un large éventail de traditions théologiques et
exprime ainsi une nouvelle dynamique cecuménique qui engage le plus
grand nombre de représentants d’Eglises et de Confessions chrétiennes
vers 'unité de foi et la communion dans les sacrements.

Cependant, pour le Conseil cecuménique des Eglises (COE) en
général et pour la Commission de Foi et Constitution en particulier, le
but du mouvement cecuménique est de restaurer 'unité chrétienne dans
le cadre méme des Eglises et, surtout, avec le concours et la pleine
participation des Eglises. Autrement dit, le dialogue théologique multi-
latéral au sein du COE et de la Commission de Foi et Constitution,
dialogue entre théologiens mandatés par leurs Eglises, veut a tout prix
s’assurer de I’approbation des Eglises respectives: d’ou I’envoi du BEM
a toutes les Eglises membres du COE et a toutes les autres Eglises et
communautés ecclésiales concernées dans le but de recevoir leurs réac-
tions et leurs commentaires.

I1 était donc naturel que les yeux de tous ceux qui ont ceuvré pour la
préparation du BEM, de ceux qui ont pris soin de le soumettre aux
Eglises ainsi que de tous ceux qui portaient un intérét a ce document,
soient fixés sur I’Eglise catholique-romaine. L’Eglise catholique-
romaine répondrait-elle officiellement ? Et si oui, quels seraient le con-
tenu et Pesprit de sa réponse ? Bien sir, les réponses de certaines Con-
férences ou Commissions épiscopales, rendues publiques, avaient leur
propre signification. Mais, il n’y avait pas de doute que le poids, I’au-



L’Eucharistie 487

torité et 'importance d’une réponse «officielle» seraient absolument
différents.

Une réponse officielle de I’Eglise catholique-romaine signifierait
avant tout la reconnaissance implicite de cinquante années de travail
cecuménique de la Commission de Foi et Constitution, un travail ayant
comme point culminant la rédaction et la publication du document sur
le baptéme, I'eucharistie et le ministere. Une réponse officielle de
I’Eglise catholique-romaine constituerait la meilleure preuve que cette
Eglise a pris sérieusement en considération le document de Lima et I’a
¢tudié de maniere approfondie. Une réponse officielle de I’Eglise catho-
lique-romaine prouverait, enfin, que le BEM fut pour beaucoup de
fideles catholiques une expérience enrichissante.

Cette réponse tant attendue, établie par le Secrétariat pour I’'Unité
des Chrétiens en collaboration avec la Congrégation pour la Doctrine de
la Foi, a été rendue publique le 21 juillet 19872 Elle prouve sans
équivoque que I’Eglise catholique-romaine a été parfaitement con-
sciente des expectations de plusieurs chrétiens engagés dans le mouve-
ment cecuménique. Elle confirme aussi la volonté de ’Eglise catholi-
que-romaine de poursuivre sa participation a un dialogue cecuménique
fructueux: «Nous cherchons a4 nous situer comme participants d’un
processus qui doit continuer vers le but de 'unité visible des chré-
tiens».

Cela ne veut pas dire que, dans sa réponse, ’Eglise catholique-
romaine n’exerce pas une certaine critique au document en question.
Sur ce point, le contenu de cette réponse est plus que clair. « Nous
pouvons en approuver une grande partie et nous devons construire sur
ces résultats positifs», y lit-on. Mais, un peu plus loin, a cette méme
réponse d’ajouter: « Nous critiquons certains points qui seront claire-
ment notés. Il y a aussi quelques conclusions sur des points fondamen-
taux que nous pensons devoir critiquer et dont I’examen doit étre
poursuivi afin d’alimenter la suite du travail dans le mouvement cecu-
ménique ».

C’est ainsi que la réponse de I’Eglise catholique-romaine devient
une réaction constructive et donc positive, un élément indispensable
pour 'approfondissement commun de la doctrine sur les sacrements.

? Cf. La Documentation catholique 85 (1988) 2, 102—119.



488 L’Eucharistie

Les réponses orthodoxes

L’Eglise orthodoxe aussi avait adopté une attitude semblable, une
attitude qui pourrait s’exprimer a travers ces réflexions d’un théologien
orthodoxe: maintenant le BEM est devant les Eglises. Celles-ci ont le
droit de le critiquer, de 'examiner point par point, d’exprimer leur
accord ou leur désaccord. Elles ont méme le droit d’exprimer leurs
réserves les plus sérieuses, pour ne pas dire qu’elles sont absolument
libres de le rejeter dans son ensemble. Mais il y a une seule chose qui ne
leur serait pas permise: ne pas répondre, ne pas réagir, rester dans
Iindifférence °.

Toujours dans ce méme esprit d’une poursuite constructive du débat
sur les trois textes, un autre théologien orthodoxe faisait remarquer:
«Nous devons reconnaitre la valeur de ce document ainsi que la bonne
volonté des théologiens qui ont travaillé a sa mise en forme. Les affir-
mations orthodoxes n’y manquent pas. Toutefois, le droit 4 la critique et
méme a la polémique ne doit pas pour autant nous étre contesté. Car
'exemple des Peres de ’Eglise nous enseigne que la polémique fut
extrémement fructueuse pour la formulation du dogme de I'Egli-
sex» 4.

Il faudrait donner quelques explications au sujet de I'usage du terme
«réponses». En effet, il y a trois, méme quatre catégories de réactions
orthodoxes a ce document. Premierement, les réponses de certaines ins-
titutions orthodoxes, comme par exemple la Société de théologie ortho-
doxe aux Etats-Unis qui a rédigé et publié un rapport sur cette ques-
tion °. Deuxiémement, I’évaluation du BEM de maniere générale dans le
but d’offrir aux Eglises orthodoxes locales la possibilité d’avoir certaines
lignes directrices communes et d’assurer une unité d’esprit dans leurs
réponses individuelles; cette évaluation a été tentée lors d’un Sympo-
sium interorthodoxe réuni a Boston, en 1985 . Troisiémement, les répon-

? Alekos PAPADEROS, Some thoughts on Reception: Not Forgetting the People and
Life, in: Mid Stream 23 (1984) 1, 50-63.

# Athanase YEvTIC, in: Les dialogues cecuméniques hier et aujourd’hui, (Etudes
théologiques 5), Chambésy, éd. du Centre orthodoxe, 1985, 14.

> A Report on Baptism, Eucharist and Ministry, in : The Greek Orthodox Theological
Review 29 (1984) 401-418.

¢ Gennadios Limouris ; Nomikos Michael Varoris (ed.), Orthodox Perspectives on
Baptism, Eucharist and Ministry (Faith and Order Papers Nr 128), in: The Greek
Orthodox Theological Review 30 (1985) 2, passim.



L’Eucharistie 489

ses officielles des Eglises orthodoxes locales, élaborées par les Commis-
sions appropriées ou le Saint Synode de chaque Eglise 7, «réponses
officielles au plus haut niveau d’autorité » selon I’expression de la Com-
mission de Foi et Constitution. Enfin, il serait injuste de ne pas compter
parmi les « réactions » orthodoxes les nombreuses études des théologiens
orthodoxes qui ont permi aux Eglises de voir toutes les dimensions du
probleme et préparer leurs réponses en conséquence 8.

Les recommandations du Symposium interorthodoxe, adressées 2
toutes les Eglises orthodoxes locales, soulignent I'importance de la
participation active des Eglises orthodoxes locales a cette étape et la
signification de leurs réponses aux questions précises soulevées par la
Commission de Foi et Constitution. Selon ces recommandations, les
Eglises orthodoxes devraient répondre au BEM: (a) parce qu’elles se
trouvent maintenant devant une question de foi et que pendant long-
temps elles ont insisté sur le fait que le COE devrait étre attentif aux
questions de foi et d’unité chrétiennes; (b) parce que les Orthodoxes
ont participé pleinement et deés le début a I’élaboration de ce document
et que leur contribution fut essentielle; (c) parce qu’il sera particulie-
rement significatif que toutes les Eglises orthodoxes locales, et non
seulement certaines d’entre elles, répondent a ce document.

Les réponses des Eglises orthodoxes envoyées jusqu’a présent a la
Commission de Foi et Constitution ont joué un role décisif dans cette

7 Jusqu’a présent, ce sont les Eglises de Constantinople, d’Alexandrie, de Moscou, de
Roumanie, de Bulgarie et de Finlande ainsi que I’Eglise orthodoxe en Amérique (OCA)
qui ont envoyé leurs réponses a la Commission de Foi et Constitution. Toutes ces réponses
ont été publiées dans la série: « Churches Respond to BEM - Official Responses to the
BEM Text», série qui compte jusqu’a ce jour six volumes.

8 Les études mentionnées a titre indicatif ci-aprés, pourraient constituer, avec les
autres références qu’elles suivront, une «esquisse de bibliographie orthodoxe » a ce sujet.
George Besis, The Lima Statement on Eucharist, in: St Vladimir’s Theological Quar-
terly 27 (1983) 4; Ion BRria, La réception du BEM. Une orientation théologique ortho-
doxe, in: BEM — Une étape décisive vers I'unité chrétienne ?, Genéve, Université de
Geneve, Faculté autonome de théologie protestante, Samedis de la Faculté, janv.-févr.
1984 ; Alkiviadis KaLyvas, The Lima Statement on Baptism, in: St Vladimir’s Theological
Quarterly 27 (1983) 4; Thomas Horko, The Lima Statement and the Orthodox, in:
Search for Visible Unity, ed. by Jeffrey Gros, New York, 1984 ; Nicolas Lossky, A quelle
«métanoia» le texte de Lima appelle-t-il ’Eglise orthodoxe?, in: Unité des chrétiens
n®57 (janv. 1985); Metropolitan EmiLianos (Timiadis), Assessing the Chapters on
Eucharist and Ministry in BEM, in: Orthodoxie et Mouvement cecuménique, (Etudes
théologiques 6), Chambésy, éd. du Centre orthodoxe, 1986 ; Robert STEPHANOPOULOS, The
Lima Statement on Ministry, in: St Vladimir’s Theological Quarterly 27 (1983) 4; John
Ziziouras, The theological problem of « Reception », in: Centro Pro Unione 26 (1984) 3.



490 L’Eucharistie

étape dite de «réception» du BEM. La critique la plus sévere de ce
document n’était ni celle des Eglises orthodoxes ni celle de ’Eglise
catholique-romaine comme I’on pourrait éventuellement s’y attendre.
Ce fut plutét celle des Eglises et Confessions protestantes libérales —
certains réformés, les baptistes et les méthodistes — qui, d’'une maniere
explicite ou implicite, accusent le COE d’avoir essayé d’imposer une
théologie «catholique» a tout le monde chrétien °.

Avant d’aborder le texte sur ’eucharistie, quelques réflexions sur
’ensemble du document de Lima seraient nécessaires. Elles pourraient
constituer les présupposés, pour ainsi dire, de notre compréhension
aussi bien du BEM que du texte sur ’eucharistie.

Ce que le « BEM » n’est pas

a) Le BEM n’est en aucune fagon une confession de foi ou un texte de
valeur symbolique qui voudrait s’imposer aux Eglises avec la prétention
d’offrir la solution idéale et finale aux problémes apparus au cours des
siecles. Il serait plus approprié de dire qu’il est plutot soumis au contenu
et a 'autorité des décrets conciliaires et des confessions que chaque
Eglise ou communauté chrétienne s’est donnés chacune pour elle-
méme, décrets et confessions soumis a leur tour a I’autorité des Ecritures
et a celle des documents universellement regus'®. Théologiens ortho-
doxes et catholiques-romains se prononcent sur ce point de la méme
facon. Dans sa réponse officielle, par exemple, I’Eglise catholique-
romaine souligne qu’elle «voit dans le BEM un résultat significatif du
mouvement cecuménique ». La Commission interorthodoxe préparatoi-
re, quant a elle, réunie 2 Chambésy-Geneve en février 1986, qualifie le
BEM d’un document cecuménique important, exprimant une conver-
gence remarquable sur des points théologiques fondamentaux et inau-

? George Tsetsis, A Synthesis of the Responses of Orthodox Churches to the Lima
Document on « Baptism, Eucharist, Ministry», in: Orthodoxes Forum 1 (1987) 1, 100-
110. (Cette remarque n’est pas contenue dans I’original en anglais, mais dans la traduction
grecque publiée dans la revue « Ekklésia».)

'% Les lignes de ce chapitre ont été principalement inspirées par deux études: Nikos
NissioTis, Le texte de la Commission de Foi et Constitution « BEM » en tant qu’exemple du
dialogue cecuménique multilatéral et communautaire, in: Les dialogues cecuméniques
hier et aujourd’hui..., 233-247; Max THURIAN, « BEM»: convergences théologiques,

méthode et ecclésiologie, in: Les dialogues cecuméniques hier et aujourd’hui..., 375—
391.



L’Eucharistie 491

gurant ainsi une nouvelle étape dans ’histoire du mouvement cecumé-
nique'!. Attribuer au BEM un autre caractére ou une portée plus
générale ne pourrait que causer du tort au travail accompli par la
Commission de Foi et Constitution et aboutir 2 des résultats opposés,
c’est-a-dire une minimisation de la valeur objective du texte.

b) Le BEM n’est pas un document de « consensus » proprement dit, car,
entre autres, il désigne quelques divergences qui subsistent entre les
Eglises et les Confessions chrétiennes. Certes, il indique grand nombre
de convergences de la foi, discernées par les Eglises tout au long de leurs
dialogues cecuméniques ; convergences suffisamment importantes pour
qu’elles puissent aider les Eglises dans leur recherche de 'unité visible.
Il n’en est pas moins que ce degré d’accord est loin de signifier que les
Eglises sont parvenues 4 un «consensus», compris dans le sens d’une
expérience de vie et d’'une expression de la foi chrétienne nécessaire
pour réaliser et maintenir 'unité visible de ’Eglise. Toutefois, le fait que
«des théologiens venant des groupes qui, au cours de I’histoire, furent
souvent en opposition théologique et en désaccord les uns avec les
autres, affirment maintenant ensemble un accord et / ou une conver-
gence sur des points clés de la foi», est considéré par I’Eglise catholique-
romaine comme «une réalisation importante». Car, méme si le BEM
n’exprime pas encore le consensus complet, il a déja atteint «une
convergence théologique en des domaines importants », comme le fait
remarquer sa préface. C’est cette convergence qui est soulignée par les
théologiens orthodoxes, non seulement dans le texte de la Commission
interorthodoxe préparatoire, mais aussi dans le rapport final du Sym-
posium interorthodoxe de Boston.

c) Le BEM n’épuise pas et n’exprime pas de facon adéquate une
doctrine sur le baptéme, leucharistie et le ministére. La réponse catholique-
romaine prend acte de ce fait et dit clairement: « Le texte n’est pas un
traité complet et systématique du baptéme, de I’eucharistie et du minis-
tére, mais il se concentre plutot sur des aspects en relation avec les
problemes de reconnaissance mutuelle conduisant a 'unité ». Ainsi, 'on
comprend facilement que la tiche du document est de résumer simple-
ment ce que les Eglises peuvent affirmer ensemble, en reconnaissant
qu’elles partagent la tradition commune de I’Evangile. Ce faisant, le
BEM se distingue en utilisant une nouvelle méthode théologique née de

' Orthodoxie et Mouvement cecuménique, in: Episkepsis n® 354 (1¢f avril 1986).



492 L’Eucharistie

Pexpérience a I'intérieur de la communauté cecuménique, une méthode
qui se révele avant tout positive, réconciliatrice et globale. Clest la
d’ailleurs que résident 'originalité, la dynamique et la force du docu-
ment.

d) Le BEM n’est pas un document dans lequel il serait approprié de
rechercher une description de sa propre tradition, de vouloir trouver a tout
prix soi-méme ou de contempler son propre visage. Il n’a pas comme but
de répéter exactement les chapitres dogmatiques de telle ou telle confes-
sion. Se limitant 4 ce qui est nécessaire et fondamental pour la foi
chrétienne, pour la vie commune et pour 'unité visible, il aspire a un
résumé de la foi apostolique. Il est évident que lors d’un tel effort le
danger d’un certain relativisme est sous-jacent. Mais le BEM contourne
cet obstacle en évitant une combinaison trop simpliste d’un nombre
d’idées sur lesquelles les Eglises seraient facilement d’accord. Au
contraire, il se fixe pour but de réaffirmer les lignes convergentes méme
dans les positions les plus radicalement opposées sans essayer de les
syncrétiser comme vérités de la foi une et apostolique. D’ou la grande
question qu’il adresse a toutes les Eglises sans exception : se reconnaitre
en lui puisqu’elles partagent la foi et la tradition apostoliques cristalli-
sées dans les Eglises. D’ou aussi la réaction de I’Eglise catholique-
romaine: « Certaines considérations, en particulier dans les commen-
taires du BEM, soulévent des questions au sujet de la notion de la
Tradition apostolique comme elle est généralement comprise par les
différentes Eglises et communautés ecclésiales ». Ou encore, cette obser-
vation de I’Eglise orthodoxe de Finlande: le BEM exprime de maniére
concréete 'effort du mouvement cecuménique de «redécouvrir» la tra-
dition apostolique et patristique de I’Eglise indivise.

e) Le BEM n’est pas une auvre achevée'®. Lima a marqué non pas le
but, mais le commencement d’une longue aventure. Cette route vers le
véritable consensus théologique sera sans doute parsemée d’obstacles et
de contraintes de toute sorte. Mais le travail déja accompli donne le droit
et la possibilité d’espérer, car il révele une communauté de ’Esprit, une
communion d’amour qui transcende la triste réalité des divisions: il met
en évidence la réalité du « mysterium ecclesiae» qui unit les chrétiens,
pour réaffirmer en méme temps leurs origines communes en Christ et
exiger de leur part une réflexion théologique de nature convergente.

'? Gennadios Limouris, The Physiognomy of BEM after Lima in the Present Ecu-
menical Situation, in: Orthodox Perspectives on BEM..., 44,



L’Eucharistie 493

Encore une fois, ’Eglise catholique-romaine prend note de ce qui est dit
dans la préface du BEM, pour souligner que «le BEM est une étape le
long du chemin, une des diverses étapes que les Eglises auront a franchir
sur le chemin qui conduit 4 leur unité». Et a4 cette méme réponse
d’ajouter: « Les limites du document limitent aussi la portée de notre
réponse. Mais nous voulons reconnaitre le processus et nous voulons le
voir continuer a se développer ».

£) L’autorité du BEM ne réside dans aucune institution ecclésiale parti-
culiére sinon dans I’expression de la sagesse des Eglises et dans leur vie
liturgique et spirituelle. Pourtant son contenu et sa « réception» soule-
vent, ne fat-ce que de maniere indirecte, le probleme de l'autorité.
Ainsi, le Patriarcat cecuménique n’hésite pas a affirmer que ce document
ne peut nullement exprimer la foi et la tradition une et commune — et
’on pourrait ajouter ni «’autorité » — de ’Eglise une, sainte, catholique
et apostolique ; de I’Eglise du Credo, des Conciles cecuméniques et des
Péres. Quant a I’Eglise catholique-romaine, elle pose a ce sujet une
question différente : « Quels sont les éléments constitutifs de 'autorité et
de l'ordre dans ’Eglise? Quelle est la nature et quel est le role de
I’autorité qui a pouvoir de décision pour discerner la volonté de Dieu
quant au développement du ministere dans I’Eglise dans le passé et
quant aux besoins actuels de ’Eglise ?»

g) Le BEM ne peut et ne doit pas étre étudié en dehors de son contexte
naturel qui est celui du dialogue cecuménique au sein du COE en général
et de la Commission de Foi et Constitution en particulier. Sa valeur ne
réside pas uniquement dans son contenu, cette convergence théologi-
que qu’il a réussi a atteindre, mais aussi dans les questions qu’il souleve
pour le futur du dialogue cecuménique, notamment celles de la tradition
apostolique, des sacrements et de sacramentalité, etc., comme I’a fait
remarquer dans sa réponse I’Eglise catholique-romaine.

L’eucharistie : convergence orthodoxe et catholique-romaine

«Quand I’Eglise célebre I’Eucharistie, elle réalise ce qu’elle est,
Corps du Christ (I Cor. 10,17)». Cette affirmation des Eglises orthodoxe
et catholique-romaine — tirée du texte commun de Munich!? — pourrait

'3 Le Mystere de ’Eglise et de ’Eucharistie 4 la lumiére du Mystére de la Sainte
Trinité (Rapport de la Commission mixte de Dialogue entre I’Eglise catholique-romaine
et orthodoxe), in: Irénikon 55 (1982) 3, 350-362.



494 L’Eucharistie

expliquer la raison pour laquelle toutes les deux Eglises se penchent
avec une attention particuliere sur ce texte du BEM qui traite de I’eu-
charistie. Car I’eucharistie est en vérité «le sacrement de I'Eglise»,
'actualisation par I’Esprit Saint de ce que le Seigneur a accompli une
fois pour toutes et, en méme temps, la manifestation et la croissance du
Corps du Christ, ’Eglise. L eucharistie est le centre de la vie sacramen-
telle parce qu’elle rend évidente la relation de ’Eglise au mystere de
I’économie du salut, relation que ’on trouve dans tous les autres sacre-
ments, tous des actes de I’Esprit.

La premiére chose qui frappe le lecteur des réponses au BEM est la
grande convergence et souvent le plein accord des deux grandes tradi-
tions théologiques, catholique-romaine et orthodoxe, sur plusieurs
points contenus dans ce texte. Il est important de signaler cette conver-
gence, étant donné qu’elle constitue 'une des meilleures preuves de
I'importance du dialogue multilatéral et, aussi, ’'un des meilleurs encou-
ragements pour la poursuite de la marche commune des Eglises vers
'unité visible. C’est a travers une telle convergence, fruit d’un dialogue
patient, que les Eglises réaliseront ce qu’elles proclament et ce qu’elles
vivent en commun et, en le développant, auront ’occasion d’aborder
progressivement tous les autres points sur lesquels elles ne sont pas en
parfait accord.

D’autre part, le dialogue multilatéral est sans doute nécessaire et
bénéfique aux dialogues bilatéraux entre les Eglises parce qu’il ne
cherche pas le plus petit dénominateur commun qui pourrait satisfaire
toutes les parties. Il essaye plutét d’aider les partenaires du dialogue a
prendre conscience des vrais problemes et de les aborder avec consé-
quence dans tout effort bilatéral qui vise 'unité. Comme le souligne
I’Eglise catholique-romaine, le dialogue multilatéral est aussi important
parce qu’il engage le plus grand nombre de partenaires et d’Eglises qui
ne participent pas a d’autres dialogues bilatéraux. Finalement, le dialo-
gue multilatéral révele assez souvent que le clivage n’est pas toujours
multiple mais entre deux positions, I'une plus « catholique », c’est-a-dire
plus ancrée dans la tradition de ’Eglise indivise et la théologie des
Péeres, I'autre plus « protestante », c’est-a-dire plus axée sur une confron-
tation dynamique avec cette tradition et sur une volonté d’aller toujours
de 'avant dans son interprétation 4.

14 Cf. Max THURIAN, op. cit., 378.



L’Eucharistie 495

C’est dans ce sens-la que la convergence dans les réponses des
Eglises orthodoxe et catholique-romaine revét une signification pro-
fonde pour la poursuite des discussions théologiques sur les trois sacre-
ments et pour les efforts communs visant 'unité de ’Eglise.

Premier point sur lequel les deux Eglises se prononcent dans le
méme sens, c’est leur satisfaction que dans le BEM /’eucharistie est décrite
comme appartenant au contenu méme de la foi. Dans 'eucharistie le Christ
donne son Corps et son Sang pour la multitude. C’est ce que lui-méme a
affirmé lors de la derniere Cene. Et c’est a partir de ce moment que
eucharistie existe dans I’Eglise comme sacrement du Christ lui-méme.
En effet, la reconnaissance de ’eucharistie comme sacrement ainsi que
'affirmation de sa place centrale dans la vie de I’Eglise et dans le
mystere du salut est considérée des deux cotés comme un achévement
trés important.

Deuxiémement, les deux Eglises reconnaissent que le BEM déve-
loppe les significations majeures de I’eucharistie selon un plan trinitaire ;
qu’il met a juste titre 'accent sur /a dimension trinitaire du sacrement.
L’eucharistie est alors présentée comme I'offrande d’action de grace par
laquelle nous exprimons a Dieu le Pére notre louange et nos supplica-
tions afin qu’il poursuive ses bienfaits envers ’humanité et le cosmos
tout entier; elle est 'anamnese de la vie, de la mort et de la glorieuse
résurrection du Christ; elle est, encore, ’ceuvre du Saint-Esprit, invoqué
par ’Eglise.

Troisiémement, les deux Eglises font savoir qu’elles trouvent dans ce
texte plusieurs points qui sont conformes a la compréhension de la foi apos-
tolique. 1] est intéressant de noter ici que le Patriarcat de Bulgarie qualifie
cette partie du document comme un effort sérieux pour exprimer une
compréhension commune de ’eucharistie, méme sidans le texte il n’y a
aucune référence aux ceuvres des Peres de ’Eglise. Au-dela donc des
citations concretes, I’Eglise orthodoxe, tout comme I’Eglise catholique-
romaine, reconnait que le BEM a pris en considération, au moins jusqu’a
un certain degré, la tradition des premiers siecles: tradition patristique
et tradition liturgique.

Quatriemement, les deux Eglises se mettent encore une fois d’accord
pour dire que si toutes les Eglises et Confessions chrétiennes pouvaient
accepter l'interprétation théologique de I’eucharistie, la description de
sa célébration et sa place centrale dans la vie liturgique et spirituelle, si,
encore, elles pouvaient adopter une célébration fréquente de celle-ci, le



496 L’Eucharistie

BEM aurait atteint un progrés énorme et les chrétiens se trouveraient
beaucoup plus proches les uns des autres dans leur foi.

Apres cette appréciation générale, plutdt positive, Catholiques-
romains et Orthodoxes expriment quelques réserves, adressent a la
Commission de Foi et Constitution des commentaires fondamentaux
dont le but est 'amélioration du texte et signalent des lacunes qui
doivent étre comblées afin que le BEM puisse exprimer toute la foi de
’Eglise indivise concernant Ieucharistie. Ce qui est significatif, c’est
que la plupart des commentaires se tissent sur le méme fond.

a) Le BEM parle ajuste titre de « /’assurance de la rémission des péchés »
par leucharistie. Toutefois, cela n’est pas suffisant, font remarquer les
Eglises orthodoxes. La participation au sacrement de ’eucharistie ne
fait pas du communiant tout simplement un « pécheur justifié ». Si «dans
’acte de manger le pain et de boire le vin, le Christ accorde la com-
munion avec lui», eucharistie transforme profondément et vivifie
chaque personne et la communauté tout entiere, batit un monde nou-
veau et annonce le Royaume de Dieu qui vient. Ainsi, le communiant
devient «un étre nouveau», «une créature renouvelée»!’. A son tour,
I’Eglise catholique-romaine rappelle la « nécessité d’une réconciliation
préalable des pécheurs (cf. I Cor. 11,28) » qui, selon sa propre interpré-
tation, «aurait lieu dans le sacrement de pénitence». C’est pour cette
raison qu’au lieu de «déclaration du pardon» elle aurait préféré une
expression qui montre avec plus de précision I’élément de véritable
pardon du péché dans la vie du chrétien. Dans leurs réponses, les Eglises
orthodoxes vont un peu plus loin. Elles ne se référent pas uniquement
au manque de cette relation entre I'eucharistie et le sacrement de
«metanoia», entre la participation au sacrement de I’eucharistie et la
réconciliation avec Dieu et avec I’assemblée eucharistique, mais elles
ajoutent qu’une référence claire et explicite au sacrement de pénitence
aurait facilité la compréhension de ce sacrement aussi et aidé le dialogue
cecuménique dans son effort d’approfondir la doctrine sur les sacre-
ments de ’Eglise 'S.

b) Le BEM s’efforce d’établir un lien entre 'eucharistie et I’Eglise. 11
souligne la place centrale de ’eucharistie dans la vie de I’Eglise et la

13 Metropolitan ANTOINE (Plamadeala), The BEM Document in Romanian Ortho-
dox Theology — The Present Stage of Discussions, in: Orthodox Perspectives on BEM...,
100.

16 Report of the Inter-orthodox Symposium on BEM, in: Orthodox Perspectives on
BEM..., 162.



L’Eucharistie 497

nature eucharistique de I’Eglise. Bien que I'ecclésiologie ne soit pas
traitée dans un chapitre a part, elle est sous-jacente. Néanmoins, cet
effort est considéré par les Eglises orthodoxes comme insuffisant: la
relation de 'eucharistie a I’ecclésiologie dans la lumiere de la nature
eucharistique de ’Eglise d’une part et la signification de ’eucharistie en
tant que «sacrement du Christ» et « sacrement de ’Eglise » d’autre part
devraient étre élaborées et approfondies!’. L’eucharistie est « ecclésio-
logique » étant uniquement célébrée au sein de ’Eglise. Et 'Eglise est
«eucharistique » parce qu’elle se réalise a travers la communion eucha-
ristique avec sa téte invisible, le Christ. Selon les théologiens ortho-
doxes, le BEM puise d’'une compréhension selon laquelle «la ou les
sacrements sont célébrés, 1a est I’Eglise ». Ne faudrait-il pas, se deman-
dent-ils, compléter cette affirmation en ajoutant: « La ou est 'Eglise, 1a
les sacrements sont célébrés» 218, L’Eglise catholique-romaine, quant a
elle, exprime une certaine satisfaction que «la dimension ecclésiologi-
que de la doctrine eucharistique est exprimée dans le texte sur la théo-
logie de 'intercession». Mais aussitot, elle ajoute que cela présuppose
«une interprétation du mystere de I’Eglise et de I’eucharistie qui cor-
responde a I’ecclésiologie eucharistique traditionnelle de I’Eglise catho-
lique ». De méme, elle accepte volontiers que «’étude du BEM est déja
une maniere de traiter les réalités essentielles de I’Eglise ». Mais elle ne
tarde pas a ajouter que «la meilleure réflexion sur le BEM ne viendra
peut-étre que lorsque 1’'on aura accordé une attention plus sérieuse a
Pecclésiologie dans le dialogue cecuménique ».

c) Le BEM n’aborde pas fermement /a question du célébrant de [eu-
charistie, c’est-a-dire du prétre ou du ministre qui préside la célébration.
Personne ne contestera, bien suar, la valeur de I'affirmation du texte:
«Dans la célébration de I'eucharistie, le Christ rassemble, enseigne et
nourrit ’'Eglise. C’est le Christ qui invite au repas et le préside, (...) le
Prétre qui célebre le mystere de Dieu». Toutefois, selon la doctrine
orthodoxe, la reconnaissance de la validité du sacrement de I’eucharistie
dépend principalement du célébrant qui doit étre un évéque ou un
prétre ordonné dans la succession apostolique. C’est pour cette raison
que le Patriarcat de Bulgarie, par exemple, propose une étude plus

17 Ibid.
'8 Theodore StyrianorouLos, Reception of BEM in the Orthodox Church, in:
Orthodox Perspectives on BEM..., 120.



498 L’Eucharistie

approfondie de ce point. Et a ’Eglise catholique-romaine d’attirer I’at-
tention sur la relation profonde entre ce point du texte sur ’eucharistie
et le texte sur le ministére et de souligner a ce propos que «la question du
président de ’eucharistie pourrait peut-étre étre mieux traitée dans le
texte sur le ministere». Cela nous rappelle quune vision globale des
sacrements est nécessaire, ’étude de chaque sacrement séparément
s’avérant souvent incompléte.

d) «La compréhension mutuelle croissante exprimée dans le pré-
sent document », lisons-nous dans le BEM, « peut permettre 4 certaines
Eglises d’atteindre une plus grande mesure de communion eucharistique
entre elles ». Le document aborde ainsi un autre probléme qui se trouve
au cceur de la problématique cecuménique parce qu’il touche non seu-
lement la théologie eucharistique et sacramentelle des Eglises, mais
aussi la vie liturgique et spirituelle des fideles. Toutefois, une des Eglises
orthodoxes locales, I’Eglise de Finlande, répond fermement: la conver-
gence croissante constatée lors des dialogues bilatéraux ou multilatéraux
au sujet de la théologie eucharistique ne peut pas étre une raison suf-
fisante pour appliquer 'intercommunion entre les Eglises. Cette com-
munion avec tous les fideles des autres Eglises et Confessions chrétien-
nes sera le résultat final, ’aboutissement, pour ainsi dire, de la pleine
unité de toutes les Eglises et de tous les chrétiens, ajoute le Patriarcat de
Bulgarie. « C’est 'unité de la profession de foi qui constitue le cceur de la
communion ecclésiale», affirme dans sa réponse I’Eglise catholique-
romaine. Et 4 cette méme réponse de continuer: «Le probleme du
partage eucharistique a une dimension ecclésiale et ne peut pas étre
résolu en I’isolant de I'intelligence du mystére de I’Eglise aussi bien que
du ministere». Dans une déclaration commune qu’il a élaborée en
1983-1984, le Groupe consultatif catholique-romain/orthodoxe aux
Etats-Unis exprime I'identité de vue des deux Eglises sur ce point:
« Concernant la possibilité du partage eucharistique nous ne croyons pas
qu’un consensus grandissant sur la théologie et la pratique eucharistique
soit suffisant en soi pour un tel partage entre nos Eglises. La solution des
questions relatives au ministére, 2 la nature et la foi de I’Eglise est
également importante »'?. Mais s’il leur est difficile d’accepter la vision
plutét optimiste du texte sur le partage eucharistique, Catholiques-

!9 Déclaration commune sur le Document « BEM» du Groupe consultatif orthodoxe/
catholique-romain aux Etats-Unis, in: Episkepsis n® 328 (15 janvier 1985).



L’Eucharistie 499

romains et Orthodoxes se joignent pour souligner la valeur du texte
lorsque celui-ci suit un développement qui conduit a la nécessité de
travailler en commun pour «'unité dans la célébration eucharistique et
la communion ».

e) Finalement, un commentaire du texte a propos de /a catholicité de
[’Eglise et la catholicité de I’eucharistie suscite les commentaires des deux
Eglises. Le BEM fait remarquer que «la catholicité de ’Eglise est moins
manifeste» quand «dans une Eglise le droit des fideles et de leurs
ministres de participer a la célébration eucharistique et de la présider est
contesté par ceux qui sont ministres et membres d’autres Eglises ». Sur ce
point le texte de Munich pourrait nous aider encore une fois, parce qu’il
situe cette méme question dans I’ecclésiologie. Nous découvrons dans
ce texte de Munich qu’il est erroné de séparer la catholicité de ’eucha-
ristie de la catholicité de I’Eglise ou confondre la relation entre une
Eglise locale et ’Eglise universelle dans la méme communion avec les
relations entre Eglises séparées. Ce qu’il faudrait garder dans I’esprit est
que 'ouverture supposée ou imposée par la catholicité n’est, aprés tout,
une ouverture elle-méme conditionnée par I'acceptation du mystere du
salut tout entier, par I'unité parfaite dans la foi. Certes, la catholicité de
I’Eglise se réalise grice 4 la communion dans la diversité des charismes,
la communion dans I’espérance et dans ’amour, la communion dans la
diaconie et dans la mission. Mais elle se réalise avant tout grice a la
communion dans la foi et la communion dans la succession apostolique.
Voila donc une autre raison pour laquelle le BEM devrait avoir une
vision plus globale des sacrements et, surtout, lier de maniere plus forte
le texte sur Peucharistie a celui sur le ministere. « Bien que le BEM
reconnaisse, au moins jusqu’a un certain degré, la nature sacramentelle
du ministere », observe la Déclaration du Groupe consultatif aux Etats-
Unis, «il ne développe pas de maniere adéquate cet aspect du ministere.
Cela est particulierement évident dans son échec de lier plus étroite-
ment le ministére ordonné a I’eucharistie en tant que sacrement central
et expression de la réalité de I’Eglise » 2°.

Nous pouvons nous arréter ici. Les points sur lesquels les réponses
des deux Eglises font preuve d’une vision trés rapprochée — presque
identique, serions-nous tentés de dire — sont vraiment nombreux et leur
énumération risquerait d’étre longue.

20 Tbid.



500 L’Eucharistie

Il serait intéressant de nous pencher sur un autre probléme. Celui de
la divergence dans les réactions des deux Eglises, une divergence dont la
nature méme constitue un sujet treés actuel pour le débat cecuméni-
que.

Divergences : probleme terminologique ou probléme théologique ?

Les Eglises orthodoxes ne sont guére satisfaites de certains termes
utilisés dans le texte. Elles sont profondément convaincues que ces
termes soit alterent ’esprit de la foi apostolique, soit se révelent insuf-
fisants pour exprimer sa plénitude. C’est ainsi que tant dans le rapport
final du Symposium interorthodoxe que dans leurs réponses individuel-
les, les Eglises orthodoxes proposent une discussion approfondie sur
'usage de termes tels que «signe» (le texte dit que le pain et le vin
«deviennent les signes sacramentels du corps et du sang du Christ»),
«mémorial» (considéré comme une expression minimisante qui s’op-
pose a la «présence réelle») et « présence réelle» 2!

L’on comprendra le pourquoi des hésitations orthodoxes au sujet de
ces termes. Il s’agit de notions qui ont trés souvent symbolisé les divi-
sions et furent a 'origine de plusieurs controverses.

Il faut avouer en toute franchise que le BEM n’a pas pu échapper a la
tentation de conceptualiser I’élaboration de la doctrine. Il est d’ailleurs
tout a son honneur qu’il n’a pas voulu éviter ceci, comme il n’a pas
essayé d’éviter I'usage de termes qui furent a 'origine de malentendus.
Mais, justement, c’est cette conceptualité du BEM qui devient un obs-
tacle majeur pour les théologiens orthodoxes. Certains disent déja qu’il
n’y a pas de correspondance théologique entre les concepts et les doc-
trines et que le BEM utilise une terminologie plutét traditionnelle
«catholique » pour camoufler les doctrines non orthodoxes 2.

Dans un sens, cela pourrait étre vrai. Ces théologiens orthodoxes
n’auraient pas absolument tort. Le texte parle d’une «présence réelle»,
mais il ne peut pas dépasser certaines tendances zwingliennes, qui
voient dans cette présence une présence «spirituelle» dans le commu-

' Cf. Archbishop KiriLL, The significance and Status of BEM in the Ecumenical
Movement, in: Orthodox perspectives on BEM..., 85-89.

22 Cf. Nikos NissioTis, Foi et Constitution. Une nouveauté théologique de consensus
(4 la lumiére du texte de la Commission de Foi et Constitution « BEM»), in: BEM — Une
étape décisive vers I'unité chrétienne?...



L’Eucharistie 501

niant et non dans les espéces du sacrement; il ne peut pas, d’autre part,
laisser de coté la nouvelle théologie «traditionnaliste» du protestan-
tisme qui met I'accent sur «la foi des participants» et rejette toute
tendance en faveur de I'idée que la présence réelle du Christ touche
'essence méme des dons consacrés . 1l serait possible d’ajouter encore
quelques exemples au sujet d’autres termes en question. Mais, encore
une fois, la liste risquerait d’étre longue. Ce qui devrait étre souligné ici
est la remarque que «dans le document on préfere toujours les concep-
tions protestantes de la tradition occidentale» et que, concernant pré-
cisément la présence réelle du Christ dans I’eucharistie, «le document a
gardé un sens favorable a lattitude protestante» 4.

La réponse catholique-romaine pourrait confirmer, au moins jus-
qu’a un certain degré, cette position. Malgré le fait que ’Eglise catho-
lique-romaine n’a pas les mémes difficultés vis-a-vis de ces termes, et
méme elle s’exprime assez favorablement 2 leur sujet (par exemple, «la
présentation de I’eucharistie comme anamnése ou mémorial du Christ
est trés bonne », ou « nous apprécions la présentation dans le texte de la
présence réelle du Christ », ou, encore, lorsque le texte dit que le pain et
le vin «deviennent les signes sacramentels du corps et du sang du
Christ» en vertu de la parole du Christ et de la puissance de I’Esprit, ceci
coincide a ’enseignement catholique), elle ajoute toute une série de
remarques et de commentaires qui ont pour but de clarifier sa posi-
tion.

Le probléme n’est donc pas uniquement terminologique ou concep-
tuel. Il est plus profond. Il y a peut-étre ici un autre clivage entre deux
positions, un clivage a I'intérieur de la tradition théologique occiden-
tale, comprenant une position « catholique » et une position « protestan-
te». Mais la aussi, le BEM ne peut étre que d’une grande utilité pour le
futur du dialogue cecuménique. Car il permet la clarification de ces
concepts dans un cadre multilatéral, un cadre dans lequel chaque posi-
tion théologique est examinée de plusieurs points de vue et 4 la lumiere
de plusieurs traditions théologiques. Ainsi, les commentaires de ’Eglise
catholique-romaine pourraient aider les théologiens orthodoxes dans
leur effort de décrypter certains termes et certaines notions qui ne sont

3 Vlassios PHEIDAS, Lima: Une réponse orthodoxe, in: Atti del V Colloquio Cat-
tolico-Ortodosso, Nicolaus 11 (1983) 2, 259-270.
4 Tbid.



502 L’Eucharistie

pas courants dans la tradition orientale (comme, par exemple, «la pré-
sence réelle») ou ont une signification différente dans le vocabulaire
orthodoxe (comme, par exemple, «signe»).

Une divergence fondamentale : [’epiclése

La véritable difficulté entre Catholiques-romains et Orthodoxes au
sujet de ’eucharistie est ’epiclése. Ce n’est pas un probléme apparu suite
aux discussions sur le BEM. Celles-ci ne font que resurgir une contro-
verse séculaire due aux visions théologiques différentes de ’Orient et de
’Occident. Ce dernier, dans son «christocentrisme », proclame que les
paroles et les gestes du Christ dans 'institution de I’Eucharistie sont au
cceur de la célébration; sa vision de I’Eglise, purement christologique,
fait que le ministre ordonné soit immédiatement vu en relation avec le
Christ #°, L’Orient, plus « pneumatologique », veut accentuer le réle de
Esprit Saint, 'importance de la priere 2 ’Esprit et de la venue de
I’Esprit sur les éléments. La vision pneumatologique de I’Eglise com-
plete la vision christologique — en évitant surtout toute forme de
«christomonisme » — et place les célébrants dans le contexte de la Pen-
tecote, plutdt que de les voir en relation immédiate avec le Christ.

Cette question est loin d’étre résolue. Méme si dans sa réponse au
BEM I’Eglise catholique-romaine admet 'importance de I’epiclese, elle
affirme une nouvelle fois que «la tradition et la pratique catholiques
mettent ’accent sur 'importance des paroles de I’institution dans la
célébration eucharistique ».

Pourtant, tout en admettant Pexistence et 'importance de cette
divergence, et sans vouloir minimiser sa signification, nous pourrions
dire qu’aujourd’hui les deux Eglises sont sorties de I'impasse pour s’en-
gager dans une route difficile qui est le dialogue. Le Pere Congar admet
que le Moyen Age occidental a plus mis I’accent sur le role du prétre lors
de la célébration des sacrements, particulierement de ’eucharistie 26. La
réforme liturgique qui a suivi le Concile Vatican II introduit des rites

# Yves CoNGAR, Synthése générale de la problématique pneumatologique — Réfle-
xions et perspectives, in: Le 1I¢ Concile cecuménique. Signification et actualité pour le
monde d’aujourd’hui, (Etudes théologiques 2), Chambésy, éd. du Centre orthodoxe, 1982,
369.

26 Yves CONGAR, Diversités et Communion, Paris, Cerf, 1982, 108.



L’Eucharistie 503

rénovés qui se rapprochent de I’esprit, de la théologie et de I'expérience
liturgique de I’Orient ?’. Plusieurs théologiens catholiques-romains par-
lent de nos jours du Saint-Esprit et de son réle dans la vie de I’Eglise
d’une maniére assez proche de celle de la théologie orthodoxe 5.

Les prémices de ce rapprochement se trouvent dans le texte de
Munich. La, les deux Eglises trouvent une formule : « Le mystére eucha-
ristique s’accomplit dans la priére qui conjoint les paroles par lesquelles
la Parole faite chair a institué le sacrement et I’epiclése dans laquelle
I’Eglise, mue par la foi, supplie le Pere, par le Fils, d’envoyer ’Esprit
pour que dans 'unique oblation du Fils incarné tout soit consommé
dans I'unité ».

Certes, ces quelques lignes ne peuvent pas résoudre le probléme.
Elles posent tout simplement les fondements pour une solution dans
I'avenir. De plus, elles démontrent 'interrelation et I'interdépendance
des dialogues multilatéraux avec les dialogues bilatéraux et 'importance
des résultats positifs que I’on pourrait obtenir par la mise en évidence de
cette relation.

Un gage d’espoir: 'unité dans la mission ?

Il est possible de terminer cet exposé sur une note positive. Car,
malgré tout, il y a une partie de ce texte sur I'eucharistie qui fait
'unanimité de plusieurs théologiens et Eglises de traditions différen-
tes.

Ce sont les deux paragraphes consacrés 2 la relation profonde entre
’eucharistie et la mission, I’eucharistie et la présence de I’Eglise dans le
monde d’aujourd’hui, I’eucharistie et la responsabilité de chaque chré-
tien dans nos sociétés contemporaines.

Un des principaux ouvriers du document souligne la valeur de ces
deux paragraphes et reconnait facilement que deux théologiens ortho-
doxes ont fait de leur mieux pour leur rédaction ?°. D’autre part, dans sa
réponse, I’Eglise catholique-romaine retient spécialement que «le texte

7 Yves CONGAR, Je crois en I’Esprit Saint, vol. III, Paris, Cerf, 1980, spécialement la
seconde partie.

8 Cf., par exemple, J.M. TiLLArD, L’Eglise de Dieu dans le dessein de Dieu, in:
Irénikon 58 (1985) 1, 21-60.

% Max THURIAN, Quelle est la contribution spécifique de I'Orthodoxie au BEM ?, in:
Orthodoxie et Mouvement cecuménique..., 178.



504 L’Eucharistie

a des implications importantes pour la mission», faisant plus loin
remarquer que «le lien entre ’eucharistie et la mission fait partie inté-
grante de 'explication catholique du rapport entre ’eucharistie et la
vien.

La célébration de ’eucharistie est, en effet, une célébration mis-
sionnaire, un acte missionnaire. Comme le souligne I’Eglise catholique-
romaine: «Par I'eucharistie, ’Eglise non seulement regoit son nom
(Corps du Christ), mais aussi sa mission d’étendre le salut du Christ au
monde ». Car 'expérience eucharistique ne s’arréte pas au niveau d’une
«synaxe», d’un rassemblement autour de la table du Seigneur. Elle est
en méme temps un «envoi» dans le monde: 'envoi des témoins d’une
rencontre existentielle avec le Christ ressuscité, le départ dans le monde
de ceux qui ont communié au corps et au sang du Christ versé pour la
multitude. Chaque communiant est un témoin: il doit proclamer 'ex-
périence de sa rencontre avec le Christ.

L’eucharistie nous aide encore a réaliser que la vie et la morale
chrétienne ont un fondement sacramentel. La fameuse pensée du phi-
losophe russe N. Berdiaev, « notre pain a nous est un souci matériel; le
pain pour le prochain est une question d’ordre spirituel», ne peut étre
comprise que dans la lumiére du partage eucharistique. Ce partage qui
permettait aux Péeres de ’Eglise de parler sans distinction du « sacrement
de I'autel» et du «sacrement du frere», de qualifier justement de « mi-
nistere d’une toute haute importance» le service du frere.

Ce langage est aujourd’hui commun a la plupart des chrétiens. C’est
pour cela qu’il pourrait constituer un gage d’espoir dans leurs efforts
difficiles vers I'unité visible du Corps du Christ. La découverte de leur
profonde communion dans leur engagement chrétien et dans le partage
des problémes d’un monde profondément divisé, pourrait également
prouver que I’expérience eucharistique est pour les uns aussi bien que
pour les autres la source principale de cet engagement; que leur com-
munion, si imparfaite soit elle, est inspirée par cette méme expérience
eucharistique ; que sur la route difficile vers I'unité, ils sont tous pele-
rins, nourris du méme pain et du méme vin, le corps et le sang du
Christ 3, C’est alors que les Eglises pourraient découvrir que «le sacre-
ment du Christ», 'eucharistie, les unit beaucoup plus qu’elles le pen-

30 Cf. Que ton Regne vienne |, Perspectives missionnaires. Conférence mondiale sur
la Mission et I’Evangélisation (Melbourne, 1980), Geneéve, Labor et Fides, 1982, 258—
59.



L’Eucharistie 505

sent; que I’eucharistie est le sacrement d’unité ecclésiale non seulement
d’un point de vue ecclésiologique et canonique, mais aussi missionnaire
et eschatologique, ainsi que cette ancienne priere eucharistique 'ex-
prime d’une facon extraordinaire:

«Comme ce pain rompu, autrefois disséminé sur les montagnes, a
été recueilli pour devenir un seul tout, qu’ainsi ton Eglise soit rassem-
blée des extrémités de la terre dans ton royaume» *'.

31 Didaché 9,4.






	L'Eucharistie : quelques réflexions inspirées par la réponse officielle de l'Église catholique-romaine au "Document de Lima"

