
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 35 (1988)

Heft: 3

Artikel: L'Eucharistie : quelques réflexions inspirées par la réponse officielle de
l'Église catholique-romaine au "Document de Lima"

Autor: Lemopoulos, Georges

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760810

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760810
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Georges Lemopoulos

L'Eucharistie

Quelques réflexions inspirées par la réponse officielle
de l'Eglise catholique-romaine au «Document de Lima»

Les organisateurs de cet « atelier œcuménique »1 ont bien voulu me
confier la tâche de présenter quelques réflexions sur le « Document de

Lima», plus précisément, sur le texte qui traite de l'eucharistie. Pour
utiliser une expression chère aux rédacteurs du document, je dirai que
l'on m'a proposé de tenter une «lecture» de ce texte. Quant à la
spécificité de ce mandat, elle consisterait dans le fait que je devrais prendre
en considération deux questions : (a) quelle est la position de l'Eglise
catholique-romaine sur ce texte, telle qu'elle ressort de sa réponse
officielle à la Commission de Foi et Constitution, et (b) quelles sont les

réactions orthodoxes à ce même texte ainsi qu'à la réponse officielle de

l'Eglise catholique-romaine. Pour reprendre un autre terme, également
cher aux rédacteurs du document, ma tâche serait de rester « à l'écoute »

de ces réponses, si importantes pour l'avenir du dialogue multilatéral,
dont le document intitulé «Baptême, Eucharistie, Ministère» (BEM)
constitue un fruit important.

Je précise d'emblée que je n'ai point l'intention d'entrer dans les

détails de l'historique du document, c'est-à-dire du long chemin qu'il a

dû parcourir avant de trouver sa forme finale à Lima, en janvier 1982. Il
ne serait cependant pas déplacé de préciser que si l'origine du document
remonte à la Conférence mondiale de Foi et Constitution de 1927 à

Lausanne — puisque dès cette première assemblée, la discussion sur

1 Organisé par l'Institut d'Etudes œcuméniques de la Faculté de théologie de Fri-
bourg, en semestre d'été 1988.



486 L'Eucharistie

l'unité sacramentelle par le baptême, l'eucharistie et le sacerdoce trouve
sa place au cœur du débat œcuménique - c'est à Bristol, en 1967, que la

Commission de Foi et Constitution a ressenti la nécessité de rédiger un
document de convergence théologique entre les Eglises, concernant
tout d'abord l'eucharistie. Je me réfère à ce fait dans le but de démontrer

l'importance du texte sur l'eucharistie dans l'ensemble du document de

Lima.

La réponse officielle de l'Eglise catholique-romaine

La signification du BEM en tant que document œcuménique et en

tant que texte de convergence théologique en des domaines importants
découle, entre autres, du fait que la Commission qui le rédigea et le

publia après la réunion de Lima, comprenait non seulement des

théologiens anglicans, protestants et orthodoxes, mais aussi des théologiens
catholiques-romains. En effet, le BEM est le fruit d'un travail œcuménique

représentant un large éventail de traditions théologiques et

exprime ainsi une nouvelle dynamique œcuménique qui engage le plus
grand nombre de représentants d'Eglises et de Confessions chrétiennes

vers l'unité de foi et la communion dans les sacrements.

Cependant, pour le Conseil œcuménique des Eglises (COE) en

général et pour la Commission de Foi et Constitution en particulier, le

but du mouvement œcuménique est de restaurer l'unité chrétienne dans

le cadre même des Eglises et, surtout, avec le concours et la pleine
participation des Eglises. Autrement dit, le dialogue théologique
multilatéral au sein du COE et de la Commission de Foi et Constitution,
dialogue entre théologiens mandatés par leurs Eglises, veut à tout prix
s'assurer de l'approbation des Eglises respectives : d'où l'envoi du BEM
à toutes les Eglises membres du COE et à toutes les autres Eglises et
communautés ecclésiales concernées dans le but de recevoir leurs
réactions et leurs commentaires.

Il était donc naturel que les yeux de tous ceux qui ont œuvré pour la

préparation du BEM, de ceux qui ont pris soin de le soumettre aux
Eglises ainsi que de tous ceux qui portaient un intérêt à ce document,
soient fixés sur l'Eglise catholique-romaine. L'Eglise catholique-
romaine répondrait-elle officiellement Et si oui, quels seraient le
contenu et l'esprit de sa réponse Bien sûr, les réponses de certaines
Conférences ou Commissions épiscopales, rendues publiques, avaient leur

propre signification. Mais, il n'y avait pas de doute que le poids, l'au-



L'Eucharistie 487

torité et l'importance d'une réponse «officielle» seraient absolument
différents.

Une réponse officielle de l'Eglise catholique-romaine signifierait
avant tout la reconnaissance implicite de cinquante années de travail
œcuménique de la Commission de Foi et Constitution, un travail ayant
comme point culminant la rédaction et la publication du document sur
le baptême, l'eucharistie et le ministère. Une réponse officielle de

l'Eglise catholique-romaine constituerait la meilleure preuve que cette
Eglise a pris sérieusement en considération le document de Lima et l'a
étudié de manière approfondie. Une réponse officielle de l'Eglise
catholique-romaine prouverait, enfin, que le BEM fut pour beaucoup de

fidèles catholiques une expérience enrichissante.
Cette réponse tant attendue, établie par le Secrétariat pour l'Unité

des Chrétiens en collaboration avec la Congrégation pour la Doctrine de
la Foi, a été rendue publique le 21 juillet 19872. Elle prouve sans

équivoque que l'Eglise catholique-romaine a été parfaitement
consciente des expectations de plusieurs chrétiens engagés dans le mouvement

œcuménique. Elle confirme aussi la volonté de l'Eglise
catholique-romaine de poursuivre sa participation à un dialogue œcuménique
fructueux: «Nous cherchons à nous situer comme participants d'un

processus qui doit continuer vers le but de l'unité visible des chrétiens

».

Cela ne veut pas dire que, dans sa réponse, l'Eglise catholique-
romaine n'exerce pas une certaine critique au document en question.
Sur ce point, le contenu de cette réponse est plus que clair. «Nous

pouvons en approuver une grande partie et nous devons construire sur
ces résultats positifs», y lit-on. Mais, un peu plus loin, à cette même

réponse d'ajouter: «Nous critiquons certains points qui seront clairement

notés. Il y a aussi quelques conclusions sur des points fondamentaux

que nous pensons devoir critiquer et dont l'examen doit être

poursuivi afin d'alimenter la suite du travail dans le mouvement
œcuménique ».

C'est ainsi que la réponse de l'Eglise catholique-romaine devient
une réaction constructive et donc positive, un élément indispensable

pour l'approfondissement commun de la doctrine sur les sacrements.

2 Cf. La Documentation catholique 85 (1988) 2, 102-119.



488 L'Eucharistie

Les réponses orthodoxes

L'Eglise orthodoxe aussi avait adopté une attitude semblable, une
attitude qui pourrait s'exprimer à travers ces réflexions d'un théologien
orthodoxe : maintenant le BEM est devant les Eglises. Celles-ci ont le
droit de le critiquer, de l'examiner point par point, d'exprimer leur
accord ou leur désaccord. Elles ont même le droit d'exprimer leurs
réserves les plus sérieuses, pour ne pas dire qu'elles sont absolument
libres de le rejeter dans son ensemble. Mais il y a une seule chose qui ne
leur serait pas permise: ne pas répondre, ne pas réagir, rester dans

l'indifférence 3.

Toujours dans ce même esprit d'une poursuite constructive du débat

sur les trois textes, un autre théologien orthodoxe faisait remarquer:
« Nous devons reconnaître la valeur de ce document ainsi que la bonne
volonté des théologiens qui ont travaillé à sa mise en forme. Les
affirmations orthodoxes n'y manquent pas. Toutefois, le droit à la critique et
même à la polémique ne doit pas pour autant nous être contesté. Car

l'exemple des Pères de l'Eglise nous enseigne que la polémique fut
extrêmement fructueuse pour la formulation du dogme de l'Eglise»

4.

Il faudrait donner quelques explications au sujet de l'usage du terme
« réponses ». En effet, il y a trois, même quatre catégories de réactions
orthodoxes à ce document. Premièrement, les réponses de certaines
institutions orthodoxes, comme par exemple la Société de théologie orthodoxe

aux Etats-Unis qui a rédigé et publié un rapport sur cette question

5. Deuxièmement, l'évaluation du BEM de manière générale dans le
but d'offrir aux Eglises orthodoxes locales la possibilité d'avoir certaines

lignes directrices communes et d'assurer une unité d'esprit dans leurs

réponses individuelles ; cette évaluation a été tentée lors d'un Symposium

interorthodoxe réuni à Boston, en 1985 6. Troisièmement, les répon-

' Alekos Papaderos, Some thoughts on Reception : Not Forgetting the People and
Life, in: Mid Stream 23 (1984) 1, 50—63.

4 Athanase Yevtic, in : Les dialogues œcuméniques hier et aujourd'hui, (Etudes
théologiques 5), Chambésy, éd. du Centre orthodoxe, 1985, 14.

5 A Report on Baptism, Eucharist and Ministry, in : The Greek Orthodox Theological
Review 29 (1984) 401-418.

6 Gennadios Limouris; Nomikos Michael Vaporis (ed.), Orthodox Perspectives on
Baptism, Eucharist and Ministry (Faith and Order Papers Nr 128), in: The Greek
Orthodox Theological Review 30 (1985) 2, passim.



L'Eucharistie 489

ses officielles des Eglises orthodoxes locales, élaborées par les Commissions

appropriées ou le Saint Synode de chaque Eglise7, «réponses
officielles au plus haut niveau d'autorité » selon l'expression de la
Commission de Foi et Constitution. Enfin, il serait injuste de ne pas compter
parmi les « réactions » orthodoxes les nombreuses études des théologiens
orthodoxes qui ont permi aux Eglises de voir toutes les dimensions du

problème et préparer leurs réponses en conséquence8.
Les recommandations du Symposium interorthodoxe, adressées à

toutes les Eglises orthodoxes locales, soulignent l'importance de la

participation active des Eglises orthodoxes locales à cette étape et la

signification de leurs réponses aux questions précises soulevées par la
Commission de Foi et Constitution. Selon ces recommandations, les

Eglises orthodoxes devraient répondre au BEM : (a) parce qu'elles se

trouvent maintenant devant une question de foi et que pendant
longtemps elles ont insisté sur le fait que le COE devrait être attentif aux

questions de foi et d'unité chrétiennes ; (b) parce que les Orthodoxes
ont participé pleinement et dès le début à l'élaboration de ce document
et que leur contribution fut essentielle ; (c) parce qu'il sera particulièrement

significatif que toutes les Eglises orthodoxes locales, et non
seulement certaines d'entre elles, répondent à ce document.

Les réponses des Eglises orthodoxes envoyées jusqu'à présent à la

Commission de Foi et Constitution ont joué un rôle décisif dans cette

7 Jusqu'à présent, ce sont les Eglises de Constantinople, d'Alexandrie, de Moscou, de

Roumanie, de Bulgarie et de Finlande ainsi que l'Eglise orthodoxe en Amérique (OCA)
qui ont envoyé leurs réponses à la Commission de Foi et Constitution. Toutes ces réponses
ont été publiées dans la série : « Churches Respond to BEM — Official Responses to the
BEM Text», série qui compte jusqu'à ce jour six volumes.

8 Les études mentionnées à titre indicatif ci-après, pourraient constituer, avec les

autres références qu'elles suivront, une « esquisse de bibliographie orthodoxe » à ce sujet.
George Bebis, The Lima Statement on Eucharist, in : St Vladimir's Theological Quarterly

27 (1983) 4; Ion Bria, La réception du BEM. Une orientation théologique orthodoxe,

in: BEM - Une étape décisive vers l'unité chrétienne?, Genève, Université de
Genève, Faculté autonome de théologie protestante, Samedis de la Faculté, janv.-févr.
1984 ; Alkiviadis Kalyvas, The Lima Statement on Baptism, in : St Vladimir's Theological
Quarterly 27 (1983) 4; Thomas Hopko, The Lima Statement and the Orthodox, in:
Search for Visible Unity, ed. by Jeffrey Gros, New York, 1984 ; Nicolas Lossky, A quelle
«métanoia» le texte de Lima appelle-t-il l'Eglise orthodoxe?, in: Unité des chrétiens
n° 57 (janv. 1985); Metropolitan Emilianos (Timiadis), Assessing the Chapters on
Eucharist and Ministry in BEM, in : Orthodoxie et Mouvement œcuménique, (Etudes
théologiques 6), Chambésy, éd. du Centre orthodoxe, 1986 ; Robert Stephanopoulos, The
Lima Statement on Ministry, in : St Vladimir's Theological Quarterly 27 (1983) 4 ; John
Zizioulas, The theological problem of « Reception », in : Centro Pro Unione 26 (1984) 3.



490 L'Eucharistie

étape dite de «réception» du BEM. La critique la plus sévère de ce

document n'était ni celle des Eglises orthodoxes ni celle de l'Eglise
catholique-romaine comme l'on pourrait éventuellement s'y attendre.
Ce fut plutôt celle des Eglises et Confessions protestantes libérales -
certains réformés, les baptistes et les méthodistes - qui, d'une manière

explicite ou implicite, accusent le COE d'avoir essayé d'imposer une
théologie « catholique » à tout le monde chrétien 9.

Avant d'aborder le texte sur l'eucharistie, quelques réflexions sur
l'ensemble du document de Lima seraient nécessaires. Elles pourraient
constituer les présupposés, pour ainsi dire, de notre compréhension
aussi bien du BEM que du texte sur l'eucharistie.

Ce que le «BEM» n'est pas

a) Le BEM n'est en aucune façon une confession de foi ou un texte de

valeur symbolique qui voudrait s'imposer aux Eglises avec la prétention
d'offrir la solution idéale et finale aux problèmes apparus au cours des

siècles. Il serait plus approprié de dire qu'il est plutôt soumis au contenu
et à l'autorité des décrets conciliaires et des confessions que chaque

Eglise ou communauté chrétienne s'est donnés chacune pour elle-
même, décrets et confessions soumis à leur tour à l'autorité des Ecritures
et à celle des documents universellement reçus10. Théologiens orthodoxes

et catholiques-romains se prononcent sur ce point de la même
façon. Dans sa réponse officielle, par exemple, l'Eglise catholique-
romaine souligne qu'elle « voit dans le BEM un résultat significatif du

mouvement œcuménique ». La Commission interorthodoxe préparatoire,

quant à elle, réunie à Chambésy-Genève en février 1986, qualifie le

BEM d'un document œcuménique important, exprimant une convergence

remarquable sur des points théologiques fondamentaux et inau-

9 George Tsetsis, A Synthesis of the Responses of Orthodox Churches to the Lima
Document on «Baptism, Eucharist, Ministry», in: Orthodoxes Forum 1 (1987) 1, 100-
110. (Cette remarque n'est pas contenue dans l'original en anglais, mais dans la traduction
grecque publiée dans la revue «Ekklésia».)

10 Les lignes de ce chapitre ont été principalement inspirées par deux études : Nikos
Missions, Le texte de la Commission de Foi et Constitution « BEM » en tant qu'exemple du
dialogue œcuménique multilatéral et communautaire, in: Les dialogues œcuméniques
hier et aujourd'hui..., 233-247; Max Thurian, «BEM»: convergences théologiques,
méthode et ecclésiologie, in: Les dialogues œcuméniques hier et aujourd'hui..., 375-
391.



L'Eucharistie 491

gurant ainsi une nouvelle étape dans l'histoire du mouvement
œcuménique11. Attribuer au BEM un autre caractère ou une portée plus
générale ne pourrait que causer du tort au travail accompli par la
Commission de Foi et Constitution et aboutir à des résultats opposés,
c'est-à-dire une minimisation de la valeur objective du texte.

b) Le BEM n'estpas un document de « consensus » proprement dit, car,
entre autres, il désigne quelques divergences qui subsistent entre les

Eglises et les Confessions chrétiennes. Certes, il indique grand nombre
de convergences de la foi, discernées par les Eglises tout au long de leurs

dialogues œcuméniques ; convergences suffisamment importantes pour
qu'elles puissent aider les Eglises dans leur recherche de l'unité visible.
Il n'en est pas moins que ce degré d'accord est loin de signifier que les

Eglises sont parvenues à un «consensus», compris dans le sens d'une
expérience de vie et d'une expression de la foi chrétienne nécessaire

pour réaliser et maintenir l'unité visible de l'Eglise. Toutefois, le fait que
« des théologiens venant des groupes qui, au cours de l'histoire, furent
souvent en opposition théologique et en désaccord les uns avec les

autres, affirment maintenant ensemble un accord et / ou une convergence

sur des points clés de la foi », est considéré par l'Eglise catholique-
romaine comme «une réalisation importante». Car, même si le BEM
n'exprime pas encore le consensus complet, il a déjà atteint «une

convergence théologique en des domaines importants », comme le fait

remarquer sa préface. C'est cette convergence qui est soulignée par les

théologiens orthodoxes, non seulement dans le texte de la Commission
interorthodoxe préparatoire, mais aussi dans le rapport final du
Symposium interorthodoxe de Boston.

c) Le BEM n'épuise pas et n'exprime pas de façon adéquate une
doctrine sur le baptême, l'eucharistie et le ministère. La réponse catholique-
romaine prend acte de ce fait et dit clairement : « Le texte n'est pas un
traité complet et systématique du baptême, de l'eucharistie et du ministère,

mais il se concentre plutôt sur des aspects en relation avec les

problèmes de reconnaissance mutuelle conduisant à l'unité ». Ainsi, l'on
comprend facilement que la tâche du document est de résumer simplement

ce que les Eglises peuvent affirmer ensemble, en reconnaissant

qu'elles partagent la tradition commune de l'Evangile. Ce faisant, le

BEM se distingue en utilisant une nouvelle méthode théologique née de

11 Orthodoxie et Mouvement œcuménique, in: Episkepsis n° 354 (1er avril 1986).



492 L'Eucharistie

l'expérience à l'intérieur de la communauté œcuménique, une méthode

qui se révèle avant tout positive, réconciliatrice et globale. C'est là
d'ailleurs que résident l'originalité, la dynamique et la force du
document.

d) Le BEM n'estpas un document dans lequel il serait approprié de

rechercher une description de sa propre tradition, de vouloir trouver à tout
prix soi-même ou de contempler son propre visage. Il n'a pas comme but
de répéter exactement les chapitres dogmatiques de telle ou telle confession.

Se limitant à ce qui est nécessaire et fondamental pour la foi
chrétienne, pour la vie commune et pour l'unité visible, il aspire à un
résumé de la foi apostolique. Il est évident que lors d'un tel effort le

danger d'un certain relativisme est sous-jacent. Mais le BEM contourne
cet obstacle en évitant une combinaison trop simpliste d'un nombre
d'idées sur lesquelles les Eglises seraient facilement d'accord. Au
contraire, il se fixe pour but de réaffirmer les lignes convergentes même
dans les positions les plus radicalement opposées sans essayer de les

syncrétiser comme vérités de la foi une et apostolique. D'où la grande
question qu'il adresse à toutes les Eglises sans exception : se reconnaître
en lui puisqu'elles partagent la foi et la tradition apostoliques cristallisées

dans les Eglises. D'où aussi la réaction de l'Eglise catholique-
romaine : « Certaines considérations, en particulier dans les commentaires

du BEM, soulèvent des questions au sujet de la notion de la
Tradition apostolique comme elle est généralement comprise par les

différentes Eglises et communautés ecclésiales ». Ou encore, cette
observation de l'Eglise orthodoxe de Finlande : le BEM exprime de manière
concrète l'effort du mouvement œcuménique de «redécouvrir» la
tradition apostolique et patristique de l'Eglise indivise.

e) Le BEM n'est pas une œuvre achevée12. Lima a marqué non pas le

but, mais le commencement d'une longue aventure. Cette route vers le

véritable consensus théologique sera sans doute parsemée d'obstacles et
de contraintes de toute sorte. Mais le travail déjà accompli donne le droit
et la possibilité d'espérer, car il révèle une communauté de l'Esprit, une
communion d'amour qui transcende la triste réalité des divisions : il met
en évidence la réalité du « mysterium ecclesiae » qui unit les chrétiens,

pour réaffirmer en même temps leurs origines communes en Christ et

exiger de leur part une réflexion théologique de nature convergente.

12 Gennadios Limouris, The Physiognomy of BEM after Lima in the Present
Ecumenical Situation, in: Orthodox Perspectives on BEM..., 44.



L'Eucharistie 493

Encore une fois, l'Eglise catholique-romaine prend note de ce qui est dit
dans la préface du BEM, pour souligner que « le BEM est une étape le

long du chemin, une des diverses étapes que les Eglises auront à franchir
sur le chemin qui conduit à leur unité». Et à cette même réponse
d'ajouter: «Les limites du document limitent aussi la portée de notre
réponse. Mais nous voulons reconnaître le processus et nous voulons le
voir continuer à se développer».

f) L'autorité du BEM ne réside dans aucune institution ecclésiale

particulière sinon dans l'expression de la sagesse des Eglises et dans leur vie
liturgique et spirituelle. Pourtant son contenu et sa « réception » soulèvent,

ne fût-ce que de manière indirecte, le problème de l'autorité.
Ainsi, le Patriarcat œcuménique n'hésite pas à affirmer que ce document
ne peut nullement exprimer la foi et la tradition une et commune — et
l'on pourrait ajouter ni « l'autorité » — de l'Eglise une, sainte, catholique
et apostolique ; de l'Eglise du Credo, des Conciles œcuméniques et des

Pères. Quant à l'Eglise catholique-romaine, elle pose à ce sujet une
question différente : « Quels sont les éléments constitutifs de l'autorité et
de l'ordre dans l'Eglise? Quelle est la nature et quel est le rôle de

l'autorité qui a pouvoir de décision pour discerner la volonté de Dieu
quant au développement du ministère dans l'Eglise dans le passé et

quant aux besoins actuels de l'Eglise?»
g) Le BEM ne peut et ne doit pas être étudié en dehors de son contexte

naturel qui est celui du dialogue œcuménique au sein du COE en général
et de la Commission de Foi et Constitution en particulier. Sa valeur ne
réside pas uniquement dans son contenu, cette convergence théologique

qu'il a réussi à atteindre, mais aussi dans les questions qu'il soulève

pour le futur du dialogue œcuménique, notamment celles de la tradition
apostolique, des sacrements et de sacramentalité, etc., comme l'a fait

remarquer dans sa réponse l'Eglise catholique-romaine.

L'eucharistie : convergence orthodoxe et catholique-romaine

«Quand l'Eglise célèbre l'Eucharistie, elle réalise ce qu'elle est,

Corps du Christ (I Cor. 10,17) ». Cette affirmation des Eglises orthodoxe
et catholique-romaine — tirée du texte commun de Munich13 — pourrait

13 Le Mystère de l'Eglise et de l'Eucharistie à la lumière du Mystère de la Sainte
Trinité (Rapport de la Commission mixte de Dialogue entre l'Eglise catholique-romaine
et orthodoxe), in: Irénikon 55 (1982) 3, 350—362.



494 L'Eucharistie

expliquer la raison pour laquelle toutes les deux Eglises se penchent
avec une attention particulière sur ce texte du BEM qui traite de
l'eucharistie. Car l'eucharistie est en vérité «le sacrement de l'Eglise»,
l'actualisation par l'Esprit Saint de ce que le Seigneur a accompli une
fois pour toutes et, en même temps, la manifestation et la croissance du

Corps du Christ, l'Eglise. L eucharistie est le centre de la vie sacramentelle

parce qu'elle rend évidente la relation de l'Eglise au mystère de

l'économie du salut, relation que l'on trouve dans tous les autres
sacrements, tous des actes de l'Esprit.

La première chose qui frappe le lecteur des réponses au BEM est la

grande convergence et souvent le plein accord des deux grandes traditions

théologiques, catholique-romaine et orthodoxe, sur plusieurs
points contenus dans ce texte. Il est important de signaler cette convergence,

étant donné qu'elle constitue l'une des meilleures preuves de

l'importance du dialogue multilatéral et, aussi, l'un des meilleurs
encouragements pour la poursuite de la marche commune des Eglises vers
l'unité visible. C'est à travers une telle convergence, fruit d'un dialogue
patient, que les Eglises réaliseront ce qu'elles proclament et ce qu'elles
vivent en commun et, en le développant, auront l'occasion d'aborder

progressivement tous les autres points sur lesquels elles ne sont pas en

parfait accord.

D'autre part, le dialogue multilatéral est sans doute nécessaire et
bénéfique aux dialogues bilatéraux entre les Eglises parce qu'il ne
cherche pas le plus petit dénominateur commun qui pourrait satisfaire

toutes les parties. Il essaye plutôt d'aider les partenaires du dialogue à

prendre conscience des vrais problèmes et de les aborder avec
conséquence dans tout effort bilatéral qui vise l'unité. Comme le souligne
l'Eglise catholique-romaine, le dialogue multilatéral est aussi important
parce qu'il engage le plus grand nombre de partenaires et d'Eglises qui
ne participent pas à d'autres dialogues bilatéraux. Finalement, le dialogue

multilatéral révèle assez souvent que le clivage n'est pas toujours
multiple mais entre deux positions, l'une plus « catholique », c'est-à-dire

plus ancrée dans la tradition de l'Eglise indivise et la théologie des

Pères, l'autre plus « protestante », c'est-à-dire plus axée sur une confrontation

dynamique avec cette tradition et sur une volonté d'aller toujours
de l'avant dans son interprétation14.

14 Cf. Max Thurian, op. cit., 378.



L'Eucharistie 495

C'est dans ce sens-là que la convergence dans les réponses des

Eglises orthodoxe et catholique-romaine revêt une signification
profonde pour la poursuite des discussions théologiques sur les trois
sacrements et pour les efforts communs visant l'unité de l'Eglise.

Premier point sur lequel les deux Eglises se prononcent dans le
même sens, c'est leur satisfaction que dans le BEM l'eucharistie est décrite

comme appartenant au contenu même de la foi. Dans l'eucharistie le Christ
donne son Corps et son Sang pour la multitude. C'est ce que lui-même a

affirmé lors de la dernière Cène. Et c'est à partir de ce moment que
l'eucharistie existe dans l'Eglise comme sacrement du Christ lui-même.
En effet, la reconnaissance de l'eucharistie comme sacrement ainsi que
l'affirmation de sa place centrale dans la vie de l'Eglise et dans le

mystère du salut est considérée des deux côtés comme un achèvement
très important.

Deuxièmement, les deux Eglises reconnaissent que le BEM
développe les significations majeures de l'eucharistie selon un plan trinitaire ;

qu'il met à juste titre l'accent sur la dimension trinitaire du sacrement.

L'eucharistie est alors présentée comme l'offrande d'action de grâce par
laquelle nous exprimons à Dieu le Père notre louange et nos supplications

afin qu'il poursuive ses bienfaits envers l'humanité et le cosmos
tout entier ; elle est l'anamnèse de la vie, de la mort et de la glorieuse
résurrection du Christ ; elle est, encore, l'œuvre du Saint-Esprit, invoqué
par l'Eglise.

Troisièmement, les deux Eglises font savoir qu'elles trouvent dans ce

texte plusieurs points qui sont conformes à la compréhension de la foi
apostolique. Il est intéressant de noter ici que le Patriarcat de Bulgarie qualifie
cette partie du document comme un effort sérieux pour exprimer une
compréhension commune de l'eucharistie, même si dans le texte il n'y a

aucune référence aux œuvres des Pères de l'Eglise. Au-delà donc des

citations concrètes, l'Eglise orthodoxe, tout comme l'Eglise catholique-
romaine, reconnaît que le BEM a pris en considération, au moins jusqu'à
un certain degré, la tradition des premiers siècles : tradition patristique
et tradition liturgique.

Quatrièmement, les deux Eglises se mettent encore une fois d'accord

pour dire que si toutes les Eglises et Confessions chrétiennes pouvaient
accepter l'interprétation théologique de l'eucharistie, la description de

sa célébration et sa place centrale dans la vie liturgique et spirituelle, si,

encore, elles pouvaient adopter une célébration fréquente de celle-ci, le



496 L'Eucharistie

BEM aurait atteint un progrès énorme et les chrétiens se trouveraient
beaucoup plus proches les uns des autres dans leur foi.

Après cette appréciation générale, plutôt positive, Catholiques-
romains et Orthodoxes expriment quelques réserves, adressent à la

Commission de Foi et Constitution des commentaires fondamentaux
dont le but est l'amélioration du texte et signalent des lacunes qui
doivent être comblées afin que le BEM puisse exprimer toute la foi de

l'Eglise indivise concernant l'eucharistie. Ce qui est significatif, c'est

que la plupart des commentaires se tissent sur le même fond.

a) Le BEM parle à juste titre de « l'assurance de la rémission despéchés »

par l'eucharistie. Toutefois, cela n'est pas suffisant, font remarquer les

Eglises orthodoxes. La participation au sacrement de l'eucharistie ne
fait pas du communiant tout simplement un « pécheur justifié ». Si « dans

l'acte de manger le pain et de boire le vin, le Christ accorde la
communion avec lui», l'eucharistie transforme profondément et vivifie
chaque personne et la communauté tout entière, bâtit un monde
nouveau et annonce le Royaume de Dieu qui vient. Ainsi, le communiant
devient «un être nouveau», «une créature renouvelée»15. A son tour,
l'Eglise catholique-romaine rappelle la «nécessité d'une réconciliation
préalable des pécheurs (cf. I Cor. 11,28) » qui, selon sa propre interprétation,

«aurait lieu dans le sacrement de pénitence». C'est pour cette
raison qu'au lieu de «déclaration du pardon» elle aurait préféré une
expression qui montre avec plus de précision l'élément de véritable

pardon du péché dans la vie du chrétien. Dans leurs réponses, les Eglises
orthodoxes vont un peu plus loin. Elles ne se réfèrent pas uniquement
au manque de cette relation entre l'eucharistie et le sacrement de

«metanoia», entre la participation au sacrement de l'eucharistie et la
réconciliation avec Dieu et avec l'assemblée eucharistique, mais elles

ajoutent qu'une référence claire et explicite au sacrement de pénitence
aurait facilité la compréhension de ce sacrement aussi et aidé le dialogue
œcuménique dans son effort d'approfondir la doctrine sur les

sacrements de l'Eglise16.
b) Le BEM s'efforce d'établir un lien entre l'eucharistie et l'Eglise. Il

souligne la place centrale de l'eucharistie dans la vie de l'Eglise et la

15 Metropolitan Antoine (Plamadeala), The BEM Document in Romanian Orthodox

Theology - The Present Stage of Discussions, in : Orthodox Perspectives on BEM...,
100.

16 Report of the Inter-orthodox Symposium on BEM, in : Orthodox Perspectives on
BEM..., 162.



L'Eucharistie 497

nature eucharistique de l'Eglise. Bien que l'ecclésiologie ne soit pas
traitée dans un chapitre à part, elle est sous-jacente. Néanmoins, cet
effort est considéré par les Eglises orthodoxes comme insuffisant: la
relation de l'eucharistie à l'ecclésiologie dans la lumière de la nature
eucharistique de l'Eglise d'une part et la signification de l'eucharistie en
tant que « sacrement du Christ » et « sacrement de l'Eglise » d'autre part
devraient être élaborées et approfondies17. L'eucharistie est «ecclésio-

logique » étant uniquement célébrée au sein de l'Eglise. Et l'Eglise est

« eucharistique » parce qu'elle se réalise à travers la communion
eucharistique avec sa tête invisible, le Christ. Selon les théologiens orthodoxes,

le BEM puise d'une compréhension selon laquelle «là où les

sacrements sont célébrés, là est l'Eglise». Ne faudrait-il pas, se

demandent-ils, compléter cette affirmation en ajoutant : « Là où est l'Eglise, là

les sacrements sont célébrés»?18. L'Eglise catholique-romaine, quant à

elle, exprime une certaine satisfaction que « la dimension ecclésiologi-
que de la doctrine eucharistique est exprimée dans le texte sur la théologie

de l'intercession». Mais aussitôt, elle ajoute que cela présuppose
«une interprétation du mystère de l'Eglise et de l'eucharistie qui
corresponde à l'ecclésiologie eucharistique traditionnelle de l'Eglise catholique

». De même, elle accepte volontiers que « l'étude du BEM est déjà

une manière de traiter les réalités essentielles de l'Eglise ». Mais elle ne
tarde pas à ajouter que « la meilleure réflexion sur le BEM ne viendra
peut-être que lorsque l'on aura accordé une attention plus sérieuse à

l'ecclésiologie dans le dialogue œcuménique».
c) Le BEM n'aborde pas fermement la question du célébrant de

l'eucharistie, c'est-à-dire du prêtre ou du ministre qui préside la célébration.
Personne ne contestera, bien sûr, la valeur de l'affirmation du texte:
«Dans la célébration de l'eucharistie, le Christ rassemble, enseigne et
nourrit l'Eglise. C'est le Christ qui invite au repas et le préside, le

Prêtre qui célèbre le mystère de Dieu». Toutefois, selon la doctrine
orthodoxe, la reconnaissance de la validité du sacrement de l'eucharistie
dépend principalement du célébrant qui doit être un évêque ou un
prêtre ordonné dans la succession apostolique. C'est pour cette raison

que le Patriarcat de Bulgarie, par exemple, propose une étude plus

17 Ibid.
18 Theodore Stylianopoulos, Reception of BEM in the Orthodox Church, in:

Orthodox Perspectives on BEM..., 120.



498 L'Eucharistie

approfondie de ce point. Et à l'Eglise catholique-romaine d'attirer
l'attention sur la relation profonde entre ce point du texte sur l'eucharistie
et le texte sur le ministère et de souligner à ce propos que « la question du

président de l'eucharistie pourrait peut-être être mieux traitée dans le

texte sur le ministère». Cela nous rappelle qu'une vision globale des

sacrements est nécessaire, l'étude de chaque sacrement séparément
s'avérant souvent incomplète.

d) «La compréhension mutuelle croissante exprimée dans le présent

document», lisons-nous dans le BEM, «peut permettre à certaines

Eglises d'atteindre une plus grande mesure de communion eucharistique

entre elles ». Le document aborde ainsi un autre problème qui se trouve
au cœur de la problématique œcuménique parce qu'il touche non
seulement la théologie eucharistique et sacramentelle des Eglises, mais
aussi la vie liturgique et spirituelle des fidèles. Toutefois, une des Eglises
orthodoxes locales, l'Eglise de Finlande, répond fermement : la convergence

croissante constatée lors des dialogues bilatéraux ou multilatéraux
au sujet de la théologie eucharistique ne peut pas être une raison
suffisante pour appliquer l'intercommunion entre les Eglises. Cette
communion avec tous les fidèles des autres Eglises et Confessions chrétiennes

sera le résultat final, l'aboutissement, pour ainsi dire, de la pleine
unité de toutes les Eglises et de tous les chrétiens, ajoute le Patriarcat de

Bulgarie. « C'est l'unité de la profession de foi qui constitue le cœur de la

communion ecclésiale», affirme dans sa réponse l'Eglise catholique-
romaine. Et à cette même réponse de continuer: «Le problème du

partage eucharistique a une dimension ecclésiale et ne peut pas être
résolu en l'isolant de l'intelligence du mystère de l'Eglise aussi bien que
du ministère». Dans une déclaration commune qu'il a élaborée en
1983—1984, le Groupe consultatif catholique-romain/orthodoxe aux
Etats-Unis exprime l'identité de vue des deux Eglises sur ce point:
« Concernant la possibilité du partage eucharistique nous ne croyons pas
qu'un consensus grandissant sur la théologie et la pratique eucharistique
soit suffisant en soi pour un tel partage entre nos Eglises. La solution des

questions relatives au ministère, à la nature et la foi de l'Eglise est

également importante»19. Mais s'il leur est difficile d'accepter la vision
plutôt optimiste du texte sur le partage eucharistique, Catholiques-

19 Déclaration commune sur le Document «BEM» du Groupe consultatif orthodoxe/
catholique-romain aux Etats-Unis, in: Episkepsis n° 328 (15 janvier 1985).



L'Eucharistie 499

romains et Orthodoxes se joignent pour souligner la valeur du texte
lorsque celui-ci suit un développement qui conduit à la nécessité de

travailler en commun pour « l'unité dans la célébration eucharistique et
la communion».

e) Finalement, un commentaire du texte à propos de la catholicité de

l'Eglise et la catholicité de l'eucharistie suscite les commentaires des deux

Eglises. Le BEM fait remarquer que « la catholicité de l'Eglise est moins
manifeste» quand «dans une Eglise le droit des fidèles et de leurs
ministres de participer à la célébration eucharistique et de la présider est

contesté par ceux qui sont ministres et membres d'autres Eglises ». Sur ce

point le texte de Munich pourrait nous aider encore une fois, parce qu'il
situe cette même question dans l'ecclésiologie. Nous découvrons dans

ce texte de Munich qu'il est erroné de séparer la catholicité de l'eucharistie

de la catholicité de l'Eglise ou confondre la relation entre une
Eglise locale et l'Eglise universelle dans la même communion avec les

relations entre Eglises séparées. Ce qu'il faudrait garder dans l'esprit est

que l'ouverture supposée ou imposée par la catholicité n'est, après tout,
une ouverture elle-même conditionnée par l'acceptation du mystère du
salut tout entier, par l'unité parfaite dans la foi. Certes, la catholicité de

l'Eglise se réalise grâce à la communion dans la diversité des charismes,
la communion dans l'espérance et dans l'amour, la communion dans la

diaconie et dans la mission. Mais elle se réalise avant tout grâce à la

communion dans la foi et la communion dans la succession apostolique.
Voilà donc une autre raison pour laquelle le BEM devrait avoir une
vision plus globale des sacrements et, surtout, lier de manière plus forte
le texte sur l'eucharistie à celui sur le ministère. «Bien que le BEM
reconnaisse, au moins jusqu'à un certain degré, la nature sacramentelle
du ministère », observe la Déclaration du Groupe consultatif aux Etats-

Unis, « il ne développe pas de manière adéquate cet aspect du ministère.
Cela est particulièrement évident dans son échec de lier plus étroitement

le ministère ordonné à l'eucharistie en tant que sacrement central
et expression de la réalité de l'Eglise »20.

Nous pouvons nous arrêter ici. Les points sur lesquels les réponses
des deux Eglises font preuve d'une vision très rapprochée — presque
identique, serions-nous tentés de dire — sont vraiment nombreux et leur
énumération risquerait d'être longue.

20 Ibid.



500 L'Eucharistie

Il serait intéressant de nous pencher sur un autre problème. Celui de
la divergence dans les réactions des deux Eglises, une divergence dont la

nature même constitue un sujet très actuel pour le débat œcuménique.

Divergences : problème terminologique ou problème tbéologique

Les Eglises orthodoxes ne sont guère satisfaites de certains termes
utilisés dans le texte. Elles sont profondément convaincues que ces

termes soit altèrent l'esprit de la foi apostolique, soit se révèlent
insuffisants pour exprimer sa plénitude. C'est ainsi que tant dans le rapport
final du Symposium interorthodoxe que dans leurs réponses individuelles,

les Eglises orthodoxes proposent une discussion approfondie sur
l'usage de termes tels que «signe» (le texte dit que le pain et le vin
«deviennent les signes sacramentels du corps et du sang du Christ»),
«mémorial» (considéré comme une expression minimisante qui s'oppose

à la «présence réelle») et «présence réelle»21.
L'on comprendra le pourquoi des hésitations orthodoxes au sujet de

ces termes. Il s'agit de notions qui ont très souvent symbolisé les
divisions et furent à l'origine de plusieurs controverses.

Il faut avouer en toute franchise que le BEM n'a pas pu échapper à la

tentation de conceptualiser l'élaboration de la doctrine. Il est d'ailleurs
tout à son honneur qu'il n'a pas voulu éviter ceci, comme il n'a pas
essayé d'éviter l'usage de termes qui furent à l'origine de malentendus.
Mais, justement, c'est cette conceptualité du BEM qui devient un
obstacle majeur pour les théologiens orthodoxes. Certains disent déjà qu'il
n'y a pas de correspondance théologique entre les concepts et les
doctrines et que le BEM utilise une terminologie plutôt traditionnelle
«catholique» pour camoufler les doctrines non orthodoxes 22.

Dans un sens, cela pourrait être vrai. Ces théologiens orthodoxes
n'auraient pas absolument tort. Le texte parle d'une «présence réelle»,
mais il ne peut pas dépasser certaines tendances zwingliennes, qui
voient dans cette présence une présence « spirituelle » dans le commu-

21 Cf. Archbishop Kirill, The significance and Status of BEM in the Ecumenical
Movement, in: Orthodox perspectives on BEM..., 85—89.

22 Cf. Nikos Nissiotis, Foi et Constitution. Une nouveauté théologique de consensus
(à la lumière du texte de la Commission de Foi et Constitution « BEM »), in : BEM - Une
étape décisive vers l'unité chrétienne?...



L'Eucharistie 501

niant et non dans les espèces du sacrement ; il ne peut pas, d'autre part,
laisser de côté la nouvelle théologie « traditionnaliste » du protestantisme

qui met l'accent sur «la foi des participants» et rejette toute
tendance en faveur de l'idée que la présence réelle du Christ touche
l'essence même des dons consacrés 23. Il serait possible d'ajouter encore
quelques exemples au sujet d'autres termes en question. Mais, encore
une fois, la liste risquerait d'être longue. Ce qui devrait être souligné ici
est la remarque que « dans le document on préfère toujours les conceptions

protestantes de la tradition occidentale » et que, concernant
précisément la présence réelle du Christ dans l'eucharistie, « le document a

gardé un sens favorable à l'attitude protestante»24.
La réponse catholique-romaine pourrait confirmer, au moins

jusqu'à un certain degré, cette position. Malgré le fait que l'Eglise
catholique-romaine n'a pas les mêmes difficultés vis-à-vis de ces termes, et
même elle s'exprime assez favorablement à leur sujet (par exemple, « la

présentation de l'eucharistie comme anamnèse ou mémorial du Christ
est très bonne », ou « nous apprécions la présentation dans le texte de la

présence réelle du Christ », ou, encore, lorsque le texte dit que le pain et
le vin «deviennent les signes sacramentels du corps et du sang du
Christ » en vertu de la parole du Christ et de la puissance de l'Esprit, ceci
coïncide à l'enseignement catholique), elle ajoute toute une série de

remarques et de commentaires qui ont pour but de clarifier sa position.

Le problème n'est donc pas uniquement terminologique ou conceptuel.

Il est plus profond. Il y a peut-être ici un autre clivage entre deux

positions, un clivage à l'intérieur de la tradition théologique occidentale,

comprenant une position « catholique » et une position « protestante».

Mais là aussi, le BEM ne peut être que d'une grande utilité pour le
futur du dialogue œcuménique. Car il permet la clarification de ces

concepts dans un cadre multilatéral, un cadre dans lequel chaque position

théologique est examinée de plusieurs points de vue et à la lumière
de plusieurs traditions théologiques. Ainsi, les commentaires de l'Eglise
catholique-romaine pourraient aider les théologiens orthodoxes dans

leur effort de décrypter certains termes et certaines notions qui ne sont

23 Vlassios Pheidas, Lima : Une réponse orthodoxe, in : Atti del V Colloquio Cat-
tolico-Ortodosso, Nicolaus 11 (1983) 2, 259—270.

24 Ibid.



502 L'Eucharistie

pas courants dans la tradition orientale (comme, par exemple, « la

présence réelle») ou ont une signification différente dans le vocabulaire
orthodoxe (comme, par exemple, « signe »).

Une divergence fondamentale : l'epiclèse

La véritable difficulté entre Catholiques-romains et Orthodoxes au

sujet de l'eucharistie est l'epiclèse. Ce n'est pas un problème apparu suite

aux discussions sur le BEM. Celles-ci ne font que resurgir une controverse

séculaire due aux visions théologiques différentes de l'Orient et de

l'Occident. Ce dernier, dans son « christocentrisme », proclame que les

paroles et les gestes du Christ dans l'institution de l'Eucharistie sont au

cœur de la célébration ; sa vision de l'Eglise, purement christologique,
fait que le ministre ordonné soit immédiatement vu en relation avec le
Christ25. L'Orient, plus « pneumatologique », veut accentuer le rôle de

l'Esprit Saint, l'importance de la prière à l'Esprit et de la venue de

l'Esprit sur les éléments. La vision pneumatologique de l'Eglise complète

la vision christologique — en évitant surtout toute forme de

« christomonisme » — et place les célébrants dans le contexte de la
Pentecôte, plutôt que de les voir en relation immédiate avec le Christ.

Cette question est loin d'être résolue. Même si dans sa réponse au
BEM l'Eglise catholique-romaine admet l'importance de l'epiclèse, elle
affirme une nouvelle fois que «la tradition et la pratique catholiques
mettent l'accent sur l'importance des paroles de l'institution dans la
célébration eucharistique ».

Pourtant, tout en admettant l'existence et l'importance de cette
divergence, et sans vouloir minimiser sa signification, nous pourrions
dire qu'aujourd'hui les deux Eglises sont sorties de l'impasse pour
s'engager dans une route difficile qui est le dialogue. Le Père Congar admet

que le Moyen Age occidental a plus mis l'accent sur le rôle du prêtre lors
de la célébration des sacrements, particulièrement de l'eucharistie 26. La
réforme liturgique qui a suivi le Concile Vatican II introduit des rites

25 Yves Congar, Synthèse générale de la problématique pneumatologique - Réflexions

et perspectives, in : Le IIe Concile œcuménique. Signification et actualité pour le
monde d'aujourd'hui, (Etudes théologiques 2), Chambésy, éd. du Centre orthodoxe, 1982,
369.

26 Yves Congar, Diversités et Communion, Paris, Cerf, 1982, 108.



L'Eucharistie 503

rénovés qui se rapprochent de l'esprit, de la théologie et de l'expérience
liturgique de l'Orient27. Plusieurs théologiens catholiques-romains parlent

de nos jours du Saint-Esprit et de son rôle dans la vie de l'Eglise
d'une manière assez proche de celle de la théologie orthodoxe 28.

Les prémices de ce rapprochement se trouvent dans le texte de

Munich. Là, les deux Eglises trouvent une formule : « Le mystère
eucharistique s'accomplit dans la prière qui conjoint les paroles par lesquelles
la Parole faite chair a institué le sacrement et l'epiclèse dans laquelle
l'Eglise, mue par la foi, supplie le Père, par le Fils, d'envoyer l'Esprit
pour que dans l'unique oblation du Fils incarné tout soit consommé
dans l'unité».

Certes, ces quelques lignes ne peuvent pas résoudre le problème.
Elles posent tout simplement les fondements pour une solution dans

l'avenir. De plus, elles démontrent l'interrelation et l'interdépendance
des dialogues multilatéraux avec les dialogues bilatéraux et l'importance
des résultats positifs que l'on pourrait obtenir par la mise en évidence de

cette relation.

Un gage d'espoir: l'unité dans la mission

Il est possible de terminer cet exposé sur une note positive. Car,

malgré tout, il y a une partie de ce texte sur l'eucharistie qui fait
l'unanimité de plusieurs théologiens et Eglises de traditions différentes.

Ce sont les deux paragraphes consacrés à la relation profonde entre
l'eucharistie et la mission, l'eucharistie et la présence de l'Eglise dans le

monde d'aujourd'hui, l'eucharistie et la responsabilité de chaque chrétien

dans nos sociétés contemporaines.
Un des principaux ouvriers du document souligne la valeur de ces

deux paragraphes et reconnaît facilement que deux théologiens orthodoxes

ont fait de leur mieux pour leur rédaction 29. D'autre part, dans sa

réponse, l'Eglise catholique-romaine retient spécialement que « le texte

27 Yves Congar, Je crois en l'Esprit Saint, vol. III, Paris, Cerf, 1980, spécialement la
seconde partie.

28 Cf., par exemple, J.M. Tillard, L'Eglise de Dieu dans le dessein de Dieu, in:
Irénikon 58 (1985) 1, 21-60.

29 Max Thurian, Quelle est la contribution spécifique de l'Orthodoxie au BEM in :

Orthodoxie et Mouvement œcuménique..., 178.



504 L'Eucharistie

a des implications importantes pour la mission», faisant plus loin

remarquer que « le lien entre l'eucharistie et la mission fait partie
intégrante de l'explication catholique du rapport entre l'eucharistie et la

vie ».

La célébration de l'eucharistie est, en effet, une célébration
missionnaire, un acte missionnaire. Comme le souligne l'Eglise catholique-
romaine: «Par l'eucharistie, l'Eglise non seulement reçoit son nom
(Corps du Christ), mais aussi sa mission d'étendre le salut du Christ au
monde ». Car l'expérience eucharistique ne s'arrête pas au niveau d'une
« synaxe », d'un rassemblement autour de la table du Seigneur. Elle est

en même temps un « envoi » dans le monde : l'envoi des témoins d'une
rencontre existentielle avec le Christ ressuscité, le départ dans le monde
de ceux qui ont communié au corps et au sang du Christ versé pour la

multitude. Chaque communiant est un témoin : il doit proclamer
l'expérience de sa rencontre avec le Christ.

L'eucharistie nous aide encore à réaliser que la vie et la morale
chrétienne ont un fondement sacramentel. La fameuse pensée du
philosophe russe N. Berdiaev, « notre pain à nous est un souci matériel ; le

pain pour le prochain est une question d'ordre spirituel », ne peut être

comprise que dans la lumière du partage eucharistique. Ce partage qui
permettait aux Pères de l'Eglise de parler sans distinction du « sacrement
de l'autel » et du « sacrement du frère », de qualifier justement de «

ministère d'une toute haute importance» le service du frère.
Ce langage est aujourd'hui commun à la plupart des chrétiens. C'est

pour cela qu'il pourrait constituer un gage d'espoir dans leurs efforts
difficiles vers l'unité visible du Corps du Christ. La découverte de leur
profonde communion dans leur engagement chrétien et dans le partage
des problèmes d'un monde profondément divisé, pourrait également

prouver que l'expérience eucharistique est pour les uns aussi bien que
pour les autres la source principale de cet engagement ; que leur
communion, si imparfaite soit elle, est inspirée par cette même expérience
eucharistique ; que sur la route difficile vers l'unité, ils sont tous pèlerins,

nourris du même pain et du même vin, le corps et le sang du
Christ30. C'est alors que les Eglises pourraient découvrir que « le sacrement

du Christ», l'eucharistie, les unit beaucoup plus qu'elles le pen-

30 Cf. Que ton Règne vienne Perspectives missionnaires. Conférence mondiale sur
la Mission et l'Evangélisation (Melbourne, 1980), Genève, Labor et Fides, 1982, 258-
59.



L'Eucharistie 505

sent ; que l'eucharistie est le sacrement d'unité ecclésiale non seulement
d'un point de vue ecclésiologique et canonique, mais aussi missionnaire
et eschatologique, ainsi que cette ancienne prière eucharistique
l'exprime d'une façon extraordinaire:

«Comme ce pain rompu, autrefois disséminé sur les montagnes, a

été recueilli pour devenir un seul tout, qu'ainsi ton Eglise soit rassemblée

des extrémités de la terre dans ton royaume»31.

31 Didaché 9,4.




	L'Eucharistie : quelques réflexions inspirées par la réponse officielle de l'Église catholique-romaine au "Document de Lima"

