
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 35 (1988)

Heft: 3

Artikel: Entre Jean Calvin et le texte de Lima : le fonctionnement des ministères
dans les Églises réformées francophones

Autor: Bürki, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760809

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760809
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bruno Bürki

Entre Jean Calvin et le texte de Lima

Le fonctionnement des ministères
dans les Eglises réformées francophones

1. Les origines dans la doctrine de Jean Calvin

Il ne saurait être question de présenter sur ces pages l'évolution des

idées de Jean Calvin sur les ministères ecclésiastiques, à travers les

différentes éditions de YInstitution de la Religion chrétienne, les Commentaires

bibliques et les SermonsNous sommes aussi conscients qu'il
faudrait se référer aux Règlements ecclésiastiques tant genevois que
français, à la rédaction desquels le Réformateur a participé 2. Disons

simplement que Calvin apprécie l'organisation ministérielle de l'Eglise
ancienne, y découvrant des origines bibliques, mais qu'il élabore aussi

un nouvel ordre des ministères pour les Eglises réformées de son temps,
qui refusent l'organisation de l'Eglise catholique de la fin du Moyen
Age3.

Deux thèmes, qui s'équilibrent constamment dans une dialectique
dynamique, sont importants pour Jean Calvin : l'unité du ministère
ecclésiastique que le Christ a institué dans l'Eglise et la diversité des

ordres ministériels.

1 Voir là-dessus maintenant la présentation générale et les indications bibliographiques

chez W. Nijenhuis, art. Calvin, dans Theologische Realenzyclopädie (TRE) 7 (1980/81)
568-592, et W. Neuser, art. Calvins Theologie, dans Evangelisches Kirchenlexikon.
Internationale theologische Enzyklopädie 1 (31986), 621—630.

2 W. Niesel, Bekenntnisschriften und Kirchenordnungen der nach Gottes Wort reformierten

Kirchen, Zollikon—Zürich 1938 (réimpression 1985).
3 A. Ganoczy, Calvin. Théologien de l'Eglise et du ministire, Paris 1964.



470 Entre Jean Calvin et le texte de Lima

Le ministère est essentiellement un ministère de la Parole et des

sacrements, instauré par le Christ en vue d'un juste gouvernement de

l'Eglise. Le ministère est donc d'institution divine. Le Christ a confié ce

ministère aux Apôtres et ceux-ci l'ont transmis à leurs successeurs.

Ayant maintenu ce ministère, l'Eglise d'aujourd'hui se situe dans la

succession apostolique. Cette conviction de base est fort bien exprimée
dans la Confession de La Rochelle des Eglises réformées de France

(1559):

Mais parce que nous ne connaissonsJésus-Christ et toutes ses grâces que par
l'Evangile, nous croyons que l'ordre de l'Eglise, qui a été établi par l'autorité
du Christ, doit être sacré et inviolable, et que, par conséquent, l'Eglise ne

peut se maintenir que s'il y a des pasteurs qui ont la charge d'enseigner... Par

conséquent, nous réprouvons les esprits chimériques qui voudraient bien,
autant qu'ils le peuvent, anéantir le ministère de la prédication de la Parole
de Dieu et des sacrements 4.

Nous comprenons donc que des Eglises calvinistes aient pu vivre
longtemps ne connaissant qu'un seul et unique ministère ecclésiastique,
celui des pasteurs. Tel est en particulier le cas des Eglises suisses régies

par la Confession helvétique postérieure qui date de 1566 5.

Le pasteur réformé est une figure humainement riche et un ministre
solide et fidèle de l'Eglise (je me permets de le relever même si

j'appartiens moi-même à cette compagnie), mais ce prédicateur de l'Evangile

est aussi rapidement devenu un personnage difficile à supporter
pour d'autres ministres 6. Pourtant, au départ, Calvin avait voulu
susciter diverses sortes de ministères. Martin Bucer, son collègue aîné de

Strasbourg7, l'avait sensibilisé à la richesse d'un ministère diversifié.
C'est ainsi que Calvin a développé la théorie des quatre ministères qu'il
réduit parfois à trois, les deux premiers ministères étant alors réunis en

4 Art. 25, dans la version en français moderne de P. Marcel intitulée La Confession de

foi des Eglises réformées en France dite Confession de La Rochelle, s.l.n.d.
5 Das Zweite Helvetische Bekenntnis. Confessio Helvetica Posterior (1566), hg. vom

Kirchenrat des Kantons Zürich, Zürich 1966, chapitre XVIII. VoirJ.J. Von Ali.men, Le saint
ministère selon la conviction et la volonté des Réformés du XVI' siècle, Neuchâtel 1968.

6 Cela apparaît encore dans un ouvrage récent, en soi génial, de J.M. Chappuis, La
figure du pasteur. Dimensions théologiques et composantes culturelles, Genève 1985.
Malheureusement, notre collègue Chappuis est mort en 1987.

7 G. Hammann, Entre la secte et la cité. Le projet d'Eglise du Réformateur Martin Bucer

(1491-1551), 253-307. Cf. R. Stupperich, art. Bucer Martin, dans TRE 7 (1980/81)
258-270.



Entre Jean Calvin et le texte de Lima 471

un seul. Il s'agit des pasteurs, des docteurs, des Anciens et des diacres

(Ordonnances Ecclésiastiques de Genève 1541 et 1561)8.
Considérons chacun de ces ordres d'après ce que Calvin en dit dans

ses différents écrits:
Ce n'est pas l'Eglise qui se donne despasteurs : elle les reçoit de Dieu

par l'ordination qui reconnaît publiquement la vocation secrète d'un
ministre. L'ordination se fait avec prière et imposition des mains. Le

pasteur reçoit donc son autorité de Dieu, par le Saint-Esprit, et non de

l'Eglise qui lui confierait son gouvernement. Il est ministre de la Parole
de Dieu et des sacrements; il porte, avec les Anciens, le souci de la

discipline de l'Eglise 9.

Le docteur de Calvin est, comme nous le dirions aujourd'hui, un
ministre spécialisé. Concrètement, il s'agit des enseignants des nouvelles

Académies. Tout pasteur cependant exerce aussi une fonction
doctorale en prêchant la Parole de Dieu. Calvin lui-même fut le principal
docteur de l'Eglise de Genève.

Nous parlerons des diacres avant de considérer les Anciens, car, avec
les pasteurs, les diacres de Calvin sont les seuls ministres ordonnés.

D'après les Ordonnances Ecclésiastiques de Genève, le diacre a le droit de

distribuer la cène avec le pasteur, disposition qui se retrouve aussi dans

les liturgies. Mais avant tout le diacre de l'Eglise de Calvin a la charge de

s'occuper des pauvres; il doit recevoir et distribuer les aumônes. Le
Réformateur, dans un souci de fidélité à la tradition biblique, veut réunir
en un même ministère les fonctions liturgiques et caritatives10.

Dans maintes Eglises calvinistes, les fonctions diaconales ont cependant

bientôt été absorbées par le ministère des Anciens. Tel est le cas de

l'Ecosse, mais aussi des Eglises réformées francophones. Le diaconat, tel

que le concevait Calvin, n'a jamais été vraiment mis en pratique. Nous y

voyons comme cause l'importance prépondérante prise par les questions

disciplinaires et doctrinales, ainsi que, pour les Eglises suisses en

particulier, le fait que l'Etat se chargeait du soin des pauvres.

8 J.J. Von Allmen, op. cit., 168-191 sur «la diversité des ministères en ecclésiologie
réformée ».

9 J.J. Von Allmen, Prophétisme sacramentel, Neuchâtel 1964, 83—107 («L'autorité
pastorale d'après les Confessions de foi réformées»). Cf. Idem, Le saint ministère, passim.

10 E.A. McK.ee, John Calvin. On the Diaconate and Liturgical Almsgiving, Genève
1984.



472 Entre Jean Calvin et le texte de Lima

Les Anciens de Calvin ont la responsabilité de la surveillance des

mœurs et de la discipline, office qu'ils partagent avec les pasteurs. Ils
sont choisis parmi les notables (ce fut le cas en ville de Genève par
exemple) et leur ministère ecclésiastique doit permettre à l'Eglise de

gérer de façon autonome les questions de discipline ecclésiastique. Les

Anciens ne sont pas cependant des ministres ordonnés. On a pu dire

qu'ils étaient des ministres ambigus ou des laïques ambigus dans l'Eglise
de Calvin. Ils fonctionnent toujours en tant que membres d'un collège,
jamais individuellement comme le pasteur. On s'étonne par ailleurs que
Calvin n'ait pas eu recours à la notion (si importante pour le Luthéranisme)

du sacerdoce universel pour justifier le ministère des

Anciens11.

Là où les Eglises réformées ont pu s'organiser synodalement,
comme en France où elles vivaient toujours indépendamment du pouvoir

politique, pasteurs et Anciens constituaient les délégations des

Eglises locales pour siéger en assemblée (deux Anciens pour un pasteur).
A Genève, la Compagnie des pasteurs et la Compagnie des Anciens
formaient ensemble le Consistoire.

La relative ambiguïté mais aussi l'ouverture et la faculté d'adaptation

du ministère des Anciens (qui pour Calvin ne sont pas identiques
aux Presbytres du Nouveau Testament et de l'Eglise ancienne) a permis
aux Eglises réformées de transformer leurs Collèges d'Anciens ou
Collèges presbytéraux en des Conseils de paroisse. Cela se fit dans le milieu
du XIXe siècle, époque où l'évolution de la démocratie moderne a

fourni des modèles d'organisation suggestifs. Les Anciens ou Conseillers

presbytéraux sont désormais des laïques responsables au niveau
local dans le Protestantisme. Avec le ou les pasteurs qui font d'office
partie du Conseil, ils sont chargés de la direction spirituelle et
administrative d'une paroisse (voir l'enquête faite en Suisse par l'Institut
d'éthique sociale de la Fédération des Eglises protestantes de la Suisse en
1984-86)12.

Revenons à Calvin. Qu'en est-il des évêques Si le Réformateur est

virulent à l'égard des abus de la papauté dont il constate les effets, il

UJ.J. Von Allmen, Le ministère des Anciens, dans Verbum Caro 71/72 (1964)
214-256.

12 Cette enquête a donné lieu à des publications différentes pour les cantons, voir par
exemple R.J. Campiche—F. Baatard, Conseillers de paroisse. Laïcs responsables dans le
protestantisme vaudois, Lausanne 1985.



Entre Jean Calvin et le texte de Lima 473

éprouve cependant un grand respect pour l'organisation épiscopale
collégiale de l'Eglise ancienne. L'évêque est pour Calvin le prédicateur
de la Parole et l'administrateur des sacrements ; il ne saurait donc exister

pour lui une autre consécration ou ordination que celle des pasteurs qui
assument ces mêmes fonctions. En cela, Calvin est en accord avec saint
Thomas, qui ne considère pas que l'ordination épiscopale aurait une
valeur sacramentelle comme l'ordination presbytérale. Il y a ici une
différence entre saint Thomas et le Concile Vatican II (concernant
l'ordination, non le pouvoir de l'évêque). On a aussi affirmé que pour
Calvin tous les pasteurs ont théologiquement une dignité épiscopale.
Aucun ministre ne saurait être en effet plus que ministre de la Parole et
des sacrements13.

La théologie de la Réforme n'aime pas faire une distinction entre
pouvoir d'ordre et pouvoir de juridiction. Elle se souvient en effet des

abus qu'a favorisés une telle distinction à la fin du Moyen Age. Mais cela

n'empêche pas Calvin et les Eglises qui s'inspirent de lui, de désigner
certains pasteurs, de façon durable ou à tour de rôle, comme responsables

principaux d'une Eglise. La Confession de La Rochelle postule même
autorité et égale puissance pour tous les pasteurs — mais elle reconnaît
aussi des surintendants qui servent l'union entre les Eglises14. A Genève
et à Neuchâtel, l'un des pasteurs est élu comme modérateur ou comme
doyen. Calvin et d'autres Réformateurs ont defacto assumé une responsabilité

épiscopale allant bien au-delà de la responsabilité d'un simple
pasteur de paroisse. Une Eglise aussi purement calviniste que celle de

Hongrie a toujours eu des évêques à sa tête.
Ces questions d'organisation se situent au niveau du bien-être et non

de la nature de l'Eglise et de ses ministères. Mais alors, pourquoi les

Eglises réformées ont-elles, après le XVIe siècle, le plus souvent renoncé

à une organisation hiérarchique avec épiscopat On constate d'abord

que les personnages charismatiques comme les Réformateurs ont manqué

pour s'imposer de façon évidente — sauf par exemple dans la Zurich
de Heinrich Bullinger (1504—1575), successeur de Zwingli, ou dans

l'Eglise de Neuchâtel deJean-Frédéric Ostervald (1663—1747), surnom-

13 J.J- Von Allmen, Le saint ministère, 213—237 (« L'épiscopat en ecclésiologie réformée

»). Pour la conception catholique contemporaine voir H. Legrand sur « Les ministères

de l'Eglise locale » dans Initiation à lapratique de la théologie, III, Paris 1983,181—243 ;

sur l'évolution Mgr Philips, L'Eglise et son mystère au II' Concile du Vatican. Histoire, texte
et commentaire de la Constitution Lumen Gentium, I, Paris 1968, 246—268.

14 Art. 30 et 32, voir l'édition mentionnée en note 4.



474 Entre Jean Calvin et le texte de Lima

mé le deuxième Réformateur de Neuchâtel. Mais surtout, dans les

Eglises de Suisse, le pouvoir politique se méfiait d'un chef d'Eglise — qui
aurait pu empiéter sur les prérogatives de l'Etat. Celui-ci assumait un

peu comme les princes luthériens les fonctions épiscopales. Une fois

appelées à leurs responsabilités par les Réformateurs, les autorités civiles

y ont découvert une vocation chrétienne dont elles n'entendaient plus
se démettre.

Par ailleurs, il existait dans les Eglises réformées de France en

particulier, une hiérarchie synodale qui l'emportait sur celle des ministres.

Ce sont les Consistoires, Colloques, Synodes régionaux et nationaux

qui gouvernent l'Eglise et font autorité en matière de foi et de

discipline. On a parlé à ce propos d'une précocité démocratique du
Protestantisme français — qui n'était pas étranger aux suspicions
rencontrées bientôt au niveau du pouvoir de l'Etat royal, mais aussi de la

hiérarchie catholique15.

2. L'organisation actuelle des ministères

dans les Eglises réformées francophones

Il y a beaucoup de différences dans l'organisation ministérielle des

Eglises dites réformées ou presbytériennes. Plutôt que d'essayer de

ramener le tout à un minimum commun, nous citerons ici à titre
d'exemple le système de deux Eglises réformées dont les différences sont
significatives : l'Eglise réformée de France (ERF) et l'Eglise réformée
évangélique du canton de Neuchâtel (EREN) en Suisse. L'Eglise réformée

de France a environ 500 paroisses et 600 ministres permanents
pour un total de 400 000 fidèles16. L'Eglise neuchâteloise dispose d'une
petite centaine de ministres pour un ensemble de population protestante

de 84 000 personnes, répartie en une soixantaine de paroisses17.

a) L'Eglise réformée de France

Depuis la fin des années 60, on souligne surtout, dans l'ERF,
l'appartenance des ministres particuliers à l'ensemble du peuple. Alors que

15 E. Labrousse, Essai sur la révocation de l'Edit de Nantes. « Unefoi, une loi, un roi »,
Genève-Paris 1985, 110-112.

16 Sur le Protestantisme français, voir l'ouvrage du Strasbourgeois R. Mehl, Le
Protestantisme français dans la société actuelle (1945-1980), Genève 1982.

17 Voir le journal mensuel La Vie Protestante Neuchâteloise paraissant depuis janvier
1988.



Entre Jean Calvin et le texte de Lima 475

dans la tradition réformée, le thème luthérien du sacerdoce universel ne

jouait pas un rôle primordial, on recourt maintenant à celui-ci pour
justifier les ministères particuliers. Il s'agit là d'une lecture moderne de

ce lieu théologique. Ainsi un texte officiel contemporain déclare en
introduction :

Les ministres font partie du peuple de Dieu ; ils ne s'en distinguent pas et ne
sont marqués d'aucun <caractère> particulier. Ce qu'ils font, d'autres
seraient en droit de le faire et sont appelés à le faire avec eux. Leur spécificité
réside dans leur formation, la compétence qui leur est reconnue et leur
disponibilité18.

Il nous semble que l'extrême dispersion des chrétiens réformés de

France — qui s'est accentuée depuis une génération — et le manque de

ministres permanents expliquent certains accents propres à la réflexion
française sur les ministères19.

Dans la bonne tradition réformée, l'ERF fait la distinction entre la

vocation interne et la vocation externe. Dieu appelle des hommes et des

femmes à un ministère particulier et leur confère alors les dons nécessaires

pour l'accomplissement de ce ministère. Pour pouvoir l'exercer, le

candidat a cependant besoin de la reconnaissance de l'Eglise. La
Commission des ministères déclare:

Nul ne peut se dire assuré de l'appel de Dieu à exercer un ministère tant que
l'Eglise ne reconnaît pas cet appel20.

Ne croit-on pas entendre un texte du XVIe siècle Pour éviter tout
malentendu concernant un état ecclésiastique et les prérogatives du

clergé, l'ERF a cependant renoncé à parler de l'ordination ou
consécration d'un pasteur, comme cela était encore le cas dans la Liturgie
d'ordination commune aux Eglises luthériennes et réformées de toute la

18 Brochure Candidats à un ministère, éd. Eglise Réformée de France/Commission des

Ministères, 1985, 5.
19 Intéressant à ce propos le numéro sur «Les pasteurs aujourd'hui» des Cahiers de

l'Association des pasteurs de France (n° 15, novembre 1984). Voir aussi l'ouvrage écrit en
France par J.P. Willaime, Profession : pasteur. Sociologie de la condition du clerc à la fin du
XX' siècle, Genève 1986. Pour connaître un point de vue théologique (qui n'est pas le seul

possible) nous renvoyons aux articles d'A. Gounelle sur l'ecclésiologie, les ministères et
le sacerdoce universel, dans Etudes théologiques et religieuses 62 et 63 (1987 et 1988) nos 4 et
1—3. Cf. J. Ansaldi, De l'identité pastorale, ibidem 60 (1985), 585—593.

20 Brochure citée, 5.



476 Entre Jean Calvin et le texte de Lima

France depuis I96021. L'ERF célèbre maintenant une «Liturgie de

reconnaissance des ministères et des ministres»22. En 1975 déjà, un
texte liturgique luthéro-réformé avait été mis au point pour « l'accueil
des ministres de l'Eglise». Maintenant, les Réformés s'expliquent et

parlent d'une célébration de la reconnaissance. Nous sommes relativement

loin de Calvin pour lequel l'ordination pouvait être assimilée à un
sacrement.

En effet, l'accent n'est plus mis sur le premier point de la doctrine
calvinienne des ministères, à savoir l'institution divine du ministère

apostolique. Le projet liturgique qui était soumis en mai 1988 au Synode
national de l'ERF joue pleinement la carte de la diversification des

ministères. Celle-ci est, depuis 1983, l'objectif principal des Synodes,
dans ce domaine. On distingue les ministères de l'Union des Eglises des

ministères locaux qui sont placés sous la responsabilité du Conseil

presbytéral. Aussi parle-t-on successivement sous le chapeau d'un même

projet liturgique, de la reconnaissance d'un Conseil d'Eglise (qui peut se

situer à différents niveaux, soit paroissial, régional ou encore national)
et de la reconnaissance d'un ministère particulier.

Dans la perspective qui est la nôtre, je trouve intéressant de souligner

que dans le libellé des engagements proposés au Conseil régional et

au Conseil national, il soit en particulier question de celui qui préside le
Conseil23. On sait en effet l'importance des présidents de région de

l'ERF et du président de son Conseil national. La question épiscopale
est comme inévitable

Toujours d'après ce projet de Liturgie, les ministres — homme ou
femme — que l'ERF se propose de reconnaître, sont les suivants: le

pasteur, le bibliste, l'animateur de centre, l'animateur de jeunesse,
l'animateur en milieu universitaire, le catéchète, le diacre, l'enseignant en
théologie, l'évangéliste, l'informateur régional et enfin l'itinérant de la

Commission Générale d'Evangélisation. Vient s'ajouter le cas de la
reconnaissance d'un envoyé du Département des Missions (DEFAP).
La liste ne saurait être définitivement close. On comprend aussi qu'il ne

peut s'agir, dans la majorité des cas, de l'établissement définitif dans un

21 Liturgie de l'Eglise Réformée de France, Paris 1963, 253-262. Cf. M. Thurian,
L'ordination des pasteurs, dans Verbum Caro 58 (1961) 199—213, qui publie et commente
thèses théologiques et projet liturgique des Eglises réformées et luthériennes de France à

l'époque.
22 Eglise Réformée de France, Liturgie de reconnaissance des ministères et des ministres et

Liturgie d'accueil des ministres, Projet polycopié, juin 1987.
23 Ibidem, 8 s.



Entre Jean Calvin et le texte de Lima 477

ministère durablement nécessaire à la vie de l'Eglise. La reconnaissance
se fait toujours par la prière et l'imposition des mains, après l'engagement

du candidat et l'engagement solidaire de la communauté (dans le
cas du diacre, l'engagement est celui de se consacrer personnellement à

la mission de l'Eglise auprès des hommes en détresse).

b) L'Eglise réformée neuchâteloise

La Constitution de l'EREN de 1980 consacre son titre VI aux
ministres que sont les pasteurs et les diacres. Notons que les titres
précédents traitent des membres de l'Eglise et de la mission de celle-ci,
ainsi que de l'organisation synodale et paroissiale. Il y est dit au sujet de
la communauté chrétienne :

L'Eglise, fidèle au principe du sacerdoce universel, rappelle à tous ses

membres leur responsabilité personnelle dans l'accomplissement de sa mission

24.

Dans la réalité, l'EREN est effectivement forte des services rendus

non seulement au niveau paroissial mais encore aux niveaux régional et
cantonal, par un grand nombre de fidèles qui assument un ministère
laïc : catéchètes, animateurs et surtout membres des conseils d'Eglise à

différents niveaux. La plupart de ces ministres laïcs le sont bénévolement

et à temps partiel. Quelques-uns sont employés par l'Eglise à plein
temps. Ils peuvent faire l'objet d'une installation dans leur fonction
ministérielle — installation qu'il convient de distinguer de la consécration

ou ordination.
Dans la Constitution, au sujet des ministères ordonnés ou ministères

consacrés, comme nous le disons en Suisse romande, le premier chapitre
traite des pasteurs 25. Il est ouvert par l'affirmation que le ministère de la

Parole de Dieu est une institution du Chef de l'Eglise et qu'il présuppose
chez ceux qui l'exercent une vocation divine. On devient pasteur par la

consécration qu'accorde le Synode et qui est célébrée par la prière et

24 Eglise réformée évangélique du Canton de Neuchâtel, Constitution, 1980, art. 15.
25 Ibidem, art. 56—62. Il faut joindre à la Constitution le Règlement général, 1982, art.

241—252 sur les «Consécrations et agrégations pastorales» et art. 188 sur la «Délégation
pastorale ». La Liturgie de consécration de l'Eglise neuchâteloise n'a pas été publiée, elle
est réaménagée pour chaque célébration. A ce propos, B. Bürki, L'ordination au saint
ministère. Un ancien formulaire de l'Eglise réformée neuchâteloise, dans Freiburger
Zeitschrift für Philosophie und Theologie 31 (1984) 311-342.



478 Entre Jean Calvin et le texte de Lima

l'imposition des mains sous la présidence du pasteur président du

Conseil synodal. La liturgie de consécration précise que le ministère
pastoral est en premier lieu un ministère de la prédication de l'Evangile
et de la célébration des sacrements. Le culte dominical ne doit pas être

présidé par quelqu'un d'autre que par un pasteur, à moins que cette

personne n'ait reçu une délégation pastorale. Les autres «charges du
ministère pastoral » auxquelles on se réfère lors de la consécration
pastorale, sont des tâches au service de l'unité de la communauté, mais aussi

de la cure d'âme des fidèles et de la catéchèse.

Le chapitre de la Constitution sur les diacres reconnaît le diaconat

comme ministère nécessaire à la proclamation de l'amour de Dieu26.
Les ministères diaconaux peuvent être de plusieurs catégories; sont
ainsi distingués les diacres de paroisse et ceux qui œuvrent en milieu
professionnel. Pour la formation de ses diacres et la reconnaissance de

leur ministère, l'EREN s'en remet, avec les autres Eglises réformées de

Suisse romande, au Département romand des ministères diaconaux, mis

en place pour la promotion du diaconat depuis 19 6 7 27. Comme le

pastorat, le diaconat présuppose une vocation divine. La consécration
diaconale est accordée et célébrée dans les mêmes conditions que celle
des pasteurs ; on cherche à réunir les candidats aux deux ministères pour
une commune célébration de l'ordination.

Par ailleurs, les Eglises réformées de Suisse romande sont très

attentives à la spécificité du ministère diaconal pour éviter que les

diacres ne deviennent des sous-pasteurs 28. Nous ne prétendons pas
avoir résolu le problème, mais dans notre réflexion nous portons des

espoirs particuliers sur les diacres engagés dans un milieu professionnel
en même temps que dans le ministère. Le modèle des diacres catholiques

français a été et reste très suggestif pour les Réformés suisses29.

Depuis une bonne dizaine d'années, des hommes et des femmes sont
consacrés au ministère pastoral sans discrimination. Depuis le début, la

consécration diaconale a été accordée à des hommes et des femmes. Et

26 Art. 63-65.
27 De geste et de parole. 20 ans de ministère diaconal dans les Eglises réformées de la Suisse

romande, Genève 1987. Voir aussi C. Bridel, Au service du ministère de l'Eglise servante :

le diaconat (1970—1980), dans Communio sanctorum. Mélanges J. J. von Allmen, Genève
1982, 39-55.

28 B. Bürki, Diaconat et doctrine des ministères, dans De geste et de parole, 67—

101.
29 Des diacres parlent. Originalité et enjeux du diaconat aujourd'hui, Paris 1985.



Entre Jean Calvin et le texte de Lima 479

l'on ne peut pas dire que les hommes deviennent en majorité pasteurs et
les femmes diacres.

Pour les pasteurs et pour les diacres, l'appartenance à un collège
ministériel est souligné par les textes de la Constitution et des

règlements. Nous essayons de promouvoir l'exercice collégial du ministère.

L'autorité épiscopale est exercée, dans l'Eglise réformée neuchâte-
loise, par le Conseil synodal qui est responsable devant le Synode. Le
Conseil synodal est composé de ministres et de laïcs ; il est présidé par un
pasteur, rééligible dans sa fonction de président pour un maximum de

douze ans 30. Dans d'autres Eglises réformées de Suisse, cette présidence
du Conseil synodal, qui est l'exécutif de l'Eglise, change plus fréquemment

; elle peut être confiée à des pasteurs ou à des laïcs. Mais il faut dire

que les unes et les autres des Eglises ont, depuis une ou deux décades, des

permanents du Conseil synodal à leur service qui deviennent par
l'importance de leur information et leur participation régulière aux
décisions, des figures épiscopales même quand ils ne président pas le

Conseil.

3. Les interpellations du texte de Lima

On sait que le Conseil œcuménique des Eglises, à travers sa

Commission de Foi et Constitution, a interpellé les Eglises, entre 1982 et
1986, sur la «convergence de la foi» constatée en matière de baptême,
d'eucharistie et de ministère (d'où le titre de BEM pour le texte voté à

l'Assemblée de Foi et Constitution à Lima)31.
Les Eglises réformées ont apprécié le fait que le texte de Lima sur le

ministère commence avec un chapitre consacré à « la vocation du peuple
de Dieu tout entier». On peut ici rappeler la Constitution sur l'Eglise du

Concile Vatican II, Lumen Gentium, avec son deuxième chapitre intitulé
« Le peuple de Dieu ». On a parfois regretté que, dans le texte de Lima, le

30 Constitution, art. 31—35 et Règlement général, art. 99—122.
31 Foi et Constitution/Conseil œcuménique des Eglises, Baptême-Eucharistie-Ministère.
Convergence de lafoi, Paris 1982. Dans la suite, nous indiquerons les numéros du texte

de Lima sur le Ministère. Pour les réactions des Eglises, voir : Churches Respond to BEM.
OfficiaI Responses to the «Baptism, Eucharist and Ministry » Text, ed. M. Thurian, I—VI,
Geneva 1986—88 (un vol. complémentaire, n° VII, paraîtra en 1989).



480 Entre Jean Calvin et le texte de Lima

premier chapitre ne soit pas plus développé ou plus important pour la

suite qui traite du ministère ordonné 32.

Relevons surtout dans ce texte de Lima, trois points qui doivent
interpeller les Eglises réformées, au regard de leurs origines doctrinales
et de leur fonctionnement actuel :

a) la question de l'origine et de l'autorité d'un ministère ordonné dans

l'Eglise ;

b) les formes du ministère ordonné pour lesquelles le texte de Lima
recommande la triade traditionnelle évêques—presbytres—diacres ;

c) le mode d'exercice du ministère qui devrait être personnel, collégial
et communautaire 33.

Considérons ces points les uns après les autres:

a) Le fondement du ministère ordonné ou consacré

Dans la mesure de leur fidélité à l'intuition du Réformateur Calvin,
les Eglises réformées ne peuvent selon nous que souscrire à l'idée du

BEM, qui dit que le ministère ordonné est «constitutif de la vie et du

témoignage de l'Eglise » (n° 8). Ce ministère doit mettre en évidence la

dépendance de l'Eglise par rapport à Jésus-Christ (ibidem) : l'Eglise ne
choisit pas elle-même sa voie. Aussi, l'autorité du ministère ordonné
s'enracine, comme le dit le BEM, en Jésus-Christ qui a reçu cette
autorité du Père et qui la confère dans l'Esprit Saint, à travers
l'ordination (n° 15) 34. La description de l'ordination que le BEM donne dans

ce contexte — reconnaissance publique d'une personne que la communauté

met à part avec prière pour le don de l'Esprit — correspond à la

pratique des Eglises réformées.
Les Eglises réformées de France et de Suisse figurent parmi les

Eglises qui n'ont pas gardé la forme de l'épiscopat historique (n° 37). La
succession apostolique à laquelle elles prétendent tout autant que les

Eglises épiscopales, se situe pour les Eglises réformées d'abord au
niveau de la fidélité de l'Eglise tout entière à l'égard de la tradition

32 Ainsi Baptême, Sainte Cène et Ministère. Rapport de la Fédération des Eglises protestantes

de la Suisse (FERS) concernant une consultation du COE, 1986, 79—82. Voir aussi

J. Ansaldi, Lima: Nonpossumus, dans Etudes théologiques et religieuses 58 (1983) 153-156;
P. Bühler, «BEM». Un point de vue critique, ibidem 59 (1984) 529-535.

33 Nos 8—16, 19-25, 26 s.
34 Cf. n°s 39—50 consacrés à la question de l'ordination.



Entre Jean Calvin et le texte de Lima 481

apostolique (n° 35). Il n'empêche que dans ces Eglises réformées aussi la
transmission régulière du ministère ordonné par les personnes qui y sont
autorisées, est un élément important de la fidélité à la tradition qui vient
des apôtres35.

Quant au fondement même du ministère ordonné, les Eglises réformées

doivent pouvoir constater la convergence de leur foi avec celle des

autres Eglises chrétiennes d'Orient et d'Occident, dont l'Eglise catholique

romaine. Les Eglises réformées n'ont de fait jamais cessé de
prétendre à leur légitimité pour ce qui est d'être de la véritable Eglise
fondée sur le témoignage des apôtres 36.

b) Le triple ministère

En parlant des évêques, presbytres et diacres, le texte de Lima
reconnaît d'abord que le Nouveau Testament n'impose pas une forme

d'organisation ministérielle et qu'il faut être attentif aux transformations

du triple ministère dans l'histoire de l'Eglise (nos 19 et 20). Par la

suite, le BEM voudrait cependant recommander aux Eglises le maintien
ou l'adoption du triple ministère des évêques, presbytres et diacres

comme pouvant servir d'expression de l'unité de l'Eglise et de moyen
pour y parvenir (nos 22—25).

Les Eglises réformées pour lesquelles nous pouvons répondre,
l'Eglise réformée de France et les Eglises réformées de Suisse, ont assez

mal reçu l'idée d'une «adoption» d'un modèle ministériel historique.
Elles font remarquer que les organisations ministérielles dont témoigne
le Nouveau Testament sont multiples et que l'évolution historique
ultérieure ne saurait avoir, pour l'Eglise d'aujourd'hui, un caractère

contraignant. Aussi les Réformés préféreraient-ils une liste de ministères

plus diversifiée, qui tienne compte des exigences de la vie de l'Eglise
d'aujourd'hui et des charismes multiples donnés par l'Esprit à l'Eglise.
Ceci ressort non seulement des réponses données au BEM, mais aussi

35 Voir J.J. Von Allmen, Le saint ministère, 192—212 (« La succession apostolique en
ecclésiologie réformée »).

36 A ce propos J.M. Chappuis et E. Perret (secrétaire général de l'Alliance réformée
mondiale) dans Etre cathotique ou réformé aujourd'hui, Genève 1986,29—46 ; cf. l'annexe sur
«Les Eglises réformées et le mouvement œcuménique», p. 59—67.



482 Entre Jean Calvin et le texte de Lima

d'un projet liturgique comme celui de la reconnaissance des ministères
et des ministres de l'ERF37.

Il semble que les Protestants et plus particulièrement les Réformés

ont une réaction viscérale à l'égard de la figure épiscopale. Le jugement
de la Réforme du XVIe siècle et plus encore les expériences de la
Contre-Réforme ont marqué le subconscient protestant de façon durable.

Le tollé qu'a soulevé récemment l'idée de la nomination d'un
évêque catholique romain pour Genève, «cité de Calvin», est significatif

à ce propos.
Nous ferons tout de même remarquer que le ministère tripartite

correspond d'une certaine manière à l'organisation calvinienne des

ministères, ainsi qu'à la situation actuelle que vivent nos Eglises réformées.

Les différents présidents ou permanents de Conseil d'Eglise sont
en réalité des figures épiscopales dont les responsabilités ressemblent à

celles de l'évêque diocésain de l'Eglise catholique par exemple38. Les

pasteurs de paroisse sont des presbytres ordonnés tels que les connaît le
ministère tripartite. Dans la mesure où les unes et les autres de nos
Eglises vont à la redécouverte du ministère diaconal permanent et vers
une reconnaissance de la spécificité du ministère diaconal dans l'Eglise
et dans le monde d'aujourd'hui, la troisième forme du ministère ordonné

leur est aussi commune.
J'estime par conséquent que le triple ministère des évêques,

presbytres et diacres est effectivement une promesse œcuménique pour
l'Eglise — à condition que nous soyons ouverts à la question d'une
réforme de chacune de ces trois formes et à une reconsidération de leurs
relations réciproques (n° 24).

c) L'exercice personnel, collégial et communautaire du ministère

La recommandation faite à ce propos par le texte de Lima (n° 26)

correspond non seulement aux premières intuitions de Foi et Consti-

37 Pour une argumentation théologique d'origine réformée voirJ. Moltmann, Kirche
in der Kraft des Geistes. Ein Beitrag zur messianischen Ekklesiologie, München 1975, 327—340

(trad, française L'Eglise dans la force de l'Esprit, Paris 1980).
38 Puis à Genève justement, le théologien réformé Robert Martin-Achard a lancé

l'idée de « la création d'un ministère de type épiscopal » qui aurait « une triple fonction
d'unité, de représentativité et de continuité » ; cf. Mémorial du Consistoire de l'Eglise nationale

protestante de Genève 1987, Assemblée des Conseils d'Eglise, annexe C.



Entre Jean Calvin et le texte de Lima 483

tution dans les années 1920 39, mais encore à des idées maîtresses de la
Réforme du XVIe siècle. Calvin était très sensible à la valeur de l'exercice

collégial du ministère, manifestée par l'épiscopat de l'Eglise ancienne.

Luther et Calvin tenaient à prendre au sérieux l'Eglise en tant que
communauté, dont tous les membres sont responsables.

Les Eglises réformées ont sans doute une précieuse tradition de la

participation des fidèles laïcs au gouvernement et à l'exercice du ministère

dans l'Eglise. Nos Synodes sont à ce propos des exemples
remarquables de gouvernement d'Eglise. Encore faut-il que dans le monde
actuel nous sachions maintenir et renouveler la participation du laïcat et
éviter que nos Eglises ne deviennent des pyramides à l'envers,
développant l'organisation des commissions centrales et perdant l'assise de la

base 40.

Le pasteur protestant est, par tradition, un terrible individualiste à

cause de sa formation et de son appartenance sociale. Le fait des

compagnies ou classes pastorales qui ont toujours été maintenues et qui ont
joué leur rôle dans l'histoire, en France comme à Genève ou à Neu-
châtel, ne change rien à ce constat. On peut cependant souhaiter que la

venue de nouveaux ministres, des diacres en particulier, incite les Eglises

protestantes à un développement du fonctionnement collégial. Les

impératifs du travail des ministres dans la pastorale contemporaine nous

poussent dans la même direction. C'est ainsi que nous pouvons espérer
mieux vivre la collégialité ministérielle41.

Au niveau de l'exercice de la fonction épiscopale, la responsabilité
collégiale des Conseils d'Eglise est une valeur certaine. Il faut veiller à

ne pas la perdre dans la bureaucratisation et la répartition en dicastères
de l'administration contemporaine.

Reste l'appel à l'exercice du ministère selon un mode personnel. Là

encore, nous devons résister aux mécanismes de la vie moderne et oser
vivre dans l'Eglise un autre mode de responsabilité que celui du monde

39 Voir le rapport sur « Le ministère de l'Eglise » de la Première Conférence mondiale
de Foi et Constitution à Lausanne en 1927, dans L. Vischer, Foi et Constitution. Textes et
documents 1910-1963, Neuchâtel 1968, 34—37.

40 C. Bridel, La mission du laïcat, dans Verbum Caro 71/72 (1964) 293 s. ; Idem,
Questions débattues dans le protestantisme romand, dans Choisir (mai 1972) 151/152,
22-25 ; H. Mottu, L'autorité dans l'Eglise réformée, dans Bulletin du Centre protestant
d'études 36/1 (1984).

41 Sur celle-ci P.L. Dubied, Quelques enjeux du travail individuel et collégial dans le
métier pastoral, dans Etudes théologiques et religieuses 60 (1985) 573-584.



484 Entre Jean Calvin et le texte de Lima

qui nous entoure. Le pouvoir ne doit pas se dissoudre dans les

commissions et se cacher dans une administration impersonnelle, mais ce

sont des hommes et des femmes qui — dans l'Eglise du Christ — répondent

personnellement de leur responsabilité. Nos contemporains
rencontrent des personnes — consacrées à Dieu et aux hommes — en
s'adressant à un épiscope, à un presbytre ou à un diacre. Ceux-ci ont reçu
une vocation personnelle et y répondent au plus près de leur conscience,

pour être pleinement ministres du Christ dans l'Eglise.


	Entre Jean Calvin et le texte de Lima : le fonctionnement des ministères dans les Églises réformées francophones

