Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 35 (1988)

Heft: 3

Artikel: Die Schriftspur des Anderen : Emmanuel Lévinas als Leser von Paul
Celan

Autor: Lesch, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760808

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760808
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WALTER LESCH

Die Schriftspur des Anderen

Emmanuel Lévinas als Leser von Paul Celan™

«La poésie ne s’impose pas, elle s’expose. »
Paul Celan am 26.3.1969'

«Wenn man schon eine Philosophie zum Lesen von Celans Gedich-
ten braucht, kénnte man sich auf Celans Schicksalsgefihrten E. Lévinas
einlassen (...)»% — Diesen Hinweis von Otto Péggeler méchte ich auf-
greifen und exemplarisch an einem Text vertiefen, den Lévinas kurz
nach Celans Suizid geschrieben hat. Dabei werden sich tiefgreifende
Parallelen zwischen Lévinas’ Philosophie und Celans Poetik zeigen, die
zum Verstindnis der Werke bezder Autoren von Interesse sind. Zunichst
werde ich Lévinas’ Kunsttheorie anhand von zwei bislang wenig beach-
teten Texten aus den spiten vierziger Jahren erldutern und zeigen, daf3
dieser Ansatzauch noch in « Totalité et Infini» seine volle Giiltigkeit hat
(1). Sodann sollen die wichtigsten Gemeinsamkeiten mit Celans Theo-
rie von Kunst und Dichtung, die er vor allem in seiner Biichner-
Preis-Rede «Der Meridian» entfaltet hat, diskutiert werden (2). Und

* Vortragam 6.12.1987 im «Centre Culturel Saint-Thomas» in StraBburg, anliBlich
einer Tagung der Akademie der Ditzese Rottenburg-Stuttgart zu Lévinas’ « Totalitidt und
Unendlichkeit», das 1987 in deutscher Ubersetzung erschienen ist.

! Celans Werke werden zitiert nach der Ausgabe: Gesammelte Werke in fiinf Bin-
den, hg. von B. ALLEMANN und S. REICHERT unter Mitwirkung von R. BOCHER, Frankfurt
a. M. 1983, hier: G.W. III, 181.

2 O. POGGELER, Spur des Worts. Zur Lyrik Paul Celans, Freiburg/Miinchen 1986,
405 Anm. 10.



450 Die Schriftspur des Anderen

schlieBlich wird zu fragen sein, inwieweit Lévinas’ Celan-Interpreta-
tion als ein Element des Ubergangs zwischen den beiden philosophi-
schen Hauptwerken «Totalité et Infini» und « Autrement qu’étre ou
au-dela de I’essence» zu verstehen ist (3).

1. Im Schattenreich der Kunst

Zur Interpretation der Lyrik Paul Celans wird immer wieder auf
Martin Heidegger verwiesen, dessen Interesse an Celan sehr grof3 war
(obwohl er nie iiber ihn geschrieben hat) und dessen Schriften auch von
Celan aufmerksam zur Kenntnis genommen wurden?. Dennoch war
eine Verstindigung zwischen den beiden fast unméglich, weil bei Celan
die Verwundung durch die nationalsozialistische Barbarei zu tief sa3, als
daB er den Fehltritt jenes Rektors der Freiburger Universitit von
1933,/34 hitte vergessen kénnen. 1967 kam es zu einer Begegnung in
Freiburg und anschlieBend in Heideggers Hiitte in Todtnauberg. Doch
Celans MiBtrauen blieb. In dem in AnschluB an die Begegnung
geschriebenen Gedicht « Todtnauberg» erwihnt er seine Eintragung in
das Hiittenbuch:

«die in das Buch

— wessen Namen nahms auf
vor dem meinen? —

die in dies Buch
geschriebene Zeile von
einer Hoffnung, heute,

auf eines Denkenden
kommendes

Wort

im Herzen»*

Der Denker Heidegger hatte geschwiegen. Zum Problem einer
Philosophie #ach Auschwitz ist er seinen Beitrag schuldig geblieben und
wird auch aus diesem Grund der Philosoph des 20. Jahrhunderts blei-
ben, an dem sich die Geister scheiden®. Auch Lévinas, der ihn in

3 Vgl. G. BaumaNnN, Erinnerungen an Paul Celan, Frankfurt a. M. 1986, 58ff,,
bes. 65.

4 G.W. II, 255. Aus: «Lichtzwang» (1970).

* Die sarkastische Polemik gegen Heidegger in Thomas Bernhards Roman « Alte
Meister» (Frankfurt a. M. 1985, 87ff.) ist eine in der literarischen Fiktion extreme, aber



Die Schriftspur des Anderen 451

Freiburg gehort hatte, hat sich an ihm gerieben: « Mon admiration pour
Heidegger est surtout une admiration pour Sein und Zeit. ]’essaie tou-
jours de revivre I’'ambiance de ces lectures ou 1933 était encore impen-
sable»®. Adornos Diktum «Nach Auschwitz gibt es keine Gedichte
mehr» mag man zwar de facto fiir widerlegt halten; es ist aber immer
noch die eindringlichste Mahnung gegen das Vergessen, das sich mehr
und mehr als das stirkste Merkmal unserer «condition postmoderne»
herauskristallisiert’. Was J. B. Metz als Kriterium zur Beurteilung von
Theologie formuliert hat, lieBe sich analog auch an die Adresse von
Philosophie und Literatur(wissenschaft) richten: «Fragt euch, ob die
Theologie, die ihr kennenlernt, so ist, daB3 sie vor und nach Auschwitz
eigentlich die gleiche sein konnte. Wenn ja, dann seid auf der
Hut»?®.

Lévinas gehort zu den wenigen herausragenden Philosophen, die
sich der Aufgabe eines philosophischen Neubeginns nach der Shoah
gestellt haben — mit intellektueller Redlichkeit und aus existentieller
Betroffenheit, jedoch in einem sehr zuriickhaltenden Ton, der keine
emotionale Gereiztheit kennt. Verbitterte Anklage und weinerliches
Lamentieren sind ihm fremd. Die Trennung von philosophischem und
essayistischem Werk geben seinem Werk eine Noblesse, die heute
ihresgleichen sucht. Seine ersten Verdsffentlichungen nach dem Krieg
zu Fragen der Asthetik stehen in einem Kontext, der durch die Pariser
Existentialismus-Mode vorgeprigt war, und tiberraschen durch den Ort
ihrer Publikation: es sind zwei Aufsitze von 1948 und 1949 in der von
Sartre herausgegebenen Zeitschrift «Les Temps Modernes»?, in der

wichtige Position. Denn das Phinomen Heidegger mit seiner erstaunlichen internatio-
nalen Wirkung ist nun einmal untrennbar mit der traumatischen deutschen «Geistesge-
schichte» verbunden. Vgl. A. GETHMANN-SIEFERT; O. P6GGELER (Hg.), Heidegger und
die praktische Philosophie, Frankfurt a. M. 1988.

¢ Ethique et infini. Dialogues avec Philippe Nemo, Paris 1984 (= biblio essais 4018)
28. Vgl. A. PEPERZAK, Einige Thesen zur Heidegger-Kritik von Emmanuel Lévinas, in:
A. GETHMANN-SIEFERT; O. POGGELER, 2.2.0. (Anm. 5) 373-389.

7 Vgl. Postmoderne — Strategien des Vergessens. Ein kritischer Bericht von Burghart
ScuMipT, Darmstadt/Neuwied 1986.

8 Jenseits biirgerlicher Religion. Reden iiber die Zukunft des Christentums, Miin-
chen/Mainz 21980, 42.

9 Laréalité et son ombre, in: Les Temps Modernes n® 38 (novembre 1948) 769-789 ;
La transcendance des mots. A propos des Biffures, de Michel Leiris, in: Les Temps
Modernes n°® 44 (juin 1949) 1090-1095. Vgl. zur ausfihrlichen Interpretation dieser
Texte: Th. WieMER, Die Passion des Sagens. Zur Deutung der Sprache bei Emmanuel
Lévinas und ihrer Realisierung im philosophischen Diskurs, Freiburg/Miinchen 1988,
31541.



452 Die Schriftspur des Anderen

1947 dessen Programmschrift « Qu’est-ce que la littérature ?»'? erschie-
nen war. Immerhin spricht es fiir die Offenheit der Redaktion, die
beiden Beitrige aufzunehmen, von denen besonders der erste dem
Programm einer engagierten Literatur vehement und intelligent wider-
spricht, was in einem redaktionellen Vorwort auch eigens vermerkt
ist''. Nebenbei ist daran zu erinnern, dal3 es Sartre nicht darum ging,
Literatur fiir ein bestimmtes parteipolitisches Programm zu instrumen-
talisieren, jedenfalls noch nicht in den spiten vierziger Jahren. Insofern
trifft auch die diesbeziigliche Kritik von Lévinas weitgehend ins Leere.
Denn auch Sartre behauptet, daf3 Literatur im Idealfall eine freze kom-
munikative Praxis sei, und kritisiert eine Kunst, die sich dsthetisierend
aus der Verantwortung stiehlt, indem sie das selbstreferentielle sprach-
liche Zeichen zum Fetisch macht. Somit ist sein literaturtheoretisches
Programm ein Aufruf, nach 1945 nicht so weiterzumachen, als sei
nichts geschehen. Bei all dem bewahrt sich Sartre jedoch ein ungebro-
chen naives Verhiltnis zur Sprache, die in dem, was er «prose» nennt,
das Vehikel einer idealen Kommunikationsgemeinschaft sein soll.
Hier denkt Lévinas radikaler, wenn er zunichst jede Art kiinstleri-
scher Fiktion unter Ideologieverdacht stellt: «Le monde a achever est
remplacé par 'achevement essentiel de son ombre. Ce n’est pas le
désintéressement de la contemplation, mais de I'irresponsabilité. Le
poete s’exile lui-méme de la cité. A ce point de vue la valeur du beau est
relative. Il y a quelque chose d’égoiste et de liche dans la jouissance
artistique. Il y a des époques ou 'on peut en avoir honte, comme de
festoyer en pleine peste»'2. Ubrigens ist diese Bemerkung zur (braunen)

10 N° 17 (février 1947) — n°® 22 (juillet 1947). Erweiterte Ausgabe in: J.-P. SARTRE,
Situations, II, Paris 1948. Taschenbuchausgabe von «Qu’est-ce que la littérature?» ab
1964 : coll. Idées 58. Es wire eine eigene Studie wert, die parallelen Wege von Sartre und
Lévinas (beide Jahrgang 1905), die sich nur selten gekreuzt haben, vergleichend darzu-
stellen. Neben vielen thematischen Beriihrungspunkten in philosophischen Grundfragen,
die freilich meist in diametral entgegengesetzte Antwortversuche miindeten, war v.a.
Sartres Solidaritit mit dem Staat Israel verbindend. Vgl. zu wichtigen Aspekten eines
Dossiers « Lévinas/Sartre»: S, MALKA, Lire Lévinas, Paris 1984, 26-37.

' Aa.O. (Anm. 9) 769f. «Plus optimiste, Sartre pense que l’art et la littérature
peuvent se sauver eux-mémes s’ils se retrouvent comme parole ou signification vivantes,
et que la liberté de I’art a des complices en tout homme. Ou, si ’'on veut, plus pessimiste, il
ne pense pas que les difficultés de I'action ou de I'expression philosophique soient
moindres que celles de la littérature ou de I’art, ni d’un autre ordre. Pour 'un comme pour
'autre, la conscience artiste doit étre sauvée d’elle-méme, et nous souhaitons qu’E.
Lévinas contribue ici méme a la réveiller respectueusement.» (770).

2 A.a.0. (Anm. 9) 787. Weitere Seitenangaben zu diesem Aufsatz sind in meinem
Text in Klammern notiert.



Die Schriftspur des Anderen 453

Pest der einzige Hinweis im Aufsatz, der sich zeitgeschichtlich deuten
lif3t. Ansonsten argumentiert Lévinas grundsitzlicher und pladiert fiir
eine philosophische Kunstkritik: «Il s’agirait, en effet, de faire intervenir
la perspective de la relation avec autrui — sans laquelle I’étre ne saurait
étre dit dans sa réalité, c’est-a-dire dans son temps» (789). Die Dimen-
sion der Zeitlichkeit ist also ein unterscheidendes Merkmal philosophi-
scher Kritik.

Fir unsere Fragestellung ist nun von Interesse, was Lévinas unter
Kunst versteht. Er dullert sein Befremden iiber eine Kunst, die erkennt-
nistheoretische Funktionen iibernommen hat. «La ou le langage com-
mun abdique, le po¢me ou le tableau parle. Ainsi ’ceuvre, plus réelle
que la réalité, atteste la dignité de I'imagination artistique qui s’érige en
savoir de 'absolu» (771). Von der Kunstkritik werde dieses Dogma
erhirtet, und zwar gerade weil die Kritik sich parasitir des vermeintlich
privilegierten kiinstlerischen Zugangs zur Wahrheit bediene. «Un fond
de réalité, pourtant inaccessible a I'intelligence conceptuelle, devient sa
proie. Ou bien la critique se substitue a I’art» (771). Auch das Projekt
einer engagierten Literatur sieht Lévinas auf der Linie der Funktiona-
lisierung von Kunst, weil man der Kunst Moglichkeiten zubilligt, die
dem philosophischen Diskurs und der Alltagspraxis prinzipiell ver-
sperrt seien: neue Moglichkeiten der Erkenntnis und der Moral. Doch
gegen diese Vereinnahmung spreche die unerbittliche Vollendung des
echten Kunstwerks, bei dem nichts hinzuzufiigen und nichts zu strei-
chen ist, das in sich ruht und daher auch keinen Dialog initiieren kann
(773): es ist «dégagement», nicht als Flucht in eine jenseitige Welt
(«au-dela»), sondern eine Verdunkelung diesseits («en dega») der
Erkenntnis. Die Kunst ist «]’événement méme de ’obscurcissement,
une tombée de la nuit, un envahissement de 'ombre» (773), keine
lichtvolle Wahrheit also, sondern Dunkelheit und Schatten. Diese Ein-
schitzung teilt Lévinas mit seinem Freund Maurice Blanchot, dessen
Texte er kommentiert hat!3.

Den Grund fir den Verdunkelungseffekt sieht Lévinas in der
Eigenart des Imaginiren. Imagination ist fiir ihn das Gegenteil von

13 E. LEviNas, Sur Maurice Blanchot, Montpellier 1975, 11: «C’est le Monde, le
Pouvoir, I’ Action ou se loge toute I’étendue de ’Humain. En dehors de ’art toutefois qui
accede a un autre espace, a la Nuit.» Eine umfassende Rekonstruktion der Lévinas’schen
Reflexionen zur Kunst wiirde sinnvollerweise bei seinen Blanchot-Studien einsetzen.



454 Die Schriftspur des Anderen

Freiheit und priziser Begrifflichkeit: musikalische und magische Mani-
pulation der Sinne, rhythmische Akzentuierung, die uns in ihren Bann
zieht, Automatismus eines Tanzes, Abfolge vorprogrammierter Figura-
tionen (774ff.). Das Bild gewinnt diese verfithrerische Kraft, weil es zu
den abgebildeten Objekten in einer Abnlichkeitsrelation steht. Lévinas
unterscheidet sich sehr deutlich von Sartres Kunsttheorie, wenn er fiir
die Beschreibung von kiinstlerischer Kreativitit theologische Katego-
rien wie Schépfung und Offenbarung strikt ablehnt (773). Das Bild ist
keine creatio ex nihilo, sondern nur eine A/llegorie des Seins (779) und
gewinnt gerade dadurch seinen verzaubernden Charme. Die geheim-
nisvolle Fremdheit der Welt, die im Kunstwerk erfahrbar gemacht
werden kann, ist nur die Schattenseite der eznen Welt, nicht aber deren
Jenseits. Mit diesem Zugang gelingt Lévinas eine Entzauberung des
Kunstschénen, das aufgrund seiner Relativitit niemals zu einem Orga-
non der Erkenntnis werden kann. Kunsterfahrung ist sinnliche Waht-
nehmung (aZsthesis im urspriinglichen Sinn), nicht eine geheimnisvolle
Macht jenseits aller Vorstellungskraft. Es wire jedoch auch ein Irrtum,
rationalistisch die totale Transparenz des Bildes zu fordern. Denn Kunst
kann nur deshalb zur Karikatur des Seins werden, weil das Sein einer
fixierbaren Eindeutigkeit entbehrt. «L’étre n’est pas seulement lui-
méme, il s’échappe» (778).

Das Schattenreich der Bilder etabliert sich in einem zeitlichen
Intervall, der Zwischenzeit («entretemps»), die ein dsthetischer Augen-
blick der Ewigkeit ist. «L’art accomplit précisément cette durée dans
I'intervalle, dans cette spheére que I’étre a la puissance de traverser, mais
ou son ombre s’immobilise. La durée éternelle de I'intervalle ou s’im-
mobilise la statue differe radicalement de I’éternité du concept —elle est
Ventretemps, jamais fini, durant encore — quelque chose d’inhumain et de
monstrueux» (786). Das Bild ist /do/'4 (781), versteinerte Verdoppelung
und licherliche Karikatur der Wirklichkeit, weil eine Notwendigkeit
vorgetiuscht wird, die — nimmt man sie ernst — zum Schicksal wird. «La
magie, reconnue partout comme la part du diable, jouit en poésie d’une
incompréhensible tolérance» (787). «La proscription des images est
véritablement le supréme commandement du monothéisme, d’une doc-

4 Vgl. hierzu die Beitrige in: B. Casper (Hg.), Phinomenologie des Idols, Frei-
burg/Miinchen 1981.



Die Schriftspur des Anderen 455

trine qui surmonte le destin — cette création et cette révélation a
rebours» (786)'°.

Liuft also Lévinas’ Kunstverstindnis letztlich auf ein judisches
Bilderverbot hinaus? So weit geht er nicht. Aber er relativiert die
hochgespannten Erwartungen an die Kunst, die den schénen Schein der
Wirklichkeit vorziehen, und attackiert die dsthetische Idolatrie, die sich
jedoch zunehmend in Auflésung befinde. Immer mehr Kiinstler seien
nicht mehr bereit, «nur» Kiinstler zu sein, und betitigten sich als
Interpreten ihrer eigenen Mythen, die méglicherweise Folgeerschei-
nungen der Geisteslage nach dem behaupteten Tod Gottes seien
(789)!6.

Was Lévinas den Traumwelten der Kunst entgegensetzen mochte,
wird ansatzweise in dem zweiten in « Les Temps Modernes» abgedruck-
ten Text deutlich, da die kurze Besprechung eines Buches von Michel
Leiris nur der Vorwand zur fragmentarischen Prisentation eines
eigenen Programms ist. Gegen den Primat der Schriftsprache und der
kulturellen Konventionen des Sprechens will er namlich das gesprochene
Wort aufwerten, das uns in die Gegenwart des Anderen fiihre, der aus
den Kunstwelten immer ausgeblendet werden kénne. «La présence de
I’Autre, c’est une présence qui enseigne; c’est pourquoi le mot comme
enseignement est plus que 'expérience du réel, et que le maitre est plus
qu’un accoucheur d’esprits. Il arrache I’expérience a sa suffisance esthé-
tique, a son 77 ou, en paix, elle repose. Dans ce sens, nous avons pu dire
ailleurs que la critique — parole d’un étre vivant parlant a un étre vivant
—ramene I'image ou ’art se complait, a I’étre pleinement réel. (...) Parla
parole proférée, le sujet qui se pose s’expose et, en quelque maniére,
prie»'’.

5 Vgl. zum prophethischen Pathos monotheistischer Sprachkritik: E. LEviNas,
Monothéisme et langage (1959), in: DErs., Difficile liberté. Essais sur le judaisme, Paris
31984 (= biblio essais 4019) 249-252. «(...) nous juifs, musulmans et chrétiens — nous
monothéistes — nous sommes 12 pour rompre ’enchantement, pour dire des mots qui
s’arrachent au contexte qui les déforme, pour dire des paroles qui commencent dans celui
qui les dit, pour retrouver la parole qui tranche, la parole qui dénoue, la parole prophé-
tique.» (252). Die Frage ist seit O. MARQUARDS « Lob des Polytheismus» erneut aktuell.
Vgl. dazu: J. Tausgs, Zur Konjunktur des Polytheismus, in: K. H. Bourer (Hg.), Mythos
und Moderne, Frankfurt a. M. 1983, 457—-470 (zur Kritik unserer mythogenen Geistes-
lage!).

* ‘)" Vielleicht gebe es einmal ein Stadium der kulturellen Entwicklung, in der Kunst
kein héchster Wert mehr sei und nur noch einen begrenzten Aspekt menschlichen Gliicks
darstelle: als Unterhaltung und Quelle der Freude (788). Hegels Satz vom Ende der Kunst
findet hier ein Echo.

17 A.a.O. (Anm. 9) 1094.



456 Die Schriftspur des Anderen

Im Verhiltnis zur Entwicklung der literarischen Avantgarde seiner
Zeit nimmt Lévinas eine eigentiimlich ambivalente Haltung ein. Einer-
seits steht er quer zum Trend einer wachsenden Aufwertung der
«écrituren, die sich vom Surrealismus bis zur « Tel Quel»-Bewegung der
sechziger Jahre durchsetzte und angesichts derer die Beschworung der
«parole vivante» fast ein wenig altviterlich und banausenhaft klingt.
(«Logozentrismus» und « Phonozentrismus» wiirde man ihm heute vor-
werfen ...) Andererseits bricht er aber sehr wohl mit der michtigen
Tradition einer Inhaltsisthetik, die sich einem mimetischen Reprisen-
tationszwang verschreibt und an die totale Abbildbarkeit von Wirklich-
keit durch Sprache glaubt. In dieser Hinsicht ist Lévinas moderner als
die formalistische Avantgarde, weil er die Konturen einer Rezeptions-
dsthetik vorausdenkt, die den Sprechakt handlungstheoretisch deutet
und auch von seinen Inhalten loslésen kann. Er ist auf der Suche nach
einer Sprache jenseits des totalitiren Formalismus autonomer Sprach-
systeme, aber auch jenseits des ebenso menschenfeindlichen Systems
bloB funktionaler Kommunikation.

Die skizzierte Position aus dem Jahr 1948,/49 blieb nicht auf die
damals aktuelle Kontroverse mit der engagierten Literatur beschrinkt,
sondern findet sich auch in verstreuten Aussagen in « Totalité et Infini»
(1961)'® wieder. Fiir unser Thema sind folgende Stellen aufschluB3-
reich:

— Im Kapitel tiber «Sinnlichkeit» («sensibilité ») wird konstatiert, dal3
die Welt der Dinge nach der Kunst verlangt, um das Unendliche der
Idee in ein endliches Idol zu verwandeln. Lévinas verweist auf die
Asthetisierung der Gebrauchsgegenstinde, z.B. das schine Auto (frz.
114 / dt. 200), tiber dessen Vergotzung wir keine weiteren Worte
verlieren miissen.

— Lévinas postuliert eine Ethik des Sprechens, die z.B. beim Dichten in
gefihrlicher Weise suspendiert werden koénne. Kunst, Dichtung,
Poesie und Sprechen, Rede, Prosa werden einander entgegengesetzt.
Die Rede («discours») bricht den Zauber des poetischen Rhythmus
(frz. 177 / dt. 292).

— Die Theorie des Idols und der Kunst als Zwischen-Zeit («entre-
temps ») wird als Kontrastfolie herangezogen, um die Zeitlichkeit der

'8 Vgl. Totalité et Infini. Essai sur I’Extériorité, Den Haag ?1965. Dt. Ausgabe:
Totalitit und Unendlichkeit. Versuch iiber die Exterioritit (Ubersetzt von
W.N. Krewani), Freiburg/Miinchen 1987.



Die Schriftspur des Anderen 457

ethischen Beziehung herauszuarbeiten (frz. 197 / dt. 321). In einer
Fulinote verweist Lévinas ausdriicklich auf den Artikel « La réalité et
son ombre ».

— In der Phinomenologie des Eros wird beschrieben, wie sich im
Kunstwerk die Schonheit des Weiblichen in schwerelose Anmut
verwandeln kann (frz. 239f. / dt. 384f.).

— Im SchluBkapitel richtet sich der Autor gegen eine unpersonliche
Neutralitit der Philosophie, die einer Selbstverabschiedung des Den-
kens gleichkomme und z.B. die Auflésung von Philosophie in Kunst
bedeute (frz. 275 / dt. 433).

In Lévinas’ fundamental-ethischem Ansatz wird die Kunst als
potentielle Gefihrdung sittlichen Gelingens begriffen, weil sie fiir die
Begegnung mit dem Anderen eine Barriere sein kann. Eine Neuauflage
platonischer Dichterkritik'? und Verbannung der Kunst aus der Polis ?
Ein rigider Ikonoklasmus? Sicherlich eine nicht zuletzt religiés moti-
vierte Skepsis gegeniiber einer Kunst, die so leicht zur Kunstreligion
werden kann.

Man mag nun einwenden, dal3 es wohl gar keinen Sinn habe, sich
ausgerechnet mit Lévinas auf die Suche nach einer Dichtungstheorie zu
begeben, da dieser durch eine petitio principii den Zugang zur Kunst als
einer autonomen Sphire verweigere und in seinem moralistisch-pad-
agogischen Sendungsbewultsein gar nicht wisse, wovon er rede. Darauf
ist zu antworten, dal3 Lévinas durchaus kein Verichter des homo ludens
ist, solange dieser nicht mit metaphysischen Pritentionen auftrumpft.
Aber kann es heute eine ernsthafte Philosophie geben, auch eine Phi-
losophie der Kunst, die nicht in ihrem Kern fundamental-ethisch aus-
gerichtet ist — ohne Moralinsdure ? Jedenfalls ist Lévinas’ monomani-
sches und redundantes Denken im Konzert der Gegenwartsphilosophie
als Versuch einer solchen Fundamentalethik zu wiirdigen. Dal} sein
Versuch diber die Exterioritdt auch von dichtungstheoretischer Relevanz
ist, zeigt die Begegnung mit der Lyrik Paul Celans.

19 Platon ist in Lévinas’ philosophischen Schriften neben Husserl, Heidegger, Hegel
und Descartes die wichtigste und hiufigste Referenz!



458 Die Schriftspur des Anderen

2. Kunst und Dichtung

Am 22. Oktober 1960 hat Paul Celan in Darmstadt anliBlich der
Entgegennahme des Georg-Biichner-Preises die Rede mit dem Titel
«Der Meridian»?° gehalten, in der er im Anschlul an Biichner ein
Verstindnis von Kunst entwickelt, das dem von Lévinas sehr dhnlich
1st.

«Die Kunst, das ist, Sie erinnern sich, ein marionettenhaftes, jambisch-
finffiiBiges und — diese Eigenschaft ist auch, durch den Hinweis auf Pyg-
malion und sein Geschopf, mythologisch belegt — kinderloses Wesen »
(M 187).

«Die Kunst, meine Damen und Herren, ist, mit allem zu ihr Gehérenden
und noch Hinzukommenden, auch ein Problem, und zwar, wie man sieht,
ein verwandlungsfihiges, zih- und langlebiges, will sagen ewiges. (...) Von
der Kunst ist gut reden» (M 188).

Celan belegt das Unheimliche der Kunst u.a. mit einem Zitat aus
Biichners « Lenz»:

«<Wie ich gestern neben am Tal hinaufging, sah ich auf einem Steine zwei
Midchen sitzen: die eine band ihr Haar auf, die andere half ihr: und das
goldene Haar hing herab, und ein ernstes bleiches Gesicht, und doch so
jung, und die schwarze Tracht, und die andere so sorgsam bemiiht. Die
schénsten, innigsten Bilder der altdeutschen Schule geben kaum eine
Ahnung davon. Man méchte manchmal ein Medusenhaupt sein, um so eine

Gruppe in Stein verwandeln zu kénnen, und den Leuten zurufen)»
(M 191f£.) 2.

Mit Biichner versteht Celan Kunst also als etwas Stilisiertes, Steri-
lisierendes, Petrifizierendes, das wie ein Medusenhaupt das Leben
erstarren 1t und einen Hauch von Ewigkeit vorgaukelt. Eine solche
Kunst, die sich als autonomer Bereich konstituiert, ist nicht mehr in der
Lage, ihre eigene Bedingtheit zu reflektieren, und wirkt, ohne es viel-
leicht zu wollen, affirmativ. Genau dies ist aber das Problem einer
Dichtung nach Auschwitz: jede Dichtung geht axch den Weg der Kunst
und ist somit in der Gefahr, das Grauen im Rhythmus des Totentanzes

2 G.W. III, 187-202 (im weiteren Text zitiert mit der Sigle M und Seitenanga-
be!).
2l G. BUcHNER, Werke und Briefe, Darmstadt 1984, 76.



Die Schriftspur des Anderen 459

(oder der « Todesfuge » ?!) zu 4sthetisieren und (ungewollt) die Opfer zu
verhéhnen. Es ist offensichtlich, daB3 sich zu Celans Kunstverstindnis
bis in die Einzelheiten Parallelen bei Lévinas nachweisen lassen.

1972 veroffentlichte « La Revue des Belles-Lettres» eine Gedenk-
nummer fiir Paul Celan ??, die auch den Aufsatz von Lévinas enthilt, der
sich in den siebziger Jahren gelegentlich auf Celan bezogen hat?3. Die
Textgrundlage fiir den Aufsatz ist ein Band von 1971 mit der Uberset-
zung ausgewihlter Celan-Texte ins Franzosische 24, insbesondere dreier
Prosatexte : « Der Meridian », « Brief an Hans Bender»?* und « Gesprich
im Gebirg»?¢. Das Problem der folgenden Ausfithrungen ist das Pro-
blem jedes Metadiskurses: ich interpretiere eine Interpretation, die sich
ithrerseits bereits auf poetologische Texte und nicht direkt auf Lyrik
stiitzt. Ich mochte deshalb auch Celan ausfiithrlich zu Wort kommen
lassen (auch Lévinas zitiert ausgiebig aus der franzosischen Uberset-
zung), um so die Legitimitit der Lévinas’schen Deutung aufzuzei-
gen.

Bereits die Kommentierung eines Satzes aus dem Brief an Bender
macht die Intention von Lévinas’ Deutung erkennbar: «Ich sehe kei-
nen prinzipiellen Unterschied zwischen Hindedruck und Gedicht» (B
177), heiB3t es bei Celan. « Voila le poéme, langage achevé, ramené au

22 96 (1972) n° 2-3, Lévinas’ Beitrag: De I’étre a I'autre. 193-199. Nach dieser
Ausgabe werde ich zitieren (Sigle EA). Der Text ist auch abgedruckt in: E. LEviNas,
Noms propres, Paris 1987 (= biblio essais 4059) 49-56.

2 Vgl. O. POGGELER, 2.2.0. (Anm. 2) 11: «k Emmanuel Lévinas hat ein entscheiden-
des Kapitel seines Buches Autrement qu'étre ou au-dela de l'essence von 1974, das den
Millionen Opfern des Hasses des Anderen gewidmet ist, unter ein Motto aus Celans
Gedichten gestellt; er hat dafiir nicht eine Formulierung gewihlt, die in dieser oder jener
Weise als <reprisentativ) ausgegeben wurde, sondern eine Zeile aus dem Gedicht Lob der
Ferne, die den Wurzelgrund von Celans Gedichten aufzeigt: <Ich bin du, wenn ich ich
bin.»»

Ferner liegt in der Bibliographie des Buches von F. Porrié (Emmanuel Lévinas. Qui
étes-vous?, Lyon 1987, 181) ein Hinweis auf einen kurzen Text vor, den ich bislang nicht
habe konsultieren kénnen. E. LEviNas, Lettre a « Terriers» (a propos de Paul Celan), in:
Terriers n° 6 (février 1979) 11-12,

24 Strette, Paris 1971 (Mercure de France). Der Band enthilt u. a. Ubersetzungen von
Jean Daive und André du Bouchet und markiert den Beginn des intensiven franzésischen
Interesses an Celan, der von 1948 bis 1970 in Paris lebte. Vgl. die Bibliographie «Celan en
France», in: M. Bropa (Hg.), Contre-Jour. Etudes sur Paul Celan (Colloque de Cerisy
1984), Paris 1986, 223-227. Vgl. zur Internationalisierung der Celan-Forschung:
W. HamACHER ; W. MENNINGHAUS (Hg.), Paul Celan, Frankfurt a. M. 1988 (= Suhrkamp
Taschenbuch Materialien 2083). (Lit.!).

» G.W. III, 177f. (Sigle B).

6 G.W. III, 169-173 (Sigle G).



460 Die Schriftspur des Anderen

niveau d’une interjection, d’une expression aussi peu articulée qu’un
clin d’ceil, qu’un signe donné au prochain! Signe de quoi? de vie? de
bienveillance ? de complicité ? Ou signe de rien, ou de complicité pour
rien: dire sans dit. Ou signe qui est son propre signifié: le sujet donne
signe de cette donation de signe au point de se faire tout entier signe.
Communication élémentaire et sans révélation, balbutiante enfance du
discours, bien maladroite insertion dans la fameuse lengue qui parle, dans
le fameux die Sprache spricht, entrée de mendiant dans la demeure de
[’étre » (EA 193). Lévinas interpretiert Celan mit seinen sprachphilo-
sophischen Kategorien «dire » und «dit », wonach die Rede als lebendige
verbale Geste, durch die ich den Kontakt mit dem Anderen herstelle,
wichtiger ist als das Sprachsystem des Ausgesagten («dit»). « Langage de
la proximité pour la proximité, plus ancien que la vérizé de létre (...)»
(EA 194).

Die Deutung enthilt eine doppelte Abgrenzung: gegen Heidegger
und gegen die Pariser Avantgarde einer «objektiven » Lyrik, die sich in
den Sprachspielen des Strukturalismus bewegt (EA 194). Diese moder-
nen Autoren verstehen Rimbauds Formel «Je est un autre» als Auflo-
sung des Subjekts in den objektiven Strukturen der Sprache und haben
als Autoren kein personliches Schicksal mehr. Lévinas spricht hingegen
bewuBt von einer «donation de signe », also nicht von einem anonymen
Sprachgeschehen. Damit ist auch die Differenz zu Heidegger angespro-
chen, der vom Schwarzwald herab iiber Hoélderlin, Rilke und Trakl
orakelt?’.

Mit Celan schleicht sich Lévinas als Bettler in das Haus des Seins 28
ein, das doch durch die Verantwortlichkeit fiir den Anderen und durch
den Dialog iiberhaupt erst bewohnbar wird. Gegen eine Mythologisie-
rung des dichterischen Sprechens protestiert Celan mit der Erinnerung
daran, da3 Dichtung Handwerk ist. « Handwerk — das ist eine Sache der
Hinde. Und diese Hinde wiederum gehéren nur einesz Menschen, d.h.
einem einmaligen und sterblichen Seelenwesen, das mit seiner Stimme

7 Die neostrukturalistische Avantgarde ist zu einem grof3en Teil eine « Wiederauf-
bereitung» Heideggerscher Manierismen im Stil des «schnellen Briiters» (J. Greisch).
Auch in dieser Hinsicht ist Heidegger eine Schlisselfigur unseres Jahrhunderts. Vielleicht
mul} man ihn in franzésischer Ubersetzung lesen, um nicht an seiner Sprache zu ver-
zweifeln...

8 Vgl. hierzu: O. POGGELER, Sprache — Haus des Seins? Sprachphilosophie im
Kontext zu Dichtung und Theologie, in: W. Béume (Hg.) Evolution und Sprache. Uber
Entstehung und Wesen der Sprache, Karlsruhe 1985 (= Herrenalber Texte 66) 100-
122,



Die Schriftspur des Anderen 461

und seiner Stummbheit einen Weg sucht. (...) Man komme uns nicht mit
<poiein> und dergleichen. (...) Ich habe es vor einigen Jahren mitansehen
und spiter aus einiger Entfernung genau beobachten kénnen, wie das
(Machen> iber die Mache allmihlich zur Machenschaft wird» (B
177£.)%. Gegen die mystifizierte posesis des dichterischen Wohnens im
Haus des Seins und gegen die Annahme eines privilegierten Zugangs
zur Wahrheit melden Celan und Lévinas mit Recht ihre Bedenken
an.

Laut Lévinas hat Celan wenig Verstindnis fiir eine Sprache, die auf
den Spuren der Vorsokratiker das bedeutungsvolle Aufblitzen der Natur
verherrlicht. Der Prosatext « Gesprich im Gebirg»3® kann — dies ist nur
ein Aspekt einer reichen Perspektivenvielfalt — als eine jiidische Kritik
an einer schwirmerischen Naturmystik gelesen werden. Der Text
erzihlt von einer Begegnung zweier Juden auf einer schénen Gebirgs-
stral3e.

«Still wars (...), still dort droben im Gebirg. Nicht lang wars still, denn der
Jud daherkommt und begegnet einem zweiten, dann ists bald vorbei mit
dem Schweigen, auch im Gebirg. Denn der Jud und die Natur, das ist
zwelerlei, immer noch, auch heute, auch hier. Da stehn sie also, die
Geschwisterkinder, links bliiht der Tiirkenbund, bliiht wild, bliiht wie nir-
gends, und rechts, da steht die Rapunzel, und Dianthus superbus, die
Prachtnelke, steht nicht weit davon. Aber sie, die Geschwisterkinder, sie
haben, Gott sei’s geklagt, keine Augen. Genauer: sie haben, auch sie,
Augen, aber da hingt ein Schleier davor, nein, dahinter, ein beweglicher
Schleier; kaum tritt ein Bild ein, so bleibts hingen im Geweb, und schon ist
ein Faden zur Stelle, der sich da spinnt, sich herumspinnt ums Bild, ein
Schleierfaden; spinnt sich ums Bild herum und zeugt ein Kind mit ihm,
halb Bild und halb Schleier. Armer Tiirkenbund, arme Rapunzel!» (G
1691.).

Hier treffen sich keine « Hirten des Seins », sondern zwei Menschen,
die von der «insomnie dans le lit de I’étre» (EA 198) umhergetrieben
sind. Kein Staunen vor der Erhabenheit des Naturschénen ! Gegen die

?» Vgl. zum Brief an Hans Bender: M. Bropa, La lettre 2 Hans Bender, « Der Hinde
Geschicky, in: piEs., Dans la main de personne. Essai sur Paul Celan, Paris 1986, 111-
118.

30 Interpretationsversuche: R. BOSCHENSTEIN-SCHAFER, Anmerkungen zu «Ge-
sprich im Gebirg», in: D. MEINECKE (Hg.). Uber Paul Celan, Frankfurt a. M. 21973,
226-238; O. POGGELER, 2.2.0. (Anm. 2) 251-259; S. Mosks, Quand le langage se fait
voix, in: M. BrRoDA, 2.2.0. (Anm. 19) 117-131.



462 Die Schriftspur des Anderen

Bebilderung ihres BewuB3tseins entsteht in ihren Augen ein Schleier, der
sich um die Bilder herumspinnt — der Schleier einer Wunde (so die
Deutung von O. Poggeler), die im Angesicht des Grauens entstanden
ist. Die «Sprache» der Natur ist fiir die beiden Juden eine Fremd-
sprache.

«Es hat sich die Erde gefaltet hier oben, hat sich gefaltet einmal und
zweimal und dreimal, und hat sich aufgetan in der Mitte, und in der Mitte
steht ein Wasser, und das Wasser ist griin, und das Griine ist weil3, und das
Weille kommt von noch weiter oben, kommt von den Gletschern, man
kénnte, man solls nicht sagen, das ist die Sprache, die hier gilt, das Griine
mit dem WeiBBen drin, eine Sprache, nicht fiir dich und nicht fiir mich —
denn, frag ich, fiir wen ist sie denn gedacht, die Erde, nicht fiir dich, sag ich,
ist sie gedacht, und nicht fiir mich —, eine Sprache, je nun, ohne Ich und

ohne Du, lauter Er, lauter Es, verstehst du, lauter Sie, und nichts als das»
(G 170f.)3!.

Doch die Sprache vom «Gesprich im Gebirg» ist eine dialogische
Sprache: poetologische Prosa, ein fiktives Gesprich (wahrscheinlich
mit Adorno), das iiber sich hinausweist, das eine Suchbewegung mar-
kiert — ein Unterwegssein wie im « Meridian ». Im folgenden geht es mir
nicht um eine umfassende Interpretation der Biichner-Preis-Rede, son-

dern nur um die Punkte, die Lévinas fiir besonders bedenkenswert
hilt32,

« Le poéme va vers l'autre» (EA 194)

Selbstverstindlich fihlt er sich besonders durch die Kategorie des
Anderen angesprochen, die in der Rede zentral ist, und deutet sie als eine
Bubersche Kategorie.

Das Gedicht, so Celan, «spricht immer nur in seiner eigenen, allereigensten
Sache.

(...), ich denke, daB3 es von jeher zu den Hoffnungen des Gedichts gehért,
gerade auf diese Weise auch in fremder — nein, dieses Wort kann ich jetzt

31 Vgl. zur Kritik am Heideggerschen Naturmystizismus: Totalitit und Unendlich-
keit, 2.2.0. (Anm. 14) dt. 56/frz. 17.

32 Vgl. zur detaillierten Auslegung von «Der Meridian»: G. Bunr, Celans Poetik,
Gottingen 1976, 21ff. Ferner: O. POGGELER, «— Ach, die Kunst!», in: D. MEINECKE,
2.2.0. (Anm. 30) 73-94.



Die Schriftspur des Anderen 463

nicht mehr gebrauchen —, gerade auf diese Weise in eines Anderen Sache zu
sprechen — wer weil3, vielleicht in eines ganz Anderen Sache.

Vielleicht, so muB ich mir jetzt sagen, — vielleicht ist sogar ein Zusammen-
treffen dieses <ganz Anderen> — ich gebrauche hier ein bekanntes Hilfswort
— mit einem nicht allzu fernen, einem ganz nahen <anderen> denkbar —
immer und wieder denkbar» (M 196f.).

« Das Gedicht will zu einem Anderen, es braucht dieses Andere, es braucht
dieses Gegeniiber. Es sucht es auf, es spricht sich ihm zu.

Jedes Ding, jeder Mensch ist dem Gedicht, das auf das Andere zuhilt, eine
Gestalt dieses Anderen» (M 198).

«Das Gedicht (...) wird Gesprich — oft ist es verzweifeltes Gesprich»
(M 198).

Sprache und Dichtung sind ihrem Wesen nach dialogisch und wer-
den durch jene Kunstformen pervertiert, die den Anderen aus dem
Blick verlieren. Erst durch die dialogische Struktur der Sprache kann
sich das « Wunder des Gebens» (EA 194) iiberhaupt ereignen. Ob der
«ganz Andere»?? als Chiffre fiir Gott zu verstehen ist, wird in Celans
gesamtem Werk offengehalten. Die gldubige Haltung von Lévinas oder
Nelly Sachs hat er jedenfalls nicht selbstverstindlich geteilt. Fiir den
Impuls seiner Lyrik ist dies aber unerheblich. Was zihlt, ist das Ethos
des Dichtens, das ein lebendiges Gegenwort gegen kiinstliche und ritua-
listische Sicherheiten intendiert. Deshalb miissen selbst die Topoi,
Tropen und Metaphern der Lyrik ad absurdum gefiihrt werden (M 199),
weil sie dsthetische Automatismen vortiuschen, die zu Gotzen werden
kénnen. Celan betreibt Topos-Forschung im Licht der U-topie des
Anderen, der erst noch gesucht werden muB3 und kein imaginirer Besitz
des Dichters ist. Dichterische Sprache hat Gestalt, Richtung und Atem
(M 194) und ist — darin unterscheidet sich Celan z.B. von Derrida —
nicht an den toten Buchstaben gefesselt. Sie kann sogar, wenn sie den
Weg der Kunst geht, ohne zur Kunst zu erstarren, eine « Atemwende »
(M 195) bedeuten, die befreit. Es ist z.B. das Gegenwort von Lucile in
«Dantons Tod », die ein absurdes und deplaziert erscheinendes « Es lebe

3% Es mulB sich nicht unbedingt um eine Bubersche Kategorie handeln, da der
Terminus auch in Religionsphinomenologie und Dialektischer Theologie allgemein
verbreitet war. Obwohl Celan mit dem dialogischen Denken Bubers (v. a. aber mit dessen
Chassidismus-Forschung) vertraut war, darf die Radikalitit seiner Ich-Du-Poetik als
eigenstindige Neuschépfung angesehen werden. Falls Celan Lévinas gekannt hat, diirfte
er dessen Alterititstheorie sogar noch viel niher gestanden haben. Lévinas, der Buber
ebenfalls sehr viel verdankt, unternimmt doch immer wieder auffillige Abgrenzungsver-
suche, indem er die Symmetrie in der Ich-Du-Beziehung kritisiert.



464 Die Schriftspur des Anderen

der Konig!» ausruft, als Camille und seine Freunde auf dem Blutgeriist
stehen und mit kiinstlich-feierlichem und ebenfalls deplaziertem Pathos
ihrer Hinrichtung entgegensehen. «(...) es ist das Wort, das den <Draht>
zerreil3t, das Wort, das sich nicht mehr vor den <Eckestehern und
Paradegiulen der Geschichte» biickt, es ist ein Akt der Freiheit, es ist ein
Schritt» (M 189). Ein Schritt von der Selbstvergessenheit und Ich-Ferne
der Kunst zur Wiirde des protestierenden Menschen.

« Une tentative de penser la transcendance» (EA 195)

«Die Dichtung, meine Damen und Herren —: diese Unendlichspre-
chung von lauter Unsterblichkeit und Umsonst!» (M 200) Lévinas
erkennt in Celans Dichtung mit Recht einen Versuch, die Totalitit des
Sprachsystems und die Enge der Kunst zu transzendieren, fragt sich
dann aber sogleich in einer FuBnote: « Transcendance par la poésie —
est-ce sérieux ?» Diese Skepsis erinnert an seine Aufsitze aus den spiten
vierziger Jahren, ist nun aber etwas gemildert. Die philosophische Kri-
tik der reznen Vernunft sei noch nicht an ihr Ende gekommen, da die
Verhiltnisbestimmung von Sinneswelt und Verstandeswelt immer
noch virulent ist (vgl. EA 195 Anm. 4). Lévinas kann deshalb die
«Unendlichsprechung» (in der franzésischen Ubersetzung « conversion
en infini») als Ausdruck der Transzendenz im Sinne von « Totalité et
Infini»34 lesen: als Denken des Fremden, des Anderen.

Dichtung, wie Lévinas sie bei Celan vorfindet, spricht «unter dem
Neigungswinkel der Kreatiirlichkeit» (M 197), d.h. sie nimmt keine
pritentitse Schopferpose ein, sondern macht sich zum Zeichen fiir den
Anderen. Sie erfiillt damit genau die Merkmale, die Lévinas bei seiner
Kunstkritik von 1948,/49 auch in der Dichtung vergeblich suchte. Sie
st
— «Attention comme pure priére de ['dme » (Malebranche)??;

— «mode de conscience sans distraction, c’est-a-dire sans pouvoir d’éva-
sion par d’obscurs souterrains»3°;

— «pleine lumiére projetée non pour voir les idées, mais pour interdire
la dérobade»;

3 Vgl. z.B. dt. 59ff. /frz. 18ff.

3 Von Celan nach dem Kafka-Essay Walter Benjamins zitiert (M 198).

3¢ Vgl. zur « Dunkelheit» der Dichtung: M 195. Celan spricht von Dunkelheit «um
einer Begegnung willen».



Die Schriftspur des Anderen 465

— «sens premier de I'insomnie qui est la conscience — rectitude de la

responsabilité avant tout apparoir de formes, d’images, des choses»
(EA 196).

Das Gedicht verschanzt sich nicht im Freiraum des «entretemps»,

sondern 1if3t das Eigenste des Anderen mitsprechen: «dessen Zeit»
(M 199).

«Le dit de ce dire poétique » (EA 196)

Die Opposition von «dire» und «dit» findet bei Celan eine Ent-

sprechung in den Termini « Gesprich» und « Gesagtes», z.B. in folgen-
dem Gedicht:

«EIN BLATT, baumlos
fiir Bertolt Brecht:

Was sind das fiir Zeiten,
wo ein Gesprich

beinahe ein Verbrechen ist,
weil es soviel Gesagtes

mit einschlieBt»? 37

Das Gesagte meint den /nhalt des Sprechens, hinter dem die Sprache
in ihrer dienenden, instrumentellen Funktion zurticktritt. Im Gesprich
tritt hingegen die zwischenmenschliche Dimension in den Vorder-
grund: das von Inhalten unabhingige Sprechen, Gegenwart des leben-
digen Wortes.

Brechts Original lautet so:

«Wirklich, ich lebe in finsteren Zeiten!
Das arglose Wort ist toricht. Eine glatte Stirn
Deutet auf Unempfindlichkeit hin. Der Lachende

Hat die furchtbare Nachricht
Nur noch nicht empfangen.

Was sind das fiir Zeiten, wo
Ein Gesprich iiber Biume fast ein Verbrechen ist.
Weil es ein Schweigen iiber so viele Untaten einschlieft!»

37 G.W. II, 385. Aus: «Schneepart» (1971).

8 Andie Nachgeborenen, in: B. BREcHT, Gesammelte Werke, Bd. 9, Frankfurta. M.
1967, 722.



466 Die Schriftspur des Anderen

Wihrend Brechts Gedicht zwei mégliche Inhalte vergleicht — « Ge-
spriach iiber Biume» und indirekt Reden bzw. Schweigen iber Unta-
ten —, ist Celan radikaler, weil er fragt, ob nicht sogar jedes Sprechen eine
Geschichte des Leids und des Verbrechens mittransportieren kann.
Insofern ist Celans Sprachkritik auch noch weitreichender als die von
Lévinas. Denn Celan bewegt sich mit seiner zerbrechlichen Lyrik exi-
stentiell am Rand des Verstummens; dem Philosophen aber bleibt
immer noch die abstrahierende Metasprache.

« Apatridie comme authenticité» (EA 197)

Dichtung eroffnet keine neue, esoterische Seinsdimension, erst
recht keine Erfahrung des Seins des Seienden. Das Fremde, das in ihr
utopisch aufscheint, ist nicht der dunkle Urgrund des Seienden, sondern
der Fremde als der Nichste (EA 197). Identitit und Authentizitit
gewinnt der Dichter paradoxerweise im Exil, in der Heimatlosigkeit,
die bei Celan durch die endlose Kreisbewegung des Meridians symbo-
lisiert ist: «finalité sans fin», Riickkehr ohne Verwurzelung, ohne die
Last einer substantiellen Identitit. « Terre natale ou terre promise?
Vomit-elle ses habitants quand ils oublient le parcours circulaire qui
leur a rendu familiere cette terre, et leur errance qui n’était pas pour le
dépaysement, qui était dé-paganisation ? Mais ’habitation justifiée par le
mouvement vers 'autre, est d’essence juive.» (EA 197). Die Anklinge
an die Phinomenologie des Wohnens in «Totalité et Infini» 3 sind
evident: meine Wohnung ist zeine Welt, von der ich egoistisch Besitz
ergreife. Sie wird jedoch in Frage gestellt durch den Fremden, der an
meine Tiire klopft.

In seiner Heimatlosigkeit kann der Dichter den Ort der eigenen
Herkunft auf der Kinder-Landkarte nicht finden. «Ich finde etwas — wie
die Sprache — Immaterielles, aber Irdisches, Terrestrisches, etwas Kreis-
formiges, tiber die beiden Pole in sich selbst Zuriickkehrendes und dabei

— heitererweise — sogar die Tropen Durchkreuzendes: ich finde ... einen
Meridian» (M 202).

3 Dt. 217ff. /frz. 125ff.



Die Schriftspur des Anderen 467

3. Anders als Sein

Versuchen wir abschlieflend einen kurzen Ausblick auf den Stellen-
wert von «De I’étre a 'autre». Es ist viel dariiber spekuliert worden, was
Lévinas mit dem enigmatischen Titel seines zweiten philosophischen
Hauptwerkes, « Autrement qu’étre ou au-dela de ’essence», meint. Wie
kann man etwas zur Sprache bringen, das das Sein transzendiert? Ist es
iberhaupt méglich, mit der Tranzendentalitit des Seins zu brechen?
Nicht weniger als das ist Lévinas’ Programm: die Uberwindung von
Fundamentalontologie durch eine Fundamentalethik. In der konkreten
Utopie Celanscher Lyrik scheint er eszen moglichen Weg zu diesem
neuen Denken zu sehen. Denn Celan strebt nicht nach einer absoluten
Poesie im Sinne Mallarmés. Diese wire ein ideales Konstrukt chemisch
reiner Wortmagie, die iiber den S7z#z des Seins keine Aussagen machen
kann. Es geht ihm auch nicht um ein dichterisches Wobhnen auf dieser Erde
(Holderlin, Heidegger), da sein Weg in der «errance» und Spurensuche
des Anderen besteht. «Ne suggere-t-il pas la poésie elle-méme comme
une modalité inouie de /’autrement qu’étre? (...) Recherche se dédiant en
poeme a I'autre: un chant monte dans le donner, dans 'un-pour-’autre,
dans la signifiance méme de la signification. Signification plus ancienne
que l'ontologie et la pensée de I’étre et que supposent savoir et désir,
philosophie et libido» (EA 198f.).

Ich moéchte die Fragen nach den Méglichkeiten dieser Recherche
nicht spekulativ beantworten, sondern mit dem Hinweis auf Erfabrun-
gen mit Celans Lyrik °. Wer sich ernsthaft auf seine hermetischen Texte
einlif3t, der stoBt auf eine Sperre, die diese Texte vor der Funktionali-
sierung schiitzt und verhindert, daf die Leidensgeschichte, die in ihnen
aufgehoben ist, erneut in die Totalitdt einer Siegergeschichte integriert
wird. Wenn Celans Gedichte an «Herzland» stof3en, ankommen wie
eine Flaschenpost 4!, dann kann es geschehen, dal3 Leser befihigt wer-
den, eigene Erfahrungen zu artikulieren. In der Schriftspur des Ande-

4 Vgl. H.M. KrAMER, Eine Sprache des Leidens. Zur Lyrik Paul Celans, Miin-
chen /Mainz 1979.

! So formuliert Celan in der Ansprache anlidBlich der Entgegennahme des Litera-
turpreises der Freien Hansestadt Bremen: G. W. III, 186.



468 Die Schriftspur des Anderen

ren*? finden sie eine Sprache, die duBerste Konzentration verlangt: eine
Ethik des Lesens, die lehrt, mit Menschen umzugehen wie mit Gedich-
ten. Denn Celans Sprache verlangt keine symbolistische Entschliisse-
lung, sondern vor allem geduldige Spurensuche in den Katastrophen
unserer Geschichte. Sie fithrt zur Atemwende, wenn es uns den Atem
verschligt, zur Spur des Anderen, der sich jeder Vergegenwirtigung und
jeder erzwungenen Eindeutigkeit entzieht. Ist nicht genau dies auch die
Intention der Philosophie von Emmanuel Lévinas? Uber seinem
Celan-Aufsatz stehen die SchluB3zeilen des Gedichts «Cello-Einsatz»:

«alles ist weniger, als
es ist,
alles ist mehr» 43,

42 Zur «Spur» bei Celan: O. POGGELER, 2.2.0. (Anm. 2) 20 ff. Die «Spur» («trace»)

wire gewil auch das geeignete Motiv zur Erweiterung unserer Untersuchung auf einen
Vergleich Celan — Lévinas — Derrida.

$ G.W. 11, 76. Aus: « Atemwende» (1967).



	Die Schriftspur des Anderen : Emmanuel Lévinas als Leser von Paul Celan

