
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 35 (1988)

Heft: 3

Artikel: Die Schriftspur des Anderen : Emmanuel Lévinas als Leser von Paul
Celan

Autor: Lesch, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760808

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760808
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Walter Lesch

Die Schriftspur des Anderen

Emmanuel Lévinas als Leser von Paul Celan*

«La poésie ne s'impose pas, elle s'expose.»
Paul Celan am 26.3.19691

«Wenn man schon eine Philosophie zum Lesen von Celans Gedichten

braucht, könnte man sich auf Celans Schicksalsgefährten E. Lévinas
einlassen (,..)»2. - Diesen Hinweis von Otto Pöggeler möchte ich
aufgreifen und exemplarisch an einem Text vertiefen, den Lévinas kurz
nach Celans Suizid geschrieben hat. Dabei werden sich tiefgreifende
Parallelen zwischen Lévinas' Philosophie und Celans Poetik zeigen, die

zum Verständnis der Werke beider Autoren von Interesse sind. Zunächst
werde ich Lévinas' Kunsttheorie anhand von zwei bislang wenig beachteten

Texten aus den späten vierziger Jahren erläutern und zeigen, daß
dieser Ansatz auch noch in «Totalité et Infini» seine volle Gültigkeit hat

(1). Sodann sollen die wichtigsten Gemeinsamkeiten mit Celans Theorie

von Kunst und Dichtung, die er vor allem in seiner Büchner-
Preis-Rede «Der Meridian» entfaltet hat, diskutiert werden (2). Und

* Vortrag am 6.12.1987 im «Centre Culturel Saint-Thomas» in Straßburg, anläßlich
einer Tagung der Akademie der Diözese Rottenburg-Stuttgart zu Lévinas' «Totalität und
Unendlichkeit», das 1987 in deutscher Übersetzung erschienen ist.

1 Celans Werke werden zitiert nach der Ausgabe: Gesammelte Werke in fünf Bänden,

hg. von B. Allemann und S. Reichert unter Mitwirkung von R. Bücher, Frankfurt
a.M. 1983, hier: G.W. III, 181.

2 O. Pöggeler, Spur des Worts. Zur Lyrik Paul Celans, Freiburg/München 1986,
405 Anm. 10.



450 Die Schriftspur des Anderen

schließlich wird zu fragen sein, inwieweit Lévinas' Celan-Interpretation
als ein Element des Ubergangs zwischen den beiden philosophischen

Hauptwerken «Totalité et Infini» und «Autrement qu'être ou
au-delà de l'essence» zu verstehen ist (3).

1. Im Schattenreich der Kunst

Zur Interpretation der Lyrik Paul Celans wird immer wieder auf
Martin Heidegger verwiesen, dessen Interesse an Celan sehr groß war
(obwohl er nie über ihn geschrieben hat) und dessen Schriften auch von
Celan aufmerksam zur Kenntnis genommen wurden3. Dennoch war
eine Verständigung zwischen den beiden fast unmöglich, weil bei Celan
die Verwundung durch die nationalsozialistische Barbarei zu tief saß, als

daß er den Fehltritt jenes Rektors der Freiburger Universität von
1933/34 hätte vergessen können. 1967 kam es zu einer Begegnung in
Freiburg und anschließend in Heideggers Hütte in Todtnauberg. Doch
Celans Mißtrauen blieb. In dem in Anschluß an die Begegnung
geschriebenen Gedicht «Todtnauberg» erwähnt er seine Eintragung in
das Hüttenbuch:

«die in das Buch
— wessen Namen nahms auf
vor dem meinen —

die in dies Buch

geschriebene Zeile von
einer Hoffnung, heute,
auf eines Denkenden
kommendes

Wort
im Herzen»4

Der Denker Heidegger hatte geschwiegen. Zum Problem einer
Philosophie nach Auschwitz ist er seinen Beitrag schuldig geblieben und
wird auch aus diesem Grund der Philosoph des 20. Jahrhunderts bleiben,

an dem sich die Geister scheiden5. Auch Lévinas, der ihn in

3 Vgl. G. Baumann, Erinnerungen an Paul Celan, Frankfurt a. M. 1986, 58 ff.,
bes. 65.

4 G.W. II, 255. Aus: «Lichtzwang» (1970).
s Die sarkastische Polemik gegen Heidegger in Thomas Bernhards Roman «Alte

Meister» (Frankfurt a. M. 31985, 87ff.) ist eine in der literarischen Fiktion extreme, aber



Die Schriftspur des Anderen 451

Freiburg gehört hatte, hat sich an ihm gerieben: «Mon admiration pour
Heidegger est surtout une admiration pour Sein und Zeit. J'essaie
toujours de revivre l'ambiance de ces lectures où 1933 était encore
impensable»6. Adornos Diktum «Nach Auschwitz gibt es keine Gedichte
mehr» mag man zwar de facto für widerlegt halten; es ist aber immer
noch die eindringlichste Mahnung gegen das Vergessen, das sich mehr
und mehr als das stärkste Merkmal unserer «condition postmoderne»
herauskristallisiert7. Was J.B. Metz als Kriterium zur Beurteilung von
Theologie formuliert hat, ließe sich analog auch an die Adresse von
Philosophie und Literatur(wissenschaft) richten: «Fragt euch, ob die

Theologie, die ihr kennenlernt, so ist, daß sie vor und nach Auschwitz
eigentlich die gleiche sein könnte. Wenn ja, dann seid auf der
Hut»8.

Lévinas gehört zu den wenigen herausragenden Philosophen, die
sich der Aufgabe eines philosophischen Neubeginns nach der Shoah

gestellt haben — mit intellektueller Redlichkeit und aus existentieller
Betroffenheit, jedoch in einem sehr zurückhaltenden Ton, der keine
emotionale Gereiztheit kennt. Verbitterte Anklage und weinerliches
Lamentieren sind ihm fremd. Die Trennung von philosophischem und

essayistischem Werk geben seinem Werk eine Noblesse, die heute

ihresgleichen sucht. Seine ersten Veröffentlichungen nach dem Krieg
zu Fragen der Ästhetik stehen in einem Kontext, der durch die Pariser
Existentialismus-Mode vorgeprägt war, und überraschen durch den Ort
ihrer Publikation: es sind zwei Aufsätze von 1948 und 1949 in der von
Sartre herausgegebenen Zeitschrift «Les Temps Modernes»9, in der

wichtige Position. Denn das Phänomen Heidegger mit seiner erstaunlichen internationalen

Wirkung ist nun einmal untrennbar mit der traumatischen deutschen «Geistesgeschichte»

verbunden. Vgl. A. Gethmann-Siefert ; O. Pöggeler (Hg.), Heidegger und
die praktische Philosophie, Frankfurt a. M. 1988.

6 Ethique et infini. Dialogues avec Philippe Nemo, Paris 1984 biblio essais 4018)
28. Vgl. A. Peperzak, Einige Thesen zur Heidegger-Kritik von Emmanuel Lévinas, in:
A. Gethmann-Siefert; O. Pöggeler, a.a.O. (Anm. 5) 373-389.

7 Vgl. Postmoderne - Strategien des Vergessens. Ein kritischer Bericht von Burghart
Schmidt, Darmstadt/Neuwied 1986.

8 Jenseits bürgerlicher Religion. Reden über die Zukunft des Christentums,
München/Mainz 21980, 42.

9 La réalité et son ombre, in : Les Temps Modernes n° 38 (novembre 1948) 769—789 ;

La transcendance des mots. A propos des Biffures, de Michel Leiris, in: Les Temps
Modernes n° 44 (juin 1949) 1090—1095. Vgl. zur ausführlichen Interpretation dieser
Texte: Th. Wiemer, Die Passion des Sagens. Zur Deutung der Sprache bei Emmanuel
Lévinas und ihrer Realisierung im philosophischen Diskurs, Freiburg/München 1988,
315 ff.



452 Die Schriftspur des Anderen

1947 dessen Programmschrift «Qu'est-ce que la littérature?»10 erschienen

war. Immerhin spricht es für die Offenheit der Redaktion, die
beiden Beiträge aufzunehmen, von denen besonders der erste dem

Programm einer engagierten Literatur vehement und intelligent
widerspricht, was in einem redaktionellen Vorwort auch eigens vermerkt
ist". Nebenbei ist daran zu erinnern, daß es Sartre nicht darum ging,
Literatur für ein bestimmtes parteipolitisches Programm zu instrumentalisieren,

jedenfalls noch nicht in den späten vierziger Jahren. Insofern
trifft auch die diesbezügliche Kritik von Lévinas weitgehend ins Leere.

Denn auch Sartre behauptet, daß Literatur im Idealfall eine freie
kommunikative Praxis sei, und kritisiert eine Kunst, die sich ästhetisierend
aus der Verantwortung stiehlt, indem sie das selbstreferentielle sprachliche

Zeichen zum Fetisch macht. Somit ist sein literaturtheoretisches

Programm ein Aufruf, nach 1945 nicht so weiterzumachen, als sei

nichts geschehen. Bei all dem bewahrt sich Sartre jedoch ein ungebrochen

naives Verhältnis zur Sprache, die in dem, was er «prose» nennt,
das Vehikel einer idealen Kommunikationsgemeinschaft sein soll.

Hier denkt Lévinas radikaler, wenn er zunächst jede Art künstlerischer

Fiktion unter Ideologieverdacht stellt: «Le monde à achever est

remplacé par l'achèvement essentiel de son ombre. Ce n'est pas le
désintéressement de la contemplation, mais de l'irresponsabilité. Le

poète s'exile lui-même de la cité. A ce point de vue la valeur du beau est

relative. Il y a quelque chose d'égoïste et de lâche dans la jouissance

artistique. Il y a des époques où l'on peut en avoir honte, comme de

festoyer en pleine peste »12. Übrigens ist diese Bemerkung zur (braunen)

10 N° 17 (février 1947) - n° 22 (juillet 1947). Erweiterte Ausgabe in: J.-P. Sartre,
Situations, II, Paris 1948. Taschenbuchausgabe von «Qu'est-ce que la littérature?» ab
1964: coll. Idées 58. Es wäre eine eigene Studie wert, die parallelen Wege von Sartre und
Lévinas (beide Jahrgang 1905), die sich nur selten gekreuzt haben, vergleichend
darzustellen. Neben vielen thematischen Berührungspunkten in philosophischen Grundfragen,
die freilich meist in diametral entgegengesetzte Antwortversuche mündeten, war v. a.

Sartres Solidarität mit dem Staat Israel verbindend. Vgl. zu wichtigen Aspekten eines
Dossiers « Lévinas/Sartre » : S. Malka, Lire Lévinas, Paris 1984, 26—37.

11 A.a.O. (Anm. 9) 769f. «Plus optimiste, Sartre pense que l'art et la littérature
peuvent se sauver eux-mêmes s'ils se retrouvent comme parole ou signification vivantes,
et que la liberté de l'art a des complices en tout homme. Ou, si l'on veut, plus pessimiste, il
ne pense pas que les difficultés de l'action ou de l'expression philosophique soient
moindres que celles de la littérature ou de l'art, ni d'un autre ordre. Pour l'un comme pour
l'autre, la conscience artiste doit être sauvée d'elle-même, et nous souhaitons qu'E.
Lévinas contribue ici même à la réveiller respectueusement. » (770).

12 A.a.O. (Anm. 9) 787. Weitere Seitenangaben zu diesem Aufsatz sind in meinem
Text in Klammern notiert.



Die Schriftspur des Anderen 453

Pest der einzige Hinweis im Aufsatz, der sich zeitgeschichtlich deuten
läßt. Ansonsten argumentiert Lévinas grundsätzlicher und plädiert für
eine philosophische Kunstkritik: «Il s'agirait, en effet, de faire intervenir
la perspective de la relation avec autrui — sans laquelle l'être ne saurait
être dit dans sa réalité, c'est-à-dire dans son temps» (789). Die Dimension

der Zeitlichkeit ist also ein unterscheidendes Merkmal philosophischer

Kritik.
Für unsere Fragestellung ist nun von Interesse, was Lévinas unter

Kunst versteht. Er äußert sein Befremden über eine Kunst, die
erkenntnistheoretische Funktionen übernommen hat. «Là où le langage commun

abdique, le poème ou le tableau parle. Ainsi l'œuvre, plus réelle

que la réalité, atteste la dignité de l'imagination artistique qui s'érige en
savoir de l'absolu» (771). Von der Kunstkritik werde dieses Dogma
erhärtet, und zwar gerade weil die Kritik sich parasitär des vermeintlich
privilegierten künstlerischen Zugangs zur Wahrheit bediene. «Un fond
de réalité, pourtant inaccessible à l'intelligence conceptuelle, devient sa

proie. Ou bien la critique se substitue à l'art» (771). Auch das Projekt
einer engagierten Literatur sieht Lévinas auf der Linie der Funktiona-
lisierung von Kunst, weil man der Kunst Möglichkeiten zubilligt, die
dem philosophischen Diskurs und der Alltagspraxis prinzipiell
versperrt seien : neue Möglichkeiten der Erkenntnis und der Moral. Doch

gegen diese Vereinnahmung spreche die unerbittliche Vollendung des

echten Kunstwerks, bei dem nichts hinzuzufügen und nichts zu streichen

ist, das in sich ruht und daher auch keinen Dialog initiieren kann

(773): es ist «dégagement», nicht als Flucht in eine jenseitige Welt
(«au-delà»), sondern eine Verdunkelung diesseits («en deçà») der
Erkenntnis. Die Kunst ist «l'événement même de l'obscurcissement,
une tombée de la nuit, un envahissement de l'ombre» (773), keine
lichtvolle Wahrheit also, sondern Dunkelheit und Schatten. Diese
Einschätzung teilt Lévinas mit seinem Freund Maurice Blanchot, dessen

Texte er kommentiert hat13.

Den Grund für den Verdunkelungseffekt sieht Lévinas in der

Eigenart des Imaginären. Imagination ist für ihn das Gegenteil von

13 E. Lévinas, Sur Maurice Blanchot, Montpellier 1975, 11: «C'est le Monde, le
Pouvoir, l'Action où se loge toute l'étendue de l'Humain. En dehors de l'art toutefois qui
accède à un autre espace, à la Nuit. » Eine umfassende Rekonstruktion der Lévinas'schen
Reflexionen zur Kunst würde sinnvollerweise bei seinen Blanchot-Studien einsetzen.



454 Die Schriftspur des Anderen

Freiheit und präziser Begrifflichkeit: musikalische und magische
Manipulation der Sinne, rhythmische Akzentuierung, die uns in ihren Bann

zieht, Automatismus eines Tanzes, Abfolge vorprogrammierter Figura-
tionen (774 ff.). Das Bild gewinnt diese verführerische Kraft, weil es zu
den abgebildeten Objekten in einer Ahnlichkeitsrelation steht. Lévinas
unterscheidet sich sehr deutlich von Sartres Kunsttheorie, wenn er für
die Beschreibung von künstlerischer Kreativität theologische Kategorien

wie Schöpfung und Offenbarung strikt ablehnt (773). Das Bild ist
keine creatio ex nihilo, sondern nur eine Allegorie des Seins (779) und

gewinnt gerade dadurch seinen verzaubernden Charme. Die geheimnisvolle

Fremdheit der Welt, die im Kunstwerk erfahrbar gemacht
werden kann, ist nur die Schattenseite der einen Welt, nicht aber deren

Jenseits. Mit diesem Zugang gelingt Lévinas eine Entzauberung des

Kunstschönen, das aufgrund seiner Relativität niemals zu einem Orga-
non der Erkenntnis werden kann. Kunsterfahrung ist sinnliche
Wahrnehmung (aisthesis im ursprünglichen Sinn), nicht eine geheimnisvolle
Macht jenseits aller Vorstellungskraft. Es wäre jedoch auch ein Irrtum,
rationalistisch die totale Transparenz des Bildes zu fordern. Denn Kunst
kann nur deshalb zur Karikatur des Seins werden, weil das Sein einer
fixierbaren Eindeutigkeit entbehrt. «L'être n'est pas seulement lui-
même, il s'échappe» (778).

Das Schattenreich der Bilder etabliert sich in einem zeitlichen
Intervall, der Zwischenzeit («entretemps»), die ein ästhetischer Augenblick

der Ewigkeit ist. «L'art accomplit précisément cette durée dans

l'intervalle, dans cette sphère que l'être a la puissance de traverser, mais

où son ombre s'immobilise. La durée éternelle de l'intervalle où
s'immobilise la statue diffère radicalement de l'éternité du concept — elle est
Yentretemps, jamais fini, durant encore — quelque chose d'inhumain et de

monstrueux» (786). Das Bild ist IdoP* (781), versteinerte Verdoppelung
und lächerliche Karikatur der Wirklichkeit, weil eine Notwendigkeit
vorgetäuscht wird, die — nimmt man sie ernst — zum Schicksal wird. «La
magie, reconnue partout comme la part du diable, jouit en poésie d'une
incompréhensible tolérance» (787). «La proscription des images est

véritablement le suprême commandement du monothéisme, d'une doc-

14 Vgl. hierzu die Beiträge in: B. Casper (Hg.), Phänomenologie des Idols, Frei-

burg/München 1981.



Die Schriftspur des Anderen 455

trine qui surmonte le destin — cette création et cette révélation à

rebours» (786)15.
Läuft also Lévinas' Kunstverständnis letztlich auf ein jüdisches

Bilderverbot hinaus? So weit geht er nicht. Aber er relativiert die

hochgespannten Erwartungen an die Kunst, die den schönen Schein der
Wirklichkeit vorziehen, und attackiert die ästhetische Idolatrie, die sich

jedoch zunehmend in Auflösung befinde. Immer mehr Künstler seien

nicht mehr bereit, «nur» Künstler zu sein, und betätigten sich als

Interpreten ihrer eigenen Mythen, die möglicherweise Folgeerscheinungen

der Geisteslage nach dem behaupteten Tod Gottes seien

(789)16.
Was Lévinas den Traumwelten der Kunst entgegensetzen möchte,

wird ansatzweise in dem zweiten in «Les Temps Modernes» abgedruckten

Text deutlich, da die kurze Besprechung eines Buches von Michel
Leiris nur der Vorwand zur fragmentarischen Präsentation eines

eigenen Programms ist. Gegen den Primat der Schriftsprache und der
kulturellen Konventionen des Sprechens will er nämlich das gesprochene

Wort aufwerten, das uns in die Gegenwart des Anderen führe, der aus
den Kunstwelten immer ausgeblendet werden könne. «La présence de

l'Autre, c'est une présence qui enseigne ; c'est pourquoi le mot comme
enseignement est plus que l'expérience du réel, et que le maître est plus
qu'un accoucheur d'esprits. Il arrache l'expérience à sa suffisance esthétique,

à son ici où, en paix, elle repose. Dans ce sens, nous avons pu dire
ailleurs que la critique — parole d'un être vivant parlant à un être vivant
— ramène l'image où l'art se complaît, à l'être pleinement réel. Par la

parole proférée, le sujet qui se pose s'expose et, en quelque manière,
prie»17.

15 Vgl. zum prophethischen Pathos monotheistischer Sprachkritik: E. Lévinas,
Monothéisme et langage (1959), in: ders., Difficile liberté. Essais sur le judaïsme, Paris
31984 biblio essais 4019) 249-252. «(...) nous juifs, musulmans et chrétiens - nous
monothéistes - nous sommes là pour rompre l'enchantement, pour dire des mots qui
s'arrachent au contexte qui les déforme, pour dire des paroles qui commencent dans celui

qui les dit, pour retrouver la parole qui tranche, la parole qui dénoue, la parole prophétique.»

(252). Die Frage ist seit O. Marquards «Lob des Polytheismus» erneut aktuell.

Vgl. dazu : J. Taubes, Zur Konjunktur des Polytheismus, in : K. H. Bohrer (Hg.), Mythos
und Moderne, Frankfurt a. M. 1983, 457—470 (zur Kritik unserer mythogenen Geisteslage

16 Vielleicht gebe es einmal ein Stadium der kulturellen Entwicklung, in der Kunst
kein höchster Wert mehr sei und nur noch einen begrenzten Aspekt menschlichen Glücks
darstelle : als Unterhaltung und Quelle der Freude (788). Hegels Satz vom Ende der Kunst
findet hier ein Echo.

17 A.a.O. (Anm. 9) 1094.



456 Die Schriftspur des Anderen

Im Verhältnis zur Entwicklung der literarischen Avantgarde seiner
Zeit nimmt Lévinas eine eigentümlich ambivalente Haltung ein. Einerseits

steht er quer zum Trend einer wachsenden Aufwertung der
«écriture», die sich vom Surrealismus bis zur «Tel Quel »-Bewegung der

sechziger Jahre durchsetzte und angesichts derer die Beschwörung der

«parole vivante» fast ein wenig altväterlich und banausenhaft klingt.
(«Logozentrismus» und «Phonozentrismus» würde man ihm heute
vorwerfen Andererseits bricht er aber sehr wohl mit der mächtigen
Tradition einer Inhaltsästhetik, die sich einem mimetischen
Repräsentationszwang verschreibt und an die totale Abbildbarkeit von Wirklichkeit

durch Sprache glaubt. In dieser Hinsicht ist Lévinas moderner als

die formalistische Avantgarde, weil er die Konturen einer Rezeptionsästhetik

vorausdenkt, die den Sprechakt handlungstheoretisch deutet
und auch von seinen Inhalten loslösen kann. Er ist auf der Suche nach
einer Sprache jenseits des totalitären Formalismus autonomer
Sprachsysteme, aber auch jenseits des ebenso menschenfeindlichen Systems
bloß funktionaler Kommunikation.

Die skizzierte Position aus dem Jahr 1948/49 blieb nicht auf die
damals aktuelle Kontroverse mit der engagierten Literatur beschränkt,
sondern findet sich auch in verstreuten Aussagen in «Totalité et Infini»
(1961)18 wieder. Für unser Thema sind folgende Stellen aufschlußreich

:

— Im Kapitel über « Sinnlichkeit » (« sensibilité ») wird konstatiert, daß

die Welt der Dinge nach der Kunst verlangt, um das Unendliche der
Idee in ein endliches Idol zu verwandeln. Lévinas verweist auf die
Ästhetisierung der Gebrauchsgegenstände, z.B. das schöne Auto (frz.

114/dt. 200), über dessen Vergötzung wir keine weiteren Worte
verlieren müssen.

— Lévinas postuliert eine Ethik des Sprechens, die z.B. beim Dichten in
gefährlicher Weise suspendiert werden könne. Kunst, Dichtung,
Poesie und Sprechen, Rede, Prosa werden einander entgegengesetzt.
Die Rede (« discours ») bricht den Zauber des poetischen Rhythmus
(frz. 177/dt. 292).

— Die Theorie des Idols und der Kunst als Zwischen-Zeit («entretemps

») wird als Kontrastfolie herangezogen, um die Zeitlichkeit der

18 Vgl. Totalité et Infini. Essai sur l'Extériorité, Den Haag 21965. Dt. Ausgabe:
Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität (Übersetzt von
W. N. Krewani), Freiburg/München 1987.



Die Schriftspur des Anderen 457

ethischen Beziehung herauszuarbeiten (frz. 197/dt. 321). In einer
Fußnote verweist Lévinas ausdrücklich auf den Artikel « La réalité et
son ombre».

— In der Phänomenologie des Eros wird beschrieben, wie sich im
Kunstwerk die Schönheit des Weiblichen in schwerelose Anmut
verwandeln kann (frz. 239f. / dt. 384£).

— Im Schlußkapitel richtet sich der Autor gegen eine unpersönliche
Neutralität der Philosophie, die einer Selbstverabschiedung des Denkens

gleichkomme und z.B. die Auflösung von Philosophie in Kunst
bedeute (frz. 275 / dt. 433).

In Lévinas' fundamental-ethischem Ansatz wird die Kunst als

potentielle Gefährdung sittlichen Gelingens begriffen, weil sie für die

Begegnung mit dem Anderen eine Barriere sein kann. Eine Neuauflage
platonischer Dichterkritik19 und Verbannung der Kunst aus der Polis
Ein rigider Ikonoklasmus Sicherlich eine nicht zuletzt religiös
motivierte Skepsis gegenüber einer Kunst, die so leicht zur Kunstreligion
werden kann.

Man mag nun einwenden, daß es wohl gar keinen Sinn habe, sich

ausgerechnet mit Lévinas auf die Suche nach einer Dichtungstheorie zu

begeben, da dieser durch eine petitio principii den Zugang zur Kunst als

einer autonomen Sphäre verweigere und in seinem moralistisch-päd-
agogischen Sendungsbewußtsein gar nicht wisse, wovon er rede. Darauf
ist zu antworten, daß Lévinas durchaus kein Verächter des homo Indens

ist, solange dieser nicht mit metaphysischen Prätentionen auftrumpft.
Aber kann es heute eine ernsthafte Philosophie geben, auch eine
Philosophie der Kunst, die nicht in ihrem Kern fundamental-ethisch
ausgerichtet ist — ohne Moralinsäure? Jedenfalls ist Lévinas' monomanisches

und redundantes Denken im Konzert der Gegenwartsphilosophie
als Versuch einer solchen Fundamentalethik zu würdigen. Daß sein
Versuch über die Exteriorität auch von dichtungstheoretischer Relevanz
ist, zeigt die Begegnung mit der Lyrik Paul Celans.

19 Piaton ist in Lévinas' philosophischen Schriften neben Husserl, Heidegger, Hegel
und Descartes die wichtigste und häufigste Referenz!



458 Die Schriftspur des Anderen

2. Kunst und Dichtung

Am 22. Oktober 1960 hat Paul Celan in Darmstadt anläßlich der

Entgegennahme des Georg-Büchner-Preises die Rede mit dem Titel
«Der Meridian»20 gehalten, in der er im Anschluß an Büchner ein
Verständnis von Kunst entwickelt, das dem von Lévinas sehr ähnlich
ist.

«Die Kunst, das ist, Sie erinnern sich, ein marionettenhaftes,
jambischfünffüßiges und — diese Eigenschaft ist auch, durch den Hinweis auf
Pygmalion und sein Geschöpf, mythologisch belegt — kinderloses Wesen»

(M 187).
« Die Kunst, meine Damen und Herren, ist, mit allem zu ihr Gehörenden
und noch Hinzukommenden, auch ein Problem, und zwar, wie man sieht,
ein verwandlungsfähiges, zäh- und langlebiges, will sagen ewiges. Von
der Kunst ist gut reden» (M 188).

Celan belegt das Unheimliche der Kunst u.a. mit einem Zitat aus

Büchners «Lenz»:

«<Wie ich gestern neben am Tal hinaufging, sah ich auf einem Steine zwei
Mädchen sitzen : die eine band ihr Haar auf, die andere half ihr : und das

goldene Haar hing herab, und ein ernstes bleiches Gesicht, und doch so

jung, und die schwarze Tracht, und die andere so sorgsam bemüht. Die
schönsten, innigsten Bilder der altdeutschen Schule geben kaum eine

Ahnung davon. Man möchte manchmal ein Medusenhaupt sein, um so eine

Gruppe in Stein verwandeln zu können, und den Leuten zurufen >»

(M 191f.)21.

Mit Büchner versteht Celan Kunst also als etwas Stilisiertes,
Sterilisierendes, Petrifizierendes, das wie ein Medusenhaupt das Leben
erstarren läßt und einen Hauch von Ewigkeit vorgaukelt. Eine solche

Kunst, die sich als autonomer Bereich konstituiert, ist nicht mehr in der

Lage, ihre eigene Bedingtheit zu reflektieren, und wirkt, ohne es

vielleicht zu wollen, affirmativ. Genau dies ist aber das Problem einer
Dichtung nach Auschwitz : jede Dichtung geht auch den Weg der Kunst
und ist somit in der Gefahr, das Grauen im Rhythmus des Totentanzes

20 G.W. III, 187—202 (im weiteren Text zitiert mit der Sigle M und Seitenangabe!).

21 G. Büchner, Werke und Briefe, Darmstadt 31984, 76.



Die Schriftspur des Anderen 459

(oder der « Todesfuge » zu ästhetisieren und (ungewollt) die Opfer zu
verhöhnen. Es ist offensichtlich, daß sich zu Celans Kunstverständnis
bis in die Einzelheiten Parallelen bei Lévinas nachweisen lassen.

1972 veröffentlichte «La Revue des Belles-Lettres» eine Gedenknummer

für Paul Celan22, die auch den Aufsatz von Lévinas enthält, der
sich in den siebziger Jahren gelegentlich auf Celan bezogen hat23. Die
Textgrundlage für den Aufsatz ist ein Band von 1971 mit der Übersetzung

ausgewählter Celan-Texte ins Französische24, insbesondere dreier
Prosatexte : « Der Meridian », « Brief an Hans Bender »25 und « Gespräch
im Gebirg»26. Das Problem der folgenden Ausführungen ist das
Problem jedes Metadiskurses : ich interpretiere eine Interpretation, die sich
ihrerseits bereits auf poetologische Texte und nicht direkt auf Lyrik
stützt. Ich möchte deshalb auch Celan ausführlich zu Wort kommen
lassen (auch Lévinas zitiert ausgiebig aus der französischen Übersetzung),

um so die Legitimität der Lévinas'schen Deutung aufzuzeigen.

Bereits die Kommentierung eines Satzes aus dem Brief an Bender
macht die Intention von Lévinas' Deutung erkennbar : « Ich sehe

keinen prinzipiellen Unterschied zwischen Händedruck und Gedicht» (B
177), heißt es bei Celan. «Voilà le poème, langage achevé, ramené au

22 96 (1972) n° 2-3, Lévinas' Beitrag: De l'être à l'autre. 193-199. Nach dieser

Ausgabe werde ich zitieren (Sigle EA). Der Text ist auch abgedruckt in: E. Lévinas,
Noms propres, Paris 1987 biblio essais 4059) 49—56.

23 Vgl. O. Pöggeler, a.a.O. (Anm. 2) 11 : «Emmanuel Lévinas hat ein entscheidendes

Kapitel seines Buches Autrement qu'être ou au-delà de l'essence von 1974, das den
Millionen Opfern des Hasses des Anderen gewidmet ist, unter ein Motto aus Celans
Gedichten gestellt ; er hat dafür nicht eine Formulierung gewählt, die in dieser oder jener
Weise als <repräsentativ> ausgegeben wurde, sondern eine Zeile aus dem Gedicht Lob der
Ferne, die den Wurzelgrund von Celans Gedichten aufzeigt: <Ich bin du, wenn ich ich
bin. > »

Ferner liegt in der Bibliographie des Buches von F. Poirié (Emmanuel Lévinas. Qui
êtes-vous?, Lyon 1987, 181) ein Hinweis auf einen kurzen Text vor, den ich bislang nicht
habe konsultieren können. E. Lévinas, Lettre à «Terriers» (à propos de Paul Celan), in:
Terriers n° 6 (février 1979) 11—12.

24 Strette, Paris 1971 (Mercure de France). Der Band enthält u. a. Übersetzungen von
Jean Daive und André du Bouchet und markiert den Beginn des intensiven französischen
Interesses an Celan, der von 1948 bis 1970 in Paris lebte. Vgl. die Bibliographie « Celan en
France», in: M. Broda (Hg.), Contre-Jour. Etudes sur Paul Celan (Colloque de Cerisy
1984), Paris 1986, 223-227. Vgl. zur Internationalisierung der Celan-Forschung:
W. Hamacher; W. Menninghaus (Hg.), Paul Celan, Frankfurt a. M. 1988 Suhrkamp
Taschenbuch Materialien 2083). (Lit.

25 G.W. III, 177f. (Sigle B).
26 G.W. III, 169-173 (Sigle G).



460 Die Schriftspur des Anderen

niveau d'une interjection, d'une expression aussi peu articulée qu'un
clin d'oeil, qu'un signe donné au prochain Signe de quoi de vie de

bienveillance de complicité Ou signe de rien, ou de complicité pour
rien : dire sans dit. Ou signe qui est son propre signifié : le sujet donne

signe de cette donation de signe au point de se faire tout entier signe.
Communication élémentaire et sans révélation, balbutiante enfance du

discours, bien maladroite insertion dans la fameuse langue quiparle, dans

le fameux die Sprache spricht, entrée de mendiant dans la demeure de

l'être » (EA 193). Lévinas interpretiert Celan mit seinen sprachphilosophischen

Kategorien « dire » und « dit », wonach die Rede als lebendige
verbale Geste, durch die ich den Kontakt mit dem Anderen herstelle,

wichtiger ist als das Sprachsystem des Ausgesagten (« dit »). « Langage de

la proximité pour la proximité, plus ancien que la vérité de l'être (...)»
(EA 194).

Die Deutung enthält eine doppelte Abgrenzung : gegen Heidegger
und gegen die Pariser Avantgarde einer « objektiven » Lyrik, die sich in
den Sprachspielen des Strukturalismus bewegt (EA 194). Diese modernen

Autoren verstehen Rimbauds Formel «Je est un autre» als Auflösung

des Subjekts in den objektiven Strukturen der Sprache und haben
als Autoren kein persönliches Schicksal mehr. Lévinas spricht hingegen
bewußt von einer « donation de signe », also nicht von einem anonymen
Sprachgeschehen. Damit ist auch die Differenz zu Heidegger angesprochen,

der vom Schwarzwald herab über Hölderlin, Rilke und Trakl
orakelt27.

Mit Celan schleicht sich Lévinas als Bettler in das Haus des Seins28

ein, das doch durch die Verantwortlichkeit für den Anderen und durch
den Dialog überhaupt erst bewohnbar wird. Gegen eine Mythologisierung

des dichterischen Sprechens protestiert Celan mit der Erinnerung
daran, daß Dichtung Handwerk ist. « Handwerk — das ist eine Sache der
Hände. Und diese Hände wiederum gehören nur einem Menschen, d.h.
einem einmaligen und sterblichen Seelenwesen, das mit seiner Stimme

27 Die neostrukturalistische Avantgarde ist zu einem großen Teil eine «Wiederaufbereitung»

Heideggerscher Manierismen im Stil des «schnellen Brüters» (J. Greisch).
Auch in dieser Hinsicht ist Heidegger eine Schlüsselfigur unseres Jahrhunderts. Vielleicht
muß man ihn in französischer Übersetzung lesen, um nicht an seiner Sprache zu
verzweifeln...

28 Vgl. hierzu: O. Pöggeler, Sprache - Haus des Seins? Sprachphilosophie im
Kontext zu Dichtung und Theologie, in : W. Böhme (Hg.) Evolution und Sprache. Über
Entstehung und Wesen der Sprache, Karlsruhe 1985 Herrenaiber Texte 66) 100-
122.



Die Schriftspur des Anderen 461

und seiner Stummheit einen Weg sucht. Man komme uns nicht mit
<poiein> und dergleichen. Ich habe es vor einigen Jahren mitansehen
und später aus einiger Entfernung genau beobachten können, wie das

<Machen> über die Mache allmählich zur Machenschaft wird» (B
177f.)29. Gegen die mystifizierte poiesis des dichterischen Wohnens im
Haus des Seins und gegen die Annahme eines privilegierten Zugangs
zur Wahrheit melden Celan und Lévinas mit Recht ihre Bedenken
an.

Laut Lévinas hat Celan wenig Verständnis für eine Sprache, die auf
den Spuren der Vorsokratiker das bedeutungsvolle Aufblitzen der Natur
verherrlicht. Der Prosatext « Gespräch im Gebirg»30 kann — dies ist nur
ein Aspekt einer reichen Perspektivenvielfalt — als eine jüdische Kritik
an einer schwärmerischen Naturmystik gelesen werden. Der Text
erzählt von einer Begegnung zweier Juden auf einer schönen Gebirgsstraße.

«Still wars still dort droben im Gebirg. Nicht lang wars still, denn der

Jud daherkommt und begegnet einem zweiten, dann ists bald vorbei mit
dem Schweigen, auch im Gebirg. Denn der Jud und die Natur, das ist

zweierlei, immer noch, auch heute, auch hier. Da stehn sie also, die
Geschwisterkinder, links blüht der Türkenbund, blüht wild, blüht wie
nirgends, und rechts, da steht die Rapunzel, und Dianthus superbus, die
Prachtnelke, steht nicht weit davon. Aber sie, die Geschwisterkinder, sie

haben, Gott sei's geklagt, keine Augen. Genauer: sie haben, auch sie,

Augen, aber da hängt ein Schleier davor, nein, dahinter, ein beweglicher
Schleier ; kaum tritt ein Bild ein, so bleibts hängen im Geweb, und schon ist
ein Faden zur Stelle, der sich da spinnt, sich herumspinnt ums Bild, ein
Schleierfaden ; spinnt sich ums Bild herum und zeugt ein Kind mit ihm,
halb Bild und halb Schleier. Armer Türkenbund, arme Rapunzel » (G
169f.).

Hier treffen sich keine « Hirten des Seins », sondern zwei Menschen,
die von der «insomnie dans le lit de l'être» (EA 198) umhergetrieben
sind. Kein Staunen vor der Erhabenheit des Naturschönen Gegen die

29 Vgl. zum Brief an Hans Bender: M. Broda, La lettre à Hans Bender, «Der Hände
Geschick», in: dies., Dans la main de personne. Essai sur Paul Celan, Paris 1986, lll-
llg.

30 Interpretationsversuche : R. Böschenstein-Schäfer, Anmerkungen zu
«Gespräch im Gebirg», in: D. Meinecke (Hg.). Über Paul Celan, Frankfurt a.M. 21973,
226-238; O. Pöggeler, a.a.O. (Anm. 2) 251-259; S. Moses, Quand le langage se fait
voix, in: M. Broda, a.a.O. (Anm. 19) 117-131.



462 Die Schriftspur des Anderen

Bebilderung ihres Bewußtseins entsteht in ihren Augen ein Schleier, der
sich um die Bilder herumspinnt — der Schleier einer Wunde (so die

Deutung von O. Pöggeler), die im Angesicht des Grauens entstanden
ist. Die «Sprache» der Natur ist für die beiden Juden eine
Fremdsprache.

«Es hat sich die Erde gefaltet hier oben, hat sich gefaltet einmal und
zweimal und dreimal, und hat sich aufgetan in der Mitte, und in der Mitte
steht ein Wasser, und das Wasser ist grün, und das Grüne ist weiß, und das

Weiße kommt von noch weiter oben, kommt von den Gletschern, man
könnte, man soils nicht sagen, das ist die Sprache, die hier gilt, das Grüne
mit dem Weißen drin, eine Sprache, nicht für dich und nicht für mich —

denn, frag ich, für wen ist sie denn gedacht, die Erde, nicht für dich, sag ich,
ist sie gedacht, und nicht für mich —, eine Sprache, je nun, ohne Ich und
ohne Du, lauter Er, lauter Es, verstehst du, lauter Sie, und nichts als das »

(G 170f.)31.

Doch die Sprache vom «Gespräch im Gebirg» ist eine dialogische
Sprache: poetologische Prosa, ein fiktives Gespräch (wahrscheinlich
mit Adorno), das über sich hinausweist, das eine Suchbewegung
markiert — ein Unterwegssein wie im « Meridian ». Im folgenden geht es mir
nicht um eine umfassende Interpretation der Büchner-Preis-Rede,
sondern nur um die Punkte, die Lévinas für besonders bedenkenswert
hält32.

«Le poème va vers l'autre » (EA 194)

Selbstverständlich fühlt er sich besonders durch die Kategorie des

Anderen angesprochen, die in der Rede zentral ist, und deutet sie als eine
Bubersche Kategorie.

Das Gedicht, so Celan, « spricht immer nur in seiner eigenen, allereigensten
Sache.

ich denke, daß es von jeher zu den Hoffnungen des Gedichts gehört,
gerade auf diese Weise auch in fremder — nein, dieses Wort kann ich jetzt

31 Vgl. zur Kritik am Heideggerschen Naturmystizismus: Totalität und Unendlichkeit,

a.a.O. (Anm. 14) dt. 56/frz. 17.
32 Vgl. zur detaillierten Auslegung von «Der Meridian»: G. Buhr, Celans Poetik,

Göttingen 1976, 21 ff. Ferner: O. Pöggeler, «— Ach, die Kunst!», in: D. Meinecke,
a.a.O. (Anm. 30) 73-94.



Die Schriftspur des Anderen 463

nicht mehr gebrauchen -, gerade auf diese Weise in eines Anderen Sache zu

sprechen — wer weiß, vielleicht in eines ganz Anderen Sache.

Vielleicht, so muß ich mir jetzt sagen, — vielleicht ist sogar ein Zusammentreffen

dieses <ganz Anderen> — ich gebrauche hier ein bekanntes Hilfswort
— mit einem nicht allzu fernen, einem ganz nahen < anderen > denkbar —

immer und wieder denkbar» (M 196f.).
« Das Gedicht will zu einem Anderen, es braucht dieses Andere, es braucht
dieses Gegenüber. Es sucht es auf, es spricht sich ihm zu.

Jedes Ding, jeder Mensch ist dem Gedicht, das auf das Andere zuhält, eine
Gestalt dieses Anderen» (M 198).
«Das Gedicht wird Gespräch - oft ist es verzweifeltes Gespräch»
(M 198).

Sprache und Dichtung sind ihrem Wesen nach dialogisch und werden

durch jene Kunstformen pervertiert, die den Anderen aus dem
Blick verlieren. Erst durch die dialogische Struktur der Sprache kann
sich das «Wunder des Gebens» (EA 194) überhaupt ereignen. Ob der

«ganz Andere»33 als Chiffre für Gott zu verstehen ist, wird in Celans

gesamtem Werk offengehalten. Die gläubige Haltung von Lévinas oder

Nelly Sachs hat er jedenfalls nicht selbstverständlich geteilt. Für den

Impuls seiner Lyrik ist dies aber unerheblich. Was zählt, ist das Ethos
des Dichtens, das ein lebendiges Gegenwort gegen künstliche und ritua-
listische Sicherheiten intendiert. Deshalb müssen selbst die Topoi,
Tropen und Metaphern der Lyrik ad absurdum geführt werden (M 199),
weil sie ästhetische Automatismen vortäuschen, die zu Götzen werden
können. Celan betreibt Topos-Forschung im Licht der U-topie des

Anderen, der erst noch gesucht werden muß und kein imaginärer Besitz
des Dichters ist. Dichterische Sprache hat Gestalt, Richtung und Atem
(M 194) und ist — darin unterscheidet sich Celan z.B. von Derrida —

nicht an den toten Buchstaben gefesselt. Sie kann sogar, wenn sie den

Weg der Kunst geht, ohne zur Kunst zu erstarren, eine «Atemwende»
(M 195) bedeuten, die befreit. Es ist z.B. das Gegenwort von Lucile in
« Dantons Tod », die ein absurdes und deplaziert erscheinendes « Es lebe

35 Es muß sich nicht unbedingt um eine Bubersche Kategorie handeln, da der
Terminus auch in Religionsphänomenologie und Dialektischer Theologie allgemein
verbreitet war. Obwohl Celan mit dem dialogischen Denken Bubers (v. a. aber mit dessen

Chassidismus-Forschung) vertraut war, darf die Radikalität seiner Ich-Du-Poetik als

eigenständige Neuschöpfung angesehen werden. Falls Celan Lévinas gekannt hat, dürfte
er dessen Alteritätstheorie sogar noch viel näher gestanden haben. Lévinas, der Buber
ebenfalls sehr viel verdankt, unternimmt doch immer wieder auffällige Abgrenzungsversuche,

indem er die Symmetrie in der Ich-Du-Beziehung kritisiert.



464 Die Schriftspur des Anderen

der König » ausruft, als Camille und seine Freunde auf dem Blutgerüst
stehen und mit künstlich-feierlichem und ebenfalls deplaziertem Pathos

ihrer Hinrichtung entgegensehen. « es ist das Wort, das den <Draht>

zerreißt, das Wort, das sich nicht mehr vor den < Eckestehern und

Paradegäulen der Geschichte) bückt, es ist ein Akt der Freiheit, es ist ein
Schritt » (M 189). Ein Schritt von der Selbstvergessenheit und Ich-Ferne
der Kunst zur Würde des protestierenden Menschen.

« Une tentative de penser la transcendance » (EA 195)

«Die Dichtung, meine Damen und Herren — : diese Unendlichspre-
chung von lauter Unsterblichkeit und Umsonst!» (M 200) Lévinas
erkennt in Celans Dichtung mit Recht einen Versuch, die Totalität des

Sprachsystems und die Enge der Kunst zu transzendieren, fragt sich

dann aber sogleich in einer Fußnote: «Transcendance par la poésie —

est-ce sérieux » Diese Skepsis erinnert an seine Aufsätze aus den späten
vierziger Jahren, ist nun aber etwas gemildert. Die philosophische Kritik

der reinen Vernunft sei noch nicht an ihr Ende gekommen, da die

Verhältnisbestimmung von Sinneswelt und Verstandeswelt immer
noch virulent ist (vgl. EA 195 Anm. 4). Lévinas kann deshalb die
« Unendlichsprechung» (in der französischen Übersetzung « conversion

en infini») als Ausdruck der Transzendenz im Sinne von «Totalité et
Infini»34 lesen: als Denken des Fremden, des Anderen.

Dichtung, wie Lévinas sie bei Celan vorfindet, spricht « unter dem

Neigungswinkel der Kreatürlichkeit » (M 197), d.h. sie nimmt keine

prätentiöse Schöpferpose ein, sondern macht sich zum Zeichen für den
Anderen. Sie erfüllt damit genau die Merkmale, die Lévinas bei seiner
Kunstkritik von 1948/49 auch in der Dichtung vergeblich suchte. Sie

ist
— «Attention comme pure prière de l'âme» (Malebranche)35;
— « mode de conscience sans distraction, c'est-à-dire sans pouvoir d'évasion

par d'obscurs souterrains»36;
— « pleine lumière projetée non pour voir les idées, mais pour interdire

la dérobade»;

34 Vgl. z.B. dt. 59ff./frz. 18ff.
35 Von Celan nach dem Kafka-Essay Walter Benjamins zitiert (M 198).
36 Vgl. zur «Dunkelheit» der Dichtung: M 195. Celan spricht von Dunkelheit «um

einer Begegnung willen».



Die Schriftspur des Anderen 465

- « sens premier de l'insomnie qui est la conscience — rectitude de la

responsabilité avant tout apparoir de formes, d'images, des choses »

(EA 196).

Das Gedicht verschanzt sich nicht im Freiraum des « entretemps »,

sondern läßt das Eigenste des Anderen mitsprechen: «dessen Zeit»
(M 199).

«Le dit de ce dire poétique » (EA 196)

Die Opposition von «dire» und «dit» findet bei Celan eine
Entsprechung in den Termini «Gespräch» und «Gesagtes», z.B. in folgendem

Gedicht:

«EIN BLATT, baumlos
für Bertolt Brecht:

Was sind das für Zeiten,
wo ein Gespräch
beinahe ein Verbrechen ist,

weil es soviel Gesagtes
mit einschließt»? 37

Das Gesagte meint den Inhalt des Sprechens, hinter dem die Sprache

in ihrer dienenden, instrumentellen Funktion zurücktritt. Im Gespräch
tritt hingegen die zwischenmenschliche Dimension in den Vordergrund:

das von Inhalten unabhängige Sprechen, Gegenwart des lebendigen

Wortes.
Brechts Original lautet so:

«Wirklich, ich lebe in finsteren Zeiten!
Das arglose Wort ist töricht. Eine glatte Stirn
Deutet auf Unempfindlichkeit hin. Der Lachende

Hat die furchtbare Nachricht
Nur noch nicht empfangen.

Was sind das für Zeiten, wo
Ein Gespräch über Bäume fast ein Verbrechen ist.

Weil es ein Schweigen über so viele Untaten einschließt!» 38

37 G.W. II, 385. Aus: «Schneepart» (1971).
38 An die Nachgeborenen, in : B. Brecht, Gesammelte Werke, Bd. 9, Frankfurt a. M.

1967, 722.



466 Die Schriftspur des Anderen

Während Brechts Gedicht zwei mögliche Inhalte vergleicht —

«Gespräch über Bäume» und indirekt Reden bzw. Schweigen über Untaten

—, ist Celan radikaler, weil er fragt, ob nicht sogarjedes Sprechen eine
Geschichte des Leids und des Verbrechens mittransportieren kann.
Insofern ist Celans Sprachkritik auch noch weitreichender als die von
Lévinas. Denn Celan bewegt sich mit seiner zerbrechlichen Lyrik
existentiell am Rand des Verstummens; dem Philosophen aber bleibt
immer noch die abstrahierende Metasprache.

«Apatridie comme authenticité» (EA 197)

Dichtung eröffnet keine neue, esoterische Seinsdimension, erst
recht keine Erfahrung des Seins des Seienden. Das Fremde, das in ihr
utopisch aufscheint, ist nicht der dunkle Urgrund des Seienden, sondern
der Fremde als der Nächste (EA 197). Identität und Authentizität
gewinnt der Dichter paradoxerweise im Exil, in der Heimatlosigkeit,
die bei Celan durch die endlose Kreisbewegung des Meridians symbolisiert

ist: «finalité sans fin», Rückkehr ohne Verwurzelung, ohne die
Last einer substantiellen Identität. «Terre natale ou terre promise?
Vomit-elle ses habitants quand ils oublient le parcours circulaire qui
leur a rendu familière cette terre, et leur errance qui n'était pas pour le

dépaysement, qui était dé-paganisation Mais l'habitation justifiée par le

mouvement vers l'autre, est d'essence juive.» (EA 197). Die Anklänge
an die Phänomenologie des Wohnens in «Totalité et Infini»39 sind
evident: meine Wohnung ist meine Welt, von der ich egoistisch Besitz

ergreife. Sie wird jedoch in Frage gestellt durch den Fremden, der an
meine Türe klopft.

In seiner Heimatlosigkeit kann der Dichter den Ort der eigenen
Herkunft aufder Kinder-Landkarte nicht finden. « Ich finde etwas — wie
die Sprache — Immaterielles, aber Irdisches, Terrestrisches, etwas
Kreisförmiges, über die beiden Pole in sich selbst Zurückkehrendes und dabei

- heitererweise - sogar die Tropen Durchkreuzendes: ich finde einen
Meridian» (M 202).

39 Dt. 217ff./frz. 125ff.



Die Schriftspur des Anderen 467

3. Anders als Sein

Versuchen wir abschließend einen kurzen Ausblick auf den Stellenwert

von «De l'être à l'autre». Es ist viel darüber spekuliert worden, was
Lévinas mit dem enigmatischen Titel seines zweiten philosophischen
Hauptwerkes, «Autrement qu'être ou au-delà de l'essence», meint. Wie
kann man etwas zur Sprache bringen, das das Sein transzendiert Ist es

überhaupt möglich, mit der Tranzendentalität des Seins zu brechen?
Nicht weniger als das ist Lévinas' Programm: die Überwindung von
Fundamentalontologie durch eine Fundamentalethik. In der konkreten
Utopie Celanscher Lyrik scheint er einen möglichen Weg zu diesem

neuen Denken zu sehen. Denn Celan strebt nicht nach einer absoluten
Poesie im Sinne Mallarmés. Diese wäre ein ideales Konstrukt chemisch
reiner Wortmagie, die über den Sinn des Seins keine Aussagen machen
kann. Es geht ihm auch nicht um ein dichterisches Wohnen aufdieser Erde

(Hölderlin, Heidegger), da sein Weg in der «errance» und Spurensuche
des Anderen besteht. «Ne suggère-t-il pas la poésie elle-même comme
une modalité inouïe de l'autrement qu'être Recherche se dédiant en

poème à l'autre: un chant monte dans le donner, dans l'un-pour-l'autre,
dans la signifiance même de la signification. Signification plus ancienne

que l'ontologie et la pensée de l'être et que supposent savoir et désir,

philosophie et libido» (EA 198f.).
Ich möchte die Fragen nach den Möglichkeiten dieser Recherche

nicht spekulativ beantworten, sondern mit dem Hinweis auf Erfahrungen

mit Celans Lyrik 40. Wer sich ernsthaft auf seine hermetischen Texte
einläßt, der stößt auf eine Sperre, die diese Texte vor der Funktionali-
sierung schützt und verhindert, daß die Leidensgeschichte, die in ihnen
aufgehoben ist, erneut in die Totalität einer Siegergeschichte integriert
wird. Wenn Celans Gedichte an «Herzland» stoßen, ankommen wie
eine Flaschenpost41, dann kann es geschehen, daß Leser befähigt werden,

eigene Erfahrungen zu artikulieren. In der Schriftspur des Ande-

40 Vgl. H. M. Krämer, Eine Sprache des Leidens. Zur Lyrik Paul Celans,
München/Mainz 1979.

41 So formuliert Celan in der Ansprache anläßlich der Entgegennahme des
Literaturpreises der Freien Hansestadt Bremen: G.W. III, 186.



468 Die Schriftspur des Anderen

ren42 finden sie eine Sprache, die äußerste Konzentration verlangt: eine
Ethik des Lesens, die lehrt, mit Menschen umzugehen wie mit Gedichten.

Denn Celans Sprache verlangt keine symbolistische Entschlüsselung,

sondern vor allem geduldige Spurensuche in den Katastrophen
unserer Geschichte. Sie führt zur Atemwende, wenn es uns den Atem
verschlägt, zur Spur des Anderen, der sich jeder Vergegenwärtigung und
jeder erzwungenen Eindeutigkeit entzieht. Ist nicht genau dies auch die
Intention der Philosophie von Emmanuel Lévinas? Über seinem
Celan-Aufsatz stehen die Schlußzeilen des Gedichts «Cello-Einsatz»:

«alles ist weniger, als

es ist,
alles ist mehr»43.

42 Zur «Spur» bei Celan: O. Pöggeler, a.a.O. (Anm. 2) 20ff. Die «Spur» («trace»)
wäre gewiß auch das geeignete Motiv zur Erweiterung unserer Untersuchung auf einen
Vergleich Celan - Lévinas - Derrida.

45 G.W. II, 76. Aus: «Atemwende» (1967).


	Die Schriftspur des Anderen : Emmanuel Lévinas als Leser von Paul Celan

