Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 35 (1988)

Heft: 3

Artikel: Der Selbstmord als Antwort auf das Leid bei Schopenhauer
Autor: Zentner, Marcel R.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760807

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760807
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MARCEL R. ZENTNER

Der Selbstmord als Antwort
auf das Leid bei Schopenhauer

Die Frage, ob das Leben lebenswert sei oder nicht, hat Camus als die
«Grundfrage» der Philosophie bezeichnet. Damit wertete er den Selbst-
mord zum, wie er sagte, «einzigen wirklich ernsten philosophischen
Problem» auf'. Auch wenn man nicht so weit gehen will, bleibt die
Tatsache, daf3 heute die meisten Bemiithungen um den Selbstmord kaum
von der Philosophie ausgehen, bemerkenswert. Das Hauptaugenmerk
der aktuellen Selbstmordforschung richtet sich vielmehr auf die Unter-
suchung und Betonung individual-psychologischer sowie sozial-patho-
logischer Faktoren?.

Ein philosophischer Ansatz, der das Suizidproblem auf dem Boden
einer tieferen metaphysischen und ethischen Betrachtungsweise reflek-

Schopenhauer wird nach der historisch-kritischen Ausgabe (Arthur Schopenhauer:
Simtliche Werke. Hg. von Arthur HiBscHER. 7 Binde. Wiesbaden 31972) zitiert, unter
Verwendung folgender Siglen:

I.  WI = Die Welt als Wille und Vorstellung Bd. I (Werke Bd. II)
WII = Die Welt als Wille und Vorstellung Bd. IT (Werke Bd. III)
PI = Parerga und Paralipomena Bd. I (Werke Bd. V)
PII = Parerga und Paralipomena Bd. II (Werke Bd. VI)

II.  Arthur Schopenhauer: Der Handschriftliche NachlaBB. Hg. von Arthur HUBSCHER.
5 Binde. Frankfurt/M.: Verlag Waldemar Kramer 1966—-1977 (= HN)
HN III = Bd. III: Berliner Manuskripte 1818—1830.

ITI. Arthur Schopenhauer: Gesammelte Briefe. Hg. von Arthur HisscHER. Bonn: Ver-
lag Bouvier Herbert Grundmann = GBr.

! Albert Camus: Le Mythe de Sisyphe, Gallimard, Paris 1942, 15.

? Vgl. Suicide & Life-Threatening Behavior 13 (1983) 4, 313. — Vgl. u.a. Hefte von
Suicide & Life-Threatening Behavior der vergangenen zehn Jahre (1978-1988). Ferner
auch: H. PoHLMEIER: Selbstmord und Selbstmordverhiitung, Miinchen 1983.



434 Der Selbstmord als Antwort auf das Leid bei Schopenhauer

tiert, tritt dagegen in den Hintergrund. Gelegenheit zu einer solchen
Reflexion bietet Schopenhauers Selbstmordauffassung, mit der wir uns
nun in den folgenden Seiten auseinandersetzen wollen.

Fihrt man im Text, dem das einleitende Zitat entnommen ist, etwas
fort, so sto3t man auf folgende Stelle: « Man zitiert oft Schopenhauer,
der an seiner gutgedeckten Tafel den Selbstmord pries und lacht iiber
ihn»3. Dieser Satz ist deshalb erwihnenswert, weil er ein Vorurteil
enthilt, dem man nicht selten begegnet und das, so scheint es, selbst von
Camus geteilt wurde: Dal3 nimlich Schopenhauer als Konsequenz aus
seiner pessimistischen Weltsicht den Selbstmord gutgehei3en, ja wo-
moglich nahegelegt habe. Ein Grund fiir dieses Vorurteil mag darin
liegen, dal3 man Schopenhauers Philosophie gern in das Schlagwort des
Pessimismus komprimiert, welches iiber die eigentliche Komplexitit
dieses «Pessimismus» hinwegtiuschen und zu falschen Ableitungen
Anlaf3 geben kann.

Eine Absicht dieses Beitrages ist es, zu zeigen, daf} Schopenhauer
den Selbstmord in Wahrheit als eine vollkommen unbrauchbare Ant-
wort auf die Leiden der Welt betrachtete. Ja mehr noch: Fir das Leid
hielt sich Schopenhauer vielmehr eine Antwort bereit, die er, wie wir
vor allem im zweiten Teil unserer Betrachtungen sehen werden, der
Idee des Selbstmordes geradezu entgegenstellte.

Die philosophische Frage, zu der die Tatsache des Leides heraus-
fordert, ist die nach seinen Ursachen und seinem Sinn. Im ersten Teil
unseres Aufsatzes wollen wir untersuchen, wo nach Schopenhauer die
Ursachen liegen. Zugleich werden wir den metaphysischen Aspekt sei-
ner Selbstmordauffassung verfolgen. Dieser erste Teil soll anhand der
folgenden finf Schritte ausgefiihrt werden:

In einem ersten Schritt wollen wir untersuchen, woraus das Leid bei
Schopenhauer resultiert, und werden zur Feststellung gelangen, dal3 das
Leben unzertrennlich ist vom Leid.

In einem gweiten Schritt wird es uns um die Verwechslung vom Ding
an sich mit seiner Erscheinung gehen.

In einem dritten Schritt werden wir sehen, dal3 der Selbstmérder
nach Schopenhauer nur die Erscheinung aufhebt, nicht das eigentliche
Wesen, sprich den Willen, von dem gilt, da3 er auch nach Verlust seiner
Erscheinung fortbesteht.

3 Albert Camus: Le Mythe de Sisyphe, Gallimard, Paris 1942, 20.



Der Selbstmord als Antwort auf das Leid bei Schopenhauer 435

In einem vierten Schritt werden wir Schopenhauers Gedanken, daf3
dem Willen seine Erscheinung nicht fehlen kénne, vorfinden.

In einem finften Schritt endlich wird sich uns die Frage stellen,
inwiefern man innerhalb des Schopenhauer’schen Systems den Selbst-
mord tatsichlich als «vergebliche und térichte Handlung» 4 bezeichnen
kann.

Im zweiten Teil wird uns beschiftigen, welchen Sinn Schopenhauer
dem Leid gibt. Zugleich soll der ethische Aspekt seiner Selbstmordauf-
fassung in den Vordergrund riicken.

Die Frage nach den Wurzeln des Leides ist von grof3er Bedeutung,
denn nur eine allfillige Antwort auf diese Frage kann uns dariiber
aufkliren, wie eine Leidensbefreiung erfolgreich verwirklicht werden
kann. Eine Antwort auf diese Frage gibt uns Schopenhauers Willens-
metaphysik: Der Wille, Urgrund aller Erscheinungen, ist an sich
betrachtet erkenntnislos und nur ein blinder, unaufhaltsamer Drang.
Als solcher ist er nicht den Gestaltungen des Satzes vom Grunde
unterworfen, sondern raum- und zeitlos, unabhingig von unserer
Wahrnehmung bestehend und frei. Hingegen sind seine Objektivatio-
nen gerade umgekehrt riumlich und zeitlich, wahrnehmbar und not-
wendig. In diesem Widerspruch entsteht Leiden, da dem Willen als
metaphysischem Prinzip in der kausal-grenzensetzenden Realitit des
Lebens unméoglich entsprochen werden kann:

«Die Erscheinung der Bejahung des Willens zum Leben, d. h. das Leben, ist
ein Zustand bestindiger Durchkreuzung der Willensakte, also endloser
Pein und Angst und der Schauplatz des Todes» (HN III, S. 350/
Nr. 225).

Dieser Wille ist im Menschen gleich in zweifacher Weise vorhan-
den: Zum ersten als Ding an sich, zam zweiten als Erscheinung, und zwar
als Korper. In Anlehnung an Kant 148t sich sagen, dal3 ein entschei-
dender Fehler, nicht nur im Hinblick auf den Selbstmord, sondern
zunichst einmal allgemein darin besteht, dall man Erscheinung und

4 W1, 331.



436 Der Selbstmord als Antwort auf das Leid bei Schopenhauer

Ding an sich durcheinanderbringt; dal man fiir ein Ding an sich hilt,
was im Grunde eine durch unser Apperzeptionsvermégen bedingte
Erscheinung ist’. In diesen Zusammenhang gehért auch der Versuch,
mit dem Verstand als einem Teil der Erscheinungs- und Vorstellungs-
welt, jenen Bereich des «an sich» zu erschlieBBen, der sich jedoch auf-
grund seiner Transzendenz dem Verstand entzieht. Schopenhauer nun —
so ein Vorwurf, der immer wieder anzutreffen ist — habe diesen Fehler
selbst begangen, indem er das Ding an sich als Wille bezeichnet und es
dariiber hinaus mit Pridikaten der Vorstellungswelt versehen habe.
Diesem Vorwurf hilt Schopenhauer den Unterschied von Ding an sich
an sich und Ding an sich fir uns entgegen:

«Dieses [Ding an sich] aber ist Ding an sich blof3 re/ativ, d.h. in seinem
Verhiltnis zur Erscheinung: — und diese ist Erscheinung bloB in ihrer
Relation zum Ding an sich. ... Was aber das Ding an sich axfferbalb jener
Relation sei, habe ich nie gesagt, weil ich’s nicht wei3: in derselben aber
ist’s Wille zum Leben» (Briefe S. 291).

Dariiber hinaus bemerkt Schopenhauer ganz allgemein, daf3 wir fiir
all unsere Erkenntnisse, so abstrakt sie auch sein mégen, der Grundlage
eines anschaulichen Schemas bediirfen. Ein solches aber hat stets Raum
und Zeit zur Form. Hingegen wirkliche Vorginge im Ding an sich zu
beschreiben, fiihrt er weiter aus, wire transzendent. Er aber sei iiberall
immanent geblieben®. Eine Interpretation, die es in erster Linie nicht
auf Kritik, sondern auf Verstindnis abgesehen hat, sollte an den brief-
lichen AuBerungen Schopenhauers nicht vorbeigehen. Denn diese tra-
gen wesentlich zur Klirung und Behebung der besagten Schwiche bei.

Als besonders aufschluf3reich erweist sich hier auch der « Handschrift-
liche NachlaBB»’.

Im Fall des Selbstmordes nun offenbart sich ebenfalls eine Ver-
wechslung von Ding an sich und seiner Erscheinung und zwar darin,
daBl der Selbstmorder, statt das Ding an sich — fiir Schopenhauer
bekanntlich der Wille — aufzuheben, lediglich dessen Erscheinung zer-
stort. Der Wille als Ding an sich bleibt bestehen, der, auerhalb der

* Immanuel KaNT: Kritik der reinen Vernunft. In: Philosophische Bibliothek 37a,
Meiner, Hamburg 1971, 71.

¢ GBr, 217.

7 HN 111, 36.



Der Selbstmord als Antwort auf das Leid bei Schopenhauer 437

Gestaltungen des Satzes vom Grunde liegend, «unverginglich» ist.
Schopenhauer versucht dies, beilidufig erwihnt, mit der Feststellung der
relativen Unbesorgtheit der Menschen dem Tode gegeniiber empirisch
Zu untermauern:

«Der Mensch allein trigt in abstrakten Begriffen die GewiBheit seines
Todes mit sich herum: diese kann ihn dennoch, was sehr seltsam ist, nur auf
einzelne Augenblicke, wo ein Anlal sie der Phantasie vergegenwirtigt,
angstigen. Gegen die michtige Stimme der Natur vermag die Reflexion
wenig. Auch in ihm, wie im Tiere, das nicht denkt, waltet als dauernder
Zustand jene, aus dem innersten BewuBtsein, daB3 er die Natur, die Welt
selbst ist, entspringende Sicherheit vor, vermoge welcher keinen Menschen
der Gedanke des gewissen und nie fernen Todes merklich beunruhigt,
sondern jeder dahinlebt, als miisse er ewig leben ; was so weit geht, daB sich
sagen lieBe, keiner habe eine eigentlich lebendige Uberzeugung von der
GewiBheit seines Todes, da sonst zwischen seiner Stimmung und der des

verurteilten Verbrechers kein so groBer Unterschied sein konnte...»
(W1, 332).

Immer wieder bemiiht sich Schopenhauer, die Anfangs- und End-
losigkeit des den Erscheinungen zugrunde liegenden Willens plausibel
zu machen. Das fillt nicht zuletzt dort auf, wo er dem Prinzip zufolge,
da3 weder aus NVzchts etwas hervorgehen, noch Vorhandenes zu Nichts
werden konne, auch an den «gesunden Menschenverstand» appel-
liert8.

Was im Tode (und damit auch im Selbstmord) unterzugehen
scheint, ist also nicht der Wille, sondern nur die Erscheinung samt
Bewufitsein und Individualitit, welche allein ihr eigen sind. Nach
Schopenhauer sind Bewulitsein und Individualitit nicht identisch mit
dem, was sie hervorgebracht hat. So lesen wir, da3 im Tode wohl das
BewuBtsein untergehe, «hingegen keineswegs Das, was bis dahin das-
selbe hervorgebracht hatte» (PII, 290).

Schopenhauer spricht dem Ich mit seiner Vorstellungswelt kaum
mehr Realitit zu als einem Traum oder Trugbild. Dieses Trugbild (Er-
scheinungswelt) steht allerdings insofern in Verbindung mit dem abso-
lut Realen (Wille), als es ja gerade von diesem aufgeworfen wird?.

8 WII, 544 oder HN III, 436.
? WII, 582.



438 Der Selbstmord als Antwort auf das Leid bei Schopenhauer

Nachdem wir gesehen haben, daB3 dem Willen nie Befriedigung
zuteil werden kann, da er, bildlich gesprochen, stindig an die Winde
der Kausalitit prallt, was das Leben durchwegs leidvoll macht, dringt
sich freilich die Frage auf, weshalb und wie der Wille {iber den Selbst-
mord hinaus noch Leid bewirken sollte, also nachdem durch den Suizid
seine Objektivation abgestreift wurde. Die Antwort, die Schopenhauer
uns darauf gibt, ist, dafl «dem Willen zum Leben das Leben gewil3 ist,
daB3 dem « Willen seine Erscheinung nie fehlen kann»'?. Das ist ganz
entscheidend und wird im folgenden klarer werden, denn es bedeutet,
daB3 der Wille, eben gerade von seiner raum-zeitlichen Objektivation
erlost, aufs neue an die Erscheinungswelt gekettet wird: die erhoffte
Erlésung bleibt aus:

«Hingegen auch umgekehrt: wen die Lasten des Lebens driicken, wer zwar
wohl das Leben méchte, aber die Qualen desselben verabscheut, und
besonders das harte Los, das gerade ihm zugefallen ist, nicht linger tragen
mag: ein solcher hat nicht vom Tode Befreiung zu hoffen und kann sich
nicht durch Selbstmord retten; nur mit falschem Scheine lockt ihn der
finstre Orkus als Hafen der Ruhe. Die Erde wilzt sich vom Tage in die
Nacht; das Individuum stirbt: aber die Sonne brennt ohne Unterlal3 ewigen
Mittag» (W1, 331).

Doch hier stellt sich freilich ein bereits von D. Birnbacher aufge-
griffenes Problem!'. Denn der unsterbliche Keim, von dem das alte
Individuum schied, bringt ein neues, allenfalls anderes Individuum
hervor; das Vorangegangene sollte demnach nichts mehr zu befiirchten
haben. An einer Stelle heif3t es:

«Das Sterbende [Individuum] geht unter: aber ein Keim bleibt iibrig, aus
welchem ein neues Wesen hervorgeht, welches jetzt ins Daseyn tritt, ohne
zu wissen woher es kommt und weshalb es gerade ein solches ist, wie es ist»

(P11, 293).

Das Wort Wesen hat hier eindeutig die Bedeutung von Individuum.
An einer anderen Stelle lesen wir jedoch:

«Jedes neugeborene Wesen tritt zwar frisch und freudig in das neue Daseyn
und genieBt es als ein geschenktes: aber es gibt und kann nichts Geschenk-

10 W1, 331, 471, 472.
' D. BIRNBACHER, Schopenhauer und das ethische Problem des Selbstmordes. In: 66.
Schopenhauer-Jahrbuch 1985, 125.



Der Selbstmord als Antwort auf das Leid bei Schopenhauer 439

tes geben. Sein frisches Daseyn ist bezahlt durch das Alter und den Tod
eines abgelebten, welches untergegangen ist, aber den unzerstérbaren Keim
enthielt, aus dem dieses neue entstanden ist: sie sind ein Wesen. Die Briicke

zwischen beiden nachzuweisen, wire freilich die Lésung eines groflen
Rithsels» (WII, 577).

Zu Beginn des Abschnitts tritt uns wiederum das Wort Wesen in der
uns bekannten Bedeutung von /ndividuum entgegen. Doch die Bedeu-
tung von Wesen nach dem zweiten Doppelpunkt kann nicht mehr die
von Individuum sein. Man sollte freilich denken, daf3 hier vielmehr
Wille gemeint ist. Doch weshalb hat Schopenhauer nicht Wille
geschrieben, wo er dazu noch wenige Zeilen vorher dasselbe Wort in
vollkommen anderer Bedeutung verwendet hat, nimlich in der von
Individuum; also in einer, in diesem brenzligen Zusammenhang, ent-
scheidend anderen Bedeutung? Es scheint, dal3 Schopenhauer nach
besagtem Doppelpunkt mit ein Wesen so etwas wie ein und derselbe qua
Ding an sich, qua Wille gemeint haben kénnte. An diesen Gegenstand
kniipft eine Frage, die sich Schopenhauer unter anderem in einem Brief
an Julius Frauenstidt gestellt hat, nimlich die:

«... <wie tief im Ding an sich die Wurzeln der Individualitit gehn>, ein
Problem, das ich aufgeworfen, aber als transzendent und daher unlésbar
liegen gelassen habe» (Briefe, 292).

Im folgenden Passus werden wir etwas aufgeklirt, wo es heilt:

«... daB die /ndividualitit nicht allein auf dem principio individuationis beruht
und daher nicht durch und durch bloBe Erscheinung ist; sondern dal3 sie im
Ding an sich, im Willen des Einzelnen, wurzelt: denn sein Charakter selbst
ist individuell» (PII, 242).

Freilich, dies widerspricht der Feststellung Schopenhauers, daf} die
Individualitit allein der Erscheinung eigen sei und demzufolge auch
mit ihr untergehe. Und doch: Die MiB3verstindlichkeit des Wortes
Wesen, die Frage nach den Wurzeln der Individualitit im Willen und die
teilweise Lokalisierung derselben im Willen fithren zur Annahme, dal3
Schopenhauer, als er den Selbstmord als vergebliche und térichte Hand-
lung bezeichnete, wenn auch mehr oder weniger stillschweigend, ein
individuelles Residuum im Willen voraussetzte. Denn sonst ist nicht
einzusehen, weshalb das Argument, da3 dem Willen seine Erscheinung
nicht fehlen kénne, uns den Selbstmord als vergeblich erscheinen lassen
sollte, wenn ja auf der anderen Seite zugleich gilt, dal3 die raum-zeitliche



440 Der Selbstmord als Antwort auf das Leid bei Schopenhauer

Fortdauer von einem anderen, neuen Individuum getragen werden
mul. Daf3, mit anderen Worten, der Wille wohl bestehen bleibt, aber
nicht mehr fiir das freiwillig untergegangene Individuum'2. Die Umset-
zung intuitiver Einsicht in rationales Denken scheint hier, wie auch
andernorts bei Schopenhauer, Quelle der besagten Widerspriiche gewe-
sen zu sein. Freilich reicht das aufgeworfene Problem ins Transzenden-
te, und es bleibt zu sagen, dal von einer Erlésung in der Art, wie
Schopenhauer sie in der Verneinung des Willens zum Leben sah, hier
tatsiachlich nicht die Rede sein kann, doch dazu erst spiter.

Nahe liegt in diesem Zusammenhang zweifellos der Reinkarna-
tionsgedanke. Es sei deshalb, bevor wir zum zweiten Teil unserer
Betrachtungen tbergehen wollen, ein ganz kurzer Hinweis auf die
Stellung Schopenhauers zur Reinkarnation erlaubt.

Im Kapitel « Uber den Tod und sein Verhiltnis zur Unzerstérbarkeit
unseres Wesens» (WII) sind Schopenhauers Ausfithrungen zur Met-
empsychose zu finden. Sie sind von Wohlgesinntheit, ja Dankbarkeit
dem Thema gegeniiber geprigt. So schreibt er beispielsweise: « Diesem
Allen zufolge stellt der Glaube an Metempsychose sich dar als die
natiirliche Uberzeugung des Menschen, sobald er, unbefangen, irgend
nachdenkt» (WII, 579). Und weiter: « Auch habe ich bemerkt, dal3 er
(der Reinkarnationsgedanke) Jedem, der zum ersten Mal davon hért,
sogleich einleuchtet» (WII, 580). Hervorzuheben sind auch die Stellen,
wo Schopenhauer die Palingenesie von der «gewohnlichen» Seelen-
wanderung abhebt!?. Im «Handschriftlichen Nachlal3» stoBen wir auf
die folgende eigenartige Eintragung:

«Spinoza starb den 21. Februar 1677: ich bin geboren den 22. Februar 1788,
— also genau 111 Jahr, d.h. 100 Jahr + 1/10 davon + 1/10 hievon nach
seinem Tode: oder: man setze Eins zu jeder Zahl seines Todes-Tages (so-
weit es in diesem Jahrtausend méglich ist) so hat man meinen Geburtstag,
It’s very odd. — Pythagoras wiirde sagen —» (HNIII, 241).

Schopenhauer mul3 hier, wenn auch halb im Scherz, die Moglichkeit
erwogen haben, die Wiedergeburt Spinozas zu sein, denn der Hinweis
auf Pythagoras 43t sich in diesem Kontext unschwer als ein Hinweis auf
dessen Wiedergeburtslehre interpretieren.

12 Auch die Verschiedenheit der Charaktere und Lebewesen bei der von Schopen-
hauer postulierten metaphysischen Einheit und Identitit des Willens wiirde fiir einen
solchen individuellen « Bodensatz» im Willen sprechen.

13 W1, 421; PII, 293.



Der Selbstmord als Antwort auf das Leid bei Schopenhauer 441

II

Der Selbstmord, sagt Schopenhauer, richtet sich nicht gegen das
Leben schlechthin, sondern lediglich gegen dessen Umstinde. Die
Beschaffenheit derselben und der entsprechenden Individualitit wer-
den letztlich dariiber entscheiden, ob es zum Selbstmord kommt oder
nicht:

«Der Selbstmérder will das Leben und ist bloB mit den Bedingungen
unzufrieden, unter denen es ihm geworden. Daher gibt er keineswegs den
Willen zum Leben auf, sondern bloB3 das Leben, indem er die einzelne
Erscheinung zerstért. Er will das Leben, will des Leibes ungehindertes
Daseyn und Bejahung; aber die Verflechtung der Umstinde 148t diese nicht
zu, und ihm entsteht groBes Leiden.» (W1, 417)

Hingegen besteht fiir Schopenhauer das eigentliche Wesen der Ver-
neinung des Willens zum Leben darin, da3 man gar &ein Leben mehr
will, auch nicht das gliicklichste der Welt: « Denn die Verneinung hat
ihr Wesen nicht darin, dall man die Leiden, sondern dall man die
Geniisse des Lebens verabscheut.» (WI, 417) Derjenige, der sich zur
Verneinung des Willens entschieden hat, sieht ein, dafl der Genul3 den
Lebenswillen aktiviert. Lebenswille bedeutet aber, wie wir schon sahen,
automatisch Leid. Damit ist der GenuB als indirekte Quelle des Leides
entlarvt und wird vom wirklich Lebensverneinenden geflissentlich
gemieden. Dagegen verabscheut der Selbstmérder blo3 die Leiden,
" Lasten und Qualen des Daseins und wiirde, gesetzt den Fall, er hitte die
Wahl, ein gliickliches Leben sicherlich nehmen.

Das Sterbenwollen im Rahmen einer gewalttitigen Selbstvernichtung
kann nach Schopenhauer nicht zur Erlésung fithren, sondern allein das
verneinende Weiterleben, und zwar bis sich jene Einsicht in das Wesen der
Welt einstellt, die, eine endgiiltige Mortifikation und Resignation des
Willens nach sich ziehend, allein zur Erlésung fithren kann. Wir werden
diesen Punkt spiter noch zu vertiefen haben.

Das heute unzweifelhaft aktuelle Spannungsfeld von Selbstverwirk-
lichung und Selbstzerstérung findet in der Selbstmordauffassung Scho-
penhauers eine Analogie: Denn ihr zufolge will der Selbstmérder ja
durchaus leben, dennoch aber zerstért er seinen Leib. Dieses Paradox
von Selbsterhaltungstrieb und krassester Selbstschidigung entlarvt
Schopenhauer nicht nur als ein scheinbares Paradox, indem er sagt:



442 Der Selbstmord als Antwort auf das Leid bei Schopenhauer

Selbstmord und Wille zum Leben widersprechen sich eigentlich nicht,
da man durch den Suizid auf den «bloBen» Willen zuriickgeworfen
wird ; er geht noch weiter: Der Selbstmord, sagt er, sei sogar ein « Phi-
nomen starker Bejahung des Willens.» (WI, 471)

Versuchen wir im folgenden zu erértern, weshalb. Ein Wille, der
durch einen Willensakt seine eigene Sichtbarwerdung abwirft, sagt
Schopenhauer, bejaht sich selbst: Da ihm allein als Erscheinenden jene
Erkenntnis hitte zuteil werden kénnen, die ihm eine Wendung zum
Nichtwollen und damit in Richtung Erlésung gegeben hitte. Der
Selbstmérder jedoch nimmt sich diese Chance, indem er, wie schon
gesagt, die allein Erlésung gewihrende Erscheinung vernichtet und
zwar:

«... eher als das Leiden den Willen breche. Eben weil der Selbstmérder
nicht aufhéren kann zu wollen, hért er auf zu leben, und der Wille bejaht

sich hier eben durch die Aufhebung seiner Erscheinung, weil er sich anders
nicht mehr bejahen kann.» (WI, 472)

In der Verneinung des Willens sieht Schopenhauer die einzige
Freiheit, die der sonst streng determinierten Erscheinung zuteil werden
kann, eben weil durch den Verneinungsakt das der Erscheinung
zugrunde Liegende aufgehoben wird. In Anlehnung an Matthias Clau-
dius bezeichnet Schopenhauer deshalb diese Wendung zum Nichtwol-
len als die «transzendentale Verinderung»!4. Vermége des einsichtig
machenden Leides entsteht sie und fiithrt den Menschen aus einer zu
endlosem Leid bestimmten Natur heraus in ein Nichts, von dem Scho-
penhauer allerdings sagt, daB3 es ein relatives, weil von uns aus gesehe-
nes sei:

« Wir bekennen es vielmehr frei: was nach ginzlicher Aufhebung des Wil-
lens ibrig bleibt, ist fiir alle die, welche des Willens noch voll sind, aller-
dings Nichts. Aber auch umgekehrt ist denen, in welchen der Wille sich
gewendet und verneint hat, diese so sehr reale Welt mit all ihren Sonnen
und Milchstrallen — Nichts. » (W1, 487)

Aber eben, und dies ist der springende Punkt: nur /7 und wéihbrend
des Lebens kann dem Menschen die erlésende Erkenntnis zuteil wer-
den. Die Méglichkeit zur Se/bsterkenntnis des Willens ist nun einmal ein
Vorzug, den die Lebenden den Toten gegeniiber haben. Aus diesem

14 WI, 471.



Der Selbstmord als Antwort auf das Leid bei Schopenhauer 443

Grund ist — erstaunlich genug — nach Schopenhauer das Leben auf jeden
Fall zu férdern ; es muB3 sich frei entfalten kénnen und darf keinesfalls
gewalttitig und ohne tiefere Erkenntnis zurilickgedringt oder gar zer-
stort werden. Der folgende Passus hebt diesen Gedanken mit allem
Nachdruck hervor:

«Daher ist der einzige Weg des Heils dieser, dal der Wille ungehindert
erscheine, um in dieser Erscheinung sein eigenes Wesen erkennen zu kén-
nen. Nur in Folge dieser Erkenntnis kann der Wille sich selbst aufheben
und damit auch das Leiden, welches von seiner Erscheinung unzertrennlich
ist, endigen : Nicht aber ist dies durch physische Gewalt, wie Zerstérung des
Keims, oder Tétung des Neugeborenen oder Selbstmord méglich. Die
Natur fiihrt eben den Willen zum Lichte, weil er nur am Lichte seine
Erlésung finden kann. Daher sind die Zwecke der Natur auf alle Weise zu
beférdern, sobald der Wille, der ihr innerstes Wesen ist, sich entschieden
hat.» (W1, 474)

Es ist das zur in der Erscheinungswelt, im Leben zum Ausdruck
kommende Leid, das, mit der Einsicht, die es bewirken kann, allein
imstande ist, den Lebenswillen abzutéten und damit zum Heil zu fiih-
ren. Schopenhauer spricht davon, «daf3 gerade Schmerz und Triibsal auf
den wahren Zweck des Lebens, die Abwendung des Willens von dem-
selben, hinarbeiten»'®. Dieses Hinarbeiten driickt eindeutig eine dem
Leid innewohnende Finalitit aus, die sich formelhaft etwa wie folgt
verdeutlichen lief3e:

2

Hen

VERNEINUNG

»FERKENNTNIS

LEBEN 1 = _EID

Der Selbstmorder scheitert offenbar an Schritt zwei, denn fiir ihn ist
das Leid nur hemmend; seine Erlosungstrichtigkeit ist noch ganz
umnebelt von der Gewalt des Wollens, der er unterliegt. Kénnte man
ihn jedoch etwas linger hinhalten, und wiirde er dem Leid weiteren
Zutritt gewihren, so diirfte «aus der liuternden Flamme des Leides»
bald der «Silberblick der Verneinung»!® hervortreten, und seine ver-
zweifelte Ablehnung gegen das Leid wiirde in eine willige Hingabe
umschlagen, in der GewiBheit, der Befreiung entgegenzuschreiten'’.
Der Sinn des Leides besteht fiir Schopenhauer demnach in seiner
Funktion als Wegbereiter der Erkenntnis und damit der Erlésung.

15 Vgl. das Kapitel: « Die Heilsordnung» (WII, 729-736).
16 W1, 464.
17 Vgl WI, 473.



444 Der Selbstmord als Antwort auf das Leid bei Schopenhauer

Diese Erkenntnis besteht nun in der Durchschauung dessen, was
Schopenhauer in Anlehnung an die Scholastik das principium individua-
tionis genannt hat. Diesen Begriff deutet Schopenhauer allerdings
dahingehend um, daB fiir ihn das principium individuationis Raum und
Zeit bedeutet, welche die Bedingung der Erscheinung der Vielheit
darstellen. Die Durchschauung dieses Prinzips fithrt zur Einsicht, daf3
der Mannigfaltigkeit der Erscheinungen eine Identitit (Wille) inne-
wohnt. Schopenhauer meint nun, dal3 die Einsicht in diese Identitit
eine Identifikation mit dem Schicksal der Menschheit iiberhaupt zur
Folge hat. Dieses ist aber ein hartes Schicksal und kann auch nicht mehr
lange gewollt werden. Deshalb wirkt die Erkenntnis als Qwuzetiv auf den
Willen zuriick und leitet die Verneinung des Willens ein '8,

Die Vorziige dieser Verneinung erschépfen sich jedoch nicht in der
Erlésung und Befreiung vom Leid, die sie verheif3t: Schopenhauer sieht
in ihr iiberdies auch das « héchste moralische Ziel»'?. Er tut dies des-
halb, weil sie, wie wir eben gesehen haben, die Identifikation mit dem
Schicksal anderer impliziert. Aus dieser Identifikation heraus werden
Tugenden wie Gerechtigkeit, Menschenliebe und Mitleid je nach Grad
der Verneinung erst einmal ephemer, in der endgiiltigen Abkehr des
Willens zum Leben dann bleibend méglich 2. Der Selbstmord steht dem
entgegen. Dieser ethische Grund, der allerdings « mit dem Senkblei der
gewohnlichen Ethik » nicht zu erreichen ist?!, kann nach Schopenhauer
allein dazu berechtigen, im Selbstmord etwas Unrechtes zu sehen. Alle
anderen Griinde lehnt er entschieden ab. Zu ihnen gehéren vor allem
die Scheingriinde der Theologen??, die gar nicht auf der Bibel fullen
kénnen, da der Suizid weder im Neuen noch im Alten Testament
verurteilt wird, ja im Gegenteil, Selbstmorde darin durchaus vorkom-
men. (Vgl. 1Sam 31; Matth 27,5)

Es scheint mir nicht tiberflissig, noch einige wenige Worte tiber die
Art jener Erkenntnis zu verlieren, von der eben so oft die Rede war.
Man mag aus dem Begriff der Erkenntnis eine Ténung heraushéren, die
ins Abstrakte, Intellektuelle spielt. Bei der Erkenntnis, die zur Vernei-
nung des Willens anhilt (und allein von dieser war vorhin die Rede),

18 Vel. WII, 696.
19 PII, 328.
20 yel. WII, 700.
2 PII, 329.
22 ygl. PII, 325.



Der Selbstmord als Antwort auf das Leid bei Schopenhauer 445

soll es hingegen um eine «innere, unmittelbare und intuitive » gehen 23,
Allein eine solche kann nach Schopenhauer eine Verinderung des
Lebens herbeifiihren, niemals die «abstrakte », philosophische in einem
rationalen Sinn. Diese betrifft als eine dem Satz vom Grunde nachge-
hende den Menschen nur duflerlich, als Erscheinung. Sie dringt nicht in
den Kern seines Wesens vor und bleibt daher, sowohl in bezug auf die
Willensverneinung und Erlésung als auch moralisch wirkungslos. Fir
Schopenhauer kann diese Wirkung nur dem «intuitiven» Innewerden
der metaphysischen Einheit alles Lebenden entspringen. Wihrend der
Philosoph bestrebt sein soll, «das ganze Wesen der Welt abstrakt, all-
gemein und deutlich in Begriffen zu wiederholen, und es so als reflek-
tiertes Abbild in bleibenden und stets bereit liegenden Begriffen der
Vernunft niederzulegen » 24, erkennt der sich Befreiende «intuitiv» und
spricht diese Erkenntnis unmittelbar durch seine Tat aus. So 143t sich
sagen, daf3, obwohl bei Schopenhauer die Erkenntnis angesichts des
Willens nur wenig vermag?’, im Fall der «intuitiven» Erkenntnis eine
Ausnahme vorzuliegen scheint.

Diese metaphysische Art von Erkenntnis mag uns an das Sokrates-
Paradox « Tugend ist Wissen» erinnern?®. Die sokratische Auffassung
geht bekanntlich dahin, daB3 das Wissen um eine Tugend das Tun
impliziert. Eine partielle Ubereinstimmung zu dieser Auffassung finden
wir bei Schopenhauers «intuitiver » Erkenntnis, insofern auch diese das
Tun nach sich zieht. Allerdings ist sie im Unterschied zu Sokrates nzcht
lehrbar. Sie geht eben nicht wie bei Sokrates aus theoretischem Wissen,
sondern aus jener metaphysisch-transrationalen Erkenntnisweise her-
vor, die dem Menschen vielmehr allein dadurch zuteil werden kann,
was Schopenhauer in Anlehnung an ein christliches Dogma die « Gna-
denwirkung» nennt?’. Er bringt damit zum Ausdruck, da3 diese
Erkenntnis au3erhalb unserer Macht steht. Eben weil sie nicht abstrakt
ist, sagt Schopenhauer, 148t sie sich auch nicht mitteilen oder erarbei-
ten; sie ist weder «anzuridsonniren» noch « wegzurisonniren », sondern
mulB « Jedem unmittelbar selbst aufgebn »*®. Demnach hat der Mensch sich

23 WI, 452,
24 W1, 453.

Vgl. WI, 437, sowie das Kapitel : « Vom Primat des Willens im SelbstbewuBtseyn »
(WII, 224-277).

%6 Vgl. AristoteLEs: Eudemische Ethik A5. 1216 B4-11.
27 W1, 4771.

8 Arthur ScHOPENHAUER: Metaphysik der Sitten, Piper, Miinchen 1985, 211.



446 Der Selbstmord als Antwort auf das Leid bei Schopenhauer

damit zu bescheiden, daf3 ihm das eigentlich Entscheidende im Leben
allein aufgrund einer « Gnadenwirkung» zuteil werden kann, dal3 es
ihm gleichsam «von AuBlen angeflogen» kommen muf32°.

Das oben aufgestellte Schrittschema mag ferner suggerieren, dal3
sich diese Erkenntnis an einem bestimmten Zeitpunkt erhebt. Vielmehr
wird sich jedoch diese aus dem Leidensprozel3 langsam ergeben, und
dann auch jene entscheidende Verinderung von einer abweisenden zu
einer hingabevollen Haltung dem Leid gegeniiber bewirken:

«Indessen diirfen wir doch nicht meinen, daB3, nachdem durch die zum
Quietiv gewordene Erkenntnis, die Verneinung des Willens zum Leben
einmal eingetreten ist, sie nun nicht mehr wanke, und man auf ihr rasten
konne, wie auf einem erworbenen Eigentum. Vielmehr muf3 sie durch
steten Kampf immer aufs neue errungen werden.» (WI, 462)

Fassen wir also zusammen: Einerseits leidet der Mensch kraft des
Willens, der seinem Leben zugrunde liegt; andererseits liegt in diesem
Leid ebenso der Schliissel zur Befreiung aus dem Teufelskreis der Natur
verborgen, «weil alles Leiden, indem es eine Mortifikation und Auf-
forderung zur Resignation ist, der Moglichkeit nach, eine heiligende
Kraft hat»3°, weil es, wie wir oben gesehen haben, auf Abtétung des
Willens und damit auf Erlésung hinarbeiter. Nimmt man das Leid an,
wird es bis zur Abtétung des Willens durchgelitten, fiihrt es zur Erlo-
sung?!, weisen wir es im Selbstmord von uns, so weisen wir zugleich die
einzige Erlésungsmoglichkeit von uns und bleiben an der leidvollen
Erscheinungswelt hingen. So entscheidet sich in der Stunde des Todes,
«ob der Mensch in den Schof3 der Natur zuriickfillt, oder aber diesem
nicht mehr angehort, sondern ---: fiir diesen Gegensatz fehlt uns Bild,
Begriff und Wort, eben weil diese simtlich aus der Objektivation des
Willens genommen sind, daher dieser angehéren, folglich das absolute
Gegenteil desselben auf keine Weise ausdriicken kénnen, welches dem-
nach fiir uns als eine bloBe Negation stehen bleibt.» (WII, 699)

% Ebd. 262.

30 W1, 468.

31 Friedrich NierzscHE faBt diesen Punkt der Philosophie Schopenhauers in seinem
Stiick aus den « UnzeitgemiBen Betrachtungen»: «Schopenhauer als Erzieher» (Monti-
nari 1972, 367) wie folgt zusammen: « Der Schopenbauerische Mensch nimmt das freiwillige
Leiden der Wabrbaftigkeit auf sich, und dieses Leiden dient ihm, seinen Eigenwillen zu
ertédten und jene véllige Umwilzung und Umkehrung seines Wesens vorzubereiten, zu
der zu fiihren der eigentliche Sinn des Lebens ist.»



Der Selbstmord als Antwort auf das Leid bei Schopenhauer 447

Als vom Selbstmord «ginzlich verschieden» beschreibt Schopen-
hauer den aus dem héchsten Grad der Askese gewihlten Hungertod 2.
Doch wo liegt hier die Grenze ? Was ist blo3 Aufhebung der Erschei-
nung, was bereits Aufhebung des Willens? Immerhin muf3 man in
Rechnung stellen, daf3 sich ein ausgesprochener Wille zur Selbstzersto-
rung — bewuBt oder unbewul3t — den Mantel der Askese umwerfen
kann. Schopenhauer wiirde uns hier wohl zur Antwort geben, da3 die
Grenze zwischen Aufhebung der Erscheinung und Aufhebung des Wil-
lens als Betrachter kaum abzustecken sei. Denn beantworten kénnte uns
wohl nur derjenige die Frage, der den dornigen Liuterungsprozel3 der
Willensmortifikation hinter sich gelassen hat und allenfalls jene « ginz-
liche Meeresstille des Gemiits»3? erfihrt, die eine Zuordnung zum
Zustand der Verneinung tatsidchlich zulassen wiirde. Schopenhauer gibt
in diesem Zusammenhang allerdings zu:

«Zwischen diesem aus dem Extrem der Askese und dem gewohnlichen aus
Verzweiflung entspringenden freiwilligen Tode mag es mancherlei Zwi-
schenstufen und Mischungen geben, welches zwar schwer zu erkliren ist;
aber das menschliche Gemiit hat Tiefen, Dunkelheiten und Verwicklun-
gen, welche aufzuhellen und zu entfalten, von der duBlersten Schwierigkeit
ist.» (W1, 476)

Die Niichternheit, mit der Schopenhauer das Selbstmordthema
abhandelt, mag fiir manchen etwas anstoBig sein, da der Suizid ja ganz
offenkundig einem Zustand entspringt, in dem nur schon jeder Denk-
versuch an der Gewalt des Leides zerschellen muB. Insofern verstehen
wir Marbot, wenn er im gleichnamigen Roman von Wolfgang Hildes-
heimer schreibt:

«Schopenhauer meint zwar, der Suizid sei nicht die Antwort auf die Zumu-
tung des Lebens, vielmehr sollten wir aktiv verneinend weiterleben. Doch
er vergiflt, daB3 das <philosophische Leben» ein anderes ist als das gelebte
Leben — vielleicht vergifBit er es auch nicht, aber er will es nicht wahrhaben.
Man darf den Suizid nicht als Ausdruck einer Haltung zur Welt betrachten
und nicht als Flucht ins Nichtsein, sondern als Verweigerung dessen, was
die grausame Natur mit uns treibt oder vorhat. Gewif3 16st der Freitod kein
philosophisches Problem, aber als solche Lésung ist er von niemandem
jemals veriibt worden (...) Schopenhauer behandelt dieses Thema zu dog-

32 W1, 474.
33 W1, 486.



448 Der Selbstmord als Antwort auf das Leid bei Schopenhauer

matisch, er beriicksichtigt die Seele nicht. Man muf3 vom einzelnen Men-
schen ausgehen, von seinen Motiven, seinem Uberdrul3, seiner Verzweif-
lung 4.

Andererseits hat Schopenhauer niemals gesagt, der Mensch habe
kein Recht auf den Selbstmord, wie etwa die christlichen Theologen,
die ihn tber Jahrhunderte zum Verbrechen haben stempeln wollen.
Ganz im Gegenteil verteidigt er mit allem Nachdruck das Recht eines
jeden auf seine eigene Person und sein Leben?’. Er hat lediglich auf
seine Vergeblichkeit hingewiesen und die Ansicht vertreten, dal3 der
Selbstmord der wirklichen Erlésung eine nur scheinbare unterschiebe.
Uberhaupt kann es kaum Schopenhauers Absicht gewesen sein, den
Selbstmérder von seiner Tat irgendwie abbringen zu wollen, wo wir
lesen:

«Meiner Meinung nach aber ist alle Philosophie immer theoretisch, indem
es ihr wesentlich ist, sich, was auch immer der Gegenstand der Untersu-
chung sei, stets rein betrachtend zu verhalten und zu forschen, nicht vor-
zuschreiben. Hingegen praktisch zu werden, den Charakter umzuschaffen,
sind alte Anspriiche, die sie, bei gereifter Einsicht, endlich aufgeben sollte. »

(W1, 319)

Es lieB3e sich hier noch die Frage aufwerfen, inwieweit dieses an den
Anfang des vierten Buches von «Die Welt als Wille und Vorstellung»
gestellte Bekenntnis zum Verzicht auf moralische Forderung mit dem
oftmals appellativen Charakter dieses Buches denn vereinbar sei.
Begniigen wir uns mit der Vermutung, dal3 dieser Charakter nicht
unwesentlich dazu beigetragen haben diirfte, Wirkungen — seien sie nun
beabsichtigt gewesen oder nicht — hervorzurufen 3.

3 Wolfgang HiLDESHEIMER: Marbot, eine Biographie; Frankfurt/M. 1984 (Suhr-
kamp Taschenbuch), 304 f.

35 PII, 325

¢ Fur wertvolle Anregungen danke ich Herrn PD Dr. R. Ferber recht herzlich.



	Der Selbstmord als Antwort auf das Leid bei Schopenhauer

