
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 35 (1988)

Heft: 3

Artikel: Der Selbstmord als Antwort auf das Leid bei Schopenhauer

Autor: Zentner, Marcel R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760807

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760807
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Marcel R. Zentner

Der Selbstmord als Antwort
auf das Leid bei Schopenhauer

Die Frage, ob das Leben lebenswert sei oder nicht, hat Camus als die

«Grundfrage» der Philosophie bezeichnet. Damit wertete er den Selbstmord

zum, wie er sagte, «einzigen wirklich ernsten philosophischen
Problem» auf1. Auch wenn man nicht so weit gehen will, bleibt die
Tatsache, daß heute die meisten Bemühungen um den Selbstmord kaum

von der Philosophie ausgehen, bemerkenswert. Das Hauptaugenmerk
der aktuellen Selbstmordforschung richtet sich vielmehr auf die
Untersuchung und Betonung individual-psychologischer sowie sozial-pathologischer

Faktoren2.
Ein philosophischer Ansatz, der das Suizidproblem auf dem Boden

einer tieferen metaphysischen und ethischen Betrachtungsweise reflek-

Schopenhauer wird nach der historisch-kritischen Ausgabe (Arthur Schopenhauer:
Sämtliche Werke. Hg. von Arthur Hübscher. 7 Bände. Wiesbaden 51972) zitiert, unter
Verwendung folgender Siglen :

I. WI Die Welt als Wille und Vorstellung Bd. I (Werke Bd. II)
WII Die Welt als Wille und Vorstellung Bd. II (Werke Bd. III)
PI Parerga und Paralipomena Bd. I (Werke Bd. V)
PII Parerga und Paralipomena Bd. II (Werke Bd. VI)

II. Arthur Schopenhauer: Der Handschriftliche Nachlaß. Hg. von Arthur Hübscher.
5 Bände. Frankfurt/M.: Verlag Waldemar Kramer 1966—1977 HN)
HN III Bd. III: Berliner Manuskripte 1818-1830.

III. Arthur Schopenhauer : Gesammelte Briefe. Hg. von Arthur Hübscher. Bonn : Ver¬
lag Bouvier Herbert Grundmann GBr.

1 Albert Camus: Le Mythe de Sisyphe, Gallimard, Paris 1942, 15.
2 Vgl. Suicide & Life-Threatening Behavior 13 (1983) 4, 313. - Vgl. u.a. Hefte von

Suicide & Life-Threatening Behavior der vergangenen zehn Jahre (1978—1988). Ferner
auch: H. Pohlmeier: Selbstmord und Selbstmordverhütung, München 1983.



434 Der Selbstmord als Antwort auf das Leid bei Schopenhauer

tiert, tritt dagegen in den Hintergrund. Gelegenheit 2u einer solchen
Reflexion bietet Schopenhauers Selbstmordauffassung, mit der wir uns

nun in den folgenden Seiten auseinandersetzen wollen.
Fährt man im Text, dem das einleitende Zitat entnommen ist, etwas

fort, so stößt man auf folgende Stelle: «Man zitiert oft Schopenhauer,
der an seiner gutgedeckten Tafel den Selbstmord pries und lacht über
ihn»3. Dieser Satz ist deshalb erwähnenswert, weil er ein Vorurteil
enthält, dem man nicht selten begegnet und das, so scheint es, selbst von
Camus geteilt wurde: Daß nämlich Schopenhauer als Konsequenz aus

seiner pessimistischen Weltsicht den Selbstmord gutgeheißen, ja

womöglich nahegelegt habe. Ein Grund für dieses Vorurteil mag darin
liegen, daß man Schopenhauers Philosophie gern in das Schlagwort des

Pessimismus komprimiert, welches über die eigentliche Komplexität
dieses «Pessimismus» hinwegtäuschen und zu falschen Ableitungen
Anlaß geben kann.

Eine Absicht dieses Beitrages ist es, zu zeigen, daß Schopenhauer
den Selbstmord in Wahrheit als eine vollkommen unbrauchbare
Antwort auf die Leiden der Welt betrachtete. Ja mehr noch: Für das Leid
hielt sich Schopenhauer vielmehr eine Antwort bereit, die er, wie wir
vor allem im zweiten Teil unserer Betrachtungen sehen werden, der
Idee des Selbstmordes geradezu entgegenstellte.

Die philosophische Frage, zu der die Tatsache des Leides
herausfordert, ist die nach seinen Ursachen und seinem Sinn. Im ersten Teil
unseres Aufsatzes wollen wir untersuchen, wo nach Schopenhauer die
Ursachen liegen. Zugleich werden wir den metaphysischen Aspekt seiner

Selbstmordauffassung verfolgen. Dieser erste Teil soll anhand der

folgenden fünf Schritte ausgeführt werden :

In einem ersten Schritt wollen wir untersuchen, woraus das Leid bei

Schopenhauer resultiert, und werden zur Feststellung gelangen, daß das

Leben unzertrennlich ist vom Leid.
In einem zweiten Schritt wird es uns um die Verwechslung vom Ding

an sich mit seiner Erscheinung gehen.
In einem dritten Schritt werden wir sehen, daß der Selbstmörder

nach Schopenhauer nur die Erscheinung aufhebt, nicht das eigentliche
Wesen, sprich den Willen, von dem gilt, daß er auch nach Verlust seiner

Erscheinung fortbesteht.

3 Albert Camus: Le Mythe de Sisyphe, Gallimard, Paris 1942, 20.



Der Selbstmord als Antwort auf das Leid bei Schopenhauer 435

In einem vierten Schritt werden wir Schopenhauers Gedanken, daß
dem Willen seine Erscheinung nicht fehlen könne, vorfinden.

In einem fünften Schritt endlich wird sich uns die Frage stellen,
inwiefern man innerhalb des Schopenhauer'schen Systems den Selbstmord

tatsächlich als «vergebliche und törichte Handlung»4 bezeichnen
kann.

Im zweiten Teil wird uns beschäftigen, welchen Sinn Schopenhauer
dem Leid gibt. Zugleich soll der ethische Aspekt seiner Selbstmordauffassung

in den Vordergrund rücken.

I

Die Frage nach den Wurzeln des Leides ist von großer Bedeutung,
denn nur eine allfällige Antwort auf diese Frage kann uns darüber
aufklären, wie eine Leidensbefreiung erfolgreich verwirklicht werden
kann. Eine Antwort auf diese Frage gibt uns Schopenhauers
Willensmetaphysik: Der Wille, Urgrund aller Erscheinungen, ist an sich
betrachtet erkenntnislos und nur ein blinder, unaufhaltsamer Drang.
Als solcher ist er nicht den Gestaltungen des Satzes vom Grunde
unterworfen, sondern räum- und zeitlos, unabhängig von unserer
Wahrnehmung bestehend und frei. Hingegen sind seine Objektivatio-
nen gerade umgekehrt räumlich und zeitlich, wahrnehmbar und
notwendig. In diesem Widerspruch entsteht Leiden, da dem Willen als

metaphysischem Prinzip in der kausal-grenzensetzenden Realität des

Lebens unmöglich entsprochen werden kann:

«Die Erscheinung der Bejahung des Willens zum Leben, d. h. das Leben, ist
ein Zustand beständiger Durchkreuzung der Willensakte, also endloser
Pein und Angst und der Schauplatz des Todes» (HN III, S. 350/
Nr. 225).

Dieser Wille ist im Menschen gleich in zweifacher Weise vorhanden

: Zum ersten als Ding an sich, zum zweiten als Erscheinung, und zwar
als Körper. In Anlehnung an Kant läßt sich sagen, daß ein entscheidender

Fehler, nicht nur im Hinblick auf den Selbstmord, sondern
zunächst einmal allgemein darin besteht, daß man Erscheinung und

4 WI, 331.



436 Der Selbstmord als Antwort auf das Leid bei Schopenhauer

Ding an sich durcheinanderbringt; daß man für ein Ding an sich hält,
was im Grunde eine durch unser Apperzeptionsvermögen bedingte
Erscheinung ist5. In diesen Zusammenhang gehört auch der Versuch,
mit dem Verstand als einem Teil der Erscheinungs- und Vorstellungswelt,

jenen Bereich des «an sich» zu erschließen, der sich jedoch
aufgrund seiner Transzendenz dem Verstand entzieht. Schopenhauer nun —

so ein Vorwurf, der immer wieder anzutreffen ist — habe diesen Fehler
selbst begangen, indem er das Ding an sich als Wille bezeichnet und es

darüber hinaus mit Prädikaten der Vorstellungswelt versehen habe.

Diesem Vorwurf hält Schopenhauer den Unterschied von Ding an sich

an sich und Ding an sich für uns entgegen :

« Dieses [Ding an sich] aber ist Ding an sich bloß relativ, d. h. in seinem

Verhältnis zur Erscheinung: - und diese ist Erscheinung bloß in ihrer
Relation zum Ding an sich. Was aber das Ding an sich außerhalb jener
Relation sei, habe ich nie gesagt, weil ich's nicht weiß: in derselben aber

ist's Wille zum Leben» (Briefe S. 291).

Darüber hinaus bemerkt Schopenhauer ganz allgemein, daß wir für
all unsere Erkenntnisse, so abstrakt sie auch sein mögen, der Grundlage
eines anschaulichen Schemas bedürfen. Ein solches aber hat stets Raum
und Zeit zur Form. Hingegen wirkliche Vorgänge im Ding an sich zu

beschreiben, führt er weiter aus, wäre transzendent. Er aber sei überall
immanent geblieben6. Eine Interpretation, die es in erster Linie nicht
auf Kritik, sondern auf Verständnis abgesehen hat, sollte an den
brieflichen Äußerungen Schopenhauers nicht vorbeigehen. Denn diese

tragen wesentlich zur Klärung und Behebung der besagten Schwäche bei.

Als besonders aufschlußreich erweist sich hier auch der «Handschriftliche

Nachlaß»7.

Im Fall des Selbstmordes nun offenbart sich ebenfalls eine
Verwechslung von Ding an sich und seiner Erscheinung und zwar darin,
daß der Selbstmörder, statt das Ding an sich — für Schopenhauer
bekanntlich der Wille — aufzuheben, lediglich dessen Erscheinung
zerstört. Der Wille als Ding an sich bleibt bestehen, der, außerhalb der

5 Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft. In: Philosophische Bibliothek 37a,

Meiner, Hamburg 1971, 71.
6 GBr, 217.
7 HN III, 36.



Der Selbstmord als Antwort auf das Leid bei Schopenhauer 437

Gestaltungen des Sat2es vom Grunde liegend, «unvergänglich» ist.

Schopenhauer versucht dies, beiläufig erwähnt, mit der Feststellung der
relativen Unbesorgtheit der Menschen dem Tode gegenüber empirisch
zu untermauern:

«Der Mensch allein trägt in abstrakten Begriffen die Gewißheit seines

Todes mit sich herum : diese kann ihn dennoch, was sehr seltsam ist, nur auf
einzelne Augenblicke, wo ein Anlaß sie der Phantasie vergegenwärtigt,
ängstigen. Gegen die mächtige Stimme der Natur vermag die Reflexion
wenig. Auch in ihm, wie im Tiere, das nicht denkt, waltet als dauernder
Zustand jene, aus dem innersten Bewußtsein, daß er die Natur, die Welt
selbst ist, entspringende Sicherheit vor, vermöge welcher keinen Menschen
der Gedanke des gewissen und nie fernen Todes merklich beunruhigt,
sondern jeder dahinlebt, als müsse er ewig leben ; was so weit geht, daß sich

sagen ließe, keiner habe eine eigentlich lebendige Überzeugung von der
Gewißheit seines Todes, da sonst zwischen seiner Stimmung und der des

verurteilten Verbrechers kein so großer Unterschied sein könnte...»
(WI, 332).

Immer wieder bemüht sich Schopenhauer, die Anfangs- und
Endlosigkeit des den Erscheinungen zugrunde liegenden Willens plausibel
zu machen. Das fällt nicht zuletzt dort auf, wo er dem Prinzip zufolge,
daß weder aus Nichts etwas hervorgehen, noch Vorhandenes zu Nichts
werden könne, auch an den «gesunden Menschenverstand» appelliert8.

Was im Tode (und damit auch im Selbstmord) unterzugehen
scheint, ist also nicht der Wille, sondern nur die Erscheinung samt
Bewußtsein und Individualität, welche allein ihr eigen sind. Nach
Schopenhauer sind Bewußtsein und Individualität nicht identisch mit
dem, was sie hervorgebracht hat. So lesen wir, daß im Tode wohl das

Bewußtsein untergehe, «hingegen keineswegs Das, was bis dahin
dasselbe hervorgebracht hatte» (PII, 290).

Schopenhauer spricht dem Ich mit seiner Vorstellungswelt kaum
mehr Realität zu als einem Traum oder Trugbild. Dieses Trugbild
(Erscheinungswelt) steht allerdings insofern in Verbindung mit dem absolut

Realen (Wille), als es ja gerade von diesem aufgeworfen wird9.

8 WII, 544 oder HN III, 436.
9 WII, 582.



438 Der Selbstmord als Antwort auf das Leid bei Schopenhauer

Nachdem wir gesehen haben, daß dem Willen nie Befriedigung
zuteil werden kann, da er, bildlich gesprochen, ständig an die Wände
der Kausalität prallt, was das Leben durchwegs leidvoll macht, drängt
sich freilich die Frage auf, weshalb und wie der Wille über den Selbstmord

hinaus noch Leid bewirken sollte, also nachdem durch den Suizid
seine Objektivation abgestreift wurde. Die Antwort, die Schopenhauer
uns darauf gibt, ist, daß «dem Willen zum Leben das Leben gewiß ist»,
daß dem «Willen seine Erscheinung nie fehlen kann»10. Das ist ganz
entscheidend und wird im folgenden klarer werden, denn es bedeutet,
daß der Wille, eben gerade von seiner raum-zeitlichen Objektivation
erlöst, aufs neue an die Erscheinungswelt gekettet wird: die erhoffte

Erlösung bleibt aus :

«Hingegen auch umgekehrt: wen die Lasten des Lebens drücken, wer zwar
wohl das Leben möchte, aber die Qualen desselben verabscheut, und
besonders das harte Los, das gerade ihm zugefallen ist, nicht länger tragen
mag: ein solcher hat nicht vom Tode Befreiung zu hoffen und kann sich
nicht durch Selbstmord retten; nur mit falschem Scheine lockt ihn der
finstre Orkus als Hafen der Ruhe. Die Erde wälzt sich vom Tage in die
Nacht ; das Individuum stirbt : aber die Sonne brennt ohne Unterlaß ewigen
Mittag» (WI, 331).

Doch hier stellt sich freilich ein bereits von D. Birnbacher
aufgegriffenes Problem11. Denn der unsterbliche Keim, von dem das alte
Individuum schied, bringt ein neues, allenfalls anderes Individuum
hervor; das Vorangegangene sollte demnach nichts mehr zu befürchten
haben. An einer Stelle heißt es:

«Das Sterbende [Individuum] geht unter: aber ein Keim bleibt übrig, aus

welchem ein neues Wesen hervorgeht, welches jetzt ins Daseyn tritt, ohne

zu wissen woher es kommt und weshalb es gerade ein solches ist, wie es ist»

(PII, 293).

Das Wort Wesen hat hier eindeutig die Bedeutung von Individuum.
An einer anderen Stelle lesen wir jedoch :

«Jedes neugeborene Wesen tritt zwar frisch und freudig in das neue Daseyn
und genießt es als ein geschenktes : aber es gibt und kann nichts Geschenk-

10 WI, 331, 471, 472.
11 D. Birnbacher, Schopenhauer und das ethische Problem des Selbstmordes. In : 66.

Schopenhauer-Jahrbuch 1985, 125.



Der Selbstmord als Antwort auf das Leid bei Schopenhauer 439

tes geben. Sein frisches Daseyn ist bezahlt durch das Alter und den Tod
eines abgelebten, welches untergegangen ist, aber den unzerstörbaren Keim
enthielt, aus dem dieses neue entstanden ist: sie sind ein Wesen. Die Brücke
zwischen beiden nachzuweisen, wäre freilich die Lösung eines großen
Räthsels» (WII, 577).

Zu Beginn des Abschnitts tritt uns wiederum das Wort Wesen in der

uns bekannten Bedeutung von Individuum entgegen. Doch die Bedeutung

von Wesen nach dem zweiten Doppelpunkt kann nicht mehr die

von Individuum sein. Man sollte freilich denken, daß hier vielmehr
Wille gemeint ist. Doch weshalb hat Schopenhauer nicht Wille
geschrieben, wo er dazu noch wenige Zeilen vorher dasselbe Wort in
vollkommen anderer Bedeutung verwendet hat, nämlich in der von
Individuum; also in einer, in diesem brenzligen Zusammenhang,
entscheidend anderen Bedeutung? Es scheint, daß Schopenhauer nach

besagtem Doppelpunkt mit ein Wesen so etwas wie ein und derselbe qua
Ding an sich, qua Wille gemeint haben könnte. An diesen Gegenstand
knüpft eine Frage, die sich Schopenhauer unter anderem in einem Brief
an Julius Frauenstädt gestellt hat, nämlich die:

«... <wie tief im Ding an sich die Wurzeln der Individualität gehn>, ein
Problem, das ich aufgeworfen, aber als transzendent und daher unlösbar

liegen gelassen habe» (Briefe, 292).

Im folgenden Passus werden wir etwas aufgeklärt, wo es heißt:

«... daß die Individualität nicht allein auf demprincipio individuationis beruht
und daher nicht durch und durch bloße Erscheinung ist ; sondern daß sie im
Ding an sich, im Willen des Einzelnen, wurzelt: denn sein Charakter selbst

ist individuell» (PII, 242).

Freilich, dies widerspricht der Feststellung Schopenhauers, daß die
Individualität allein der Erscheinung eigen sei und demzufolge auch

mit ihr untergehe. Und doch: Die Mißverständlichkeit des Wortes
Wesen, die Frage nach den Wurzeln der Individualität im Willen und die
teilweise Lokalisierung derselben im Willen führen zur Annahme, daß

Schopenhauer, als er den Selbstmord als vergebliche und törichte Handlung

bezeichnete, wenn auch mehr oder weniger stillschweigend, ein
individuelles Residuum im Willen voraussetzte. Denn sonst ist nicht
einzusehen, weshalb das Argument, daß dem Willen seine Erscheinung
nicht fehlen könne, uns den Selbstmord als vergeblich erscheinen lassen

sollte, wenn ja aufder anderen Seite zugleich gilt, daß die raum-zeitliche



440 Der Selbstmord als Antwort auf das Leid bei Schopenhauer

Fortdauer von einem anderen, neuen Individuum getragen werden
muß. Daß, mit anderen Worten, der Wille wohl bestehen bleibt, aber

nicht mehr für das freiwillig untergegangene Individuum12. Die Umset-

zung intuitiver Einsicht in rationales Denken scheint hier, wie auch

andernorts bei Schopenhauer, Quelle der besagten Widersprüche gewesen

zu sein. Freilich reicht das aufgeworfene Problem ins Transzendente,

und es bleibt zu sagen, daß von einer Erlösung in der Art, wie
Schopenhauer sie in der Verneinung des Willens zum Leben sah, hier
tatsächlich nicht die Rede sein kann, doch dazu erst später.

Nahe liegt in diesem Zusammenhang zweifellos der Reinkarna-
tionsgedanke. Es sei deshalb, bevor wir zum zweiten Teil unserer
Betrachtungen übergehen wollen, ein ganz kurzer Hinweis auf die

Stellung Schopenhauers zur Reinkarnation erlaubt.
Im Kapitel «Über den Tod und sein Verhältnis zur Unzerstörbarkeit

unseres Wesens» (WII) sind Schopenhauers Ausführungen zur Met-
empsychose zu finden. Sie sind von Wohlgesinntheit, ja Dankbarkeit
dem Thema gegenüber geprägt. So schreibt er beispielsweise: «Diesem
Allen zufolge stellt der Glaube an Metempsychose sich dar als die
natürliche Überzeugung des Menschen, sobald er, unbefangen, irgend
nachdenkt» (WII, 579). Und weiter: «Auch habe ich bemerkt, daß er
(der Reinkarnationsgedanke) Jedem, der zum ersten Mal davon hört,
sogleich einleuchtet» (WII, 580). Hervorzuheben sind auch die Stellen,

wo Schopenhauer die Palingenesie von der «gewöhnlichen»
Seelenwanderung abhebt13. Im «Handschriftlichen Nachlaß» stoßen wir auf
die folgende eigenartige Eintragung:

«Spinoza starb den 21. Februar 1677: ich bin geboren den 22. Februar 1788,
— also genau 111 Jahr, d.h. 100Jahr + 1/10 davon + 1/10 hievon nach
seinem Tode: oder: man setze Eins zu jeder Zahl seines Todes-Tages
(soweit es in diesem Jahrtausend möglich ist) so hat man meinen Geburtstag.
It's very odd. — Pythagoras würde sagen — » (HNIII, 241).

Schopenhauer muß hier, wenn auch halb im Scherz, die Möglichkeit
erwogen haben, die Wiedergeburt Spinozas zu sein, denn der Hinweis
aufPythagoras läßt sich in diesem Kontext unschwer als ein Hinweis auf
dessen Wiedergeburtslehre interpretieren.

12 Auch die Verschiedenheit der Charaktere und Lebewesen bei der von Schopenhauer

postulierten metaphysischen Einheit und Identität des Willens würde für einen
solchen individuellen «Bodensatz» im Willen sprechen.

13 WI, 421 ; PII, 293.



Der Selbstmord als Antwort auf das Leid bei Schopenhauer 441

II

Der Selbstmord, sagt Schopenhauer, richtet sich nicht gegen das

Leben schlechthin, sondern lediglich gegen dessen Umstände. Die
Beschaffenheit derselben und der entsprechenden Individualität werden

letztlich darüber entscheiden, ob es zum Selbstmord kommt oder
nicht :

«Der Selbstmörder will das Leben und ist bloß mit den Bedingungen
unzufrieden, unter denen es ihm geworden. Daher gibt er keineswegs den
Willen zum Leben auf, sondern bloß das Leben, indem er die einzelne

Erscheinung zerstört. Er will das Leben, will des Leibes ungehindertes
Daseyn und Bejahung; aber die Verflechtung der Umstände läßt diese nicht
zu, und ihm entsteht großes Leiden.» (WI, 417)

Hingegen besteht für Schopenhauer das eigentliche Wesen der
Verneinung des Willens zum Leben darin, daß man^ar kein Leben mehr
will, auch nicht das glücklichste der Welt: «Denn die Verneinung hat
ihr Wesen nicht darin, daß man die Leiden, sondern daß man die
Genüsse des Lebens verabscheut.» (WI, 417) Derjenige, der sich zur
Verneinung des Willens entschieden hat, sieht ein, daß der Genuß den

Lebenswillen aktiviert. Lebenswille bedeutet aber, wie wir schon sahen,
automatisch Leid. Damit ist der Genuß als indirekte Quelle des Leides
entlarvt und wird vom wirklich Lebensverneinenden geflissentlich
gemieden. Dagegen verabscheut der Selbstmörder bloß die Leiden,
Lasten und Qualen des Daseins und würde, gesetzt den Fall, er hätte die
Wahl, ein glückliches Leben sicherlich nehmen.

Das Sterbenwollen im Rahmen einer gewalttätigen Selbstvernichtung
kann nach Schopenhauer nicht zur Erlösung führen, sondern allein das

verneinende Weiterleben, und zwar bis sich jene Einsicht in das Wesen der
Welt einstellt, die, eine endgültige Mortifikation und Resignation des

Willens nach sich ziehend, allein zur Erlösung führen kann. Wir werden
diesen Punkt später noch zu vertiefen haben.

Das heute unzweifelhaft aktuelle Spannungsfeld von Selbstverwirklichung

und Selbstzerstörung findet in der Selbstmordauffassung
Schopenhauers eine Analogie: Denn ihr zufolge will der Selbstmörder ja

durchaus leben, dennoch aber zerstört er seinen Leib. Dieses Paradox

von Selbsterhaltungstrieb und krassester Selbstschädigung entlarvt
Schopenhauer nicht nur als ein scheinbares Paradox, indem er sagt:



442 Der Selbstmord als Antwort auf das Leid bei Schopenhauer

Selbstmord und Wille zum Leben widersprechen sich eigentlich nicht,
da man durch den Suizid auf den «bloßen» Willen zurückgeworfen
wird ; er geht noch weiter : Der Selbstmord, sagt er, sei sogar ein «

Phänomen starker Bejahung des Willens.» (WI, 471)
Versuchen wir im folgenden zu erörtern, weshalb. Ein Wille, der

durch einen Willensakt seine eigene Sichtbarwerdung abwirft, sagt
Schopenhauer, bejaht sich selbst : Da ihm allein als Erscheinendem jene
Erkenntnis hätte zuteil werden können, die ihm eine Wendung zum
Nichtwollen und damit in Richtung Erlösung gegeben hätte. Der
Selbstmörder jedoch nimmt sich diese Chance, indem er, wie schon

gesagt, die allein Erlösung gewährende Erscheinung vernichtet und

zwar:

«... eher als das Leiden den Willen breche. Eben weil der Selbstmörder
nicht aufhören kann zu wollen, hört er auf zu leben, und der Wille bejaht
sich hier eben durch die Aufhebung seiner Erscheinung, weil er sich anders

nicht mehr bejahen kann. » (WI, 472)

In der Verneinung des Willens sieht Schopenhauer die einzige
Freiheit, die der sonst streng determinierten Erscheinung zuteil werden
kann, eben weil durch den Verneinungsakt das der Erscheinung
zugrunde Liegende aufgehoben wird. In Anlehnung an Matthias Claudius

bezeichnet Schopenhauer deshalb diese Wendung zum Nichtwollen

als die «transzendentale Veränderung»14. Vermöge des einsichtig
machenden Leides entsteht sie und führt den Menschen aus einer zu
endlosem Leid bestimmten Natur heraus in ein Nichts, von dem
Schopenhauer allerdings sagt, daß es ein relatives, weil von uns aus gesehenes

sei:

« Wir bekennen es vielmehr frei : was nach gänzlicher Aufhebung des Willens

übrig bleibt, ist für alle die, welche des Willens noch voll sind,
allerdings Nichts. Aber auch umgekehrt ist denen, in welchen der Wille sich

gewendet und verneint hat, diese so sehr reale Welt mit all ihren Sonnen
und Milchstraßen — Nichts. » (WI, 487)

Aber eben, und dies ist der springende Punkt : nur im und während
des Lebens kann dem Menschen die erlösende Erkenntnis zuteil werden.

Die Möglichkeit zur Selbsterkenntnis des Willens ist nun einmal ein

Vorzug, den die Lebenden den Toten gegenüber haben. Aus diesem

14 WI, 471.



Der Selbstmord als Antwort auf das Leid bei Schopenhauer 443

Grund ist — erstaunlich genug — nach Schopenhauer das Leben auf jeden
Fall zu fördern ; es muß sich frei entfalten können und darf keinesfalls

gewalttätig und ohne tiefere Erkenntnis zurückgedrängt oder gar
zerstört werden. Der folgende Passus hebt diesen Gedanken mit allem
Nachdruck hervor:

«Daher ist der einzige Weg des Heils dieser, daß der Wille ungehindert
erscheine, um in dieser Erscheinung sein eigenes Wesen erkennen zu können.

Nur in Folge dieser Erkenntnis kann der Wille sich selbst aufheben
und damit auch das Leiden, welches von seiner Erscheinung unzertrennlich
ist, endigen : Nicht aber ist dies durch physische Gewalt, wie Zerstörung des

Keims, oder Tötung des Neugeborenen oder Selbstmord möglich. Die
Natur führt eben den Willen zum Lichte, weil er nur am Lichte seine

Erlösung finden kann. Daher sind die Zwecke der Natur auf alle Weise zu

befördern, sobald der Wille, der ihr innerstes Wesen ist, sich entschieden
hat. » (WI, 474)

Es ist das nur in der Erscheinungswelt, im Leben zum Ausdruck
kommende Leid, das, mit der Einsicht, die es bewirken kann, allein
imstande ist, den Lebenswillen abzutöten und damit zum Heil zu führen.

Schopenhauer spricht davon, « daß gerade Schmerz und Trübsal auf
den wahren Zweck des Lebens, die Abwendung des Willens von
demselben, hinarbeiten»15. Dieses Hinarbeiten drückt eindeutig eine dem
Leid innewohnende Finalität aus, die sich formelhaft etwa wie folgt
verdeutlichen ließe:12 3 4Leben »-Leid »-Erkenntnis »-Verneinung »-Heil

Der Selbstmörder scheitert offenbar an Schritt zwei, denn für ihn ist
das Leid nur hemmend; seine Erlösungsträchtigkeit ist noch ganz
umnebelt von der Gewalt des Wollens, der er unterliegt. Könnte man
ihn jedoch etwas länger hinhalten, und würde er dem Leid weiteren
Zutritt gewähren, so dürfte «aus der läuternden Flamme des Leides»
bald der «Silberblick der Verneinung»16 hervortreten, und seine
verzweifelte Ablehnung gegen das Leid würde in eine willige Hingabe
umschlagen, in der Gewißheit, der Befreiung entgegenzuschreiten17.
Der Sinn des Leides besteht für Schopenhauer demnach in seiner
Funktion als Wegbereiter der Erkenntnis und damit der Erlösung.

" Vgl. das Kapitel: «Die Heilsordnung» (WII, 729—736).
16 WI, 464.
17 Vgl. WI, 473.



444 Der Selbstmord als Antwort auf das Leid bei Schopenhauer

Diese Erkenntnis besteht nun in der Durchschauung dessen, was

Schopenhauer in Anlehnung an die Scholastik dasprincipium individua-
tionis genannt hat. Diesen Begriff deutet Schopenhauer allerdings
dahingehend um, daß für ihn das principium individuations Raum und
Zeit bedeutet, welche die Bedingung der Erscheinung der Vielheit
darstellen. Die Durchschauung dieses Prinzips führt zur Einsicht, daß

der Mannigfaltigkeit der Erscheinungen eine Identität (Wille)
innewohnt. Schopenhauer meint nun, daß die Einsicht in diese Identität
eine Identifikation mit dem Schicksal der Menschheit überhaupt zur
Folge hat. Dieses ist aber ein hartes Schicksal und kann auch nicht mehr

lange gewollt werden. Deshalb wirkt die Erkenntnis als Quietiv auf den

Willen zurück und leitet die Verneinung des Willens ein18.

Die Vorzüge dieser Verneinung erschöpfen sich jedoch nicht in der

Erlösung und Befreiung vom Leid, die sie verheißt : Schopenhauer sieht
in ihr überdies auch das «höchste moralische Ziel»19. Er tut dies
deshalb, weil sie, wie wir eben gesehen haben, die Identifikation mit dem
Schicksal anderer impliziert. Aus dieser Identifikation heraus werden
Tugenden wie Gerechtigkeit, Menschenliebe und Mitleid je nach Grad
der Verneinung erst einmal ephemer, in der endgültigen Abkehr des

Willens zum Leben dann bleibend möglich20. Der Selbstmord steht dem

entgegen. Dieser ethische Grund, der allerdings « mit dem Senkblei der

gewöhnlichen Ethik » nicht zu erreichen ist21, kann nach Schopenhauer
allein dazu berechtigen, im Selbstmord etwas Unrechtes zu sehen. Alle
anderen Gründe lehnt er entschieden ab. Zu ihnen gehören vor allem
die Scheingründe der Theologen22, die gar nicht auf der Bibel fußen
können, da der Suizid weder im Neuen noch im Alten Testament
verurteilt wird, ja im Gegenteil, Selbstmorde darin durchaus vorkommen.

(Vgl. 1 Sam 31 ; Matth 27,5)
Es scheint mir nicht überflüssig, noch einige wenige Worte über die

Art jener Erkenntnis zu verlieren, von der eben so oft die Rede war.
Man mag aus dem Begriff der Erkenntnis eine Tönung heraushören, die
ins Abstrakte, Intellektuelle spielt. Bei der Erkenntnis, die zur Verneinung

des Willens anhält (und allein von dieser war vorhin die Rede),

18 Vgl. WII, 696.

" PII, 328.
20 Vgl. WII, 700.
21 PII, 329.
22 Vgl. PII, 325.



Der Selbstmord als Antwort auf das Leid bei Schopenhauer 445

soll es hingegen um eine « innere, unmittelbare und intuitive » gehen23.

Allein eine solche kann nach Schopenhauer eine Veränderung des

Lebens herbeiführen, niemals die « abstrakte », philosophische in einem
rationalen Sinn. Diese betrifft als eine dem Satz vom Grunde nachgehende

den Menschen nur äußerlich, als Erscheinung. Sie dringt nicht in
den Kern seines Wesens vor und bleibt daher, sowohl in bezug auf die

Willensverneinung und Erlösung als auch moralisch wirkungslos. Für
Schopenhauer kann diese Wirkung nur dem «intuitiven» Innewerden
der metaphysischen Einheit alles Lebenden entspringen. Während der

Philosoph bestrebt sein soll, «das ganze Wesen der Welt abstrakt,
allgemein und deutlich in Begriffen zu wiederholen, und es so als reflektiertes

Abbild in bleibenden und stets bereit liegenden Begriffen der
Vernunft niederzulegen »24, erkennt der sich Befreiende « intuitiv » und

spricht diese Erkenntnis unmittelbar durch seine Tat aus. So läßt sich

sagen, daß, obwohl bei Schopenhauer die Erkenntnis angesichts des

Willens nur wenig vermag25, im Fall der «intuitiven» Erkenntnis eine
Ausnahme vorzuliegen scheint.

Diese metaphysische Art von Erkenntnis mag uns an das Sokrates-

Paradox «Tugend ist Wissen» erinnern26. Die sokratische Auffassung
geht bekanntlich dahin, daß das Wissen um eine Tugend das Tun
impliziert. Eine partielle Übereinstimmung zu dieser Auffassung Finden

wir bei Schopenhauers « intuitiver» Erkenntnis, insofern auch diese das

Tun nach sich zieht. Allerdings ist sie im Unterschied zu Sokrates nicht
lehrbar. Sie geht eben nicht wie bei Sokrates aus theoretischem Wissen,
sondern aus jener metaphysisch-transrationalen Erkenntnisweise hervor,

die dem Menschen vielmehr allein dadurch zuteil werden kann,
was Schopenhauer in Anlehnung an ein christliches Dogma die «

Gnadenwirkung» nennt27. Er bringt damit zum Ausdruck, daß diese

Erkenntnis außerhalb unserer Macht steht. Eben weil sie nicht abstrakt

ist, sagt Schopenhauer, läßt sie sich auch nicht mitteilen oder erarbeiten

; sie ist weder « anzuräsonniren » noch « wegzuräsonniren », sondern
muß «Jedem unmittelbar selbst aujgehn »28. Demnach hat der Mensch sich

23 WI, 452.
24 WI, 453.
25 Vgl. WI, 437, sowie das Kapitel : « Vom Primat des Willens im Selbstbewußtseyn »

(WII, 224-277).
26 Vgl. Aristoteles: Eudemische Ethik A5. 1216 B4—11.
27 WI, 477 f.
28 Arthur Schopenhauer: Metaphysik der Sitten, Piper, München 1985, 211.



446 Der Selbstmord als Antwort auf das Leid bei Schopenhauer

damit zu bescheiden, daß ihm das eigentlich Entscheidende im Leben
allein aufgrund einer «Gnadenwirkung» zuteil werden kann, daß es

ihm gleichsam «von Außen angeflogen» kommen muß29.

Das oben aufgestellte Schrittschema mag ferner suggerieren, daß

sich diese Erkenntnis an einem bestimmten Zeitpunkt erhebt. Vielmehr
wird sich jedoch diese aus dem Leidensprozeß langsam ergeben, und
dann auch jene entscheidende Veränderung von einer abweisenden zu
einer hingabevollen Haltung dem Leid gegenüber bewirken :

«Indessen dürfen wir doch nicht meinen, daß, nachdem durch die zum
Quietiv gewordene Erkenntnis, die Verneinung des Willens zum Leben
einmal eingetreten ist, sie nun nicht mehr wanke, und man auf ihr rasten

könne, wie auf einem erworbenen Eigentum. Vielmehr muß sie durch

steten Kampf immer aufs neue errungen werden. » (WI, 462)

Fassen wir also zusammen : Einerseits leidet der Mensch kraft des

Willens, der seinem Leben zugrunde liegt; andererseits hegt in diesem

Leid ebenso der Schlüssel zur Befreiung aus dem Teufelskreis der Natur
verborgen, «weil alles Leiden, indem es eine Mortifikation und
Aufforderung zur Resignation ist, der Möglichkeit nach, eine heiligende
Kraft hat»30, weil es, wie wir oben gesehen haben, auf Abtötung des

Willens und damit auf Erlösung hinarbeitet. Nimmt man das Leid an,
wird es bis zur Abtötung des Willens durchgelitten, führt es zur
Erlösung31, weisen wir es im Selbstmord von uns, so weisen wir zugleich die

einzige Erlösungsmöglichkeit von uns und bleiben an der leidvollen
Erscheinungswelt hängen. So entscheidet sich in der Stunde des Todes,
«ob der Mensch in den Schoß der Natur zurückfällt, oder aber diesem

nicht mehr angehört, sondern — : für diesen Gegensatz fehlt uns Bild,
Begriff und Wort, eben weil diese sämtlich aus der Objektivation des

Willens genommen sind, daher dieser angehören, folglich das absolute

Gegenteil desselben auf keine Weise ausdrücken können, welches demnach

für uns als eine bloße Negation stehen bleibt. » (WII, 699)

29 Ebd. 262.
30 WI, 468.
31 Friedrich Nietzsche faßt diesen Punkt der Philosophie Schopenhauers in seinem

Stück aus den «Unzeitgemäßen Betrachtungen»: «Schopenhauer als Erzieher» (Monti-
nari 1972, 367) wie folgt zusammen: «Der Schopenhauerische Mensch nimmt das freiwillige
Leiden der Wahrhaftigkeit auf sich, und dieses Leiden dient ihm, seinen Eigenwillen zu

ertödten und jene völlige Umwälzung und Umkehrung seines Wesens vorzubereiten, zu
der zu führen der eigentliche Sinn des Lebens ist. »



Der Selbstmord als Antwort auf das Leid bei Schopenhauer 447

Als vom Selbstmord «gänzlich verschieden» beschreibt Schopenhauer

den aus dem höchsten Grad der Askese gewählten Hungertod32.
Doch wo liegt hier die Grenze? Was ist bloß Aufhebung der Erscheinung,

was bereits Aufhebung des Willens? Immerhin muß man in
Rechnung stellen, daß sich ein ausgesprochener Wille zur Selbstzerstörung

— bewußt oder unbewußt — den Mantel der Askese umwerfen
kann. Schopenhauer würde uns hier wohl zur Antwort geben, daß die
Grenze zwischen Aufhebung der Erscheinung und Aufhebung des Willens

als Betrachter kaum abzustecken sei. Denn beantworten könnte uns
wohl nur derjenige die Frage, der den dornigen Läuterungsprozeß der
Willensmortifikation hinter sich gelassen hat und allenfalls jene «gänzliche

Meeresstille des Gemüts»33 erfährt, die eine Zuordnung zum
Zustand der Verneinung tatsächlich zulassen würde. Schopenhauer gibt
in diesem Zusammenhang allerdings zu :

« Zwischen diesem aus dem Extrem der Askese und dem gewöhnlichen aus

Verzweiflung entspringenden freiwilligen Tode mag es mancherlei
Zwischenstufen und Mischungen geben, welches zwar schwer zu erklären ist ;

aber das menschliche Gemüt hat Tiefen, Dunkelheiten und Verwicklungen,

welche aufzuhellen und zu entfalten, von der äußersten Schwierigkeit
ist. » (WI, 476)

Die Nüchternheit, mit der Schopenhauer das Selbstmordthema
abhandelt, mag für manchen etwas anstößig sein, da der Suizid ja ganz
offenkundig einem Zustand entspringt, in dem nur schon jeder
Denkversuch an der Gewalt des Leides zerschellen muß. Insofern verstehen
wir Marbot, wenn er im gleichnamigen Roman von Wolfgang Hildesheimer

schreibt:

« Schopenhauer meint zwar, der Suizid sei nicht die Antwort auf die Zumutung

des Lebens, vielmehr sollten wir aktiv verneinend weiterleben. Doch

er vergißt, daß das <philosophische Leben> ein anderes ist als das gelebte
Leben — vielleicht vergißt er es auch nicht, aber er will es nicht wahrhaben.
Man darf den Suizid nicht als Ausdruck einer Haltung zur Welt betrachten
und nicht als Flucht ins Nichtsein, sondern als Verweigerung dessen, was
die grausame Natur mit uns treibt oder vorhat. Gewiß löst der Freitod kein
philosophisches Problem, aber als solche Lösung ist er von niemandem

jemals verübt worden Schopenhauer behandelt dieses Thema zu dog-

32 WI, 474.
33 WI, 486.



448 Der Selbstmord als Antwort auf das Leid bei Schopenhauer

matisch, er berücksichtigt die Seele nicht. Man muß vom einzelnen
Menschen ausgehen, von seinen Motiven, seinem Überdruß, seiner Verzweiflung34.

Andererseits hat Schopenhauer niemals gesagt, der Mensch habe

kein Recht auf den Selbstmord, wie etwa die christlichen Theologen,
die ihn über Jahrhunderte zum Verbrechen haben stempeln wollen.
Ganz im Gegenteil verteidigt er mit allem Nachdruck das Recht eines

jeden auf seine eigene Person und sein Leben35. Er hat lediglich auf
seine Vergeblichkeit hingewiesen und die Ansicht vertreten, daß der
Selbstmord der wirklichen Erlösung eine nur scheinbare unterschiebe.

Uberhaupt kann es kaum Schopenhauers Absicht gewesen sein, den
Selbstmörder von seiner Tat irgendwie abbringen zu wollen, wo wir
lesen :

« Meiner Meinung nach aber ist alle Philosophie immer theoretisch, indem
es ihr wesentlich ist, sich, was auch immer der Gegenstand der Untersuchung

sei, stets rein betrachtend zu verhalten und zu forschen, nicht
vorzuschreiben. Hingegen praktisch zu werden, den Charakter umzuschaffen,
sind alte Ansprüche, die sie, bei gereifter Einsicht, endlich aufgeben sollte. »

(WI, 319)

Es ließe sich hier noch die Frage aufwerfen, inwieweit dieses an den

Anfang des vierten Buches von «Die Welt als Wille und Vorstellung»
gestellte Bekenntnis zum Verzicht auf moralische Forderung mit dem
oftmals appellativen Charakter dieses Buches denn vereinbar sei.

Begnügen wir uns mit der Vermutung, daß dieser Charakter nicht
unwesentlich dazu beigetragen haben dürfte, Wirkungen — seien sie nun
beabsichtigt gewesen oder nicht - hervorzurufen36.

34 Wolfgang Hildesheimer: Marbot, eine Biographie; Frankfurt/M. 1984 (Suhr-
kamp Taschenbuch), 304 f.

33 PII, 325.
36 Für wertvolle Anregungen danke ich Herrn PD Dr. R. Ferber recht herzlich.


	Der Selbstmord als Antwort auf das Leid bei Schopenhauer

