
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 35 (1988)

Heft: 3

Artikel: Der unfreie Tod : Kant und die ethische Dimension des Suizids

Autor: Römpp, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760806

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760806
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Georg Römpp

Der unfreie Tod

Kant und die ethische Dimension des Suizids

In der Beurteilung des Sui2ids war in der abendländischen Welt
lange Zeit die religiös-ethische Dimension dominierend. Erst in den
letzten Jahrzehnten wird die moralische Haltung durch den Versuch
eines psychologisch-psychiatrischen Verständnisses ergänzt und ersetzt.
Daneben breiten sich gedankliche Strömungen aus, die den bewußten
Abbruch des eigenen Lebens als legitime Möglichkeit betrachten,
zumindest unter der Bedingung unabwendbarer schwerer Beeinträchtigungen

der Qualität des Lebens die Freiheit des Individuums in einem
letzten Akt zu verwirklichen. Beide Betrachtungsweisen sprechen dem

philosophisch-ethischen Diskurs die Kompetenz ab, zu diesem Thema
mit begründeten Aussagen beitragen zu können, indem sie zum einen
auf psychogene Motivstrukturen verweisen und zum anderen die
unantastbare Privatheit des Individuums zur Geltung bringen.

Nun setzt sich das Subjekt mit einer suizidären Handlung jedoch in
ein solch ausgezeichnetes Verhältnis zu sich selbst, daß es damit nolens

volens ethische Fragen von größter Tragweite entschieden hat. Auch

wenn es selbst diese Dimension nicht gelten lassen will, so hat es durch
seine Tat doch sehr bestimmt geurteilt, was es heißt, ein gutes Leben zu
führen und wie in existentiell tangierenden Situationen das richtige Tun
und Lassen zu gestalten sei. Dem könnte der Verteidiger des Suizids

zunächst entgegensetzen, ein solcher Entschluß beträfe nur die private
Sphäre einer Person und erhebe darüberhinaus keinerlei Ansprüche auf

Geltung. Diese Position dementiert sich aber unmittelbar, wenn sie in
irgendeiner und sei es auch rudimentären Form von Öffentlichkeit



416 Der unfreie Tod

eingenommen wird. Es scheint uns darüberhinaus jedoch fraglich, ob
sie auch nur in Soliloquien konsistent vertreten werden kann. Solange
ein selbstbewußtes Leben in einer ihm ausweglos erscheinenden Lage
sich Gründe und Gegengründe vorlegt, denen es Bedeutung für seinen
Entschluß zubilligen will — und sei es nur, um dunkel oder unbewußt
drängende Motive ganz anderer Herkunft zu stützen oder zu bekämpfen

-, solange erhebt es Ansprüche auf Allgemeinheit für sein Raisonnement

und verpflichtet darin alle vernünftigen Wesen auf die Prämissen
seiner Schlüsse. Deshalb kann es die ethischen Implikationen seiner

Handlung auch dann nicht widerrufen, wenn es sie nur als seine solip-
sistische Entscheidung anerkannt zu sehen wünscht.

Daraus gewinnt die philosophische Ethik die Berechtigung, sich mit
ihren argumentativ-begründenden Mitteln dem Thema des Suizids zu
nähern. Will sie dies jedoch mit Anspruch auf Gehör tun, so wird sie in
diesem Unternehmen nicht hinter die Moralitätskritik zurückfallen
dürfen, mit deren Hilfe Psychologie, Psychiatrie und Soziologie sich als

kompetentere Disziplinen auf diesem Gebiet ausgewiesen haben1.
Damit scheiden dogmatisch-versichernde Positionen ebenso aus wie
axiomatisch-deduzierende Gedankengänge, die ethische Urteile aus

unbezweifelbaren Grundbeständen unseres Wissens ableiten zu können
beanspruchen. Wir formulieren die Aufgabe einer Ethik des Suizids, zu
der wir im folgenden mit wenigem beizutragen versuchen, deshalb weit
bescheidener : wir würden es bereits als eine Rehabilitierung der
Moralphilosophie auf diesem Gebiet ansehen, wenn es ihr gelänge,
Zusammenhänge zu verdeutlichen, die eine genuin ethische Dimension des

Suizids plausibel beglaubigen.

I

Daß wir in der Absicht einer solchen Aufklärung gerade Kants
moralphilosophische Untersuchungen heranziehen, könnte zunächst

problematisch erscheinen, da sie auf den ersten Blick zu rigiden Urteilen
führen, die wenig Einsicht in die zumeist hoch komplexen Motivstruk-

1 Vgl. zur Orientierung die Beiträge in E. S. Shneidman (ed.), «Suicidology.
Contemporary Developments», New York 1976; W. T. Haesler; J.Schuh (Hg.), «Der
Selbstmord», Grüsch 1986, und in E. Ringel (Hg.), «Selbstmordverhütung», Eschborn
1987.



Der unfreie Tod 417

turen suizidärer Handlungen erkennen lassen. Darüberhinaus wird dieses

Thema mit Ausnahme eines kurzen Textes in den <Metaphysischen
Anfangsgründen der Tugendlehre> nur als Beispiel zur Erläuterung der

argumentativen Ausarbeitung des kategorischen Imperativs benutzt2.
Diese Stellung verschafft dem Diskurs über den Suizid jedoch auch seine

Bedeutung im Zusammenhang der Kantischen Auskunft über die
Möglichkeit, zu fundierten Urteilen über die Richtigkeit menschlichen Tuns
zu gelangen. Wir werden dieses Thema deshalb im Kontext der
grundlegenden Argumentationsform der Kantischen Moralphilosophie
behandeln können und müssen.

Kant führt die Möglichkeit des Suizids zunächst als Erläuterung
dessen ein, was <Pflicht> heißen könne: «Wenn Widerwärtigkeiten und

hoffnungsloser Gram den Geschmack am Leben gänzlich weggenommen

haben; wenn der Unglückliche, stark an Seele, über sein Schicksal
mehr entrüstet als kleinmüthig oder niedergeschlagen, den Tod
wünscht und sein Leben doch erhält, ohne es zu lieben, nicht aus

Neigung oder Furcht, sondern aus Pflicht: alsdann hat seine Maxime
einen moralischen Gehalt» (G 398) 3. Der Begriff der Pflicht hat
argumentativ zunächst die Funktion, an dem lebensweltlich bekannten
Phänomen moralischer Verbindlichkeit ohne vorgängige Entscheidung
über mögliche Begründungsformen die Bedingungen dessen zu
explizieren, was allein wir als <gut> bezeichnen können. Daß wir dieses

Prädikat ohne Einschränkung nur einem guten Willen zuschreiben

können, bildete den Ausgangspunkt der Kantischen Erörterungen (vgl.
G 393). Nur in diesem Falle nämlich kann keine Differenz zwischen der

begrifflichen Güte als vollkommener Erfüllung des Begriffes <Wille>
und der moralischen Güte entstehen, da einem guten Willen als

«Aufbietung aller Mittel, soweit sie in unserer Gewalt sind» (G 394), die

Folgen der daraus resultierenden Veränderungen des Zustandes der
Welt definitionsgemäß nicht zugerechnet werden können.

2 In den Beispielen verwendet Kant den kategorischen Imperativ nicht als Kriterium
sittlich gebotener, sondern sittlich verbotener Maximen. Indirekt wird er damit aber auch
zum Kriterium sittlich erlaubter Maximen. Vgl. dazu O. Höffe, «Kants Kategorischer
Imperativ als Kriterium des Sittlichen », in : O. Höffe, « Ethik und Politik », Frankfurt/M.
1979, 84-119.

3 Wir zitieren Kants Werke nach der Akademieausgabe, die Kritik der reinen
Vernunft jedoch nach der 2. Originalausgabe B) ; Abkürzungen : G Grundlegung zur
Metaphysik der Sitten AA Bd. IV), KpV Kritik der praktischen Vernunft AA
Bd. V), MdS Metaphysik der Sitten AA Bd. VI), Rel Die Religion innerhalb der
Grenzen der bloßen Vernunft AA Bd. VI).



418 Der unfreie Tod

Wenn die Pflicht nun den reinen Willen unter menschlichen

Bedingungen repräsentiert, so muß in ihr die Möglichkeit liegen, gegen die
sinnliche Affizierung des Wollens die Forderung des reinen Willens als

eines solchen — d. h. dessen, was allein gut heißen kann — zur Geltung zu

bringen. Kant beansprucht nun, bereits aus dem Begriff eines vollkommenen

Willens ableiten zu können, wie dessen Maximen beschaffen
sein müssen. In negativem Sinne ist dies relativ einfach nachzuvollzie-
hen. Soll der Wille tatsächlich als Wille rein sein, so kann er keine

Bestimmungsgründe außer sich selbst enthalten. Damit entfallen
bereits alle Möglichkeiten materieller Determination; ein reiner Wille
wird sich folglich durch keine Objekte des Begehrens bestimmen dürfen.

Wenn ein Wille aber nur dann als solcher bezeichnet werden kann,
sofern er sich Bestimmung gibt, so steht für diese Aufgabe konsequenterweise

nur die bloße Form zur Verfügung. Da ein reiner Wille wegen
seiner Unabhängigkeit von den Materien des Wollens nicht hypothetisch

bestimmt sein kann, so wird diese Form die Bedingungen einer
kategorischen Determination erfüllen müssen. Für ein Wesen, das sein

Wollen sinnlich affiziert weiß und deshalb keine Identität mit einem
reinen Willen beanspruchen kann, muß jene Bestimmung folglich als

ein <Imperativ) erscheinen, so daß dieser Begriff nun die Differenz zu
einem vollkommenen Willen bezeichnet.

Wir können den Begriff eines <kategorischen Imperativs) demzufolge

als Ausdruck der Bestimmungsweise auffassen, die unter
menschlich-endlichen Bedingungen einen reinen Willen zur Geltung
bringt und damit jenen <Gegenstand) realisiert, dem allein im vollen
und eigentlichen Sinn das Prädikat <gut> zugeschrieben werden kann.
Durch seine Determination ist einem kategorischen Imperativ nun
bereits die Gesetzesformel seiner Bestimmtheit vorgeschrieben:
«Denke ich mir aber einen kategorischen Imperativ, so weiß ich sofort,
was er enthalte» (G 420). Wenn ein solches Gesetz nämlich keinen
Bezug auf die Materie des Willens nehmen darf, so kann es nur die reine
Form eines Gesetzes, d. h. die Gesetzlichkeit als solche ausdrücken.
Damit ist aber bereits die allgemeine Formel des kategorischen Imperativs

erreicht: ein reiner Wille zeigt sich unter menschlichen

Bedingungen dann, wenn das Subjekt sein Begehrungsvermögen durch solche
Maximen bestimmen läßt, durch die es zugleich wollen kann, daß sie

ein allgemeines Gesetz werden (G 421). Da der reine Wille allein gut
heißen kann, so ist folglich auch nur eine solche Maxime als gut zu
bezeichnen.



Der unfreie Tod 419

Damit können wir zu dem Gehalt des Suizidbeispiels zurückkehren
und in einem ersten Zugang erörtern, warum die Maxime, auch ohne
<Geschmack am Leben> den Tod nicht zu suchen, moralisch ratsam sein
könnte. Offenbar kann die gegenteilige Maxime nur dann gut genannt
werden und folglich moralisch akzeptabel erscheinen, wenn sie der
bloßen Form der Gesetzlichkeit nicht widerstreiten würde. Genau diese

Angemessenheit an die Form eines guten Willens spricht Kant dem

<Prinzip der Selbstliebe) in diesem Falle jedoch ab: man sieht, «daß eine

Natur, deren Gesetz es wäre, durch dieselbe Empfindung, deren

Bestimmung es ist, zur Beförderung des Lebens anzutreiben, das Leben
selbst zu zerstören, ihr selbst widersprechen und also nicht als Natur
bestehen würde, mithin jene Maxime unmöglich als allgemeines Naturgesetz

stattfinden könne und folglich dem obersten Princip aller Pflicht
gänzlich widerstreite» (G 422, vgl. KpV 44). Da der Ausdruck
fallgemeines Naturgesetz) hier für die Gesetzesförmigkeit steht (vgl. G 421),
die dem reinen Willen seine genuine Bestimmtheit verschafft, so lautet
das erste Ergebnis der ethischen Untersuchung demzufolge: der Suizid
ist deshalb verwerflich, weil er bezeugt, daß ein Subjekt sich nicht durch
seinen reinen Willen hat bestimmen lassen, sondern der sinnlichen
Affîzierung seines Begehrungsvermögens nachgegeben hat.

Die Problematik dieses Urteils zeigt sich, wenn wir Kants
Unterscheidung zwischen strenger bzw. unnachlaßlicher und weiterer bzw.

verdienstlicher Pflicht betrachten. Die erste ist dadurch ausgezeichnet,
daß die ihr entgegengesetzte Maxime «ohne Widerspruch nicht einmal
als allgemeines Naturgesetz gedacht werden kann», während im Falle
der zweiten dies zwar möglich ist, aber es doch unmöglich ist zu wollen,
daß die Maxime zu einem allgemeinen Gesetz werde (G 424). Es ist
deutlich zu sehen, daß Kant die Pflicht, das Leben auch in Bedrängnis
zu erhalten, als streng und unnachlaßlich betrachtet. Die entgegengesetzte

Maxime muß sich folglich als nicht den Bedingungen der
Gesetzesförmigkeit genügend darstellen lassen, was ihr die Dignität einer

angemessenen Bestimmung eines sich ohne externe Gründe
determinierenden Willens abspricht. Kants Gedankengang scheint hier die

folgende Form anzunehmen : Möglichkeitsbedingung für die
Gesetzesförmigkeit der Maxime der Selbstliebe, die bei negativer Lustbilanz den
Tod vorzieht, ist die Existenz einer Pluralität von Fällen, auf die eine
solche Maxime als Gesetz Anwendung finden kann; nun würde deren

strenge Gesetzlichkeit aber das Vorkommen solcher Fälle über kurz
oder lang unmöglich machen (was implizit voraussetzt, daß jedes



420 Der unfreie Tod

menschliche Leben Situationen kennt, in denen das Prinzip der Selbstliebe

allein die Erhaltung der Existenz nicht rechtfertigen könnte) ; also

widerspricht jene Maxime den Bedingungen ihrer eigenen Gesetzesför-

migkeit und kann folglich keine genuine Bestimmung eines reinen
Willens repräsentieren. Weil der Wille sich darin selbst widerspricht,
deshalb kann sie überhaupt nicht als Ausdruck eines Willens angesehen
werden, so daß das moralische Urteil über den Suizid im Grunde auf der
conclusio beruht, ein solcher Entschluß könne nicht im vollen und

eigentlichen Sinn gewollt werden.
Vermutlich werden wir mit dieser Auskunft dann nicht zufrieden

sein, wenn wir weiter die Frage stellen, warum allein ein Wollen, das

seinem Begriff wahrhaft entspricht, ausreicht, um einer Maxime das

Prädikat <gut> zu verleihen und sie damit als moralisch richtig zu
qualifizieren. Die Fähigkeit, rein zu wollen, die sich durch den kategorischen

Imperativ manifestiert, weist jedoch in die fundamentalen

Zusammenhänge, mit deren Hilfe Kant das moralische Sollen und im
besonderen die Einschätzung des Suizids begründet. Möglicherweise
gewinnt die ethische Diskussion dieses Themas bereits etwas mehr
Plausibilität, wenn wir eine Umformulierung des kategorischen Imperativs

heranziehen, die zwar auf der Grundlage der bisherigen
Argumentation entwickelt wird und deshalb kein anderes Prinzip enthält als

die allgemeine Formel, die aber doch eine andere Seite betont.

II

Wenn ein <Zweck> definiert werden kann als das, «was dem Willen
zum objektiven Grunde seiner Selbstbestimmung dient» (G 427), so

kann ein reiner Wille nach den bisherigen Ausführungen offensichtlich
keine materialen, externen Zwecke verfolgen, die aufgrund ihrer
Relativität nicht durch «für jedes Wollen gültige und nothwendige Princi-
pien, d.i. praktische Gesetze» (G 427—428) beschrieben werden könnten.

Folglich erfordert die Möglichkeit eines reinen Willens und damit
eines kategorischen Imperativs das Dasein eines Wesens, das sein

Begehrungsvermögen ohne äußere Zwecke bestimmen kann und
deshalb als Zweck an sich selbst angesehen werden muß. Ein solches

Wesen ist aber nur der Mensch: «Der Mensch und überhaupt jedes

vernünftige Wesen existirt als Zweck an sich selbst, nicht bloß als Mittel
zum beliebigen Gebrauche für diesen oder jenen Willen, sondern muß



Der unfreie Tod 421

in allen seinen sowohl auf sich selbst, als auch auf andere vernünftige
Wesen gerichteten Handlungen jederzeit zugleich als Zweck betrachtet
werden» (G 428). Als Selbstzweck heißt der Mensch nun <Person> und
stellt als solche selbst das Prinzip dar, aus dem «alle Gesetze des Willens
müssen abgeleitet werden können» (G 429) 4.

Weil der Charakter eines Selbstzwecks und damit der Personalität
aus den Determinanten eines reinen Willens, der allein gut heißen

kann, entwickelt wurde, deshalb wird auch in der neuen Formel des

praktischen Imperativs nur die Gesetzlichkeit als solche zum Ausdruck
gebracht. Folglich bezeichnet der Begriff <Menschheit> in der neuen
Formel — «Handle so, daß du die Menschheit sowohl in deiner Person,
als in der Person eines jeden andern jederzeit zugleich als Zweck,
niemals bloß als Mittel brauchst» (G 429) — keine Summe, sondern das

< Menschliche >, das nun als selbstzweckhaftes Selbstverhältnis bestimmt
wurde. Dessen Absolutheit läßt sich dementsprechend nicht als

Ausschluß von Substitutionsbeziehungen zu anderen Werten, sondern nur
daraus begreifen, daß dieses Wesen für sich selbst Zweck ist und sich
deshalb nur dann richtig verhält, wenn es seine Maximen an dem
ausrichtet, was es ist und was es abgrundtief von allem Dasein
unterscheidet, das nicht die Fähigkeit besitzt, sich selbst Zwecke setzen zu
können. Eine solche Forderung lag aber implizit bereits im Begriff eines
reinen Willens, der sich ohne externe Determinanten bestimmt.

Für unser Thema ergibt sich durch diese neue Formel jedoch weitere

Aufklärung, wie die ethische Dimension des Suizids sich im
Zusammenhang der Kantischen Begründung der Moralität darstellt.
Offensichtlich würde sich die gewollte Beendigung des eigenen Lebens dann
im Widerspruch zur sittlichen Gesetzmäßigkeit stehend zeigen, wenn
plausibel demonstriert werden könnte, daß der Täter einer solchen

Handlung sich zu sich selbst nicht als Zweck, sondern nur als Mittel
verhält. Kant bedient sich in der Tat dieser Argumentation, um die
ethische Bedeutsamkeit der internen Widersprüchlichkeit des Suizids zu
beweisen : wer in der Not bereit ist, sich selbst zu zerstören, der bedient
sich «einer Person bloß als eines Mittels zu Erhaltung eines erträglichen
Zustandes bis zu Ende des Lebens» (G 429). Die Moralität, aufgrund
derer ich «über den Menschen in meiner Person nichts disponiren» darf

4 Vgl. dazu Reflexion 6713: «Die Persohnlichkeit ist die Unabhängigkeit des Willens
von Neigungen. Also ist die moralitaet die Übereinstimmung mit der Persohnlichkeit»
(AA Bd. 19).



422 Der unfreie Tod

(G 429), gründet also in der Vermeidung eines fundamentalen
Selbstmißverständnisses. Die suizidäre Handlung nämlich manifestiert eine

Maxime, in der das Subjekt externe Determinanten des Willens akzeptiert

und somit eingesteht, sich nicht als reines Wollen und Selbstzweck

auffassen zu können. Dadurch dementiert es aber gerade seinen

Anspruch, mit seiner letzten Tat nur seine eigenen Zwecke verfolgen zu

wollen und in der Disposition über sein Leben seine private Wirklichkeit

der Bedrängnis durch die äußeren und inneren Verhältnisse

entgegensetzen zu können.
Wir könnten das einer suiziderlaubenden Maxime zugrunde

hegende Mißverständnis auch als eine Identifizierung des homophaenome-

non mit dem homo noumenon zu verstehen suchen: «Über sich als bloßes

Mittel zu ihm beliebigen Zweck zu disponiren, heißt die Menschheit in
seiner Person (homo noumenon) abwürdigen, der doch der Mensch (homo

phaenomenon) zur Erhaltung anvertrauet war» (MdS 423)5. Bereits an
dieser Stelle sind wir deshalb lizentiiert, einen kleinen Schritt über Kant
hinaus zu versuchen. Mit jener Maxime nimmt das Subjekt in sein
Selbstverständnis auf, unentrinnbar und ohne innere Distanz den
Widerfahrnissen seines phänomenalen Daseins ausgeliefert zu sein.

Indem es sich auf diese Weise nur als homophaenomenon versteht, vergißt
es aber die Freiheit, die es ihm ermöglicht, sich als ein solcher zu
verstehen und gibt damit de facto seine Selbstbeziehung preis, die es

andererseits gerade durch seine Maximenbildung bewiesen hat. Deshalb

kann es zu seiner Rechtfertigung nicht darauf verweisen, gerade
mit seinem <freien Tode> zeige es sich als autonom wollendes und seine

Zwecke selbst bestimmendes Individuum. Darüberhinaus würde es mit
diesem Anspruch jene Identifizierung von homo phaenomenon und homo

noumenon nur von der anderen Seite her vornehmen und sich als ein
Wesen mißverstehen, dem seine empirische Existenz äußerlich ist. Es

würde sich mit einem <heiligen> Willen begabt auffassen und nicht als

ein Wesen, das nur in der Form des Sollens einen Bezug zu einem reinen
Willen herstellen kann.

Wir haben bisher die ethische Dimension des Suizids durch Bezüge
zu einem reinen und seinem Begriff entsprechenden Willen und zur

5 Vgl. dazu E. Biser, der den Suizid als Versuch auffaßt, den Tod in die Hand zu
bekommen, um ihm den <Widerfahrnischarakter> zu nehmen; das Subjekt versteht darin
auch noch das Ende seines Lebens unter reifizierenden Begriffen («Dasein auf Abruf»,
Düsseldorf 1981, 75). In diesem Sinne ließen sich Zusammenhänge zu Heideggers These
von der vollendeten Seinsvergessenheit unter der Herrschaft der Technik herstellen.



Der unfreie Tod 423

Selbstzweckhaftigkeit des vernünftigen Daseins plausibel zu machen
versucht. Die bisher dargestellte Argumentationsentwicklung der
Kantischen Moralphilosophie ist jedoch aus internen Gründen unvollständig

und verweist deshalb auf einen Zusammenhang, der ihr erst die

Dignität einer begründeten Ethik verschafft. Folglich wird erst mit
dieser Komplettierung des Begründungsprogramms ihr genuiner Status

sichtbar werden. Bezüglich unseres Themas ist daraus zunächst weitere
Aufklärung über Kants Intention zu erwarten, auch über das Phänomen
des Suizids einen sittlichen Diskurs führen zu wollen; darüberhinaus
wird aus diesem Zusammenhang deutlicher werden, mit welchem
Anspruch solche Urteile im argumentativen Kontext der Kantischen
Moralphilosophie überhaupt auftreten können.

III

Wenn bisher der reine Wille in seiner menschlich-endlichen Form
als Pflicht der moralphilosophischen Argumentation zugrunde lag, so

war der Pflichtbegriff zunächst nur «aus dem gemeinen Gebrauche

unserer praktischen Vernunft gezogen» (G 406) und konnte seine

Wirklichkeit darüberhinaus nicht erweisen. Deshalb ist noch nicht
bewiesen, daß der Imperativ der Sittlichkeit wirklich <stattfindet> (vgl.
G 425). Folglich steht die Frage noch offen, ob es tatsächlich ein
notwendiges Gesetz für alle vernünftigen Wesen ist, ihre Handlungen an
der Gesetzesförmigkeit der leitenden Maximen auszurichten (vgl.
G 426 u. 431). Durch «bloße Zergliederung der Begriffe der Sittlichkeit»

läßt sich nun nicht erweisen, daß das bisher entwickelte Prinzip
der Autonomie «das alleinige Princip der Moral ist» (G 440). Die
Ableitung des sittlichen Imperativs aus dem Willen wäre jedoch dann
auf analytischem Wege möglich, «wenn man die Freiheit des Willens
voraussetzte» (KpV 31).

Für eine solche abschließende Legitimierung genügt der negative
Begriff der Freiheit als Unabhängigkeit von den Determinanten der
Sinnlichkeit nicht. Die Wirklichkeit der Freiheit kann jedoch auch nicht
an Beispielen aus der Erfahrung bewiesen werden. Deshalb stößt eine
< Deduktion > der Freiheit mit dem Ziel einer Rechtfertigung der objektiven

und allgemeinen Gültigkeit des sittlichen Imperativs auf
Schwierigkeiten, die sie aus Sachgründen zunächst unmöglich erscheinen
lassen. Für Status und Begründungsanspruch der Kantischen Moralphilo-



424 Der unfreie Tod

sophie und für den näheren Charakter ihrer Einschätzung des Suizids ist
die Argumentationsform von entscheidender Bedeutung, die an die
Stelle einer solchen Deduktion tritt. Die Begründung des Sittengesetzes
wird nun darin gesucht, «daß es umgekehrt selbst zum Princip der
Deduction eines unerforschlichen Vermögens dient», d. h. der Freiheit,
«von der das moralische Gesetz, welches selbst keiner rechtfertigenden
Gründe bedarf, nicht blos die Möglichkeit, sondern die Wirklichkeit an
Wesen beweiset, die dies Gesetz als für sie verbindend erkennen»

(KpV 47). Der kategorische Imperativ ist demzufolge gültig, weil mit
ihm und nur mit ihm ein Wesen sich als frei erweisen kann. Umgekehrt
liegt der Beweis der Freiheit aber nur in der Gültigkeit des Sittengesetzes.

Bevor wir uns dem Kantischen Versuch zuwenden, mit diesem
offensichtlichen Zirkel angemessen umzugehen, können wir bereits
eine Folgerung für unser Thema ziehen. Wenn die Fortsetzung des

Lebens auch ohne <Geschmack> daran moralisch geboten ist, so findet
dieser Imperativ nun seine Begründung darin, daß nur so das Subjekt
seine Freiheit beweisen kann. Offensichtlich steht Kants Urteil hier in
entschiedenem Gegensatz zu der Ansicht, gerade im Suizid manifestiere
sich die Freiheit des Individuums gegenüber seinem Leben, weshalb er

angemessen den Titel eines <Freitodes> führen müsse6. Weil sich Kants

Einschätzung auf die moralische Dimension der suizidären Handlung
gründet, deshalb reicht sie zurück bis in jenes fundamentale Theorem,
demzufolge die Freiheit sich nur durch die sittliche Bestimmtheit des

Subjektes beweisen kann. Damit schließt sich der negative Bezug des

Suizids zur Freiheit an die entsprechenden Bezüge zu einem reinen
Willen und zur Selbstzweckhaftigkeit des menschlichen Daseins an. In
allen diesen Dimensionen verletzt die bewußte Selbsttötung offenbar
fundamentale Auszeichnungen vernünftigen Lebens, das sich von der
Determiniertheit natürlicher Wesen nur durch die gesetzesförmige
Bestimmung seiner Maximen unterschieden halten kann.

Wenn von Moralität jedoch nur bei vorausgesetzter Freiheit des

Willens die Rede sein kann, so gerät die ethische Beurteilung des Suizids

6 Diese These ist in neuerer Zeit mit literarischen Mitteln am entschiedensten von
J. Améry vertreten worden («Hand an sich legen. Diskurs über den Freitod», Stuttgart
1976). Vgl. dazu die Diskussionsbeiträge in H. Pohlmeier (Hg.), «Selbstmordverhütung.
Anmaßung oder Verpflichtung», Bonn 1978. W. Kamlah beansprucht dagegen, diesen
Gedanken philosophisch entwickeln zu können (« Meditatio Mortis», Stuttgart 1976) ; vgl.
auch H. Ebeling, «Über die Freiheit zum Tode», Diss. Freiburg 1967.



Der unfreie Tod 425

in beträchtliche Begründungsprobleme. Gerade der Versuch ihrer
Auflösung führt nun zu dem Zusammenhang, in dem wir die Gründe für
Kants Theorie der moralischen Verwerflichkeit des Suizids in ihrer
radikalsten und deutlichsten Fassung vorfinden können. Kant verwendet

dazu jene Unterscheidung von Erscheinung und Ding an sich, die
bereits in der Kritik der reinen Vernunft zur Lösung des grundlegenden
Problems der Erkenntnisphilosophie bezüglich der Möglichkeit gültiger
synthetischer Urteile a priori herangezogen wurde. In der praktischen
Philosophie dient die Möglichkeit eines Selbstverständnisses als Ding
an sich nun zur Beglaubigung jenes wechselseitigen Voraussetzungszusammenhanges

von Moralität und Freiheit, der sowohl das Bestehen
des Gesetzes sittlicher Verpflichtung als auch die positive Freiheit des

menschlichen Daseins begründet. Indem das Subjekt sich nämlich als

zugehörig zu einer reinen Verstandeswelt und damit als homo noumenon

versteht, nimmt es einen Standpunkt ein, in dem es die «Gesetze des

Gebrauchs seiner Kräfte, folglich aller seiner Handlungen» auch «als

zur intelligibelen Welt gehörig, unter Gesetzen, die, von der Natur
unabhängig, nicht empirisch, sondern bloß in der Vernunft gegründet
sind», betrachten muß (G 452).

Der Zusammenhang, den Kant zur Unterstützung seiner Moralphilosophie

aufbietet, nimmt also im wesentlichen die folgende Form an.
Der Mensch versteht sich als ein vernünftiges Wesen, das als solches

nicht nur zur sinnlichen Welt mit den sie regierenden determinierten
Kausalverhältnissen gehört, sondern das sich unter der Idee der Freiheit
ebenso als Glied einer intelligibelen Welt denken muß. Aus der Freiheit
des Willens folgt aber aufanalytischem Wege dessen Bestimmung durch
die bloße Form der Gesetzmäßigkeit, d. h. der kategorische Imperativ.
Damit ist nun die Forderung der Moralität an das Selbstverständnis des

Menschen auf dem Standpunkt der Intelligibilität gebunden. Durch
diesen Zusammenhang beansprucht Kant, den Zirkel in jenem Argument

aufgehoben zu haben, das den sittlichen Imperativ durch das

Bewußtsein der Freiheit begründete, und die Freiheit nur mit Hilfe des

sittlichen Imperativs nachweisen konnte (vgl. G 453).

Kategorische Imperative sind folglich möglich und gültig, «dadurch
daß die Idee der Freiheit mich zu einem Gliede einer intelligibelen Welt
macht» (G 454), weil nur so der Begriff des Willens sinnvoll zu
verstehen ist. Die oberste Bedingung auch eines durch sinnliche Begierden
affizierten Willens nämlich ist die Idee eines «zur Verstandeswelt gehörigen

reinen, für sich selbst praktischen Willens» (G 454). Deshalb kann



426 Der unfreie Tod

das moralische Sollen nun verstanden werden als «eigenes notwendiges

Wollen als Gliedes einer intelligibelen Welt und wird nur so fem
von ihm als Sollen gedacht, als er sich zugleich wie ein Glied der
Sinnenwelt betrachtet» (G 455).

Die Anwendung auf unser Thema des Suizids müßte demzufolge die

folgende Form annehmen : die absichtsvolle Selbsttötung ist moralisch
nicht indifferent, weil damit gegen die Form der Bestimmung eines
reinen Willens verstoßen wird, der notwendig zum Selbstverständnis
eines intelligibelen Wesens gehört. Damit wäre die sittliche Verwerflichkeit

des Suizids erneut auf ein profundes Selbstmißverständnis des

Subjekts zurückgeführt. Es handelt darin so, als ob die Abhängigkeit von
den sinnlichen Beweggründen, d.h. von Furcht und Neigung, sein
Selbstverständnis erschöpfen könnte. Deutlicher wird dies noch, wenn
es seine Handlung gerade durch den Verweis auf seine Freiheit zum
Tode rechtfertigen will: damit behauptet es, sich als frei erweisen zu
wollen, und dementiert dieses Selbstverständnis durch einen Akt, in
dem es sich von der Bilanz seiner Freuden und Leiden abhängig zeigt.
Es wähnt sich durch sich selbst bestimmt, handelt aber in Abhängigkeit
von externen Faktoren.

Der Status der entwickelten ethischen Dimension des Suizids wird
aber erst deutlich, wenn wir Kants nähere Bestimmung des Charakters
eines Selbstverständnisses als Teil einer intelligibelen Welt betrachten.

Jener Satz, «alle Menschen denken sich dem Willen nach als frei»
(G 455), der nun die argumentative Grundlage der gesamten
Moralphilosophie zu repräsentieren scheint, besitzt selbst nur eine provisorische

Begründungsbasis. Um einen Erfahrungsbegriff kann es sich bei
der Freiheit schon deshalb nicht handeln, weil die erfahrbare Natur als

solche notwendig kausalgesetzlich determiniert ist und per definitionem
der Freiheit keinen Raum läßt. Folglich ist diese ihrer objektiven Realität

nach an sich zweifelhaft, und ihr Begriff kann auf keine Weise zu

einer theoretischen Erkenntnis verwendet werden. In die Verstandeswelt

kann sich die Vernunft deshalb nicht <hineinempfinden> und nicht
in sie <hineinschauen> (G 458). Wenn die Freiheit folglich nur in einem
< Hineindenken > in die Intelligibilität zu einem sinnvollen Begriff wird,
so bleibt sie notwendig eine <Idee der Vernunft) (G 455). Nun kann
jedoch auch diese Idee objektive Realität gewinnen, aber nur als
praktischer Begriff zum praktischen Gebrauch, indem sie durch das moralische

Gesetz Bedeutung erhält (KpV 50).



Der unfreie Tod 427

Wenn dieser Begriff darüberhinaus jedoch theoretisch nicht
bestimmt werden kann (vgl. KpV 55), so ist die wechselseitige
Vorausgesetztheit von Freiheit und Moralität auch durch den Verweis auf das

Selbstverständnis des Menschen als intelligibeles Wesen und Teil einer
Verstandeswelt nicht aufgehoben. Damit besteht auch zwischen Moralität

und Intelligibilität nur die Beziehung eines wechselseitigen
Abhängigkeitsverhältnisses. Folglich kann sich die Begründung des sittlichen
Imperativs aber ebensowenig auf die Realität der intelligibelen Welt
stützen wie auf die Realität der Freiheit. Die Legitimationsstruktur der
Kantischen Moralphilosophie zeigt sich offensichtlich unabwendbar in
einem Zirkel befangen. In dessen Ausarbeitung sieht Kant jedoch die
äußerste Grenze aller praktischen Philosophie erreicht. Die Idee der
Freiheit, durch die der Mensch sich in «eine andere Ordnung der
Dinge» versetzt (G 457), kann sich nur ausweisen als notwendige
Voraussetzung in einem Wesen, das sich eines Willens bewußt zu sein

glaubt (G 459), und bleibt deshalb ein <Standpunkt>. Folglich ist die
«subjektive Unmöglichkeit, die Freiheit des Willens zu erklären,... mit
der Unmöglichkeit, ein Interesse ausfindig und begreiflich zu machen,
welches der Mensch an moralischen Gesetzen nehmen könne, einerlei»
(G 459-460).

Der Begründungsanspruch der Kantischen Moralphilosophie kann
sich demzufolge nicht darauf erstrecken, dem nach der Richtigkeit
seines Handelns fragenden Subjekt abschließend legitimierte Kriterien
seines Tuns und Lassens anzugeben. Ihr Argumentationsangebot
besteht vielmehr in der Herstellung eines wechselseitigen Zusammenhanges

zwischen dem sittlichen Imperativ, der Freiheit des Willens, der

Selbstzweckhaftigkeit menschlichen Daseins und dessen Selbstverständnis

als intelligibeles Glied einer Verstandeswelt. Daß die
Intelligibilität «das eigentliche Selbst» (G 457, vgl. KpV 74, 162) des

Menschen ausmacht, darf vor diesem Hintergrund nicht essentialistisch
mißverstanden werden: die ratio cognoscendi dieser Auszeichnung
besteht ausschließlich im Bewußtsein sittlicher Verbindlichkeit gemäß
dem kategorischen Imperativ. Auch in ihrer Beschränkung auf die

Ausarbeitung jenes Zusammenhanges erhebt die Kantische Ethik
jedoch einen beträchtlichen argumentativen Geltungsanspruch. Wir
benutzen dieses Ergebnis, um die ethischen Dimensionen des Suizids

weiter zu klären, und werden dabei den eigentümlichen Status moralischen

Begründens in Kants praktischer Philosophie berücksichtigen
müssen.



428 Der unfreie Tod

IV

Es ist bereits deutlich geworden, daß Kant die sittliche Unerlaubtheit

der absichtsvollen Selbsttötung in einem tiefgreifenden
Selbstmißverständnis und einer daraus resultierenden Selbstmißachtung des

Täters begründet sieht. Dieses Mißverständnis manifestiert sich
zunächst in der Prätention einer freien Handlung, die ihre Bestimmung in
Wahrheit durch externe Faktoren aus der Bilanz von Glück und Leid
erhält. Es zeigt sich zweitens in dem Bewußtsein, durch die suizidäre Tat
die genuinen Zwecke der eigenen Person zu verfolgen, während deren
Selbstzweckcharakter gerade durch die Auslieferung an die sinnliche
Affektion des Willens unterbrochen wird. Das Selbstmißverständnis in
der suiziderlaubenden Maxime besteht drittens im Vergessen des intel-
ligibelen und die Kausalität der phänomenalen Welt transzendierenden
Charakters des menschlichen Daseins, der mit der Selbsttötung doch
ebenso in Anspruch genommen wird. Wir könnten versuchen, dies auf
eine Formel zu bringen: der Suizident glaubt zu wollen, wo nicht
gewollt werden kann 7.

Offensichtlich behauptet eine solche Konzeption die Möglichkeit
einer Inkongruenz der Freiheit des Willens im unmittelbaren Bewußtsein

des Handelnden und in ihrer reflektierten Form im philosophischen

Wissen. Eine Erläuterung dazu im Sinne eines argumentum ad
hominem könnten wir einem Zusammenhang entnehmen, den Kant an

argumentativ zentraler Stelle in seiner Religionsphilosophie benutzt,
um die sittliche Verpflichtung zu einem Übergehen aus dem <ethischen
Naturzustände) in das <ethische gemeine Wesen) zu begründen8. Die
Gefährdung seiner Moralität begegnet dem Menschen danach in erster

7 Vgl. dazu Reflexion 7202. «Ich bin frey aber nur vom Zwange der Sinnlichkeit, kan
aber nicht zugleich von einschränkenden Gesetzen der Vernunft frey seyn ; denn eben
darum, weil ich von ienem frey bin, muß ich unter diesen stehen, weil ich sonst von
meinem eigenen Willen nicht sagen kan.» (AA Bd. 19).

8 Darunter ist ein Zustand zu verstehen, in dem die Gesetze darauf abgestellt sind,
«die Moralität der Handlungen (welche etwas Innerliches ist, mithin nicht unter öffentlichen

menschlichen Gesetzen stehen kann) zu befördern » (Rel 98). Als oberster Gesetzgeber

kann hier folglich nur ein solcher gedacht werden, « in Ansehung dessen alle wahren
Pflichten, mithin auch die ethischen, zugleich als seine Gebote vorgestellt werden müssen»

(Rel 99). Das <ethische gemeine Wesen> ist folglich «nur als ein Volk unter
göttlichen Geboten, d.i. als ein Volk Gottes, und zwar nach Tugendgesetzen, zu denken
möglich » (Rel 99).



Der unfreie Tod 429

Linie durch sein soziales Dasein: «Wenn er sich nach den Ursachen und
Umständen umsieht, die ihm diese Gefahr zuziehen und darin erhalten,
so kann er sich leicht überzeugen, daß sie ihm nicht sowohl von seiner

eigenen rohen Natur, sofern er abgesondert da ist, sondern von
Menschen kommen, mit denen er in Verhältnis oder Verbindung steht».
Ohne diesen Einfluß dagegen sind seine Bedürfnisse «nur klein, und
sein Gemüthszustand in Besorgung derselben gemäßigt und ruhig. Er
ist nur arm (oder hält sich dafür), sofern er besorgt, daß ihn andere
Menschen dafür halten und darüber verachten möchten» (Rel 93) 9.

Wenn wir dies auf die vermeintliche Freiheit des Suizidenten anwenden,

so könnten wir dessen Willen in seiner Determination durch die
Bilanz von Glück und Leid nun insofern als unfrei ansehen, als er sich
die Maßstäbe zur Bewertung der sein Wohlergehen tangierenden
Erfahrungen von anderen vorgeben läßt. Wir könnten darüberhinaus

sogar das Beharren auf fixen Kriterien, das erst die lustbilanzielle
Vorstellung eines mißlungenen Lebens ermöglicht, als Grundlage der
Unfreiheit des darauf seine Suizidentscheidung gründenden Subjekts
auffassen 10.

Dieses Mißverständnis im Bewußtsein der Freiheit müßte den
Verteidiger des Suizids prima facie nicht motivieren, mit der Entscheidung
zur absichtsvollen Selbsttötung ethische Dimensionen tangiert zu
sehen. Für Kant ist dieser Zusammenhang jedoch mit dem angemessenen
Verständnis von Freiheit eo ipso gegeben. Die Freiheit eines Willens, der

9 An dieser Stelle wird der Zusammenhang mit M. Heideggers Daseinsanalyse
deutlich: die <Öffentlichkeit> als Form des <uneigentlichen> Daseins wird durch die
Seinsweisen des <Man> konstituiert, d. h. durch die Sorge um die < Abständigkeit> zu den
anderen, durch die <Durchschnittlichkeit>, die das eigene Dasein in die Seinsart der
anderen auflöst, und durch die <Einebnung> aller Lebensweisen. In diesem Status
verfügen die anderen über die Seinsmöglichkeiten des Daseins und nehmen ihm die
Verantwortlichkeit ab (vgl. «Sein und Zeit», Tübingen 1967, § 27, 126ff.). Es wäre interessant,

Heideggers Begriff der <Eigentlichkeit> unter diesen Aspekten mit Kants Freiheitslehre

in Verbindung zu setzen. Zum Problem der Interpersonalität bei Heidegger vgl.
G. Römpp, «Truth and Interpersonality. An Inquiry into the Argumentative Structure of
Heidegger's <Being and Time>», erscheint in: International Philosophical Quarterly 29

(1989).
10 A. Holderegger macht in diesem Zusammenhang darauf aufmerksam, «daß es

ohne eine grundsätzliche Besinnung über die Bedeutung von Schmerz, Leid und Tod im
menschlichen Leben keinen adäquaten Zugang zu Suizidalität und Sterbewilligkeit gibt.
Die auf Juvenalisierung und auf Perfektion gestimmte gesellschaftliche Grundhaltung
übersieht leicht, daß die freie Hinnahme lebensgeschichtlicher Zumutungen mit der

Qualität des Lebens nicht nur nicht unvereinbar, sondern Teil derselben ist» («Ethische
Probleme des Suizids», in: W. T. Haesler; J. Schuh, op.cit., 125—140, hier 137).



430 Der unfreie Tod

sich auch von extern vorgegebenen Bewertungskriterien des eigenen
Glücks zu distanzieren vermag, kann sich positiv nur in der gesetzes-
förmigen Bestimmung seiner Maximen dokumentieren. Diese
Allgemeinheit allein ist in der Lage, einen reinen Willen als einen solchen
auszuzeichnen; nur in seiner Reinheit kann und muß dem Willen
jedoch das Prädikat <gut> zugeschrieben werden. Jene Selbstbestimmung

in Unabhängigkeit von fremden glückdeterminierenden Kriterien

kann deshalb nur gelingen, wenn das handelnde Subjekt die reine
Gesetzesförmigkeit in seine Maximen aufnimmt und sie damit als

moralisch zu präferierende versteht.
Daß dem endlichen Subjekt die Maßstäbe seines Glücks nicht frei

zur Disposition stehen, sondern durch seine soziale Natur und seine

sinnlich-leibliche Phänomenalität weitgehend vorgegeben erscheinen,
ist damit freilich nicht in Abrede gestellt. Wir könnten den Begriff des

Sollens, der die Differenz zwischen einem reinen, d. h. ausschließlich

intelligibel bestimmten Willen, und einem empirischen, d. h. sinnlich
affizierten Wollen, bezeichnet, nun auch als Ausdruck für die Distanz
zwischen dem <freien Glück> des Gliedes der Verstandesweit und dem

abhängigen Glück des empirisch determinierten Subjektes betrachten.
Dem widerspricht im übrigen nicht, daß die menschliche Glückseligkeit

wegen ihrer kontingenten und individuellen Bestimmtheit nur
assertorisch-hypothetische Imperative mit dem Status von pragmatischen

<Anratungen> zur Verfügung stellen kann (G 416—418). Im Status

der Intelligibilität ist der Begriff von Glück identisch mit dem der

Freiheit, der wiederum die Maximen bestimmt, unter denen allein ein

vernünftiges Wesen sein Tun und Lassen als moralisch richtig verstehen

kann.
Wir haben versucht, mit Hilfe der Kantischen Moralphilosophie die

ethische Dimension des Suizids gegen die These eines moralisch
indifferenten <freien Todes> zur Geltung zu bringen. Kants Argumentation
zentriert in der Explikation der Selbsttötung als eines unfreien Todes,
der als solcher bereits seine moralische Verwerflichkeit in sich trägt.
Wir möchten abschließend noch einmal den Charakter dieser Moralität
herausstellen.

Zum einen gibt sie wegen ihres Begründungsstatus nicht die Berechtigung,

mit dem Bewußtsein abschließender Legitimation zu urteilen.
Dafür müßte sie die moralische Prädikation in einem bedingungsfreien
letzten Wissen fundieren können. Das Kantische Begründungsangebot
besteht demgegenüber nur in der Herstellung eines argumentativen



Der unfreie Tod 431

Zusammenhanges zwischen dem guten Willen, der Selbstzweckhaftig-
keit der Person, der Freiheit und dem intelligibelen Standpunkt. Ihr
Plädoyer für die Betrachtung des Suizids unter ethischen Gesichtspunkten

kann deshalb auch nur den überzeugen, der sein Tun und Lassen mit
Hilfe solcher Begriffe definiert und bewertet. Darin sieht Kant jedoch
die äußerste Grenze aller praktischen Philosophie erreicht (vgl. G
455 ff.). Ein darüber hinausgehendes Wissen um die Richtigkeit unserer
Handlungen zu beanspruchen, hieße demzufolge den Weg in den
Dogmatismus einschlagen und die Ergebnisse der kritischen Philosophie
revidieren.

Zum anderen geben Kants moralphilosophische Untersuchungen
auch nicht die Berechtigung, über eine faktische suizidäre Handlung
moralisch zu urteilen. Dies läßt sich zunächst am entgegengesetzten Fall

belegen: «In der That ist es schlechterdings unmöglich, durch Erfahrung

einen einzigen Fall mit völliger Gewißheit auszumachen, da die
Maxime einer sonst pflichtmäßigen Handlung lediglich auf moralischen

Gründen und auf der Vorstellung seiner Pflicht beruht habe»

(G 407). Sogar für unsere eigenen Handlungen können wir in der

<Selbstprüfung> nie mit letzter Gewißheit erkennen, «daß wirklich gar
kein geheimer Antrieb der Selbstliebe unter der bloßen Vorspiegelung
jener Idee die eigentliche bestimmende Ursache des Willens gewesen
sei» (G 407). Der Schluß lautet deshalb: «Die eigentliche Moralität der

Handlungen (Verdienst und Schuld) bleibt uns daher, selbst die unseres

eigenen Verhaltens, gänzlich verborgen. Unsere Zurechnungen können

nur auf den empirischen Charakter bezogen werden. Wie viel aber
davon reine Wirkung der Freiheit, wie viel der bloßen Natur und dem
unverschuldeten Fehler des Temperaments oder dessen glücklicher
Beschaffenheit (merito fortunae) zuzuschreiben sei, kann niemand
ergründen und daher auch nicht nach völliger Gerechtigkeit richten»
(KrV B 579 Anm.). Es kann hier genügen, diese Zitate für sich selbst

sprechen zu lassen. Nicht zuletzt in ihrer Fähigkeit, eine ethische
Dimension des Suizids zu verdeutlichen, ohne die Erlaubnis zu
moralischer Verurteilung damit zu verbinden, scheint uns das Gewicht des

Beitrags der Kantischen Moralphilosophie zu diesem Thema zu

liegen.




	Der unfreie Tod : Kant und die ethische Dimension des Suizids

