Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 35 (1988)

Heft: 3

Artikel: Der unfreie Tod : Kant und die ethische Dimension des Suizids
Autor: Rompp, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760806

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760806
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GEORG ROMPP

Der unfreie Tod

Kant und die ethische Dimension des Suizids

In der Beurteilung des Suizids war in der abendlindischen Welt
lange Zeit die religios-ethische Dimension dominierend. Erst in den
letzten Jahrzehnten wird die moralische Haltung durch den Versuch
eines psychologisch-psychiatrischen Verstindnisses erginzt und ersetzt.
Daneben breiten sich gedankliche Strémungen aus, die den bewuf3ten
Abbruch des eigenen Lebens als legitime Mdoglichkeit betrachten,
zumindest unter der Bedingung unabwendbarer schwerer Beeintrich-
tigungen der Qualitit des Lebens die Freiheit des Individuums in einem
letzten Akt zu verwirklichen. Beide Betrachtungsweisen sprechen dem
philosophisch-ethischen Diskurs die Kompetenz ab, zu diesem Thema
mit begriindeten Aussagen beitragen zu kénnen, indem sie zum einen
auf psychogene Motivstrukturen verweisen und zum anderen die unan-
tastbare Privatheit des Individuums zur Geltung bringen.

Nun setzt sich das Subjekt mit einer suizidiren Handlung jedoch in
ein solch ausgezeichnetes Verhiltnis zu sich selbst, dal3 es damit #olens
volens ethische Fragen von grof3ter Tragweite entschieden hat. Auch
wenn es selbst diese Dimension nicht gelten lassen will, so hat es durch
seine Tat doch sehr bestimmt geurteilt, was es heif3t, ein gutes Leben zu
fithren und wie in existentiell tangierenden Situationen das richtige Tun
und Lassen zu gestalten sei. Dem konnte der Verteidiger des Suizids
zunichst entgegensetzen, ein solcher Entschlul3 betrife nur die private
Sphire einer Person und erhebe dariiberhinaus keinerlei Anspriiche auf
Geltung. Diese Position dementiert sich aber unmittelbar, wenn sie in
irgendeiner und sei es auch rudimentiren Form von Offentlichkeit



416 Der unfreie Tod

eingenommen wird. Es scheint uns dariiberhinaus jedoch fraglich, ob
sie auch nur in Soliloquien konsistent vertreten werden kann. Solange
ein selbstbewul3tes Leben in einer ihm ausweglos erscheinenden Lage
sich Griinde und Gegengriinde vorlegt, denen es Bedeutung fiir seinen
EntschluB} zubilligen will — und sei es nur, um dunkel oder unbewuf3t
dringende Motive ganz anderer Herkunft zu stiitzen oder zu bekimpfen
—, solange erhebt es Anspriiche auf Allgemeinheit fiir sein Raisonne-
ment und verpflichtet darin alle verniinftigen Wesen auf die Primissen
seiner Schlisse. Deshalb kann es die ethischen Implikationen seiner
Handlung auch dann nicht widerrufen, wenn es sie nur als seine solip-
sistische Entscheidung anerkannt zu sehen wiinscht.

Daraus gewinnt die philosophische Ethik die Berechtigung, sich mit
ithren argumentativ-begriindenden Mitteln dem Thema des Suizids zu
nihern. Will sie dies jedoch mit Anspruch auf Gehér tun, so wird sie in
diesem Unternehmen nicht hinter die Moralitdtskritik zuriickfallen
diirfen, mit deren Hilfe Psychologie, Psychiatrie und Soziologie sich als
kompetentere Disziplinen auf diesem Gebiet ausgewiesen haben .
Damit scheiden dogmatisch-versichernde Positionen ebenso aus wie
axiomatisch-deduzierende Gedankenginge, die ethische Urteile aus
unbezweifelbaren Grundbestinden unseres Wissens ableiten zu kénnen
beanspruchen. Wir formulieren die Aufgabe einer Ethik des Suizids, zu
der wir im folgenden mit wenigem beizutragen versuchen, deshalb weit
bescheidener: wir wiirden es bereits als eine Rehabilitierung der Moral-
philosophie auf diesem Gebiet ansehen, wenn es ihr gelinge, Zusam-
menhinge zu verdeutlichen, die eine genuin ethische Dimension des

Suizids plausibel beglaubigen.

Dal3 wir in der Absicht einer solchen Aufklirung gerade Kants
moralphilosophische Untersuchungen heranziehen, kénnte zunichst
problematisch erscheinen, da sie auf den ersten Blick zu rigiden Urteilen
fithren, die wenig Einsicht in die zumeist hoch komplexen Motivstruk-

! Vgl. zur Orientierung die Beitrige in E. S. SHNEIDMAN (ed.), «Suicidology. Con-
temporary Developments», New York 1976; W. T. HAEsLER; ]. Scuun (Hg.), «Der
Selbstmord», Griisch 1986, und in E. RiNGeL (Hg.), «Selbstmordverhiitung», Eschborn
1987.



Der unfreie Tod 417

turen suizididrer Handlungen erkennen lassen. Dariiberhinaus wird die-
ses Thema mit Ausnahme eines kurzen Textes in den <Metaphysischen
Anfangsgriinden der Tugendlehre> nur als Beispiel zur Erlduterung der
argumentativen Ausarbeitung des kategorischen Imperativs benutzt 2,
Diese Stellung verschafft dem Diskurs iiber den Suizid jedoch auch seine
Bedeutung im Zusammenhang der Kantischen Auskunft iiber die Mog-
lichkeit, zu fundierten Urteilen tiber die Richtigkeit menschlichen Tuns
zu gelangen. Wir werden dieses Thema deshalb im Kontext der grund-
legenden Argumentationsform der Kantischen Moralphilosophie be-
handeln kénnen und miissen.

Kant fithrt die Moglichkeit des Suizids zunichst als Erlduterung
dessen ein, was <Pflicht> heiflen kénne: « Wenn Widerwirtigkeiten und
hoffnungsloser Gram den Geschmack am Leben ginzlich weggenom-
men haben; wenn der Ungliickliche, stark an Seele, iiber sein Schicksal
mehr entriistet als kleinmiithig oder niedergeschlagen, den Tod
wiinscht und sein Leben doch erhilt, ohne es zu lieben, nicht aus
Neigung oder Furcht, sondern aus Pflicht: alsdann hat seine Maxime
einen moralischen Gehalt» (G 398) 3. Der Begriff der Pflicht hat argu-
mentativ zunichst die Funktion, an dem lebensweltlich bekannten
Phinomen moralischer Verbindlichkeit ohne vorgingige Entscheidung
tiber mogliche Begriindungsformen die Bedingungen dessen zu expli-
zieren, was allein wir als <gut> bezeichnen kénnen. Dall wir dieses
Pridikat ohne Einschrinkung nur einem guten Willen zuschreiben
kénnen, bildete den Ausgangspunkt der Kantischen Erorterungen (vgl.
G 393). Nur in diesem Falle nimlich kann keine Differenz zwischen der
begrifflichen Giite als vollkommener Erfiillung des Begriffes <Wille»
und der moralischen Giite entstehen, da einem guten Willen als « Auf-
bietung aller Mittel, soweit sie in unserer Gewalt sind» (G 394), die
Folgen der daraus resultierenden Verinderungen des Zustandes der
Welt definitionsgemil3 nicht zugerechnet werden kénnen.

? Inden Beispielen verwendet Kant den kategorischen Imperativ nicht als Kriterium
sittlich gebotener, sondern sittlich verbotener Maximen. Indirekt wird er damit aber auch
zum Kiriterium sittlich erlaubter Maximen. Vgl. dazu O. HoFrE, « Kants Kategorischer
Imperativ als Kriterium des Sittlichen», in: O. HOFFE, « Ethik und Politik », Frankfurt /M.
1979, 84-119.

3 Wir zitieren Kants Werke nach der Akademieausgabe, die Kritik der reinen Ver-
nunft jedoch nach der 2. Originalausgabe (= B); Abkiirzungen: G = Grundlegung zur
Metaphysik der Sitten (= AA Bd. IV), KpV = Kritik der praktischen Vernunft (= AA
Bd. V), MdS = Metaphysik der Sitten (= AA Bd. VI), Rel = Die Religion innerhalb der
Grenzen der bloBen Vernunft (= AA Bd. VI).



418 Der unfreie Tod

Wenn die Pflicht nun den reinen Willen unter menschlichen Bedin-
gungen reprisentiert, so muf3 in ihr die Méglichkeit liegen, gegen die
sinnliche Affizierung des Wollens die Forderung des reinen Willens als
eines solchen —d. h. dessen, was allein gut heilen kann — zur Geltung zu
bringen. Kant beansprucht nun, bereits aus dem Begriff eines vollkom-
menen Willens ableiten zu kénnen, wie dessen Maximen beschaffen
sein missen. In negativem Sinne ist dies relativ einfach nachzuvollzie-
hen. Soll der Wille tatsichlich als Wille rein sein, so kann er keine
Bestimmungsgriinde aufler sich selbst enthalten. Damit entfallen be-
reits alle Moglichkeiten materieller Determination; ein reiner Wille
wird sich folglich durch keine Objekte des Begehrens bestimmen diir-
fen. Wenn ein Wille aber nur dann als solcher bezeichnet werden kann,
sofern er sich Bestimmung gibt, so steht fiir diese Aufgabe konsequen-
terweise nur die bloBe Form zur Verfiigung. Da ein reiner Wille wegen
seiner Unabhingigkeit von den Materien des Wollens nicht hypothe-
tisch bestimmt sein kann, so wird diese Form die Bedingungen einer
kategorischen Determination erfiillen miissen. Fiir ein Wesen, das sein
Wollen sinnlich affiziert weil3 und deshalb keine Identitit mit einem
reinen Willen beanspruchen kann, muf3 jene Bestimmung folglich als
ein <Imperativ> erscheinen, so da3 dieser Begriff nun die Differenz zu
einem vollkommenen Willen bezeichnet.

Wir kénnen den Begriff eines <kategorischen Imperativs» demzu-
folge als Ausdruck der Bestimmungsweise auffassen, die unter
menschlich-endlichen Bedingungen einen reinen Willen zur Geltung
bringt und damit jenen <Gegenstand» realisiert, dem allein im vollen
und eigentlichen Sinn das Pradikat <gut> zugeschrieben werden kann.
Durch seine Determination ist einem kategorischen Imperativ nun
bereits die Gesetzesformel seiner Bestimmtheit vorgeschrieben:
«Denke ich mir aber einen kategorischen Imperativ, so weil3 ich sofort,
was er enthalte» (G 420). Wenn ein solches Gesetz nimlich keinen
Bezug auf die Materie des Willens nehmen darf, so kann es nur die reine
Form eines Gesetzes, d.h. die Gesetzlichkeit als solche ausdriicken.
Damit ist aber bereits die allgemeine Formel des kategorischen Impe-
rativs erreicht: ein reiner Wille zeigt sich unter menschlichen Bedin-
gungen dann, wenn das Subjekt sein Begehrungsvermogen durch solche
Maximen bestimmen 1dBt, durch die es zugleich wollen kann, daf3 sie
ein allgemeines Gesetz werden (G 421). Da der reine Wille allein gut
heiBlen kann, so ist folglich auch nur eine solche Maxime als gut zu
bezeichnen.



Der unfreie Tod 419

Damit kénnen wir zu dem Gehalt des Suizidbeispiels zuriickkehren
und in einem ersten Zugang erdrtern, warum die Maxime, auch ohne
<Geschmack am Leben» den Tod nicht zu suchen, moralisch ratsam sein
kénnte. Offenbar kann die gegenteilige Maxime nur dann gut genannt
werden und folglich moralisch akzeptabel erscheinen, wenn sie der
bloBen Form der Gesetzlichkeit nicht widerstreiten wiirde. Genau diese
Angemessenheit an die Form eines guten Willens spricht Kant dem
<Prinzip der Selbstliebe» in diesem Falle jedoch ab: man sieht, «dal3 eine
Natur, deren Gesetz es wire, durch dieselbe Empfindung, deren
Bestimmung es ist, zur Beférderung des Lebens anzutreiben, das Leben
selbst zu zerstoren, ihr selbst widersprechen und also nicht als Natur
bestehen wiirde, mithin jene Maxime unméglich als allgemeines Natur-
gesetz stattfinden kénne und folglich dem obersten Princip aller Pflicht
ginzlich widerstreite» (G 422, vgl. KpV 44). Da der Ausdruck <allge-
meines Naturgesetz> hier fiir die Gesetzesférmigkeit steht (vgl. G 421),
die dem reinen Willen seine genuine Bestimmtheit verschafft, so lautet
das erste Ergebnis der ethischen Untersuchung demzufolge: der Suizid
ist deshalb verwerflich, weil er bezeugt, daf3 ein Subjekt sich nicht durch
seinen reinen Willen hat bestimmen lassen, sondern der sinnlichen
Affizierung seines Begehrungsvermogens nachgegeben hat.

Die Problematik dieses Urteils zeigt sich, wenn wir Kants Unter-
scheidung zwischen strenger bzw. unnachlaBlicher und weiterer bzw.
verdienstlicher Pflicht betrachten. Die erste ist dadurch ausgezeichnet,
daB die ihr entgegengesetzte Maxime «ohne Widerspruch nicht einmal
als allgemeines Naturgesetz gedacht werden kanny», wihrend im Falle
der zweiten dies zwar moglich ist, aber es doch unméglich ist zu wollen,
daB die Maxime zu einem allgemeinen Gesetz werde (G 424). Es ist
deutlich zu sehen, dal3 Kant die Pflicht, das Leben auch in Bedringnis
zu erhalten, als streng und unnachlaBlich betrachtet. Die entgegenge-
setzte Maxime muB sich folglich als nicht den Bedingungen der Geset-
zesférmigkeit geniigend darstellen lassen, was ihr die Dignitit einer
angemessenen Bestimmung eines sich ohne externe Griinde determi-
nierenden Willens abspricht. Kants Gedankengang scheint hier die
folgende Form anzunehmen: Méglichkeitsbedingung fiir die Gesetzes-
formigkeit der Maxime der Selbstliebe, die bei negativer Lustbilanz den
Tod vorzieht, ist die Existenz einer Pluralitit von Fillen, auf die eine
solche Maxime als Gesetz Anwendung finden kann; nun wiirde deren
strenge Gesetzlichkeit aber das Vorkommen solcher Fille iiber kurz
oder lang unméglich machen (was implizit voraussetzt, dafl jedes



420 Der unfreie Tod

menschliche Leben Situationen kennt, in denen das Prinzip der Selbst-
liebe allein die Erhaltung der Existenz nicht rechtfertigen kénnte); also
widerspricht jene Maxime den Bedingungen ihrer eigenen Gesetzesfor-
migkeit und kann folglich keine genuine Bestimmung eines reinen
Willens reprisentieren. Weil der Wille sich darin selbst widerspricht,
deshalb kann sie iiberhaupt nicht als Ausdruck eines Willens angesehen
werden, so dal3 das moralische Urteil iiber den Suizid im Grunde auf der
conclusio beruht, ein solcher Entschlul kénne nicht im vollen und
eigentlichen Sinn gewollt werden.

Vermutlich werden wir mit dieser Auskunft dann nicht zufrieden
sein, wenn wir weiter die Frage stellen, warum allein ein Wollen, das
seinem Begriff wahrhaft entspricht, ausreicht, um einer Maxime das
Pridikat <gut> zu verleihen und sie damit als moralisch richtig zu qua-
lifizieren. Die Fihigkeit, rein zu wollen, die sich durch den kategori-
schen Imperativ manifestiert, weist jedoch in die fundamentalen
Zusammenhinge, mit deren Hilfe Kant das moralische Sollen und im
besonderen die Einschitzung des Suizids begriindet. Méglicherweise
gewinnt die ethische Diskussion dieses Themas bereits etwas mehr
Plausibilitit, wenn wir eine Umformulierung des kategorischen Impe-
rativs heranziehen, die zwar auf der Grundlage der bisherigen Argu-
mentation entwickelt wird und deshalb kein anderes Prinzip enthilt als
die allgemeine Formel, die aber doch eine andere Seite betont.

II

Wenn ein <Zweck> definiert werden kann als das, «was dem Willen
zum objektiven Grunde seiner Selbstbestimmung dient» (G 427), so
kann ein reiner Wille nach den bisherigen Ausfithrungen offensichtlich
keine materialen, externen Zwecke verfolgen, die aufgrund ihrer Rela-
tivitdt nicht durch «fiir jedes Wollen giiltige und nothwendige Princi-
pien, d.i. praktische Gesetze» (G 427-428) beschrieben werden kénn-
ten. Folglich erfordert die Méglichkeit eines reinen Willens und damit
eines kategorischen Imperativs das Dasein eines Wesens, das sein
Begehrungsvermogen ohne dulBere Zwecke bestimmen kann und des-
halb als Zweck an sich selbst angesehen werden muf3. Ein solches
Wesen ist aber nur der Mensch: «Der Mensch und tiberhaupt jedes
verniinftige Wesen existirt als Zweck an sich selbst, nicht blof3 als Mittel
zum beliebigen Gebrauche fiir diesen oder jenen Willen, sondern muf3



Der unfreie Tod 421

in allen seinen sowohl auf sich selbst, als auch auf andere verniinftige
Wesen gerichteten Handlungen jederzeit zugleich als Zweck betrachtet
werden» (G 428). Als Selbstzweck heil3t der Mensch nun <Person» und
stellt als solche selbst das Prinzip dar, aus dem «alle Gesetze des Willens
miissen abgeleitet werden kénnen» (G 429) 4.

Weil der Charakter eines Selbstzwecks und damit der Personalitit
aus den Determinanten eines reinen Willens, der allein gut heillen
kann, entwickelt wurde, deshalb wird auch in der neuen Formel des
praktischen Imperativs nur die Gesetzlichkeit als solche zum Ausdruck
gebracht. Folglich bezeichnet der Begriff <Menschheit> in der neuen
Formel — «Handle so, daf3 du die Menschheit sowohl in deiner Person,
als in der Person eines jeden andern jederzeit zugleich als Zweck, nie-
mals blof3 als Mittel brauchst» (G 429) — keine Summe, sondern das
<(Menschliche», das nun als selbstzweckhaftes Selbstverhiltnis bestimmt
wurde. Dessen Absolutheit 146t sich dementsprechend nicht als Aus-
schluB3 von Substitutionsbeziehungen zu anderen Werten, sondern nur
daraus begreifen, daf3 dieses Wesen fiir sich selbst Zweck ist und sich
deshalb nur dann richtig verhilt, wenn es seine Maximen an dem
ausrichtet, was es ist und was es abgrundtief von allem Dasein unter-
scheidet, das nicht die Fihigkeit besitzt, sich selbst Zwecke setzen zu
konnen. Eine solche Forderung lag aber implizit bereits im Begriff eines
reinen Willens, der sich ohne externe Determinanten bestimmt.

Fiir unser Thema ergibt sich durch diese neue Formel jedoch weitere
Aufklirung, wie die ethische Dimension des Suizids sich im Zusam-
menhang der Kantischen Begrindung der Moralitit darstellt. Offen-
sichtlich wiirde sich die gewollte Beendigung des eigenen Lebens dann
im Widerspruch zur sittlichen GesetzmiBigkeit stehend zeigen, wenn
plausibel demonstriert werden kénnte, dal3 der Titer einer solchen
Handlung sich zu sich selbst nicht als Zweck, sondern nur als Mittel
verhilt. Kant bedient sich in der Tat dieser Argumentation, um die
ethische Bedeutsamkeit der internen Widerspriichlichkeit des Suizids zu
beweisen: wer in der Not bereit ist, sich selbst zu zerstéren, der bedient
sich «einer Person blof3 als eines Mittels zu Erhaltung eines ertriglichen
Zustandes bis zu Ende des Lebens» (G 429). Die Moralitit, aufgrund
derer ich «iiber den Menschen in meiner Person nichts disponiren» darf

# Vgl. dazu Reflexion 6713: « Die Persohnlichkeit ist die unabhingigkeit des Willens

von Neigungen. Also ist die moralitaet die iibereinstimmung mit der Persohnlichkeit»
(AA Bd. 19).



422 Der unfreie Tod

(G 429), griindet also in der Vermeidung eines fundamentalen Selbst-
millverstindnisses. Die suizidire Handlung nimlich manifestiert eine
Maxime, in der das Subjekt externe Determinanten des Willens akzep-
tiert und somit eingesteht, sich nicht als reines Wollen und Selbstzweck
auffassen zu konnen. Dadurch dementiert es aber gerade seinen
Anspruch, mit seiner letzten Tat nur seine eigenen Zwecke verfolgen zu
wollen und in der Disposition tiber sein Leben seine private Wirklich-
keit der Bedringnis durch die dulleren und inneren Verhiltnisse ent-
gegensetzen zu kénnen.

Wir kénnten das einer suiziderlaubenden Maxime zugrunde lie-
gende MiBverstindnis auch als eine Identifizierung des bonzo phaenone-
non mit dem homo noumenon zu verstehen suchen: « Uber sich als bloBes
Mittel zu ihm beliebigen Zweck zu disponiren, heil3t die Menschheit in
seiner Person (homo noumenon) abwiirdigen, der doch der Mensch (oo
phaenomenon) zur Erhaltung anvertrauet war» (MdS 423)°. Bereits an
dieser Stelle sind wir deshalb lizentiiert, einen kleinen Schritt iiber Kant
hinaus zu versuchen. Mit jener Maxime nimmt das Subjekt in sein
Selbstverstindnis auf, unentrinnbar und ohne innere Distanz den
Widerfahrnissen seines phinomenalen Daseins ausgeliefert zu sein.
Indem es sich auf diese Weise nur als homo phaenomenon versteht, vergif3t
es aber die Freiheit, die es ihm ermdéglicht, sich @/ ein solcher zu
verstehen und gibt damit de facto seine Selbstbeziehung preis, die es
andererseits gerade durch seine Maximenbildung bewiesen hat. Des-
halb kann es zu seiner Rechtfertigung nicht darauf verweisen, gerade
mit seinem <freien Tode» zeige es sich als autonom wollendes und seine
Zwecke selbst bestimmendes Individuum. Dartiberhinaus wiirde es mit
diesem Anspruch jene Identifizierung von homo phaenomenon und homo
noumenon nur von der anderen Seite her vornehmen und sich als ein
Wesen miflverstehen, dem seine empirische Existenz duflerlich ist. Es
wiirde sich mit einem <heiligen> Willen begabt auffassen und nicht als
ein Wesen, das nur in der Form des Sollens einen Bezug zu einem reinen
Willen herstellen kann.

Wir haben bisher die ethische Dimension des Suizids durch Beziige
zu einem reinen und seinem Begriff entsprechenden Willen und zur

> Vgl. dazu E. Biser, der den Suizid als Versuch auffaBit, den Tod in die Hand zu
bekommen, um ihm den <Widerfahrnischarakter> zu nehmen; das Subjekt versteht darin
auch noch das Ende seines Lebens unter reifizierenden Begriffen («Dasein auf Abruf»,
Diisseldorf 1981, 75). In diesem Sinne lieBen sich Zusammenhinge zu Heideggers These
von der vollendeten Seinsvergessenheit unter der Herrschaft der Technik herstellen.



Der unfreie Tod 423

Selbstzweckhaftigkeit des verniinftigen Daseins plausibel zu machen
versucht. Die bisher dargestellte Argumentationsentwicklung der Kan-
tischen Moralphilosophie ist jedoch aus internen Griinden unvollstin-
dig und verweist deshalb auf einen Zusammenhang, der ihr erst die
Dignitdt einer begriindeten Ethik verschafft. Folglich wird erst mit
dieser Komplettierung des Begriindungsprogramms ihr genuiner Status
sichtbar werden. Beziiglich unseres Themas ist daraus zunichst weitere
Aufklirung tiber Kants Intention zu erwarten, auch iiber das Phinomen
des Suizids einen sittlichen Diskurs fithren zu wollen; dariiberhinaus
wird aus diesem Zusammenhang deutlicher werden, mit welchem
Anspruch solche Urteile im argumentativen Kontext der Kantischen
Moralphilosophie tiberhaupt auftreten kénnen.

11

Wenn bisher der reine Wille in seiner menschlich-endlichen Form
als Pflicht der moralphilosophischen Argumentation zugrunde lag, so
war der Pflichtbegriff zunichst nur «aus dem gemeinen Gebrauche
unserer praktischen Vernunft gezogen» (G 406) und konnte seine
Wirklichkeit dartiberhinaus nicht erweisen. Deshalb ist noch nicht
bewiesen, dal3 der Imperativ der Sittlichkeit wirklich <stattfindet> (vgl.
G 425). Folglich steht die Frage noch offen, ob es tatsichlich ein not-
wendiges Gesetz fiir alle verniinftigen Wesen ist, ihre Handlungen an
der Gesetzesférmigkeit der leitenden Maximen auszurichten (vgl.
G 426 u. 431). Durch «blofle Zergliederung der Begriffe der Sittlich-
keit» a8t sich nun nicht erweisen, dal3 das bisher entwickelte Prinzip
der Autonomie «das alleinige Princip der Moral ist» (G 440). Die
Ableitung des sittlichen Imperativs aus dem Willen wire jedoch dann
auf analytischem Wege moglich, «wenn man die Freiheit des Willens
voraussetzte» (KpV 31).

Fiir eine solche abschlieBende Legitimierung geniigt der negative
Begriff der Freiheit als Unabhingigkeit von den Determinanten der
Sinnlichkeit nicht. Die Wirklichkeit der Freiheit kann jedoch auch nicht
an Beispielen aus der Erfahrung bewiesen werden. Deshalb st6Bt eine
<Deduktion» der Freiheit mit dem Ziel einer Rechtfertigung der objek-
tiven und allgemeinen Giiltigkeit des sittlichen Imperativs auf Schwie-
rigkeiten, die sie aus Sachgriinden zunichst unméglich erscheinen las-
sen. Fiir Status und Begriindungsanspruch der Kantischen Moralphilo-



424 Der unfreie Tod

sophie und fiir den niheren Charakter ihrer Einschitzung des Suizids ist
die Argumentationsform von entscheidender Bedeutung, die an die
Stelle einer solchen Deduktion tritt. Die Begriindung des Sittengesetzes
wird nun darin gesucht, «dall es umgekehrt selbst zum Princip der
Deduction eines unerforschlichen Vermégens dient», d. h. der Freiheit,
«von der das moralische Gesetz, welches selbst keiner rechtfertigenden
Griinde bedarf, nicht blos die Méglichkeit, sondern die Wirklichkeit an
Wesen beweiset, die dies Gesetz als fiir sie verbindend erkennen»
(KpV 47). Der kategorische Imperativ ist demzufolge giiltig, weil mit
ithm und nur mit ihm ein Wesen sich als frei erweisen kann. Umgekehrt
liegt der Beweis der Freiheit aber nur in der Giiltigkeit des Sittenge-
setzes.

Bevor wir uns dem Kantischen Versuch zuwenden, mit diesem
offensichtlichen Zirkel angemessen umzugehen, kénnen wir bereits
eine Folgerung fiir unser Thema ziehen. Wenn die Fortsetzung des
Lebens auch ohne <Geschmack> daran moralisch geboten ist, so findet
dieser Imperativ nun seine Begriindung darin, daf3 nur so das Subjekt
seine Freiheit beweisen kann. Offensichtlich steht Kants Urteil hier in
entschiedenem Gegensatz zu der Ansicht, gerade im Suizid manifestiere
sich die Freiheit des Individuums gegeniiber seinem Leben, weshalb er
angemessen den Titel eines <Freitodes) fithren miisse ¢. Weil sich Kants
Einschitzung auf die moralische Dimension der suizidiren Handlung
griindet, deshalb reicht sie zuriick bis in jenes fundamentale Theorem,
demzufolge die Freiheit sich nur durch die sittliche Bestimmtheit des
Subjektes beweisen kann. Damit schlie3t sich der negative Bezug des
Suizids zur Freiheit an die entsprechenden Beziige zu einem reinen
Willen und zur Selbstzweckhaftigkeit des menschlichen Daseins an. In
allen diesen Dimensionen verletzt die bewul3te Selbsttétung offenbar
fundamentale Auszeichnungen verniinftigen Lebens, das sich von der
Determiniertheit natiirlicher Wesen nur durch die gesetzesférmige
Bestimmung seiner Maximen unterschieden halten kann.

Wenn von Moralitit jedoch nur bei vorausgesetzter Freiheit des
Willens die Rede sein kann, so gerit die ethische Beurteilung des Suizids

¢ Diese These ist in neuerer Zeit mit literarischen Mitteln am entschiedensten von
J. AMERY vertreten worden («Hand an sich legen. Diskurs iiber den Freitod», Stuttgart
1976). Vgl. dazu die Diskussionsbeitrige in H. PonLMEIER (Hg.), «Selbstmordverhiitung.
AnmaBung oder Verpflichtung», Bonn 1978. W. KamLAH beansprucht dagegen, diesen
Gedanken philosophisch entwickeln zu kénnen (« Meditatio Mortis », Stuttgart 1976); vgl.
auch H. EBeLING, «Uber die Freiheit zum Todex, Diss. Freiburg 1967.



Der unfreie Tod 425

in betrichtliche Begriindungsprobleme. Gerade der Versuch ihrer Auf-
16sung fiihrt nun zu dem Zusammenhang, in dem wir die Griinde fiir
Kants Theorie der moralischen Verwerflichkeit des Suizids in ihrer
radikalsten und deutlichsten Fassung vorfinden kénnen. Kant verwen-
det dazu jene Unterscheidung von Erscheinung und Ding an sich, die
bereits in der Kritik der reinen Vernunft zur Lésung des grundlegenden
Problems der Erkenntnisphilosophie beziiglich der Méglichkeit giiltiger
synthetischer Urteile @ priori herangezogen wurde. In der praktischen
Philosophie dient die Méglichkeit eines Selbstverstindnisses als Ding
an sich nun zur Beglaubigung jenes wechselseitigen Voraussetzungszu-
sammenhanges von Moralitit und Freiheit, der sowohl das Bestehen
des Gesetzes sittlicher Verpflichtung als auch die positive Freiheit des
menschlichen Daseins begriindet. Indem das Subjekt sich niamlich als
zugehorig zu einer reinen Verstandeswelt und damit als hozzo noumenon
versteht, nimmt es einen Standpunkt ein, in dem es die «Gesetze des
Gebrauchs seiner Krifte, folglich aller seiner Handlungen» auch «als
zur intelligibelen Welt gehorig, unter Gesetzen, die, von der Natur
unabhingig, nicht empirisch, sondern blof3 in der Vernunft gegriindet
sind», betrachten mufB3 (G 452).

Der Zusammenhang, den Kant zur Unterstiitzung seiner Moralphi-
losophie aufbietet, nimmt also im wesentlichen die folgende Form an.
Der Mensch versteht sich als ein verniinftiges Wesen, das als solches
nicht nur zur sinnlichen Welt mit den sie regierenden determinierten
Kausalverhiltnissen gehort, sondern das sich unter der Idee der Freiheit
ebenso als Glied einer intelligibelen Welt denken mul3. Aus der Freiheit
des Willens folgt aber auf analytischem Wege dessen Bestimmung durch
die bloBe Form der GesetzmiBigkeit, d. h. der kategorische Imperativ.
Damit ist nun die Forderung der Moralitit an das Selbstverstindnis des
Menschen auf dem Standpunkt der Intelligibilitit gebunden. Durch
diesen Zusammenhang beansprucht Kant, den Zirkel in jenem Argu-
ment aufgehoben zu haben, das den sittlichen Imperativ durch das
BewuBtsein der Freiheit begriindete, und die Freiheit nur mit Hilfe des
sittlichen Imperativs nachweisen konnte (vgl. G 453).

Kategorische Imperative sind folglich méglich und giiltig, «dadurch
daB die Idee der Freiheit mich zu einem Gliede einer intelligibelen Welt
macht» (G 454), weil nur so der Begriff des Willens sinnvoll zu ver-
stehen ist. Die oberste Bedingung auch eines durch sinnliche Begierden
affizierten Willens nimlich ist die Idee eines «zur Verstandeswelt geho-
rigen reinen, fiir sich selbst praktischen Willens» (G 454). Deshalb kann



426 Der unfreie Tod

das moralische Sollen nun verstanden werden als «eigenes nothwendi-
ges Wollen als Gliedes einer intelligibelen Welt und wird nur so fern
von ihm als Sollen gedacht, als er sich zugleich wie ein Glied der
Sinnenwelt betrachtet» (G 455).

Die Anwendung auf unser Thema des Suizids mii3te demzufolge die
folgende Form annehmen: die absichtsvolle Selbsttétung ist moralisch
nicht indifferent, weil damit gegen die Form der Bestimmung eines
reinen Willens verstoBen wird, der notwendig zum Selbstverstindnis
eines intelligibelen Wesens gehort. Damit wire die sittliche Verwer-
flichkeit des Suizids erneut auf ein profundes Selbstmif3verstindnis des
Subjekts zuriickgefiihrt. Es handelt darin so, als ob die Abhingigkeit von
den sinnlichen Beweggriinden, d.h. von Furcht und Neigung, sein
Selbstverstindnis erschépfen kénnte. Deutlicher wird dies noch, wenn
es seine Handlung gerade durch den Verweis auf seine Freiheit zum
Tode rechtfertigen will: damit behauptet es, sich als frei erweisen zu
wollen, und dementiert dieses Selbstverstindnis durch einen Akt, in
dem es sich von der Bilanz seiner Freuden und Leiden abhingig zeigt.
Es wihnt sich durch sich selbst bestimmt, handelt aber in Abhingigkeit
von externen Faktoren.

Der Status der entwickelten ethischen Dimension des Suizids wird
aber erst deutlich, wenn wir Kants nihere Bestimmung des Charakters
eines Selbstverstindnisses als Teil einer intelligibelen Welt betrachten.
Jener Satz, «alle Menschen denken sich dem Willen nach als frei»
(G 455), der nun die argumentative Grundlage der gesamten Moral-
philosophie zu reprisentieren scheint, besitzt selbst nur eine provisori-
sche Begriindungsbasis. Um einen Erfahrungsbegriff kann es sich bei
der Freiheit schon deshalb nicht handeln, weil die erfahrbare Natur als
solche notwendig kausalgesetzlich determiniert ist und per definitionem
der Freiheit keinen Raum 1idf3t. Folglich ist diese ihrer objektiven Rea-
litit nach an sich zweifelhaft, und ihr Begriff kann auf keine Weise zu
einer theoretischen Erkenntnis verwendet werden. In die Verstandes-
welt kann sich die Vernunft deshalb nicht <hineinempfinden> und nicht
in sie <hineinschauen» (G 458). Wenn die Freiheit folglich nur in einem
<Hineindenken» in die Intelligibilitit zu einem sinnvollen Begriff wird,
so bleibt sie notwendig eine <Idee der Vernunft> (G 455). Nun kann
jedoch auch diese Idee objektive Realitit gewinnen, aber nur als prak-
tischer Begriff zum praktischen Gebrauch, indem sie durch das mora-
lische Gesetz Bedeutung erhilt (KpV 50).



Der unfreie Tod 427

Wenn dieser Begriff dariiberhinaus jedoch theoretisch nicht be-
stimmt werden kann (vgl. KpV 55), so ist die wechselseitige Voraus-
gesetztheit von Freiheit und Moralitit auch durch den Verweis auf das
Selbstverstindnis des Menschen als intelligibeles Wesen und Teil einer
Verstandeswelt nicht aufgehoben. Damit besteht auch zwischen Mora-
litdt und Intelligibilitit nur die Beziehung eines wechselseitigen Abhin-
gigkeitsverhiltnisses. Folglich kann sich die Begriindung des sittlichen
Imperativs aber ebensowenig auf die Realitit der intelligibelen Welt
stiitzen wie auf die Realitit der Freiheit. Die Legitimationsstruktur der
Kantischen Moralphilosophie zeigt sich offensichtlich unabwendbar in
einem Zirkel befangen. In dessen Ausarbeitung sieht Kant jedoch die
duBerste Grenze aller praktischen Philosophie erreicht. Die Idee der
Freiheit, durch die der Mensch sich in «eine andere Ordnung der
Dinge» versetzt (G 457), kann sich nur ausweisen als notwendige Vor-
aussetzung in einem Wesen, das sich eines Willens bewul3t zu sein
glaubt (G 459), und bleibt deshalb ein <Standpunkt>. Folglich ist die
«subjektive Unmoglichkeit, die Freiheit des Willens zu erkliren, ... mit
der Unmoglichkeit, ein Interesse ausfindig und begreiflich zu machcn,
welches der Mensch an moralischen Gesetzen nehmen kénne, einerlei»
(G 459-460).

Der Begriindungsanspruch der Kantischen Moralphilosophie kann
sich demzufolge nicht darauf erstrecken, dem nach der Richtigkeit
seines Handelns fragenden Subjekt abschlieBend legitimierte Kriterien
seines Tuns und Lassens anzugeben. Thr Argumentationsangebot be-
steht vielmehr in der Herstellung eines wechselseitigen Zusammenhan-
ges zwischen dem sittlichen Imperativ, der Freiheit des Willens, der
Selbstzweckhaftigkeit menschlichen Daseins und dessen Selbstver-
stindnis als intelligibeles Glied einer Verstandeswelt. Daf3 die Intelli-
gibilitit «das eigentliche Selbst» (G 457, vgl. KpV 74, 162) des Men-
schen ausmacht, darf vor diesem Hintergrund nicht essentialistisch
mil3verstanden werden: die ratio cognoscendi dieser Auszeichnung be-
steht ausschlieBlich im BewuBtsein sittlicher Verbindlichkeit gemil3
dem kategorischen Imperativ. Auch in ihrer Beschrinkung auf die
Ausarbeitung jenes Zusammenhanges erhebt die Kantische Ethik
jedoch einen betrichtlichen argumentativen Geltungsanspruch. Wir
benutzen dieses Ergebnis, um die ethischen Dimensionen des Suizids
weiter zu kliren, und werden dabei den eigentiimlichen Status morali-
schen Begriindens in Kants praktischer Philosophie beriicksichtigen
miissen.



428 Der unfreie Tod

v

Es ist bereits deutlich geworden, daB3 Kant die sittliche Unerlaubt-
heit der absichtsvollen Selbsttétung in einem tiefgreifenden Selbstmil3-
verstindnis und einer daraus resultierenden SelbstmiBachtung des
Titers begriindet sieht. Dieses MiBverstindnis manifestiert sich zu-
nichst in der Pritention einer freien Handlung, die ihre Bestimmung in
Wahrheit durch externe Faktoren aus der Bilanz von Gliick und Leid
erhilt. Es zeigt sich zweitens in dem BewuBtsein, durch die suizidire Tat
die genuinen Zwecke der eigenen Person zu verfolgen, wihrend deren
Selbstzweckcharakter gerade durch die Auslieferung an die sinnliche
Affektion des Willens unterbrochen wird. Das SelbstmiBverstindnis in
der suiziderlaubenden Maxime besteht drittens im Vergessen des intel-
ligibelen und die Kausalitit der phinomenalen Welt transzendierenden
Charakters des menschlichen Daseins, der mit der Selbsttétung doch
ebenso in Anspruch genommen wird. Wir kénnten versuchen, dies auf
eine Formel zu bringen: der Suizident glaubt zu wollen, wo nicht
gewollt werden kann’.

Offensichtlich behauptet eine solche Konzeption die Méglichkeit
einer Inkongruenz der Freiheit des Willens im unmittelbaren BewuBt-
sein des Handelnden und in ihrer reflektierten Form im philosophi-
schen Wissen. Eine Erliuterung dazu im Sinne eines argumentum ad
hominem kénnten wir einem Zusammenhang entnehmen, den Kant an
argumentativ zentraler Stelle in seiner Religionsphilosophie benutzt,
um die sittliche Verpflichtung zu einem Ubergehen aus dem <ethischen
Naturzustande» in das <ethische gemeine Wesen> zu begriinden ®. Die
Gefihrdung seiner Moralitit begegnet dem Menschen danach in erster

7 Vgl. dazu Reflexion 7202. «Ich bin frey aber nur vom Zwange der Sinnlichkeit, kan
aber nicht zugleich von einschrinkenden Gesetzen der Vernunft frey seyn; denn eben
darum, weil ich von ienem frey bin, muf3 ich unter diesen stehen, weil ich sonst von
meinem eigenen Willen nicht sagen kan.» (AA Bd. 19).

® Darunter ist ein Zustand zu verstehen, in dem die Gesetze darauf abgestellt sind,
«die Moralitit der Handlungen (welche etwas Innerliches ist, mithin nicht unter 6ffent-
lichen menschlichen Gesetzen stehen kann) zu beférdern» (Rel 98). Als oberster Gesetz-
geber kann hier folglich nur ein solcher gedacht werden, «in Ansehungdessen alle wahren
Pflichten, mithin auch die ethischen, zugleich als seine Gebote vorgestellt werden miis-
sen» (Rel 99). Das <ethische gemeine Wesen)» ist folglich «nur als ein Volk unter gétt-

lichen Geboten, d.i. als ein Volk Gottes, und zwar nach Tugendgesetzen, zu denken
moglich» (Rel 99).



Der unfreie Tod 429

Linie durch sein soziales Dasein: « Wenn er sich nach den Ursachen und
Umstinden umsieht, die ihm diese Gefahr zuziehen und darin erhalten,
so kann er sich leicht iiberzeugen, daf3 sie ihm nicht sowohl von seiner
eigenen rohen Natur, sofern er abgesondert da ist, sondern von Men-
schen kommen, mit denen er in Verhiltnis oder Verbindung stehty.
Ohne diesen Einflul3 dagegen sind seine Bediirfnisse «nur klein, und
sein Gemiithszustand in Besorgung derselben gemiBigt und ruhig. Er
ist nur arm (oder hilt sich dafiir), sofern er besorgt, daB3 ihn andere
Menschen dafiir halten und dariiber verachten méchten» (Rel 93) 9.
Wenn wir dies auf die vermeintliche Freiheit des Suizidenten anwen-
den, so kénnten wir dessen Willen in seiner Determination durch die
Bilanz von Gliick und Leid nun insofern als unfrei ansehen, als er sich
die MaBstibe zur Bewertung der sein Wohlergehen tangierenden
Erfahrungen von anderen vorgeben 146t. Wir kénnten dariiberhinaus
sogar das Beharren auf fixen Kriterien, das erst die lustbilanzielle Vor-
stellung eines millungenen Lebens ermdglicht, als Grundlage der
Unfreiheit des darauf seine Suizidentscheidung griindenden Subjekts
auffassen 9.

Dieses MiBlverstindnis im BewuBtsein der Freiheit mii3te den Ver-
teidiger des Suizids prima facie nicht motivieren, mit der Entscheidung
zur absichtsvollen Selbsttétung ethische Dimensionen tangiert zu se-
hen. Fiir Kant ist dieser Zusammenhang jedoch mit dem angemessenen
Verstindnis von Freiheit eo 7pso gegeben. Die Freiheit eines Willens, der

2 An dieser Stelle wird der Zusammenhang mit M. HEIDEGGERs Daseinsanalyse
deutlich: die «Offentlichkeit> als Form des <uneigentlichen> Daseins wird durch die
Seinsweisen des «Man» konstituiert, d. h. durch die Sorge um die <Abstindigkeit> zu den
anderen, durch die <Durchschnittlichkeit), die das eigene Dasein in die Seinsart der
anderen auflést, und durch die <Einebnung) aller Lebensweisen. In diesem Status ver-
fiigen die anderen iiber die Seinsméglichkeiten des Daseins und nehmen ihm die Ver-
antwortlichkeit ab (vgl. «Sein und Zeit», Tiibingen 1967, § 27, 126ff.). Es wire interes-
sant, Heideggers Begriff der <Eigentlichkeit> unter diesen Aspekten mit Kants Freiheits-
lehre in Verbindung zu setzen. Zum Problem der Interpersonalitit bei Heidegger vgl.
G. Rowmpp, « Truth and Interpersonality. An Inquiry into the Argumentative Structure of
Heidegger’s <Being and Time)»», erscheint in: International Philosophical Quarterly 29
(1989).

10 A. HOLDEREGGER macht in diesem Zusammenhang darauf aufmerksam, «dal3 es
ohne eine grundsitzliche Besinnung iiber die Bedeutung von Schmerz, Leid und Tod im
menschlichen Leben keinen adiquaten Zugang zu Suizidalitit und Sterbewilligkeit gibt.
Die auf Juvenalisierung und auf Perfektion gestimmte gesellschaftliche Grundhaltung
iibersieht leicht, daf die freie Hinnahme lebensgeschichtlicher Zumutungen mit der
Qualitit des Lebens nicht nur nicht unvereinbar, sondern Teil derselben ist» (« Ethische
Probleme des Suizids», in: W. T. HAESLER; J. ScHUH, op.cit., 125-140, hier 137).



430 Der unfreie Tod

sich auch von extern vorgegebenen Bewertungskriterien des eigenen
Gliicks zu distanzieren vermag, kann sich positiv nur in der gesetzes-
férmigen Bestimmung seiner Maximen dokumentieren. Diese Allge-
meinheit allein ist in der Lage, einen reinen Willen als einen solchen
auszuzeichnen; nur in seiner Reinheit kann und muB dem Willen
jedoch das Pridikat <gut> zugeschrieben werden. Jene Selbstbestim-
mung in Unabhingigkeit von fremden gliickdeterminierenden Krite-
rien kann deshalb nur gelingen, wenn das handelnde Subjekt die reine
Gesetzesformigkeit in seine Maximen aufnimmt und sie damit als
moralisch zu priferierende versteht.

Dal3 dem endlichen Subjekt die MaBstibe seines Gliicks nicht frei
zur Disposition stehen, sondern durch seine soziale Natur und seine
sinnlich-leibliche Phinomenalitit weitgehend vorgegeben erscheinen,
ist damit freilich nicht in Abrede gestellt. Wir kénnten den Begriff des
Sollens, der die Differenz zwischen einem reinen, d.h. ausschlieBlich
intelligibel bestimmten Willen, und einem empirischen, d.h. sinnlich
affizierten Wollen, bezeichnet, nun auch als Ausdruck fiir die Distanz
zwischen dem <freien Gliick> des Gliedes der Verstandeswelt und dem
abhingigen Gliick des empirisch determinierten Subjektes betrachten.
Dem widerspricht im iibrigen nicht, daf3 die menschliche Glickselig-
keit wegen ihrer kontingenten und individuellen Bestimmtheit nur
assertorisch-hypothetische Imperative mit dem Status von pragmati-
schen <Anratungen) zur Verfiigung stellen kann (G 416—418). Im Status
der Intelligibilitit ist der Begriff von Gliick identisch mit dem der
Freiheit, der wiederum die Maximen bestimmt, unter denen allein ein
verniinftiges Wesen sein Tun und Lassen als moralisch richtig verste-
hen kann.

Wir haben versucht, mit Hilfe der Kantischen Moralphilosophie die
ethische Dimension des Suizids gegen die These eines moralisch indif-
ferenten «freien Todes» zur Geltung zu bringen. Kants Argumentation
zentriert in der Explikation der Selbsttétung als eines unfreien Todes,
der als solcher bereits seine moralische Verwerflichkeit in sich trigt.
Wir méchten abschlieBend noch einmal den Charakter dieser Moralitit
herausstellen.

Zum einen gibt sie wegen ihres Begriindungsstatus nicht die Berech-
tigung, mit dem Bewufitsein abschlieBender Legitimation zu urteilen.
Dafiir miifite sie die moralische Pridikation in einem bedingungsfreien
letzten Wissen fundieren kénnen. Das Kantische Begriindungsangebot
besteht demgegeniiber nur in der Herstellung eines argumentativen



Der unfreie Tod 431

Zusammenhanges zwischen dem guten Willen, der Selbstzweckhaftig-
keit der Person, der Freiheit und dem intelligibelen Standpunkt. Thr
Plidoyer fiir die Betrachtung des Suizids unter ethischen Gesichtspunk-
ten kann deshalb auch nur den iiberzeugen, der sein Tun und Lassen mit
Hilfe solcher Begriffe definiert und bewertet. Darin sieht Kant jedoch
die duBerste Grenze aller praktischen Philosophie erreicht (vgl. G
455£f.). Ein dariiber hinausgehendes Wissen um die Richtigkeit unserer
Handlungen zu beanspruchen, hieBBe demzufolge den Weg in den Dog-
matismus einschlagen und die Ergebnisse der kritischen Philosophie
revidieren.

Zum anderen geben Kants moralphilosophische Untersuchungen
auch nicht die Berechtigung, iiber eine faktische suizidire Handlung
moralisch zu urteilen. Dies 148t sich zunidchst am entgegengesetzten Fall
belegen: «In der That ist es schlechterdings unméglich, durch Erfah-
rung einen einzigen Fall mit vélliger GewiBBheit auszumachen, da die
Maxime einer sonst pflichtmiBigen Handlung lediglich auf morali-
schen Griinden und auf der Vorstellung seiner Pflicht beruht habe»
(G 407). Sogar fiir unsere eigenen Handlungen kénnen wir in der
Selbstpriifung) nie mit letzter GewiBheit erkennen, «dal3 wirklich gar
kein geheimer Antrieb der Selbstliebe unter der bloBen Vorspiegelung
jener Idee die eigentliche bestimmende Ursache des Willens gewesen
sei» (G 407). Der Schluf3 lautet deshalb: «Die eigentliche Moralitit der
Handlungen (Verdienst und Schuld) bleibt uns daher, selbst die unseres
eigenen Verhaltens, ginzlich verborgen. Unsere Zurechnungen kénnen
nur auf den empirischen Charakter bezogen werden. Wie viel aber
davon reine Wirkung der Freiheit, wie viel der bloBen Natur und dem
unverschuldeten Fehler des Temperaments oder dessen gliicklicher
Beschaffenheit (#erito fortunae) zuzuschreiben sei, kann niemand er-
griinden und daher auch nicht nach volliger Gerechtigkeit richten»
(KrV B 579 Anm.). Es kann hier geniigen, diese Zitate fiir sich selbst
sprechen zu lassen. Nicht zuletzt in ihrer Fihigkeit, eine ethische
Dimension des Suizids zu verdeutlichen, ohne die Erlaubnis zu mora-
lischer Verurteilung damit zu verbinden, scheint uns das Gewicht des
Beitrags der Kantischen Moralphilosophie zu diesem Thema zu lie-
gen.






	Der unfreie Tod : Kant und die ethische Dimension des Suizids

