
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 35 (1988)

Heft: 3

Artikel: Konstruktive und destruktive Wechselwirkungen zwischen Wissenschaft
und Ethik

Autor: Sitter, Beat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760805

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760805
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beat Sitter

Konstruktive und destruktive
Wechselwirkungen zwischen

Wissenschaft und Ethik1

1. Einleitung

Die Frage nach dem Verhältnis zwischen Wissenschaft und Ethik
beschäftigt seit langem stets breitere Kreise2. Zur Hauptsache wird sie,

so scheint mir, von drei Motiven hervorgetrieben. Deren wichtigstes liegt
in der Erfahrung, daß die Entfaltung von Wissenschaft und Technik3

1 Überarbeitete und erweiterte Fassung eines Vortrages vor der Swiss Metra
(Gesellschaft für interdisziplinäres Forschen in der Schweiz und mit der Dritten Welt)
anläßlich der zweiten Tagung zum Thema «Umweltverständnis und Umweltforschung»
(am Geographischen Institut der Universität Bern, 13./14. März 1987).

2 Sie hat, wie G. Huber bemerkte, Konjunktur (Wissenschaft und Ethos, in:
Vierteljahresschrift der Naturforschenden Gesellschaft in Zürich 131 [1986] 229). Anstelle
vieler Belege verweise ich aufdie Literaturverzeichnisse der Beiträge in : « Wissenschaft in
der Verantwortung. Analysen und Forderungen », hg. v. B. Sitter, Bern 1986 ; auf die im
vorliegenden Beitrag herangezogene Literatur sowie auf die von H. Lenk, Hj.
Staudinger und E. Ströker herausgegebene Reihe «Ethik der Wissenschaften»,
München—Paderborn—Wien—Zürich 1984 ff.

3 Werden Wissenschaft und Technik in einem Atemzug genannt, so weil Wissenschaft,

sieht man von den historisch-hermeneutischen Disziplinen zunächst ab, in
überwiegendem Ausmaß, direkt oder mittelbar, auf Anwendung, d.h. aber auf technische
Nutzung ausgerichtet ist. « Wissenschaft als solche » ist « von der Praxis der technischen
Anwendung durchaus nicht zu trennen. Vermöge ihrer praktischen Anwendbarkeit sind
die wissenschaftlichen Erkenntnisse dem Ganzen der menschlichen Gesellschaft
inkorporiert, und die Wissenschaft gehört, wie heute jedermann weiß, zum tragenden Fundament

der modernen Gesellschaft. Unsere Zivilisation ist in dieser wesentlichen Hinsicht
eine technisch-wissenschaftliche Zivilisation» (Huber, vgl. Anm. 2, 230. — Vgl. auch
Habermas, J. : Kommunikative Ethik, in: Information Philosophie [1981] 4, 14 f.);
Mittelstrass, J. : Das ethische Maß der Wissenschaft, Ms. Juni 1987 (Veröffentlichung



380 Konstruktive und destruktive Wechselwirkungen

nicht aus sich selber heraus sinnvolles, gelungenes und glückliches
menschliches Dasein verbürgt, vielmehr heute Leben überhaupt
gefährdet. Sie konfrontiert uns mit unbekannten Situationen und
Schwierigkeiten, für deren Bewältigung uns bewährtes Orientierungswissen
mangelt. Der Ruf wird laut — nicht zuletzt bei den Wissenschaftlern
selber — nach ethischer Durchdringung und Begleitung der
Wissenschaften und ihrer praktischen Anwendung, damit diese einen Gang
nähmen, der sich auch sittlich verantworten ließe4.

Das zweite Motiv entspringt dem Mißtrauen gegenüber Wissenschaft
und Technik, die — gerade weil ihr Vollzug als ethisch neutral proklamiert

wird - sittliches Urteilen in Verlegenheit zu bringen und zu

gefährden scheinen. Laufend erschließen sie uns neue Handlungsmöglichkeiten,

deren zeitliche wie räumliche Auswirkungen sich nicht

zum Zeitpunkt der Niederschrift dieser Arbeit bevorstehend) ; Mollenhauer, D. :

Biologie an den Lebewesen vorbei, in : Die Erde weint, hg. v. J. Dahl und H. Schickert,
München 1987, 90. — Dem denkbaren Protest der «reinen Theoretiker» läßt sich mit Hj.
Staudinger entgegenhalten, daß auch « die Grundlagenforscher von heute..., um Geld von
der öffentlichen Hand einzuwerben, sagen : <Die Grundlagenforschung von heute ist die
Technik von morgen>» (Verantwortung und Fortschritt in der Wissenschaft, in : Merkur.
Deutsche Zeitschrift für europäisches Denken 34 [1980] 1, 12). - Notorisch sind die
utilitaristischen Argumente, mit denen Parlamente bewogen werden, die nötigen Kredite
für wissenschaftliche Untersuchungen, insbesondere für die Forschungsförderung zu

sprechen. Doch auch in Konsultativgremien höchster exekutiver Organe — man denke
etwa an Wissenschaftsräte — beherrschen überwiegend Aspekte der wirtschaftlichen
Konkurrenzfähigkeit auf dem internationalen Parkett Diskussionen und Empfehlungen
zu wissenschafts-, insbesondere forschungspolitischen Zielsetzungen und Maßnahmen.
Man vergleiche z.B. die einschlägigen Kapitel, in: «Ziele für eine schweizerische
Forschungspolitik. Vorschläge des Wissenschaftsrates an den Bundesrat», Bern 1985.

4 Zentral für diese Thematik ist immer noch Jonas, H. : Das Prinzip Verantwortung.
Versuch einer Ethik für die technologische Zivilisation, Frankfurt a.M. 51984 (41979), vor
allem die Kap. 1, 2 und 5, Abschn. I und II. — Vgl. auch, aus ökonomischer Sicht, Strahm,
R.H. : Wirtschaftsbuch Schweiz. Das moderne Grundwissen über Ökonomie und Ökologie

in der Schweiz, Zürich 1987. Auf S. 38 lesen wir: «Trotz besserer Technologien ist
aber die Lebensdauer von Konsumgütern wie Autos, Haushaltmaschinen und Apparaten
gesunken. Es wird eine Art geplanter Verschwendung betrieben. » — Exemplarisch schließlich

der Physiker Weisskopf, V. F. : Frontiers and Limits of Science, in : Mitteilungen der

Alexander-von-Humboldt-Stiftung 43 (März 1984) 1-11 : «But science and technology
are only one of the avenues toward reality : others are equally needed to comprehend the
full significance of our existence. Indeed those other avenues are necessary for the
prevention of thoughtless and inhuman abuses of the results of science. We will need all
approaches to deal with the predicaments of humanity that prevent so many ofour fellow
beings from having a life worth living» (11). — Zur Unerläßlichkeit ethischer und — vor
allem — politischer Kontrolle der Wissenschaften und der Technik vgl. auch Feyerabend,
P.K. : Erkenntnis für freie Menschen. Veränderte Ausgabe, Frankfurt a.M. 1980, passim,
bes. Zweiter Teil, Abschn. lf., 4f., 7—10.



zwischen Wissenschaft und Ethik 381

absehen lassen, für deren sittlich-normative Beurteilung wir nicht gerüstet

sind, deren Realisierung wir mithin nicht zu verantworten vermögen

— jedenfalls dann nicht, wenn wir uns an die bisher geläufigen
Vorstellungen über Struktur und Voraussetzungen von Verantwortung
halten '. Diese Sicht mag sich mit der Kritik an den für Wissenschaft und
Technik konstitutiven Einseitigkeiten verbinden6, einer Kritik, die

umso schärfer ausfällt, je unverhohlener für Wissenschaft und Technik
der Anspruch auf ausschließliche Wahrheit und vorrangige sozio-öko-
nomische Geltung erhoben wird. So zielt denn das zweite Motiv für die

Frage nach dem Verhältnis von Wissenschaft und Ethik auf Eingrenzung,

auf Entthronung der Wissenschaft7.
Ihm widersetzt sich das dritte Motiv. Es drückt sich aus in der (die

wirklichen Verhältnisse ideologisch verwischenden8) Forderung nach

5 Vgl. O.P. Obermeier : Wissenschaft als Chance zur Verantwortung, in : Allgemeine
Zeitschrift für Philosophie (1984) 1, 31-56.

6 Zu Verdinglichung und Reduktion als ethisch relevante methodische Grundelemente

empirischer Wissenschaften, zugleich zum Verdrängungscharakter der Wissenschaft

überhaupt vgl. B. Sitter: Hat Ethik in der Wissenschaft nichts zu suchen?, in:
Wissenschaft in der Verantwortung (Anm. 2), 58—66. — Vgl. auch Jonas (Anm. 4), 29f.,
57, 135f., 236; Feyerabend (Anm. 4), 143, 249; Vester, F.: Unsere Umwelt — ein
vernetztes System, München 21985, 144f., 158.

7 Von Entthronung der Wissenschaft kann deshalb die Rede sein, weil noch zu oft die
Wissenschaften - hier vorab verstanden als Natur- und exakte Wissenschaften sowie als

Ingenieurdisziplinen - als alleiniger Hort von Wahrheit und verläßlicher Praxisorientierung

angepriesen werden (vgl. Weißkopf [Anm. 4], 10). Damit verbindet sich die
notorische Klage über die angebliche Unzuverlässigkeit der historisch-hermeneutischen
Disziplinen und insbesondere der Sozialwissenschaften, deren Gegenstände, Methoden,
Ergebnisse und praktische Umsetzbarkeit an den gleichen Kriterien gemessen werden, die
für Natur- und exakte Wissenschaften durchaus zutreffend sind. Dies ungeachtet der
Tatsache, daß gerade namhafte Vertreter der so gepriesenen Disziplingruppen die
Aspekthaftigkeit ihres Tuns und dessen notwendige und dringliche Ergänzung durch
andere Sichtweisen hervorheben. So benützte etwa Niels Bohr den Begriff der
Komplementarität zur Charakterisierung einer Situation, in der allein der Verbund verschiedener,
widersprüchlicher, ja sich gegenseitig ausschließender Zugangswege zur Wirklichkeit
dieser als ganzer gerecht zu werden vermag (zit. bei Weißkopf (Anm. 4), 8f.). Weißkopf
legt Gewicht auf die Feststellung, daß die für uns wohl bedeutsamsten Aspekte erfahrener
Wirklichkeit gerade nicht durch (natur-)wissenschaftliche Methoden erschlossen werden
(ebd. 9f.) - Vgl. auch Feyerabend (Anm. 4), passim, bes. Erster Teil; Vester
(Anm. 6).

8 Von ideologischer Verwischung spreche ich hier, weil jedem auch nur einigermaßen
aufmerksamen und halbwegs unvoreingenommenen Beobachter einsichtig wird, was
I. Lakatos einmai folgendermaßen darstellt: «Die Methodologie wissenschaftlicher
Forschungsprogramme» — eine von Lakatos im Anschluß an Popper entwickelte, radikal
konventionalistische Theorie über Entwicklung und Fortschritt der Wissenschaften —

«muß wie jede andere Theorie wissenschaftlicher Rationalität durch eine empirischexterne

Geschichte ergänzt werden. Keine Rationalitätstheorie wird je Probleme lösen



382 Konstruktive und destruktive Wechselwirkungen

uneingeschränkter Freiheit der Wissenschaft, ebenso aber in der
abstrakt utopischen Überzeugung, daß durch technische Eingriffe
heraufgeführte Gefahren oder verursachte Schäden immer auch durch
weiter entwickelte Technik gebannt bzw. behoben werden können. Das

Motiv findet Unterstützung durch die Ansicht, das Streben nach

Eingrenzung der Wirkungsbereiche von Wissenschaft und Technik aus

sittlichen Gründen resultiere aus einer fehlerhaften Vermengung von
Denk- und Handlungsebenen, die nichts miteinander zu tun haben. Die
Frage nach dem Verhältnis zwischen Wissenschaft und Ethik wird
daher mit der Absicht gestellt, anhand ihrer Beantwortung jegliche
Einflußnahme der Ethik auf die Wissenschaft als sachfremd abzuweisen.

Der Wortlaut des hier abgehandelten Themas könnte den Eindruck
erwecken, als sollten das zweite und das dritte der skizzierten Motive die

folgenden Überlegungen bestimmen. Insbesondere im Ausdruck
«destruktiv» klingt eine polemische Note an. Sie legt die Vermutung nahe,

es bestehe die Absicht, entweder aus Voreingenommenheit für
wissenschaftliches Denken die ethische Besinnung zu disqualifizieren — oder

umgekehrt. Doch auch das Wort «konstruktiv» bleibt nicht frei von
negativen Konnotationen. Es mag die Vorstellung einer nach
wissenschaftlicher Art, also reduktiv und daher unter künstlich verengtem
Aspekt entworfenen Sittenlehre wachrufen ; es könnte jedoch auch das

Schreckbild einer unter die Herrschaft enger Moralvorstellungen
gezwungener, mithin gänzlich fremdbestimmter und nicht länger für die

wie die Frage, warum die Mendelsche Genetik in Sowjetrußland in den 50er Jahren
verschwand und warum gewisse Forschungsunternehmungen, die sich der Untersuchung
genetisch-rassischer Differenzen oder der Analyse der Ökonomie der Auslandhilfe
widmeten, in den 60er Jahren in den angelsächsischen Ländern in Mißkredit kamen. Außerdem

müssen wir vielleicht die externe Geschichte heranziehen, um die verschiedenen
Entwicklungsgeschwindigkeiten verschiedener Forschungsprogramme zu erklären. Die
rationale Rekonstruktion der Wissenschaft... kann nicht umfassend sein, denn Menschen
sind nicht völlig rationale Lebewesen ; und selbst wenn sie rational handeln, haben sie oft
eine falsche Theorie ihrer eigenen rationalen Handlungen» (Die Geschichte der
Wissenschaft und ihre rationalen Rekonstruktionen, in: Kritik und Erkenntnisfortschritt,
hg.v. I. Lakatos und A. Musgrave, Braunschweig 1974, 283f.). Und er fügt bei: «Die
externe Geschichte erklärt, warum manche Leute falsche Überzeugungen über den
wissenschaftlichen Fortschritt haben und wie diese Überzeugungen ihre wissenschaftliche
Tätigkeit beeinflussen» (ebd. 287). — P. K. Feyerabend (Anm. 4) erklärt: «... und
außerdem hat ja eine unabhängige Wissenschaft schon lange zu existieren aufgehört und
ist durch das Business Wissenschaft ersetzt worden, das sich von Steuergeldern nährt und
die totalitären Tendenzen der Gesellschaft unter dem Deckmantel eines schmalzigen
Liberalismus verstärkt» (199).



zwischen Wissenschaft und Ethik 383

ihr eigenen methodischen Bedingungen freigegebener Wissenschaft
heraufbeschwören.

Diese nicht von vornherein auszuschließenden Interpretationen
führe ich in der Absicht an, sie ausdrücklich von der Hand zu weisen 9.

In Absetzung von ihnen soll geprüft werden, ob Wechselwirkungen
zwischen Wissenschaft und Ethik tatsächlich bestehen und, ist dies der

Fall, welcher Art sie sind. Damit entspricht das im folgenden leitende
Erkenntnisinteresse auch nicht einfach dem erstgenannten Motiv:
Nicht unmittelbare Betroffenheit im Sinne moralischer Verlegenheit
führte zum Thema, wohl hingegen ein analytisches und zugleich
pragmatisches Anliegen. Untersucht werden soll, ob und allenfalls wie
ethische Einsichten in wissenschaftlich-technische Praxis umgesetzt
werden können bzw. ob und wie wissenschaftliche Erkenntnis und
technisches Können sich auf ethische Besinnung auswirken.

2. Begriffsklärungen

Die Erfahrung zeigt, daß die Ausdrücke < Wissenschaft» und <Ethik>

gerade in Diskussionen unter Wissenschaftlern, die in verschiedenen

9 Die Formulierung des Themas fiel in die Verantwortung des Tagungsleiters.
Zunächst wollte ich sie für die Druckfassung des Vortrages abändern, hielt jedoch nach

einigem Überlegen an ihr fest. Entscheidend war gerade die Zweideutigkeit der Wertung,
die sich mit den Ausdrücken <konstruktiv> und <destruktiv> verbinden kann. Sie

entspricht nicht nur möglichen Auffassungen des Verhältnisses von Wissenschaft und Ethik,
regt also dessen Ausleuchtung und umsichtige Reflexion an ; sie spiegelt auch die faktische

Mehrdeutigkeit dieses Verhältnisses. Mit einem «pars pro toto» sei diese wenigstens
angeschnitten. Einer brieflichen Äußerung von Reinhart Maurer, Freie Universität Berlin,

verdanke ich den Anlaß hierzu : Aufgrund sorgfältiger Beobachtung und reiflicher
Überlegung kann man zu dem Schluß kommen, daß zur Lösung der wichtigsten Probleme
der Menschheit Studien in Ethik, Politik und Sozialpsychologie wesentlicher beitragen als

exakt- und naturwissenschaftliche Forschungen und deren technische Verwertung; daß
die Erfolge und Wohltaten aus Naturwissenschaft und Technik langfristig deren widrige
Auswirkungen auf humanes, menschenwürdiges Dasein nicht aufwiegen. Die überwiegende,

wenn nicht gerade einseitige Indienstnahme von Wissenschaft und Technik durch
Wirtschaft und Militär bzw. Rüstung, alle unauflösbar ineinander verflochten ; die schiere

Ausweglosigkeit, die darin liegt, daß, durch wirtschaftliche Interessen angeheizt,
Wissenschaft und Technik sich gegenseitig in besinnungslosem Prozeß immer weiter
forttreiben — sie sind nicht dazu angetan, die letztlich negative Beurteilung der Leistungen
von Wissenschaft und Technik umzustürzen. Unter diesen Voraussetzungen wird die
ethisch motivierte Weigerung, sich exakt-, natur- oder ingenieurwissenschaftlich
auszubilden und zu engagieren, denkbar. Eine derartige Weigerung, wird sie politisch relevant
und effektiv, müßte sich für Wissenschaft und Technik destruktiv auswirken.



384 Konstruktive und destruktive Wechselwirkungen

Gebieten arbeiten, oft nicht einheitlich gebraucht werden. Eine
entsprechende Klärung soll daher vorausgeschickt werden, um
Mißverständnissen im folgenden vorzubeugen. — Zunächst werden zwei
Bedeutungen von <Wissenschaft> auseinandergehalten, hierauf der
unterschiedliche Gebrauch der Wörter <Moral> und <Ethik> erläutert. Diese

Begriffsklärungen sind nicht Selbstzweck, sondern bringen die Entfaltung

unserer Thematik bereits ein Stück weit voran.

2.1. Die zweifache Bedeutung von < Wissenschaft
2.1.1. Wissenschaft als Methodenbegriff Wj)

Mit dem Ausdruck <Wissenschaft>10 bezeichnen wir ein bestimmtes

Vorgehen. Dessen erstes Kennzeichen liegt im Bezug auf Wahrheit, die
universal (wiewohl nicht notwendigerweise ausschließlich) gelten will.
Das zweite Kennzeichen ist Objektivität, was bedeutet, daß dieses

Vorgehen offen, für jedes vernünftige Wesen im Prinzip verständlich und
nachvollziehbar sein will, mithin möglichst frei bleiben muß von
subjektiven Bedingungen wie Wert- und Sinnüberzeugungen, Bedürfnissen
und Neigungen sowie moralischen Bewertungen. Das Vorgehen
erstrebt in seinen theoretischen Elementen - Hypothesen, Axiomen,
Theorien, Verknüpfungs- und Ableitungsregeln - wie in seinen
praktischen Stücken — Versuchsanordnungen etwa und Beobachtungen —

systematischen Aufbau und Konsistenz; es orientiert sich an einem

vorweg entworfenen, durch den Gegenstand, auf den es sich richtet,
und die Frage, unter welcher es ihn betrachtet, mitbestimmten Plan, ist
also methodisch. Sein formales Ziel ist Erkenntnis gesetzmäßiger
Zusammenhänge, wie sie an sich, d. h. unabhängig vom Forscher bestehen.

Ferner strebt das Vorgehen möglichst einfache und elegante,
zugleich aber fruchtbare, d. h. das Forschen und Erkennen weiterführende

Erklärungen von Sachverhalten an, jedenfalls aber Erklärungen,
die praktisch — wissenschaftsintern oder -extern — brauchbar sind. Sein

Erfolg hängt davon ab, ob es seinen Untersuchungsgegenstand
möglichst präzis bestimmt, d. h. ihn herauslöst aus allen Beziehungen, die für
die jeweilige Fragestellung nicht von Belang scheinen. Wissenschaft als

Vorgehen ist sonach wesentlich reduktiv; ihre großen Erfolge verdankt

10 Der Ausdruck <Wissenschaft> bezieht sich in diesem Abschnitt nicht auf die
historisch-hermeneutischen Disziplinen, sondern auf exakte und Naturwissenschaften ;

auf die Humanwissenschaften, soweit sie sich deren methodische Grundsätze zu eigen
machen ; auf die Ingenieurwissenschaften.



zwischen Wissenschaft und Ethik 385

sie dem Prinzip, Komplexität zu reduzieren, «unüberschaubare Fülle
auf wenige meßbare und, sofern möglich, wiederholbare Vorgänge»
zurückzuführen11. Die obersten Kriterien, die für Wissenschaft als

Vorgehen maßgebend sind, lauten «richtig» und «falsch», allenfalls
«brauchbar» und «unnütz»12, nie jedoch «gut» oder «böse». So verstanden,

steht < Wissenschaft für einen Methodenbegriff. Ich kennzeichne ihn
mit dem Sigel <W]>.

2.1.2. Wissenschaft als Systembegriff (W2)

Der Ausdruck < Wissenschaft) wird — häufig — anders gebraucht. So

etwa, wenn wir von der Wissenschaft im Unterschied zur Wirtschaft, zur
Politik, zur Kirche oder in Abhebung von der Gesellschaft insgesamt
sprechen. Der Ausdruck <Wissenschaft> steht dann für einen Systembegriff.

Ich kennzeichne ihn mit dem Sigel <W2>.
Fassen wir die Gesellschaft als ein Gesamtsystem auf, verweist < W2>

auf eines ihrer Teilsysteme. Zu diesem gehören unterschiedliche
Elemente; ferner ist es durch vielfältige Beziehungen mit anderen sozialen

Teilsystemen verbunden bzw. durch diese bestimmt, dies gerade auch in
seinen Zielsetzungen, Funktionen und Leistungen bzw. deren Interpretation

und Verwertung. Vergegenwärtigen wir uns, ohne Vollständigkeit

anzustreben, was zum System Wissenschaft zählt: Nicht erst
Universitäten und Hochschulen, Forschungsanstalten und -einrichtungen
mit ihren Belegschaften und Hilfsmitteln, nicht erst Organe
wissenschaftlicher Selbstverwaltung oder staatlicher Wissenschaftsadministration,

von Forschungs- und Ausbildungsförderung konstituieren das

Wissenschaftssystem. Zuvor sind Herausbildung und Motivation des

individuell zu fassenden Entschlusses, sich in Wissenschaft zu schulen
und sich für sie einzusetzen, Elemente dieses Systems. Zu ihm gehört
ferner die gesellschaftlich, politisch und wissenschaftlich geltend
gemachte und begründete Forderung, wissenschaftliche Kompetenz für

11 Hj. Staudinger (Anm. 3), 8.
12 Darauf, daß wissenschaftliche Theorien bzw. Forschungsprogramme auch dann

noch «in Schwung bleiben», wenn sie auf «Anomalien» stoßen, hat neben anderen
I. Lakatos hingewiesen : « Die Natur mag uns ein lautes Nein entgegenschleudern, aber die
menschliche Erfindungskraft ist — anders als bei Weyl und Popper — immer imstande, ein
noch lauteres Geschrei zu erheben. Mit genügend Einfällen und etwas Glück läßt sich jede
Theorie <progressiv> für lange Zeit verteidigen, selbst wenn sie falsch ist » (Anm. 8) 280f. ;

vgl. auch Lakatos' Verweise auf weitere eigene Arbeiten zu dieser Problematik
(Anm. 33), 280.



386 Konstruktive und destruktive Wechselwirkungen

die Bearbeitung und Lösung bestimmter Probleme überhaupt einzusetzen13.

Weitere Elemente sind in der Folge die Verfügbarkeit bzw.

Beschränkung oder das Ausbleiben von öffentlichen Anfragen, Aufträgen

und Finanzen, damit die wirtschaftlich, politisch, insbesondere

militärisch motivierten Vorgaben für Forschungstätigkeiten. Mit ihnen
verbindet sich die bildungs- und forschungspolitische Entscheidfin-
dung, d. h. politisch relevante, ja brisante Verteilungsprozesse, ebenfalls
auf privatem wie auf öffentlichem Plan. Noch vor der methodischen
Suche nach überprüfbarer Beantwortung von Forschungsfragen zählt

zum Wissenschaftsbetrieb die aus traditioneller Lehre oder akuter
Problemerfahrung gespiesene Hinführung zu diesen Fragen, sodann deren

genauere Formulierung, schließlich der Entscheid, sie auch tatsächlich

aufzugreifen und nicht vielmehr anderen Gegenständen ungeteilte
Aufmerksamkeit und die erforderlichen Mittel zu widmen. Man denke etwa
an die Verfahren, die bis zur Entschlußfassung der zuständigen
Gremien über Sonderförderungsmaßnahmen in bestimmten Forschungsbereichen

durchlaufen werden müssen ; oder an die vielfältigen Hürden,
welche der Wunsch nach einem bestimmten sogenannten Nationalen
Forschungsprogramm überwinden muß, bis der Programmvorschlag
akzeptiert ist; an die unterschiedlich, nicht immer nur wissenschaftlich
motivierten Veränderungen, die er in Planung, Ausschreibung und
endlich Durchführung erfährt. Wissenschaft konstituiert sich nicht
allein aus methodischen und systematischen Interessen, sondern auch

aus traditionellen oder punktuellen, persönlichen und institutionellen
Neigungen und Vorlieben14. — Während der Forschungsgegenstand die
Wahl der Methode seiner Bearbeitung mitbestimmt, legt er diese doch
nicht eindeutig fest; Forscher wie Auftraggeber verfügen über eine

gewisse Entscheidungsfreiheit, d. h. sie können die Wahl des Vorgehens
von anderen, nicht ausschließlich methodischen Überlegungen abhängig

machen. Diese Freiheit gehört mit zur Wissenschaft. — Wissenschaft
verwirklicht sich durch individuelle Leistungen, in zunehmendem
Maße aber auch durch Gruppenarbeit, ja durch das Zusammenwirken
mehrerer Gruppen, zunehmend im internationalen Rahmen. Die
erforderlichen Absprachen, Verträge, Organisationen gehören zum Wissen-

13 Hierfür exemplarisch, noch einmal, Weisskopf (Anm. 4): «Science would be

impossible without the conviction of every scientist and of society as a whole, that
scientific truth is relevant and essential» (Anm. 11).

14 Ein Aspekt, dem M. Polanyi viel Gewicht beimißt, vgl. ders. : The Tacit Dimension,

Garden City, New York 1967 (Anchor Book), bes. 66.



zwischen Wissenschaft und Ethik 387

schaftssystem, aber auch das nötige übergreifende Ethos der
Zusammenarbeit, das — abgesehen von der für Wissenschaft ohnehin
charakteristischen Neutralisierung politischer und kultureller Grenzen —

eigene sittlich-politische Probleme aufwirft. Sodann ist die Auswahl
von Mitarbeitern und Partnern ein zentrales Element im Wissenschaftsprozeß.

Die notorische Feststellung, Personalpolitik sei das beste Instrument

der Forschungspolitik, ist Beleg hierfür. Daß aber bei solcher
Auswahl mannigfaltige, wiederum keineswegs ausschließlich auf
wissenschaftliche Kompetenz ausgerichtete Faktoren eine wichtige Rolle
spielen, liegt auf der Hand. — Zur Kommunikation unter Mitarbeitern
gesellt sich jene mit Kollegen; beide Gruppen setzen sich aus potentiellen

oder faktischen Konkurrenten zusammen. In der notwendigen
Kommunikation spielen Haltungen und Interessen, auch Wertungen
und Prestigebedürfnis ihre Rolle — wie in den meisten zwischenmenschlichen

Beziehungen. Sie gehören mit zum Wissenschaftssystem, wobei
zu beachten ist, daß das für gegenwärtige Wissenschaft konstitutive
Prinzip der Konkurrenz sich der Selbstregulierung des Wissenschaftssystems

anhand ethischer Normen erfolgreich widersetzt15. Freilich
liegt nicht nur persönliche, sondern auch sachliche Konkurrenz im
Wesen von Wissenschaft. Der durch sie bewerkstelligte Erkenntnisfortschritt

lebt von im Prinzip unbeschränkter Kritik, d. h. von der unter
anderem auch staatlich garantierten Möglichkeit von begründetem
Einspruch gegen beliebige Axiome, Hypothesen, Theorien und Verfahren.
Das System umfaßt Erzeugung und Verbreitung — oder auch Geheim-

15 «Besser, größer, stärker, schneller; die Konkurrenz treibt zu solchem Tun. Gesellschaft

und Naturwissenschaftler treibt der gleiche Geist: Uberrundung, Überlegenheit.
Die vielzitierte <Verantwortung der Naturwissenschaftler) ist kein Hinderungsgrund für
Atomtests, biologische und chemische Waffen, für irreparable Eingriffe in die Natur. Sie
ist konkurrenzanfällig, Teil der gesellschaftlichen Situation. Der Vorteil von heute macht
blind für die Ruinen von morgen...

Kein der Einhaltung wissenschaftlicher Regeln vergleichbares, sich selbst kontrollierendes

System, keine Konkurrenz zur Einhaltung ethischer Normen ist denkbar, sind
diese Normen doch der Formung zugänglicher als wissenschaftliche Fakten. » (Hj.
Schneider-Poettsch : Vom Geist der Naturwissenschaft ohne Elfenbeinturm, in :

Mitteilungen des Hochschulverbandes 5 (1986) 277. — Vgl. auch St. Russ-Mohl: Entzauberung

der Wissenschaften - Forschung zwischen gesellschaftlichen Erwartungen und
Eigendynamik, in: Universitas 38 (1983) 907—916. — Für den Bereich der Psychologie
machen H. Schuler und K. Hummel darauf aufmerksam, daß der Wunsch nach Beachtung

durch die Fachkollegen den moralischen Interpreten eher torpediert ; vgl. dies. :

Selbstbeschränkung gegen Erkenntnisfortschritt - ein Dilemma psychologischer
Forschung, in: Neuere Ethik für die Wissenschaft, hg. v. J. Albertz, Wiesbaden 1986,
199f.



388 Konstruktive und destruktive Wechselwirkungen

haltung— von Auffassungen und Verfahren, welche bisherige Ansichten

und Wertüberzeugungen offen in Frage stellen oder, sei es

ungewollt, sei es bloß unbemerkt, erschüttern und aushöhlen16. Teil der
Wissenschaft als System ist endlich auch die Bereitstellung ihrer
Forschungsinstrumente und damit eine Tätigkeit, deren Ergebnisse — zum
Teil ausgedehnte, räumlich wie zeitlich umfangreiche Einrichtungen —

nicht nur öffentliche Güter beanspruchen, sondern unter Umständen

tiefgreifend auf Organisation und Verhaltensmöglichkeiten von kleineren

und größeren Gemeinschaften, jetzt und in ferner Zukunft, einwirken,

mithin politische und geschichtlich schwer absehbare Folgen nach
sich ziehen, also unter Aspekten etwa der Sozialethik von Brisanz
sind.

Deutlich wird: Brauchen wir <Wissenschaft> als Systembegriff,
beziehen wir uns auf ein mehrdimensionales, dichtes, durch vielfältige
Wechselbezüge gekennzeichnetes — auf ein komplexes Geflecht von
Tätigkeiten und Einrichtungen, von Ereignissen und Strukturen, die

wir nur mehr zum Teil als unmittelbar willentlich und verantwortbar
geformt ansprechen können. Allein, Wissenschaft als System gilt
gemeinhin als im Dienste menschlichen Wohlergehens stehend. Als für
das gesellschaftliche Gesamtsystem und über dieses für jedes dem

Gesamtsystem zugehörige menschliche Individuum funktional aufgefaßt,

wird sie sowohl als Ganzes als auch in ihren Elementen möglicher
Gegenstand von Überlegungen, die auf den Sinn menschlichen Daseins

abheben, mithin «gut» und «böse», nicht nur «richtig» und «falsch»

(und diesen analoge Kategorien) als Kriterien der Beurteilung heranziehen

17.

16 So macht z.B. H. Jonas (Anm. 4) darauf aufmerksam, daß «die Bewegung des

modernen Wissens in Gestalt der Naturwissenschaft... die Grundlagen fortgespült» hat,
«von denen Normen abgeleitet werden konnten». Beispielsweise versagt uns die
Wissenschaft von der Natur «gerade mit Entschiedenheit jedes theoretische Recht, über die
Natur noch als etwas zu Achtendes zu denken — hat sie diese doch zu der Indifferenz von
Notwendigkeit und Zufall reduziert und aller Würde von Zwecken entkleidet». Zwar mag
das Gefühl für Normen intakt geblieben sein, doch entspricht dieses Gefühl nicht den

Anforderungen an wissenschaftliches Wissen, gilt mithin als unbegründbar, nicht
verpflichtend - und zerfällt schließlich ganz (29f. und 57f.). Das bleibt nicht ohne Auswirkungen

auf den Menschen selber : « Erst wurde durch dieses Wissen die Natur in Hinsicht
auf Wert <neutralisiert^ dann auch der Mensch. Nun zittern wir in der Nacktheit eines

Nihilismus, in der größte Macht sich mit größter Leere paart, größtes Können mit
geringstem Wissen davon, wozu» (57).

17 Ein sprechendes Beispiel für die systematische Vernetzung von Fachkenntnis,
wissenschaftlicher Methodik, von gesellschaftlichen und politischen Aufgaben,
wirtschaftlichen Anforderungen und Interessen liefert D. Meyer: Was können Naturwis-



zwischen Wissenschaft und Ethik 389

2.2. Zur Unterscheidung von Moral und Ethik

Die Wörter <Moral> und <Ethik> werden oft synonym gebraucht,
beziehen sich indessen, näher betrachtet, auf unterschiedliche Bereiche.
Man wird sie gerade dann sorgsam auseinanderhalten müssen, wenn es

gilt, in der Auseinandersetzung mit Wechselbeziehungen zwischen
Wissenschaft und Ethik Mißverständnisse zu vermeiden.

2.2.1. Moral

Mit dem Ausdruck <Moral> bezeichnen wir zweckmäßigerweise nur
den Inbegriff von Wertüberzeugungen und von auf das Gute bezogene
Regeln, die unser Handeln leiten, ohne eigens auf ihre Herkunft und
Rechtfertigung hin befragt worden zu sein. Es sind jene Uberzeugungen
und Regeln, die uns anerzogen werden, die uns die Traditionen unserer
Familie, unserer Gesellschaft, unseres Kulturkreises vermitteln, die wir
aus Gewohnheit und Erfahrung gewinnen. Handeln wir moralisch,
dann befinden wir uns in Übereinstimmung mit demjenigen, was wir
allein und/oder in unserer Gesellschaft als richtig und gut ansehen,

bekräftigen und in unserem Tun und Lassen befolgen 18.

Diese Wert- und Sinnüberzeugungen sowie Regeln sind zwar nicht
beliebig und frei erfunden, doch aber abhängig von in gewisser Weise

zufälligen geschichtlichen Situationen, gesellschaftlichen Lagen,
persönlichen Neigungen und Interessen. Neben moralischen Vorstellun-

senschaftler zur Lösung ökologischer Probleme in der Praxis beitragen in :

Umweltverträglichkeitsprüfung. Die Umsetzung der UVP in die Praxis: Eine Herausforderung für
die Wissenschaft, Paul Haupt Verlag, Bern 1987 (Schriften der Schweiz. Naturforschenden

Gesellschaft SNG 1 [1987]).
18 Moral, so aufgefaßt, gründet in dem, was bekanntlich Hegel — in Absetzung von

bloß subjektiver Moralität — Sittlichkeit nennt. Moral ist freilich mit Sittlichkeit als

Manifestation des objektiven Geistes nicht notwendig kongruent : Im Rahmen persönlicher

Moral findet sich Platz für Haltungen, Wertungen und Maximen, die dem, was
«sittliche Wirklichkeit» und als solche, wie Hegel meint, das wirkliche Allgemeine und
das Gute ist, widerstreiten. Von Moral wird man also auch dann sprechen, wenn das

Individuum anderes tut, «als was ihm in seinen Verhältnissen vorgezeichnet, ausgesprochen

und bekannt ist » ; wenn es anderes « zeigt, als die einfache Angemessenheit... an die
Pflichten der Verhältnisse, denen es angehört»; wenn es nicht bloß Akzidenz der
«sittlichen Mächte» ist, die in ihm «ihre Vorstellung, ercheinende Gestalt und Wirklichkeit
haben» (Hegel, G.W.F.; Grundlinien der Philosophie des Rechts, hg.v. G. Lasson,

Leipzig 21921, §§ 146, 150-152. - Vgl. hierzu W. Weischedel: Skeptische Ethik,
Frankfurt a.M. 1980, 56—63).



390 Konstruktive und destruktive Wechselwirkungen

gen, die für eine bestimmte Gesellschaft allgemein maßgebend sind,

gibt es in eben dieser Gesellschaft voneinander abweichende, ja

miteinander konfligierende Ansichten und Richtmaße, die insofern gleichgültig

sind, als sie kritischer Reflexion und argumentativer Vermittlung
gerade ermangeln.

Unsere moralischen Vorstellungen — oder kurz: unsere Moral —

geben mithin Auskunft über unsere Überzeugungen und Gewohnheiten,

können und dürfen jedoch niemals einen Anspruch auf universelle

Gültigkeit erheben, auch wenn sie für uns diesem Anspruch zu genügen
scheinen, weil wir sie entschieden und effektvoll beachten 19.

2.2.2. Ethik

Auf im Prinzip universalisierbare Einsichten und Regeln zielt

hingegen die Ethik. In dieser Hinsicht ist sie der Wissenschaft (Wt) analog.
Ethik ist, kurz gefaßt, begründende und argumentierende Lehre vom
sittlich Guten bzw. Bösen — «die grundsätzliche» und gemeinsame
«Besinnung auf das richtige Verhalten in der menschlichen Lebensführung»

20. In der Ethik fragen wir auf systematische und methodische,
nachvollziehbare und also kontrollierbare, auf Konsistenz abhebende
Weise nach dem sittlich Guten, das allgemein, will sagen universal als

höchster Richtpunkt menschlichen Handelns und menschlicher
Einrichtungen dienen kann : Ethik befaßt sich mit dem Sinn menschlichen
Daseins. Sie erreicht ihr Ziel darin, daß ihre Einsichten für menschliche
Praxis normativ relevant werden.

Ethisch uns besinnend, fragen wir nach der Art und Weise, wie das

sittlich Gute zur Sprache kommen kann; wir analysieren Zwecke und

Erscheinungsformen, Möglichkeiten und Grenzen des moralischen

19 Vgl. hierzu die klassischen Erörterungen im «Discours de la Méthode» von R.
Descartes (Ausgabe von L. Gäbe in Bd. 261 der Philosophischen Bibliothek, Felix
Meiner Verlag, Hamburg 1960, Nachdruck 1964, 10, 16, 38-46).

20 G. Huber (Anm. 2), 229. - Für eine prägnante und klare Charakterisierung sowie
Unterscheidung von Ethik und Moral vgl. die von O. Höffe verfaßten einschlägigen
Artikel im Lexikon der Ethik, hg. v. O. Höffe u.a., München 1977, u.ö. (BSR 152), 52 u.
162—164. - Eine differenzierte Erörterung des Begriffs <Moral> bei A. Pieper: Ethik und
Moral. Eine Einführung in die praktische Philosophie, München 1985, 22 ff., bes. 31 f. ;

zum Begriff <Ethik> vgl. 33-35. — Für die analoge Unterscheidung von <Moral> und
<Ethik> im Bereiche der marxistisch-leninistischen Ethik vgl. Sozialismus und Ethik.
Einführung, hg. v. der Akademie für Gesellschaftswissenschaften beim ZK der SED,
Dietz Verlag, Berlin 1984, 33f.



zwischen Wissenschaft und Ethik 391

Sprachgebrauchs, insbesondere die Möglichkeit der Herleitung und
Begründung praktischer Grundsätze und Forderungen. Hier ist Ethik
die wissenschaftliche (W,) und kritische Untersuchung der Moral; sie

dient dem Ziel, Moral über sich selber aufzuklären und sie eben dadurch
der Vermittlung und damit der Aufhebung ihrer geschichtlich-gesellschaftlichen

Zufälligkeit zugänglich zu machen.
Lebt Moral vornehmlich aus Tradition und Erfahrung, so kann sich

Ethik — auch wenn ethische Besinnung selber ihre Geschichte hat und
von soziokulturellen Bedingungen geprägt ist — gerade nicht auf
Tradition und Erfahrung berufen. Ihr Mittel und zugleich die Instanz ihrer
Kritik ist die Vernunft, verstanden als Vermögen der Einsicht und der

gewaltfreien Rede, das den Menschen erlaubt, trotz soziokultureller
Unterschiede und persönlicher Differenzen in Bedürfnissen und Interessen

sich über gemeinsam verbindlichen Sinn, über die richtige Gestaltung

des individuellen und gemeinschaftlichen Daseins argumentativ
zu verständigen, oder zumindest eine solche Verständigung zu versuchen.

Wir sind nach diesen Klärungen ausreichend daraufvorbereitet, uns
der Frage nach Wechselwirkungen zwischen Wissenschaft und Ethik
zuzuwenden. Daß wir dieser Frage nach vier Richtungen hin nachzugehen

haben, ergibt sich aus dem Gesagten. So werde ich zunächst nach

Beziehungen zwischen Moral und Wissenschaft als Methode (W,)
suchen, alsdann das Verhältnis von Moral und Wissenschaft als System
(W2) beleuchten. Es folgen Überlegungen zu möglichen Beziehungen
zwischen Ethik und Wissenschaft als Methode (Wj), an die sich eine —

allerdings fragmentarische — Analyse der wechselseitigen Beeinflussung
von Ethik und Wissenschaftssystem (W2) anschließt.

2.2.3. Exkurs : Moral als Voraussetzung ethischer Besinnung

Die scharfe begriffliche Trennung zwischen Moral und Ethik stößt
— das haben Diskussionen verschiedentlich gezeigt — auf Widerspruch.
Sie erweist sich jedoch als unabdinglich, denn immer wieder wird in
interdisziplinären Gesprächen jegliche ethische Reflexion von Wissenschaft

und Technik mit der Behauptung abgelehnt, Ethik unterwerfe
beide willkürlichem Gutdünken und liefere sie einem prinzipiell nicht
zu schlichtenden Streit aus, sie verunmögliche also wissenschaftspolitische

Entscheide. Daß diese Behauptung falsch ist, läßt sich nur einsehen,

wenn Ethik als ein auf gemeinsam zu findende Resultate, d. h. auf



392 Konstruktive und destruktive Wechselwirkungen

eine gemeinsame Moral ausgerichteter Reflexionsprozeß erkannt und

von Moral im Sinne bloß subjektiver Einstellungen abgehoben wird.
Dann wird es möglich, unter Zurücksetzung, also bewußter Relativierung

persönlicher sittlicher Wertungen in gemeinsamem Bemühen
Wissenschaft und Technik so, wie sie geschichtlich auftreten und wirksam

werden, daraufhin zu befragen, inwiefern sie der Verwirklichung
sinnvoller menschlicher Existenz dienen 21. Der auf die Vermischung
von Ethik und Moral gestützte Standpunkt hingegen, von dem aus

ethische Reflexion darum angefochten wird, weil Wissenschaft und
Technik einzig unter ökonomische Kategorien gefaßt und nach
wirtschaftlichen Kriterien beurteilt werden sollen, läßt sich nicht länger
erfolgreich verteidigen.

Mit der begrifflichen Trennung von Moral und Ethik wird nicht
zugleich behauptet, zwischen den beiden Bereichen gäbe es keinerlei
Beziehungen. Das Gegenteil ist natürlich der Fall, wird auch bereits in
der Begriffsabstimmung der Ethik namhaft gemacht, wenn diese als

kritische Untersuchung von Moral vorgestellt wird. Moral muß
ethische Besinnung fundieren; als Reflexion folgt diese jener nach22.

Sittlichkeit kann Gegenstand vernünftiger Erwägungen erst werden,
wenn sie als existentielle Möglichkeit schon erfahren ist. Das aber

geschieht in der sittlichen Umwelt, in die die Menschen immer schon

hineingeboren sind; es geschieht in der moralisch geleiteten
Lebensführung, zu der wir immer schon und ganz konkret angehalten werden.

In der ausdrücklichen, kritischen und notwendigerweise gemeinsamen

Besinnung auf Sittlichkeit befinden wir uns in einer kartesiani-
schen Situation : Descartes machte sich auf, verläßliche Fundamente für
alles Erkennen, auch für das Erkennen des Guten und des Richtigen in
einer wissenschaftlichen Ethik zu gewinnen. Sein Bestreben setzte voraus,

daß er existierte und sich, noch bevor er irgendeine Gewißheit

gewonnen hatte, an Regeln hielt, weil menschliches Dasein sich nur
regelmäßig fristen läßt. Descartes mußte etwas gelten lassen, ohne es

21 Vgl. H. Ruh: Die ethische Verantwortung des Naturwissenschaftlers, in:
Pharmazeutische Zeitung 128 (1983) 63; auch Huber (Anm. 2), 230 f. sowie K.M. Meyer-
Abich: Öffentliche Verantwortung für die Wissenschaft — Rede zur Verleihung des
Theodor-Heuß-Preises 1987, Ms. S. 2—4.

22 «So wie niemand durch Theologie religiös wird, wird auch niemand durch Ethik
moralisch». (A. Pieper, Anm. 20, 10 f. - Grundsätzlich zum Verhältnis von Ethik und
Moral 17f., 35-38).



zwischen Wissenschaft und Ethik 393

aus letzten Gründen rechtfertigen zu können. Eben deswegen bezeichnete

er die Normen, nach denen er sein Verhalten ausrichten wollte, als

vorläufige Moral («une morale par provision»). Diese sollte den
Landesgesetzen sowie den Ansichten der Verständigsten entsprechen, nach
der Religion die Freiheit zum obersten Kriterium nehmen, um die

Möglichkeit von Belehrung und Veränderung der Regeln offen zu halten.

Vor extremen Positionen wollte Descartes sich hüten, um das

Versagen im Falle eines — immer möglichen — Irrtums in Grenzen zu

halten. Und mochte die Geltung der Werte und Normen, denen er sich

unterstellte, auch nicht im strengen Sinne demonstrierbar sein: sie

sollten nichtsdestominder, einmal anerkannt, für gewiß gelten — jedenfalls

bis zwingende Einsicht ihre Revision erforderte 23.

In der ethischen Besinnung auf das sittlich Richtige sind wir stets

unterwegs. Wir haben, bevor wir über sichere Einsichten verfügen, zu
handeln — auch hinsichtlich der und in der wissenschaftlich-technischen

Praxis. Das heißt, daß wir einer provisorischen Moral bedürfen,
gerade dann, wenn wir Wissenschaft und Technik ethisch reflektieren.
Zu fragen bleibt, welche Grundsätze diese provisorische Moral enthalten

muß. Aus zwei Quellen lassen sie sich schöpfen: aus der Tradition
ethischer Besinnung (die ja nicht erst mit uns einsetzt), sodann aus einer
Analyse der Besonderheiten der geschichtlichen Situation, in der wir
leben. Was die Tradition der Ethik betrifft, meine ich, ihre Quintessenz
in der Anerkennung der gleichen und unverlierbaren Würde eines

jeden menschlichen Wesens sehen zu dürfen — einer Würde, die nicht
allein sittlich begründet, sondern auch faktisch von vielen staatlichen

Verfassungen als höchster Wert proklamiert wird, mag auch dessen

Respektierung eine unendliche, oftmals vernachlässigte oder manifest

23 Vgl. Discours de la Méthode (Anm. 19), 36—46. — Daß die «morale par provision »,

wenn auch vorläufig, eine durchaus feste und zuverlässige Grundlage für sittliches Handeln

abgibt ; daß ihre Gewißheit nicht anzuzweifeln, sondern im Sinne der certitudo moralis

zu interpretieren ist, hat R. Spaemann hervorgehoben. Zugleich setzte Spaemann ein
Fragezeichen hinter Descartes' Haltung, die « genau Problem und Ort einer praktischen
Philosophie unter den Bedingungen neuzeitlicher Wissenschaft» bezeichnet. Denn
Descartes' Absicht, von Gewissensbissen und jeglicher Reue frei sich ausschließlich und
ungestört wissenschaftlicher Forschung zu widmen, ist «gleichbedeutend mit dem Vorsatz,

über sich selbst nicht mehr lernen zu wollen. » Weil heute Descartes' oberstes Ziel :

«Wissenschaft zu treiben und Erfahrung nur noch als geplantes Experiment gelten» zu
lassen, selbst fragwürdig geworden ist, vermag certitudo moralis, so nötig sie ist, nur noch
« Stadium auf dem Lebenswege » zu sein. (R. Spaemann : Praktische Gewißheit. Descartes'

provisorische Moral, in: ders., Zur Kritik der politischen Utopie, Stuttgart 1977, 41—56,
bes. 43, 46-49, 51 f., 55 f.).



394 Konstruktive und destruktive Wechselwirkungen

verworfene Aufgabe bleiben. Die wichtigsten, weil bedrängendsten
Züge unserer geschichtlichen Lage erblicke ich in der auf mehrfache
Weise globalen Bedrohung menschlicher Existenz wie des Lebens

überhaupt, sodann in dem bedrückenden Umstand, daß vielerorts im Interesse

des eigenen, weithin materiell verstandenen Wohlergehens das

Leiden von Mitmenschen, überhaupt der «Natur» in Kauf genommen,
unwillkürlich oder selbst absichtsvoll gefördert wird.

Die Maximen, aus denen Descartes seine vorläufige Moral formte,
sind zwar auch für uns noch brauchbar. Weitgehend formal, nehmen sie

aufunsere besondere Lage nicht eigens Bezug, müssen mithin für unsere
Bedürfnisse durch konkretere Prinzipien ergänzt werden. Dafür bieten
sich sieben Grundregeln an, die mir weithin akzeptiert zu sein scheinen

und eben darum das Fundament einer zeitgemäßen Moral auf Zusehen

hin zu legen vermögen, ein Grund, von welchem auch die ethische
Reflexion von Wissenschaft und Technik ausgehen kann:

1. Voraussetzung sittlichen Handelns ist die Erfahrung entsprechender
Befähigung. Daher ist Einsicht in diese Befähigung jedermann zu

vermitteln. Möglichkeiten sittlicher Entscheidung dürfen nicht
vorenthalten oder unterdrückt werden. Vielmehr ist sittliches Handeln
durch gezielte Übungen auszubilden.

2. Das Überleben von Mensch und Natur ist zu sichern; alles unnötige
Leiden ist zu verhindern, unvermeidbares Leiden soweit wie möglich

zu mildern 24.

3. Die Würde des Menschen soll oberster Leitwert allen menschlichen
Verhaltens sein. Jeder Mensch ist in gleicher Weise wie die anderen

im Hinblick auf diese seine unaufgebbare Würde zu achten und

entsprechend zu behandeln.
4. Was Voraussetzung für Leben überhaupt ist, soll umsichtig, sorgfäl¬

tig und mit dem Ziel der Erhaltung behandelt werden. Es verdient,
zumindest soweit Menschen nicht seine Urheber sind, ebenfalls

Achtung und entsprechende Behandlung.

24 Vgl. hierzu I. Tammelo: Zur Philosophie des Überlebens. Gerechtigkeit,
Kommunikation, Eunomik, Freiburg—München 1975, bes. 248—258. - Ders. : Zum Naturrecht
des naturgerechten Wesens, in: Das Naturrechtsdenken heute und morgen, hg. v. D.
Mayer-Maly und P. Simons, Berlin 1983, 931—940, bes. 937. Sodann H.Jonas. Warum
wir heute eine Ethik der Selbstbeschränkung brauchen, in: Ethik der Wissenschaften?
Philosophische Fragen, hg. v. E. Ströker, München—Paderborn—Wien-Zürich 1984,
75-86.



zwischen Wissenschaft und Ethik 395

5. Im gemeinsamen Bemühen um Auffindung und Rechtfertigung von
für alle verbindlichen sittlichen und rechtlichen Normen sollen
Offenheit, Bereitschaft zum Lernen, Verzicht auf jegliche Gewalt
und Toleranz herrschen.

6. Was bewährt ist, also nicht offensichtlich Nachteile und Schaden

verursacht, soll solange gelten, als nicht einsichtig gemacht wird, daß

es einseitige Begünstigungen schafft, den obwaltenden Verhältnissen

nicht länger angemessen ist oder merklich verbessert werden
kann.

7. Nicht als bewährt gelten soll, wogegen fachlich Ausgewiesene
Bedenken erheben, die sich nicht allgemein überzeugend ausräumen
lassen 25.

Auch diese Regeln sind noch abstrakt; sie lassen viele Fragen bezüglich

ihrer Umsetzung offen, verlangen Präzisierungen, insbesondere die

Ausarbeitung untergeordneter Kriterien.
Womöglich sind sie durch weitere Regeln zu ergänzen, die ebenso

wenig bestritten werden oder noch offensichtlicher gelten. So bleiben
die Darlegungen dieses Exkurses vorläufig. Sie genügen jedoch, um
dessen Zweck zu erreichen : zu verdeutlichen, daß und was für
Beziehungen zwischen Ethik und Moral sachlich bestehen, auch wenn
zwischen beiden begrifflich scharf unterschieden wird2<s.

3. Moral und Wissenschaft

3.1. Zum Verhältnis von Moral und W,

Wissenschaft im Sinne von W, ist eine konkrete, in Ziel, Zweck und
Ablauf wohlbestimmte Tätigkeit, auf Wahrheit bezogen, in ihren

25 Vgl. R. Spaemann : Technische Eingriffe in die Natur als Problem der politischen
Ethik, in: Scheidewege 9 (1977) 476-497.

26 Für die klare Unterscheidung von <Ethik> und <Moral> setzt sich u.a. auch
G. Patzig ein: «Nach einem sich einbürgernden Sprachgebrauch bezeichnen wir als

<Moral> den Inbegriffmoralischer Normen, Werturteile, Institutionen, während wir den
Ausdruck <Ethik> für die philosophische Untersuchung des Problembereichs der Moral
reservieren» (in: Ethik ohne Metaphysik, Göttingen 1971, 3). — Vgl. auch A. Pieper
(Anm. 13), 20—22, sowie N. Hoerster: Ethik und Moral, in: D. Birnbacher-,
N. Hoerster (Hg.): Texte zur Ethik, München 1984, 9.



396 Konstruktive und destruktive Wechselwirkungen

Ergebnissen zuerst also nach den Kriterien «richtig» und «falsch» zu
beurteilen. Andere Kriterien mögen dazu stoßen, jene der Fruchtbarkeit,

der Wirtschaftlichkeit oder der Eleganz. Wt als Vorgehen folgt
einem Satz von Regeln, zu denen sittlich relevante Normen nicht
gehören. Die moralischer Beurteilung durchaus zugängliche Frage, ob

für die Bearbeitung eines bestimmten Problems eingesetzt werden
solle, liegt außerhalb von W, selber. Das Fazit: Wissenschaft als

Methode muß freibleiben von moralischen Vorstellungen. Wo das

nicht der Fall ist, handelt es sich nicht mehr um W,, sondern, wird
trotzdem deren Titel beansprucht, um eine Chimäre.

Umgekehrt ist denkbar und auch der Fall, daß Einsichten, die über

Wj gewonnen und technisch umgesetzt wurden, sich auf die gängige
Moral, auf bestimmte persönliche und gesellschaftliche Wertüberzeugungen

und Handlungsregeln auswirken. Zu erinnern wäre etwa an die

Veränderung der allgemeinen Sexualmoral im Gefolge der dank
wissenschaftlicher Verfahren möglich gewordenen hormongesteuerten
Empfängnisverhütung. Und zu hoffen ist, daß rasche Forschungserfolge
bei der Bekämpfung von AIDS uns vor Repressionsgelüsten voreiliger
moralischer Rigoristen bewahren. Wie auch immer, Wissenschaft (Wt)
bleibt in diesem Zusammenhang bloß einer von mehreren
geschichtlich-gesellschaftlichen Faktoren, welche zur Änderung unserer moralischen

Vorstellungen beitragen. Von einer Destruktion der Moral durch

gestützt auf Wt erzielte Ergebnisse könnte nur vom Standpunkt einer
bestimmten Moral aus gesprochen werden. Insofern differierende moralische

Haltungen jedoch gleich-gültig sind, läßt sich der Gebrauch des

Wortes <destruktiv>, wenn er mit universellem Anspruch ein negatives
Urteil zum Ausdruck bringen soll, nicht verteidigen.

Zu beachten ist, daß der Ausschluß von moralischen — übrigens
auch ethischen — Gesichtspunkten aus dem Prozeß Wt sich keineswegs
mit der Meinung deckt, Ausarbeitung bzw. Wahl und Anwendung von
wissenschaftlichen Methoden seien sittlich belanglos. Eine Methode
kann wissenschaftlich einwandfrei und dennoch aus moralischen wie
ethischen Gründen verwerflich sein. Das zu erläutern ist hier nicht der

Ort, sondern gehört zur Untersuchung der Beziehungen zwischen
Moral bzw. Ethik und Wissenschaft als System (W2), die unten (vgl.
Abschnitt 4.2, Punkt 4) aufgenommen wird.



zwischen Wissenschaft und Ethik 397

3.2. Zum Verhältnis von Moral und W2

Ich knüpfe an das eben Ausgeführte an und ergänze, daß auch
Wissenschaft als System (W2) zu den geschichtlich-gesellschaftlichen
Faktoren zählt, welche den Gehalt von Moralvorstellungen beeinflussen

bzw. bilden. Nachdem W2 zu einem Produktionsfaktor ersten
Ranges in den ganz oder erst teilweise industrialisierten Gesellschaften

geworden ist und weil auch alle anderen Länder der Wissenschaft als

«Motor» individuellen wie gesellschaftlichen Wohlergehens herausragende

Bedeutung zumessen, deshalb darf angenommen werden, daß die
im Wissenschaftssystem maßgebenden Sinnvorstellungen, Werte,
Sichtweisen und Regeln immer breitere Zustimmung finden, sich mithin

dazu eignen, eine Grundlage für universale Moralvorstellungen zu
bilden, also genau das aufzuheben, was Moral bisher charakterisiert hat:
ihre soziokulturelle, geschichtliche Prägung.

Wenden wir unseren Blick und sehen wir zu, wie sich Moral auf das

Wissenschaftssystem auswirkt. Rasch stellen wir fest, daß man aus —

selbstredend unterschiedlichen — moralischen Gründen Wissenschaft
als Mittel der Problembewältigung, der Förderung von Wohlfahrt und
Gemeinwohl ebenso willkommen heißen wie ablehnen kann. Wer
einmal in auch nur einigermaßen pluralistisch zusammengesetzten
wissenschaftspolitischen Gremien gesessen hat, weiß davon nicht weniger
ein Lied zu singen als jene, die Leserbriefe überfliegen oder Tageszeitungen

und Monatsschriften unterschiedlicher politischer und
weltanschaulicher Provenienz konsultieren. Moralische Uberzeugungen setzen

sich in politischen Aktionen um; es ist dann eine Frage der Macht —

weniger eines argumentativ gewonnenen Konsenses —, welche Sinn-
und Wertüberzeugungen den Sieg davontragen. In der Regel werden
das jene Überzeugungen sein, die der Wissenschaft und ihrer praktischen

Anwendung günstig gesinnt sind, denn sie werden unter anderem

von jenen Personen vertreten, die in Wirtschaft und Staat, mithin auch
in den einschlägigen Bereichen der Gesellschaft, überwiegenden Einfluß

genießen 27.

27 Für eine eindringliche, weil selbstkritisch ebenso wie polemisch akzentuierte
Illustration der Möglichkeit unterschiedlicher moralisch-politischer Einstellung gegenüber

der Wissenschaft als System mit ihrem Anspruch auf Vorrang in der Lösung von
Problemen vgl. Feyerabend (Anm. 4). Feyeraband betont die im Prinzip gleichberechtigte

Konkurrenz unterschiedlicher Traditionen, zu denen Wissenschaft als bloß eine
unter anderen gehört und über deren Brauchbarkeit von Fall zu Fall befunden werden



398 Konstruktive und destruktive Wechselwirkungen

Wie dem auch sei, wir haben gesehen, daß divergierende moralische
Positionen prinzipiell in gleicher Weise gültig sind, was aber nichts
anderes heißt, als daß sie in gleicher Weise ethisch-kritischer Reflexion
und argumentativer Vermittlung ermangeln. Ein moralischer
Standpunkt, von dem aus ich mich vehement für Förderung und Verbreitung
des wissenschaftlichen Denkens und Arbeitens einsetze, besitzt vorweg
nicht mehr moralische Dignität als die ihm entgegengesetzte Position,
von der aus ich mich — wiederum aus moralischen Gründen — für
Einschränkung und Kontrolle der Wirksamkeit des Wissenschaftssystems

einsetze. Wechselwirkungen zwischen Moral und Wissenschaft
bleiben in dieser Situation bloßes Faktum. Der Rekurs auf moralische
Überzeugungen für die Beurteilung von Wissenschaft (Wt und W2) —

mag es sich um Ablehnung oder Befürwortung handeln — vermittelt
keine Basis, auf welcher sich relevant, d. h. mit Aussicht auf vernünftige
Einigung über Sinn oder Unsinn von Wissenschaft (W2) argumentieren
ließe. Diese Basis ist erst auf der Ebene der Ethik als bewußt kritischer
und kontrollierbarer Auseinandersetzung mit grundsätzlichen Sinnfragen

zu gewinnen. Wenden wir uns also der Frage nach den
Wechselbeziehungen zwischen Wissenschaft und Ethik zu.

4. Ethik und Wissenschaft

4.1. Zum Verhältnis von Ethik und W,

Was für die Wirkung von Moral auf Wissenschaft als Methode (Wt)
gilt, trifft auch auf die analoge Beziehung zwischen Ethik und W, zu:
Ethische Überlegungen sind für wissenschaftliches Verfahren (WJ
irrelevant. Die Frage, ob im Rahmen einer bestimmten Problembearbeitung

Wj einzusetzen sei, ist zwar unter Umständen ethisch belangvoll,

liegt indessen außerhalb von als Methode und Verfahren begrif-

muß (195 ff., 204). Den Entscheid über den Einsatz von Wissenschaft als

Problemlösungsstrategie sowie über das Ausmaß eines beschlossenen Einsatzes behält er ausdrücklich

nicht Gremien von Wissenschaftlern, also Experten, sondern öffentlich gewählten
« Kommissionen von Laien » vor. Denn «es ist nicht nur dumm, sondern auch unverantwortlich,

das Urteil von Wissenschaftlern und Ärzten ohnejede weitere Untersuchung zu akzeptieren.
Wenn eine Sache entweder für eine kleine Gruppe oder für die Gesellschaft als ganze von
Wichtigkeit ist, dann muß dieses Urteildergenauesten Prüfung unterworfen werden » — eben der

Prüfung «demokratischer Ausschüsse» (167, 190; vgl. 190—194, überhaupt den ganzen
zweiten Teil).



zwischen Wissenschaft und Ethik 399

fener Wissenschaft. Etwas anderes wäre es, zu klären, inwiefern der
Wissenschaft als Methode ein eigenes Ethos entspricht: eine vom
Forscher bewußt eingenommene Haltung, die ihn, insofern er auf Wahrheit

und nur auf diese verpflichtet ist, nötigt, sein wissenschaftliches
Tun gegen eigene Neigungen von subjektiven Erwartungen und Wünschen

freizuhalten. Diese Frage fällt jedoch nicht unter die hier
führende Thematik28. Hingegen ist zu beachten, daß Wissenschaft als

Methode (W,) sich sehr wohl in abbauendem Sinne aufEthik auswirken
kann. Das trifft dann zu, wenn wissenschaftliche Einstellung und
wissenschaftliches Denken sich zur Grundhaltung eines Forschers
verfestigen, aus der heraus dieser alle Probleme, denen er in seinem Dasein
begegnet, angeht und zu bewältigen sucht : Die unablässige Einübung in
die Disziplin des Ausklammerns, des Sichzurückhaltens, des Eingrenzens,

der Reduktion, deren Ausbildung für den Wissenschaftler unab-

dinglich gefordert ist, kann die für ethische Besinnung und Entscheidung

in gleicher Weise unabdingliche Fähigkeit zum Erfassen gleichzeitig

maßgeblicher, jedoch konkurrierender, ja konfligierender Werte
beeinträchtigen. Gerade dann aber sehen wir uns vor die schärfste
ethische Entscheidung und Verantwortung gestellt, wenn wir unter
unterschiedlichen, möglicherweise eben kontradiktorischen Ansprüchen

sittlich verantwortlich handeln sollen, d. h. unter der Forderung
prinzipieller Universalisierbarkeit derjenigen Maxime, der wir schließlich

folgen. Wenn wir diesen Konflikt reduzieren, um ihn bewältigen zu
können, verfehlen wir die sittliche Aufgabe. Lawrence Tribe gibt ein
sprechendes Beispiel für diesen Vorgang: Um in der Umweltplanung
bei Konflikten zwischen sich widerstreitenden Interessen zu rationalen
Entscheidungen zu gelangen, greifen Analytiker zu zwei unterschiedlichen

Lösungen. Sogenannte «weiche Werte» werden, weil nur schwer

kalkulierbar, entweder einfach vernachlässigt oder in eine Einheit
umgesetzt, die sie kalkulierbar macht. Solche «weichen Werte» sind

etwa, bezogen auf Umweltsituationen, Gleichgewicht, ästhetischer
Reiz, Vielfalt, Reproduktionsfähigkeit und Umkehrbarkeit, aber auch

Ansprüche künftiger Generationen. Wo diese Werte vernachlässigt
werden, geht der Sinn für sie verloren, damit aber für die tatsächlich

maßgebliche materiale Basis ethischer Reflexion. Werden weiche

28 Neben anderen ist G. Huber ihr nachgegangen. Mit einprägsamen Zügen skizziert
er die paradoxe Situation des Wissenschaftlers, der sich eines Ethos der Ethikfreiheit zu
befleißen hat (Anm. 2, 230).



400 Konstruktive und destruktive Wechselwirkungen

Werte nach einheitlichen Maßstäben quantifiziert — etwa in Dollarbeträge

umgesetzt —, wird der Schein erweckt, es lasse sich harmonisieren,
was sich grundsätzlich widerstreitet. Damit stumpft der Sinn für kon-
fligierende Werte, für die Unbedingtheit sittlicher Verpflichtung und
für die Schärfe ethischer Verantwortung ab 29.

4.2. Zum Verhältnis von Ethik und W2

Mit der Frage nach den Wechselbeziehungen zwischen Ethik und
Wissenschaft als System (W2) treffen wir auf den wichtigsten, weil
folgenreichsten Bereich unserer Thematik. Unter zehn Aspekten soll er
beleuchtet werden, ohne damit Vollständigkeit zu beanspruchen.

1. Bereits die Erläuterung der Bedeutung von W2 ließ erkennen,
daß es sich hier um eine komplexe menschliche Veranstaltung handelt,
die, weil für Wohlfahrt und Streben nach Verbesserung der
Existenzbedingungen der Menschen funktional, im Hinblick auf den Sinn
menschlichen Lebens überprüft werden kann. Wie alle menschliche
Praxis, richtet sich auch Wissenschaft als System auf Richtigkeit
überhaupt aus, kann demzufolge am Maßstab des sittlich Guten gemessen
werden. Die entsprechende Überprüfung betrifft Wissenschaft als Ganzes

wie in ihren Elementen. Insofern ethische Besinnung solche
Elemente als sittlich gut beurteilt, sind sie geboten oder empfohlen. Treten
sittlich neutrale Elemente auf, gelten sie als erlaubt, wo hingegen sittlich

verwerfliche Elemente auftauchen, sind sie verboten. Diese
Überlegung wirkt abstrakt, ist bloß sprachanalytischer Art und klingt in
ihrem Ergebnis trivial. Indessen impliziert sie eine wichtige Einsicht:
Wird einem konkreten wissenschaftlichen Tun aus ethischen Gründen
Einhalt geboten, dann hat das nichts mit Destruktion von Wissenschaft

zu tun. Was beabsichtigt wird, ist zunächst allein die sittliche Beurteilung

eines bestimmten menschlichen Verhaltens. Dieses wird dadurch
nicht überhaupt verunmöglicht ; die hierzu erforderliche repressive
Macht geht sittlichem Urteilen ab, muß ihm fehlen. Ethisches Urteilen
appelliert an Freiheit: an vernünftige, also entscheidungsfähige Wesen.
Besäße es unwiderstehlich determinierende Gewalt, würde es sich selber

als ethisches Urteilen aufheben. Von Destruktion der Wissenschaft
durch ethische Reflexion ließe sich ohne polemische Verzerrung nur

29 L. Tribe: Ways not to Think about Plastic Trees, in: Yale Law Journal 83 (1974)
1331 f. - Die Übersetzung einer überarbeiteten Fassung in D. Birnbacher (Hg.): Ökologie

und Ethik, Stuttgart 1980, 20—71. — Vgl. auch oben Anm. 6.



zwischen Wissenschaft und Ethik 401

unter einer Voraussetzung reden, wenn nämlich Wissenschaft selber als

höchstes und das heißt unbedingtes sittliches Gut gälte. Doch dieser

Anspruch bleibt uneinlösbar, so lange Wissenschaft als Teilsystem eines

Gesamtsystems verstanden wird — was schon definitionsgemäß zutrifft,
aber auch faktisch weitgehend Anerkennung findet. Es wäre in sich

widersprüchlich, wollte man ein Teilsystem zum höchsten Wert erklären,

dieweil es doch funktional auf ein übergeordnetes, höherwertiges
System — in unserem Falle die Gesellschaft — bezogen bleibt. Fazit:
Ethische Reflexion von Wissenschaft und Technik bezweckt nicht
deren Destruktion, wohl hingegen die Leitung und die ausdrückliche

Inpflichtnahme wissenschaftlichen (W2) Flandelns.

2. Wer Wissenschaft (W2) solcher Reflexion entziehen möchte,
macht sich damit nicht wissenschaftlicher (Wx), sondern verantwortungslos.

Er bezieht mit seiner Weigerung nicht wissenschaftlich (W,
sondern ethisch Stellung, setzt sich also nicht den Forderungen eines

wissenschaftlichen Diskurses, sondern ethischer Argumentation aus.

Insofern ist es gar nicht möglich, Wissenschaft (W2) gegen Ethik
auszuspielen. Es kann also Wissenschaft (W2) ihrerseits ethische Reflexion
nicht abbauen, bleibt dieser vielmehr als einer ihrer Gegenstandsbereiche

unterworfen.
3. Das setzt natürlich voraus, daß ethische Besinnung wachbleibt —

was freilich nicht ohne weiteres der Fall ist. Denn darin liegt eine

mögliche destruktive Einwirkungvon Wissenschaft (W2) auf Ethik, daß

die Konzentration auf Wissenschaft als System und Methode sowie das

nach wie vor hohe Ansehen der Wissenschaft (und wäre es nur in der
wissenschaftlichen Gemeinde) den Sinn für Anliegen und Fragerichtungen

der ethischen Reflexion zu verdrängen vermögen 30. Die Frage
nach dem sittlichen Guten kann mühevoll und unnötig erscheinen,
wenn eilige Interessen, kurzfristig realisierbare Gewinne, Effizienz,
Funktionalität und persönliches Ansehen im Vordergrund stehen. Es

würde Absicht und Rahmen dieser Arbeit sprengen, wollte ich ausführlicher

darlegen, in welch schwerwiegender Weise eine derartige
Haltung wichtige Möglichkeiten, die im Sein des Menschen angelegt sind —

so die Fähigkeit, sich selber zu transzendieren, d. h. sich auf ein Umfassendes

zu beziehen, — verfehlt. Nur darum kann es hier gehen, auf eine
der Wissenschaft als System inhärente Gefährdung des ethischen Den-

30 Vgl. Anm. 6 sowie H. Schuler und K. Hummer (Anm. 15), 194.



402 Konstruktive und destruktive Wechselwirkungen

kens hinzudeuten und daran zu erinnern, daß, will man dieser Gefährdung

begegnen, ständige Einübung in ethische Besinnung nottut31.
Wenn denn Wissenschaft und Technik als Teil menschlicher Praxis
ethischer Beurteilung zugänglich sind, dann resultiert aus dem
Angedeuteten für den Wissenschaftler und Techniker die selber wiederum
sittliche Pflicht, solche Einübung bewußt zu vollziehen, d. h. auch die
Tradition ethischer Reflexion mit ihren Einsichten zur Kenntnis zu
nehmen und für die eigenen Überlegungen auszuwerten. Wo das nicht
geschieht, bleiben Wissenschaft und Technik hinter dem, was humane
Praxis sein kann, entscheidend zurück. Sie verfehlen dann aber schon

vor allfälligen Resultaten, die sie erzielen mögen, grundsätzlich ihr
vorgegebenes Ziel : dem gelungenen und glücklichen Leben der
Menschen zu dienen. Knapper formuliert: Weil Wissenschaft (W2)
menschliche Praxis ist, ist Ethik — soll Wissenschaftgelungene Praxis sein
— für W2 konstitutiv.

4. An der Frage, ob die Wahl von wissenschaftlichen Methoden
sittlich relevant sei, läßt sich das Gesagte veranschaulichen. Eine
Methode kann wissenschaftlich einwandfrei und dennoch aus moralischen

wie ethischen Gründen verwerflich sein. Wenn etwa, um
Wirksamkeit und Nebenwirkungen eines neuen Medikamentes zu prüfen,

31 Ein paar Hinweise sollen doch wenigstens sichtbar machen, was hier gemeint ist :

Vom Verlust der Natur, unter anderem als «Orientierungsinstanz», durch die «Aneignung

der Natur in wissenschaftlich-technischen Kulturen» spricht J. Mittelstrass
(Anm. 3), 7. - H. Jonas (Anm. 4) erinnert daran, daß «der analytische Blick des
mathematischen Physikers» auf einen Säugling gar nicht zu Gesicht bekommt, was ihm in
Wirklichkeit vorliegt: ein lebendes Menschenwesen, das ihn zu Achtung, Umsicht und
Fürsorge unbedingt verpflichtet. Der Physiker «erfaßt mit Absicht nur einen äußersten
Rand seiner [des Säuglings] im übrigen abgeblendeten Wirklichkeit». Kritisch fügt er bei :

«Daß dieses Sehen der vollen Sache weniger Wahrheitswert besitzt als das ihres letzten
Überrestes im Filter der Reduktion, ist ein Aberglaube, der vom Erfolgsprestige der
Naturwissenschaft jenseits ihres selbstgesteckten Erkenntnisfeldes lebt» (236). - Generell
sprechen von der Möglichkeit dehumanisierender Auswirkungen der objektivierenden
und reduzierenden wissenschaftlichen Einstellung P. K. Feyerabend (Anm. 4), 256,
sowie V.F. Weisshaupt (Anm. 4), lOf.

Daß die hier behauptete Gefährdung nicht aus der Luft gegriffen ist, belegen neben
den in Anm. 32 aufgeführten Beispielen die sich in jüngster Zeit häufenden Meldungen
über eklatanten Mißbrauch von Menschen zu Forschungszwecken. Vgl. H. Krill: Kritik
an Pharma-Test im Gefängnis. Gegen Behandlung von Häftlingen mit <Dapotum-D>.
Frage nach weiteren Fällen, in: Süddeutsche Zeitung vom 23.6.1987. — In Großbritannien

Giftgase an Soldaten getestet, in: Süddeutsche Zeitung vom 13.7.1987, 7. —

B. Hasler: Der Mensch - ein Versuchskaninchen? Umstrittene Impfaktion in Basel:
Warum Humanexperimente immer wieder vorkommen, in: Die Weltwoche Nr. 35

(27.8.1987) 31. — D. Schnyder: Versuchskaninchen Mensch — schlecht geschützt, in:
Berner Zeitung vom 8.12.1987, 13.



zwischen Wissenschaft und Ethik 403

eine Anzahl Patienten ohne ihr Wissen zur Kontrollgruppe bestimmt
und mit Placebo-Präparaten abgespiesen werden, dann verstößt ein
derartiges Verfahren gegen das fundamentale sittliche Gebot der Achtung

der Menschenwürde. Oder wenn eine wissenschaftliche Methode
hohe Kosten verursacht, die durch öffentliche Mittel gedeckt werden
sollen, dann bedarf ein Entscheid für den Einsatz dieser Methode der

Rechtfertigung auch unter sozialethischen Aspekten 32. Schließlich sei

nur gerade daran erinnert, daß sich die Methoden des wissenschaftlichen

Tierversuchs, der Fortpflanzungstechnologie, der Genforschung
und -manipulation mit zahlreichen und schwierigen moralischen wie
ethischen Fragen verbinden.

Daß Wissenschaftler — entscheiden sie sich für eine der genannten
oder für eine andere, ähnlich problematische Methode —, unter
sittlichem Rechtfertigungsdruck stehen, liegt auf der Hand. Daß das Gefühl
für solchen Druck abstumpfen oder schwinden kann, wenn Prämien
unterschiedlichster Art — auch die Befriedigung eines Wissensdranges

gehört hierzu — winken, belegen die Beispiele33. Wissenschaft als W2
kann sich in diesem Sinne destruktiv auf ethische Reflexion auswirken.

Dagegen bedeutet — und dies sei wiederholt — die Verwerfung einer
Methode aus sittlichen Gründen nie schon Destruktion der Wissenschaft.

5. Ethische Besinnung, so wurde gezeigt, reflektiert Verhalten und

Einrichtungen der Menschen darauf hin, ob sie sittlich richtig seien.

Sittlich richtig sind Handlungen und Einrichtungen dann, wenn sie sich

an Grundsätzen orientieren, die prinzipiell universal gelten, also nicht
durch partikulare Interessen und Bedürfnisse bestimmt werden. Auf
Wissenschaft und Technik bezogen bedeutet dies, daß ein Verhalten als

32 Für weitere Beispiele vgl. O. Höffe: Sittlich-politische Diskurse. Philosophische
Grundlagen - Politische Ethik - Biomedizinische Ethik, Frankfurt a. M. 1981, 251 f. -
H.Jonas: Freiheit der Forschung und öffentliches Wohl, in: Scheidewege 11 (1981)
262—264. - P. Schmid: Japans Mengeies leben unbehelligt, in: Die Weltwoche Nr. 34

(22.8.1985) 7. - H. Schuler; K. Hummel (Anm. 15), 193—196. — Vgl. auch O. Höffe:
Der wissenschaftliche Tierversuch. Eine bio-ethische Fallstudie, in: E. Ströker (Hg.):
Ethik der Wissenschaften. Philosophische Fragen, München—Paderborn—Wien—Zürich
1984, 117—150. — R. Low: Leben aus dem Labor. Gentechnologie und Verantwortung —

Biologie und Moral, München 198 5. - Ein Beleg dafür, daß der Mißbrauch von Patienten
zu Versuchen in Nervenkliniken auf politischer Ebene, doch legitimiert durch ethische
Überlegungen, gerade heute wieder zu Auseinandersetzungen führt, findet sich in der
Süddeutschen Zeitung Nr. 75 (31.3.1987) 18 (betreffend Vorfälle «an den Bezirkskrankenhäusern

Mainkofen in der Oberpfalz und Ansbach», zurückgehend auf «Anfang der
achtziger Jahre»),

33 Vgl. auch Anm. 15.



404 Konstruktive und destruktive Wechselwirkungen

sittlich verfehlt gelten muß, welches wissenschaftliche Aspekte
unberücksichtigt läßt, die partikularen Interessen der Subjekte dieses
Verhaltens tatsächlich oder möglicherweise zuwiderlaufen. Das impliziert
etwa, daß die umfassende Abklärung von Nebenfolgen eines geplanten
Verhaltens — handle es sich um ein Forschungsprojekt oder um eine

großtechnische Einrichtung - zur sittlichen Pflicht wird; daß zugleich
eine einseitige, interessegeleitete Bewertung von Einsichten, die im
Laufe solcher Abklärungen gewonnen werden, diese sittliche Pflicht
verletzt. Stellen wir die nicht nur hierzulande übliche Forschungsförderung

in Rechnung, die schwergewichtig auf die Produktion neuer
Einsichten und Verfahren ausgerichtet ist und Konsequenzenforschung,

wenn überhaupt, nur nebenbei berücksichtigt, so erscheint es

aus ethischen Gründen geboten, Wissenschaft vermehrt auf die
Untersuchung von Nebenfolgen auszurichten und hierfür auch die nötigen
Mittel bereitzustellen. Für Programm- und Projektverantwortliche wird
es zur sittlichen Pflicht, diese Aspekte in ausreichendem Maße in ihren
Tätigkeiten zu berücksichtigen.

6. In Gesellschaften, die ihr Handeln wissenschaftlich-technisch zu
leiten und zu bestimmen vermögen, ist es aber ebenso sittliche Pflicht,
die jeweils möglichen Kenntnisse zu gewinnen und Gelegenheiten für
experimentierende Erfahrung zu schaffen und zu nutzen. Ein
interessegeleiteter Verzicht auf die Gewinnung von Erkenntnissen
widerspricht dem Gebot der Wahrhaftigkeit; das Hintanhalten von gewonnenen

Erkenntnissen ist — moralisch gesprochen — dem Verhehlen und
Lügen zu vergleichen. In wissenschaftlich-technisch bestimmten
Zivilisationen wird Wissenschaft selber und ihre praktische Umsetzung zur
ethisch begründeten Aufgabe - was freilich die Art und Weise, wie diese

Aufgabe wahrgenommen und erfüllt wird, nicht aus der Zuständigkeit
ethischer Reflexion herauslöst.

7. Weil Wissenschaft und Technik im Dienste von Wahrheit und
menschlichem Wohlergehen stehen, erstreben sie Güter, die universell
für Menschen von Bedeutung sind. Aus ethischer Sicht läßt sich nicht
vertreten, die Anstrengungen um solche Güter nur für Teile der
Menschheit fruchtbar zu machen — oder anderen Teilen der Menschheit
den Zugang zu ihnen nur zu einem Preis zu eröffnen, welcher die
Kosten der Produktion wissenschaftlicher Güter um ein Vielfaches
übertrifft. Mit anderen Worten: Wissen und Können unentgeltlich oder

zu einem fairen Preis weiterzugeben, ist, allen Wettbewerbsinteressen

zum Trotz, aus ethischen Gründen gefordert — beispielsweise von den
Industrieländern zugunsten der Entwicklungsländer.



zwischen Wissenschaft und Ethik 405

8. Ein analoger Gesichtspunkt ergibt sich aus dem Umstand, daß

Wissenschaft und Technik für die Öffentlichkeit in hohem Maße
lebensbestimmend sind, von der Öffentlichkeit jedoch nur in geringem
Maße 2ur Kenntnis genommen und verstanden werden können. Aus
ethischer Sicht scheint geboten, daß Wissenschaftler und Techniker sich

um angemessene Orientierung der Öffentlichkeit über ihr eigenes Tun
und Lassen bemühen, dies umso mehr, als diese Öffentlichkeit durch
ihre Beiträge, das heißt durch materielle Verzichte, den Betrieb von
Wissenschaft und Technik ermöglicht.

9. Insofern Wissenschaft und Technik im Dienste des Wohlergehens

letztlich aller Menschen stehen, ist es sittlich geboten, sie zur
Bewältigung insbesondere jener Schwierigkeiten einzusetzen, die dem

Wohlergehen der Menschheit entgegenstehen. Für die Wissenschaftler
scheint es danach aus ethischen Gründen geboten, «ihre Aufmerksamkeit

den schwierigen und weniger eleganten Phänomenen der realen

physischen Welt zuzuwenden, im Gegensatz zu der Konzentration auf
einfachere und elegantere Naturgesetze in der Vergangenheit»34.

Gesetzt, menschliches Leben gelte als fundamentalstes sittliches
Gut, weil es Voraussetzung für die Realisierung weiterer sittlicher
Güter ist, dann haben sich unter den zur Zeit geltenden Bedingungen
menschlichen Daseins die Anstrengungen der Wissenschaft auf jene
Probleme zu konzentrieren, die mit menschlichem Uberleben unmittelbar

zusammenhängen, sei es, daß sie solches Uberleben fördern, sei

es, daß sie es gefährden. Daß hingegen der Einsatz von Wissenschaft
und Technik zur Produktion und Verbesserung von Vernichtungssystemen

zunächst sittlich verwerflich ist und sodann das Ausmaß, in
welchem dieser Einsatz faktisch geschieht, nicht bloß in sich
widersprüchlich, sondern ein ethischer Skandal ist, — das ergibt sich als

Umkehrschluß aus dem eben Gesagten. Als Leitprinzip scheint mir
dieser Umkehrschluß auch dann unumstößlich, wenn er im Anschluß
an die Analyse konkreter Handlungssituationen modifiziert werden
muß. Die Konkretisierung eines Prinzips vermag das Prinzip selbst

nicht außer Kraft zu setzen. Hingegen haben wir als Handelnde die

Spannung zwischen absolutem Anspruch und relativer Erfüllung
auszuhalten und produktiv umzusetzen — im Geiste etwa von Albert
Schweitzers absoluter Ethik35.

34 B. Pippard, Professor der Physik, zit. bei R. Maurer: Ökologische Ethik?, in:
Allgemeine Zeitschrift für Philosophie (1987) Heft 1, 36.

35 Vgl. zu diesem Problemkreis z.B. A. Burckhardt: Kant, Wittgenstein und das

Verhältnis der relativen Ethik zur absoluten, in: Zeitschrift für Evangelische Ethik 27



406 Konstruktive und destruktive Wechselwirkungen

10. Den Punkten 3—9 war die Funktion zugedacht zu erläutern,
inwiefern Ethik für Wissenschaft als System konstitutiv ist. Abschließend

soll nun demonstriert werden, daß auch Ethik auf Wissenschaft

angewiesen ist, ohne daß diese sie allerdings in analoger Weise zu
konstituieren vermöchte.

Wissenschaft erschließt Wirklichkeit; sie vermittelt Einsicht in
Strukturen und Zusammenhänge, die, einmal erkannt, für menschliches

Handeln, mithin für menschliche Verantwortung, unmittelbar bedeutsam

werden. An einem Beispiel möchte ich das veranschaulichen:
Neuere Erkenntnisse der pränatalen Psychologie und Medizin veranlassen

Erich Blechstein, einen Göttinger Embryologen, zu folgender
Aussage: «Der Mensch wird nicht Mensch, sondern ist Mensch und
verhält sich schon von Anfang an als ein solcher. Und zwar von der

Befruchtung an»36. Diese Aussage verdankt sich empirischer
Forschung, nicht einer sittlich-politisch motivierten Stellungnahme im
Streit um die Liberalisierung der Abtreibung. Gerade deshalb ist sie für
eine sittlich verantwortbare Entscheidung in dieser Auseinandersetzung

von großer Bedeutung. Weniger brisant, doch ethisch ebenso

belangvoll sind Einsichten, wonach Föten Musik und Rhythmen außerhalb

des Mutterleibes schon früh, sicher im fünften Schwangerschaftsmonat

wahrnehmen und auf sie reagieren — mit Aufregung oder

Beruhigung, je nach Art der Rhythmen. Ob es sich unter diesen
empirisch-wissenschaftlich erhobenen Voraussetzungen noch ethisch
verantworten läßt, schwangere Frauen in unruhiger und lärmiger Umgebung

arbeiten zu lassen, ist mehr als fraglich37.
Zweierlei machen diese Beispiele deutlich: 1. Will der Mensch

verantwortlich handeln, ist er auf eingehende Kenntnis der Umstände
seines Handelns, insbesondere von dessen möglichen Folgen angewiesen.

Diese Kenntnis kann ihm in vielen Fällen nur Wissenschaft in
optimal zuverlässiger Weise vermitteln. Sie zu nutzen und zu fördern ist,

(1983) 417f. - W. Huber und H. E. Tödt : Menschenrechte. Perspektiven einer menschlichen

Welt, Stuttgart-Berlin 21978, 193.- A. Schweitzer: Philosophie und Tierschutzbewegung,

in: Gesammelte Werke in fünf Bänden, hg. von R. Grabs, Bd. 5, Zürich o.J.,
141 f. ; Das Problem der Ethik in der Höherentwicklung des menschlichen Denkens, in:
ebd. 154f.; Straßburger Predigten über die Ehrfurcht vor dem Leben, in: ebd., 124;
Kultur und Ethik, in : ebd., Kap. XXI, bes. 377, 381, 38 7. — B. Sitter Über das Recht der
Natur im Naturrecht der Gegenwart, in: Vom normativen Wandel des Politischen, hg.
v. E. V. Heyen, Berlin 1984, 163. — Hat Ethik in der Wissenschaft nichts zu suchen?, in:
Wissenschaft in der Verantwortung, hg. v. E.V. Heyen, Bern 1986, 69f.

36 Die Weltwoche, Zürich (18.12.1986) 24.
37 Ebd. 25.



zwischen Wissenschaft und Ethik 407

so betrachtet, selbst sittliche Forderung. 2. Durch Wissenschaft vermittelte

Erkenntnis betrifft nicht die Prinzipien ethischer Reflexion, wohl
hingegen deren Gegenstandsbereich. Nicht also für die Grundlagen der
Ethik sind Wissenschaft und ihre praktische Umsetzung konstitutiv,
wohl jedoch für den Anwendungsbereich der Ethik.

5. Ethik als Besinnung auf das Wesen des Menschen

<Wissenschaft> wurde oben als Methoden- und als Systembegriff
entwickelt. Dabei sind wir empirisch-analytisch verfahren, haben uns
an Fakten gehalten, die in der Weise der Erläuterung von Wortbedeutungen

vergegenwärtigt wurden. Daß es Wissenschaft als Ereignis und
Verfahren überhaupt gibt, blieb dabei ebenso unbedacht wie die Frage,
was es zu bedeuten habe, daß Wissenschaft, zusammen mit ihrer
Anwendung in der Technik, gegenwärtig einen herausragenden, ja

überwältigenden Platz im Bereiche menschlicher Praxis einnimmt. Daß
dies nicht immer so war, gilt als selbstverständlich und wird eben darum
übersehen, allenfalls in evolutions- bzw. fortschrittsgeschichtlicher
Perspektive erinnert. Zu selten kommt zur Sprache, daß Wissenschaft und
Technik nur eine unter möglichen Weisen sind, in der Menschen Welt
und sich selber auffassen, mit Welt und sich selber umgehen. Dieser
wissenschaftlich-technische Umgang gilt weithin als ein Gipfelpunkt,
unter den man nicht ungestraft zurückfallen kann, dessen Geschichtlichkeit

jedoch dadurch in Vergessenheit gerät, daß er als maß-gebende
Art und Weise des <Verstehens von> und des <Umgehens mit> allem,
was Menschen sind und was sie betrifft, ausgegeben wird. Zwar begegnen

uns neben diesem Gipfelpunkt andere Grundeinstellungen zur
Welt — und dies nicht nur dann, wenn wir den Blick über unseren

angestammten Kulturkreis hinaus schweifen lassen. Solche Alternativen

werden je nach Kontext, in welchem sie zur Kenntnis genommen
werden bzw. auftreten, abschätzig kommentiert oder, wenn auch im
Grunde widerwillig, geduldet; andernorts wirbt man für sie, zuweilen
gerade aus einer wissenschafts- und technik-kritischen Haltung heraus.

Noch bleibt indessen offen, was diese Konkurrenz bedeutet, ob sie in
der Tat in eine neue maßgebende Weise der Erschließung von Seiendem

und der Erfüllung bzw. Bewältigung menschlicher Existenz
hineinzuführen vermag — oder ob sie bloß negativer Reflex einer
Rationalität bleibt, deren unter anderem destruktive Auswirkungen sich unserem

Bewußtsein mittlerweile beängstigend aufdrängen.



408 Konstruktive und destruktive Wechselwirkungen

Die Erörterung des Verhältnisses zwischen Ethik und Wissenschaft

ging von bloßen Fakten aus. Abschließend soll sie durch eine geschichtliche

und zugleich das empirisch-analytisch Faßbare übersteigende
Perspektive ergänzt werden. In dieser Sicht kann sich zeigen, inwiefern
Ethik sowie Wissenschaft und Technik sich verbinden müssen, wenn
menschliches Dasein unverkürzt bedacht und geführt werden soll. Zu
diesem Zwecke lasse ich mich auf Gedanken M. Heideggers ein, die,
wohl weil sie in gewissem Sinne quer zur Entfaltung wissenschaftlichtechnischer

Rationalität und Praxis liegen, keinen Eingang in den

entsprechenden Ausbildungsbetrieb gefunden haben. Die Reflexion dieses

Betriebes, die Selbstreflexion wissenschaftlich-technischer Rationalität
und Praxis, damit jedoch das kritisch-verantwortliche Zurückkommen
auf das Maß für menschliches Tun und Lassen wurden in nicht zu

vernachlässigender Weise behindert38.

Durch den Menschen kommt zur Sprache, was ist (vgl. Hu 21 f.). Mit
diesem Satz wird nichts darüber gesagt, ob noch Anderes «existiere» als

das, was von Menschen ausgesprochen wird. Bloß folgendes ist

gemeint: daß alles, was es für Menschen gibt, nur als durch Menschen

vermittelt aufscheint und ins Licht des Daseins tritt. Das geschieht
freilich nie so, daß, was immer da ist, erst darin seinen Ursprung nähme,
daß Menschen es ausdenken und aussprechen: Nicht mit dem intuitus

originarius ist der Mensch begabt, sondern mit einem intuitus derivativus

ausgerüstet39. Er vermag nicht, ursprünglich zu erschaffen, kann stets

nur »z??schaffen. Auf Vorgegebenes bleibt er angewiesen, auch wenn er
dieses in erst durch ihn zur Existenz gelangende Formen bringt. Das gilt

38 Einschlägige Arbeiten veröffentlichte Heidegger bereits vor weit über dreißig
Jahren. Vgl. «Vom Wesen der Wahrheit», Vortrag aus dem Jahre 1930, erstmals gedruckt
1943; Brief«Uber den Humanismus» aus demJahre 1946; «Die Frage nach der Technik»
sowie «Wissenschaft und Besinnung», beide 1954 erstmals erschienen. Diese Schriften
werden hier nach folgenden Ausgaben zitiert: Vom Wesen der Wahrheit (WW), Frankfurt

a. M. 41961 ; Uber den Humanismus (Hu), Frankfurt a. M. o.J. ; Die Frage nach der
Technik (T), in: Vorträge und Aufsätze, Pfullingen 21959, 13-44; Wissenschaft und
Besinnung (WB), ebd. 45-70. Anzumerken ist, daß die erwähnten sowie andere Arbeiten
Heideggers auch für eine zeitgemäße Naturphilosophie fruchtbar gemacht werden könnten,

und zwar mit dem praktischen Ziel, das Verhältnis des Menschen zur «Natur» zu
regulieren und in Moral wie Recht richtig zu ordnen. Wichtige Schritte in dieser Richtung
machte bereits H. Holzhey: Die Wiedergewinnung der Natur im Denken, in: Arbeitsblätter

für ethische Forschung, Zürich, 13 (April 1985), 11—24; Der Gedanke eines
<Rechtes der Natur> als Resultat radikaler Kritik des Naturrechtsdenkens, in: Verrecht-
lichung und Verantwortung, Studia Philosophica Suppl. 13, Bern—Stuttgart 1987.

39 Vgl. M. Heidegger: Kant und das Problem der Metaphysik, Frankfurt a.M.
21951, §§ 4 u. 5, bes. S. 30, 32. - Interpretierend B. Sitter: Dasein und Ethik. Zu einer
ethischen Theorie der Ek-sistenz, Freiburg—München 1975, 32f., 70f.



zwischen Wissenschaft und Ethik 409

gerade auch hinsichtlich der Wissenschaften vom Leben und ihrer
technischen Umsetzung, so bei Befruchtung in vitro oder, einschneidender,

in der gentechnologischen Hervorbringung neuer Arten. Daß
es überhaupt etwas für den Menschenaffe, hängt mithin nicht von ihm
ab; doch wie etwas ist, wird erst durch ihn offenbar. So ist es in der Tat

angemessen zu sagen, daß durch den Menschen erst ent-borgen wird,
was ist. Des Menschen Dasein zeichnet sich dadurch aus, daß er
hervorbringt, was zuvor verborgen war, wobei er allerdings weder für das

Seiende, das er erschließt, noch für die Art und Weise, in der er dies tut,
in letzter Instanz zuständig wäre.

Was er entbirgt, wird ihm gewährt (vgl. T 39). Vom Seienden und

von der Art, in der es sich zeigt, wird er in Anspruch genommen, aufdaß

er, was zunächst verborgen ist, ins Licht des Daseins rücke40.

Solches Entbergen betrifft nicht allein das Hervorbringen eines
bestimmten Seienden, sondern, grundsätzlicher, den das jeweilige
Seiende wie das Seiende insgesamt durchdringenden Sinn : Es hängt mit
vom Menschen ab, ob, was immer ist, als Ware gilt und damit als

Gegenstand möglichst gewinnbringender Verwertung, als funktionales
Element eines Systems, als möglicher Gegenstand für nach gesetzmäßiger

Erkenntnis erfolgende Manipulation, als Manifestation einer
unendlichen Schöpferkraft, als Ressource für die Befriedigung von
Bedürfnissen — und so fort.

Auf verschiedene Weise bringen wir Menschen hervor, was ist;
unausdrücklich etwa in der durch Zeitgeist, Gewohnheit und massenmediale

Beeinflussung bestimmten alltäglichen Auffassung dessen, was

uns umgibt und womit wir umgehen ; ausdrücklicher z. B. in Dichtung,
bildender Kunst und überhaupt in künstlerischer Betätigung; auf
einzigartige Weise in der gegenwärtigen Epoche durch wissenschaftliche

Erschließung und technische Bearbeitung unserer Welt. Je nach

Einstellung und Tätigkeit wiegt jeweils ein bestimmtes Grundverständnis
des Seienden insgesamt vor. Auch ein nur oberflächlicher Blick auf die
Geschichte der Menschheit macht allerdings einsichtig, daß diese

Einstellungen, insbesondere die jeweils führenden, nicht willkürlich sind.

Nicht ohne Grund bezeichnen wir z. B. die wissenschaftlich-technische
Weltauffassung als kulturelle Errungenschaft. Als «Produkt» der Neuzeit

blieb sie früheren Generationen verschlossen. Andererseits war es

nicht einfach ein menschlicher Willensakt, der sie zur Geltung brach-

40 Für Entwurfund Entfaltung dieser Gedanken durch Heidegger vgl. insbesondere

WW Abschn. 4-6, Hu 9, 13f„ 16f„ 18£, 24-29; T 25f., 39£; WB 61-67.



410 Konstruktive und destruktive Wechselwirkungen

te41. Das wissenschaftliche Vorstellen überkam zunächst die dem

griechisch-jüdisch-römisch geprägten Kulturkreis zugehörigen Menschen,
die sich — wie alle anderen, nur ausgeprägter — darauf einrichteten, ihr
Dasein mit künstlichen Hilfsmitteln, technisch also, zu erleichtern und
zu entfalten. Frei hierzu wurden sie dadurch, daß zuvor maß-gebende
Grundstellungen zur Welt verblaßten — wie immer dieses Schwinden
sich erklären mag. Der entsprechende Prozeß läßt sich durch die

Erinnerung an drei markante Stadien der abendländischen Geistesgeschichte

skizzieren: an das ontologisch-teleologische Denken in der

Antike, an das theologisch-schöpfungsgeschichtliche Vorstellen in
deren Ausklang und im Mittelalter und an die seit der Neuzeit
herrschende Auffassung der Welt als Inbegriff gesetzmäßig verknüpfter und
damit herstellbarer, veränderbarer und aufhebbarer Erscheinungen.
Das zuletzt genannte wissenschaftlich-technische Verstehen hat, wie
man weiß, mittlerweile kulturregionale Grenzen gesprengt und
beansprucht die intellektuelle wie praktische Führung auf universaler Ebene.

Offensichtlich wählt der Mensch die Weisen, in welchen er Welt
erschließt, versteht und verändert, nicht frei. Vielmehr erscheinen
diese als ihm gegeben, als ein Geschick, das ihn trifft und in Anspruch
nimmt (T 32f., 36; WB 63f.). Nicht nur ist er nicht Herr des Ursprungs
der Dinge, die er ins Dasein hervorbringt, auch die Mittel, deren er sich

zur Hervorbringung bedient, sind nicht sein «Gemächte» (T 26 u.ö.),
sondern ihm übereignet. Bedenken wir dies, so müssen wir den
Menschen — uns selber — als in ein Geschehen einbezogen auffassen, das

nicht er entwirft und führt. Und wir gewahren, daß wir auf dieses

Geschehen in einer unüblichen Anstrengung eigens achten müssen,
wollen wir es erfahren und bedenken — eingenommen nämlich von
dem, womit wir uns gewöhnlich und vorwiegend befassen, übersehen
wir es leicht. Während es uns in Anspruch nimmt, um Seiendes

überhaupt aufscheinen zu lassen, bleibt es selber uns verborgen. Auch wenn
wir es eigens bedenken, werden wir seiner nicht habhaft, vermögen wir
es nicht zu begreifen, geschweige denn zu beherrschen. Es zeigt sich

unserer Besinnung als das allzu rasch und faktisch zumeist «übergangene

unzugängliche Unumgängliche» (WB 67), das allerdings die je

möglichen Formen unserer Auffassung von und unseres Umgangs mit
Welt ausprägt. Zu diesen zählt das wissenschaftlich-technische Vorstel-

*l Vgl. WB 52-59, bes. 57.



zwischen Wissenschaft und Ethik 411

len. Es ermangelt, wie alles geschichtlich-geschickte Vorstellen, der
Autonomie.

Zum Wesen von uns Menschen gehört sonach, daß wir uns in einem
Geschehen aufhalten, in welchem noch vor unserem willkürlichen
Eingreifen über Grundweisen unseres Daseins entschieden wird. Diesen

Aufenthalt (griechisch rjAoç/ëthos) zu bedenken, heißt unsere
wesentliche Endlichkeit vergegenwärtigen. Es ist dies Ethik in einem
(im Unterschied zu Abschnitt 2.2.2.) neuen und insofern ursprünglichen

Sinne, als sie aller Unterscheidung von theoretischem und
praktischem Verhalten, umso mehr dessen normativer Bestimmung vorausliegt.

42 Sie nötigt uns vorweg, ein für allemal den Anspruch auf
endgültige Einsichten und ausschließliche Geltung in unserem Denken
und Handeln preiszugeben. Das gilt denn auch für Wissenschaft und
Technik als Grundweisen gegenwärtiger Existenz. Durch eben diese

Nötigung schafft ursprüngliche Ethik uns den Freiraum für Entscheidung,

d.h. für zu verantwortende Wahl. Weil wir endlich sind, sind wir
frei43; und weil wir dies einzusehen vermögen, werden wir für unser
konkretes Dasein : für die Wahl unserer Wege und Mittel — darunter für
Wissenschaft und Technik als System — verantwortlich. Das aber heißt,
daß wir uns in der Besinnung auf uns und unseren Aufenthalt in jenem
uns umfassenden Geschehen um die Maßstäbe zu bemühen haben, nach
denen wir unsere Praxis im persönlichen wie im institutionellen, im
individuellen und gesellschaftlichen Handeln ausrichten wollen. Diese
Maßstäbe — so viel zumindest wird unmittelbar einsichtig — können
nicht wieder der jeweils führenden Grundstellung zum Seienden, also

etwa dem wissenschaftlich-technischen Vorstellen entstammen, denn
dieses ist nur eine unter möglichen Weisen unseres Auffassens von und

unseres Verhaltens zu Seiendem; es trägt seinen Sinn nicht schon in
sich, sondern muß ihn aus der Besinnung auf den Grund der Existenz
des Menschen, auf jenen Aufenthalt in dem diesen umfassenden
Geschehen erst gewinnen : Nicht also von Wissenschaft und Technik
als solchen ist zu erfragen, wonach sich Verantwortung in ihrer
Handhabung bemesse; nur aus außerhalb von Wissenschaft und Technik
angesiedelter gemeinsamer Besinnung auf das Wesen des Menschen

42 Vgl. Hu 38-43, bes. 42, sodann T 68: «Durch die so verstandene Besinnung
gelangen wir eigens dorthin, wo wir, ohne es schon zu erfahren und zu durchschauen, uns
seit langem aufhalten. In der Besinnung gehen wir auf einen Ort zu, von dem aus sich erst
der Raum öffnet, den unser jeweiliges Tun und Lassen durchmißt.»

43 Zum Verhältnis von Freiheit und Endlichkeit vgl. B. Sitter (Anm. 37), 31-36,
64 f., 99.



412 Konstruktive und destruktive Wechselwirkungen

und zugleich in offener, weil durch die Einsicht in die fundamentale
Endlichkeit jeglicher menschlicher Entwürfe geleiteter Auseinandersetzung

lassen sich jene Maßstäbe gewinnen, die auch für die Entfaltung
von Wissenschaft und Technik in menschlicher Gemeinschaft verbindlich

sein können44. In diesem Bemühen entbehren Diktate, ob
wirtschaftlicher, politischer oder anderer Herkunft, ethischer Rechtfertigung.

Nur behutsames und umsichtiges Suchen, das sich von gegenseitiger

Achtung und Fürsorge : praktischen Forderungen des Wissens um
die wesentliche Endlichkeit des Menschen leiten läßt, vermag zu sittlich

akzeptablen Einsichten zu führen.
Gesetzt, wir entscheiden uns dafür, unser Handeln nach Maßstäben

der Sittlichkeit zu richten, dann ist niemand, der dazu in der Lage ist, aus

der Pflicht zu derartigem Suchen entlassen. Auch kein Wissenschaftler
und Wissenschaftler gerade auch dann nicht, wenn es um die ihnen in
besonderem Maße zugeeignete Weise des Entbergens geht : um
wissenschaftlich-technisches Forschen, Lehren und Umsetzen.

Wenn wir uns dergestalt auf den uns Menschen wesentlichen
Aufenthalt im Anspruch eines unser Verfügenwollen überragenden
Geschehens besinnen (vgl. WB 68—71), dann scheint die Voraussetzung
dafür erfüllt, daß wir nicht blind — wiewohl vermeintlich um- und

weitsichtig — in einem Prozeß der Entbergung fortgerissen werden, der
für Mensch und Natur zerstörerisch zu enden droht. Im Hinblick auf
Wissenschaft und Technik wird denkbar, daß sie uns Menschen nicht
länger als «zwangsläufig nach einer Exponentialfunktion» akzelerie-
rendes «positiv rückgekoppeltes System»45, beherrschen. Das kann
nach allem Gesagten nicht heißen, wir vermöchten es, die besondere

geschichtliche Weise des Entbergens in Wissenschaft und Technik
rückgängig zu machen; es soll nicht bedeuten, wir hätten auf die

Errungenschaften von Technik und Wissenschaft zur Entfaltung und

Erhöhung menschlichen Daseins zu verzichten. Wohl hingegen lehrt
uns die Besinnung der ursprünglichen Ethik, daß wir « auch Anderes »

44 Das ist, wenn nicht communis opinio, so weithin anerkannte Sicht, gewonnen von
denkerischen Standpunkten her, die sich mit jenem Heideggers durchaus nicht zu decken
brauchen. Vgl. J. Mittelstrass (Anm. 3), 8 und 9, etwa die Aussage: «Wissenschaftliche
Rationalität sagt selbst nicht, was Wissenschaft tun darf oder nicht, wie natürlich auch
technische Rationalität nicht sagt, was Technik tun darf oder nicht». Daneben
V.F. Weisskopf (Anm. 4), 10 und 11; natürlich auch P.K. Feyerabend (Anm. 4), u.a.
167-169.

45 Hj. Staudinger (Anm. 3), 13.



zwischen Wissenschaft und Ethik 413

können46. Damit gerät bereits der Entscheid, sich in der Wissenschaft
und für sie einzusetzen, unter den Anspruch der Sittlichkeit, verlangt
also eine ethisch motivierte Wahl — vom Studenten nicht weniger als

vom etablierten Forscher und Lehrer. Auch der Wissenschaftspolitiker
und überhaupt jeder Bürger, sofern er zu wissenschaftsrelevanten
politischen Geschäften Stellung nimmt, sieht sich ethisch in Anspruch
genommen, muß, was er tut, auch unter prinzipiell allgemeinen Sinn-
und Wertgesichtspunkten verantworten. Denn der Umstand, daß der
wissenschaftlich-technische Prozeß uns nicht einfach überrollt, birgt
die Chance, Technik und Wissenschaft ausdrücklich an sittlich
verantwortete Zielsetzungen zu binden, sie wieder und ausschließlich zu Mitteln

zu machen im Dienste humaner Existenz.

Wenngleich das den Menschen in Anspruch nehmende Geschehen
der Wahrheit des Seins als je geschichtliche Offenbarkeit des Seienden

(vgl. Hu 21 f., 24 f., 28 f. ; WW Abschn. 9) nicht in unsere Hand gegeben
ist, vermögen wir dieses Geschehen doch auf dem Wege der Besinnung
in seinen geschichtlichen Formen zu erfahren und ferner unsere Rolle
in ihm zu ermessen. Damit gelangen wir in die Lage, die uns übereigneten

je besonderen Weisen des Entbergens ausdrücklich zu ergreifen
und ihnen, sie gestaltend, bewußt und entschlossen zu entsprechen.
Alsdann weitet sich der Kreis unserer Verantwortung. In umfassendem
Sinne wird Ethik für Wissenschaft und Technik relevant47.

46 M. Heidegger: Gesellschaft, Pfullingen 21960, 24.
47 Die Stelle, an der Wissenschaft und Technik, ihren ursprünglichen Charakter als

Mittel besserer und leichterer Lebensfristung verlierend, zum Selbstzweck zu werden
drohen, welcher den zur Freiheit befähigten Menschen regiert und unterjocht, fällt mit
der Grenze des ethisch zulässigen wissenschaftlich-technischen Handelns zusammen.
«Ethische Grenzen des wissenschaftlichen und technologischen Fortschritts liegen also

dort, wo dieser, statt die Lebensbedingungen einer technischen Kultur zu verbessern, den
Menschen bedroht und verformt, sich selbst an die Stelle einer gerechtfertigten
gesellschaftlichen Entwicklung setzt» (]. Mittelstrass [Anm. 3], 10).

Daß diese Grenze sich nicht ohne Schwierigkeiten bestimmen läßt, soll nicht bestritten

werden ; doch die Schwierigkeit der Bestimmung macht eine Grenze nicht hinfällig.
Wohl enthält die gegebene Bezeichnung der Grenze bloß eine formale Handlungsanweisung,

ist darum aber nicht auch bar aller inhaltlichen Aussage. Im Gegenteil setzt sie die

Anerkennung eines - seit Jahrhunderten aufgezeigten und verteidigten - obersten Wertes

voraus: der Würde des Menschen, Kantisch interpretiert als des Menschen Selbstzweckcharakter,

der nicht verletzt werden darf. Die Grenzbestimmung enthält sonach ein
wertungsabhängiges Verbot, an welchem alle konkreten wissenschaftlich-technischen
Entwicklungen zu messen sind und das sie trifft, soweit sie das gesetzte Maß überschreiten.




	Konstruktive und destruktive Wechselwirkungen zwischen Wissenschaft und Ethik

