Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 35 (1988)

Heft: 3

Artikel: Kriterien distributiver Gerechtigkeit : kein Bestandteil einer
teleologischen Ethik?

Autor: Witschen, Dieter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760804

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760804
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DieTER WITSCHEN

Kriterien distributiver Gerechtigkeit —
kein Bestandteil
einer teleologischen Ethik?

1. In der normativ-ethischen Literatur st63t man des 6fteren auf die
These, eine teleologische Normierungstheorie lasse das Prinzip der
Gerechtigkeit auBBer acht bzw. sie sei mit ihm unvereinbar. Weil dem so
sei, darum habe sie als falsifiziert zu gelten. Es kénne daher nur eine
deontologische Ethik richtig sein, die in einem kontradiktorischen
Gegensatz zur erstgenannten Normierungstheorie stehe. Via negationis
ergebe sich dieser Schlufi.

Mit einer so allgemein formulierten These kann nun sehr Verschie-
denes gemeint sein. Wer dies bei ihrer Erérterung nicht gleich anfangs,
d.h. vor der Sachdiskussion, beachtet, der erliegt unversehens dem
FehlschluB, etwas, was sprachlich in ezzer These ausgedriickt wird, auch
fiir ezne Sach-These zu halten. Wie es eine Homonymie von Woértern
gibt, so gibt es eine Mehrdeutigkeit von Sitzen. Deshalb ist zunichst, um
der <fallacia plurium interrogationum)! zu entgehen, zu kliren, welche
von den verschiedenen Sach-Thesen, die unter der einen Uberschrift
der Unvereinbarkeit einer teleologischen Ethik mit dem Prinzip der
Gerechtigkeit subsumiert werden kénnen, hier Gegenstand der Eror-
terung sein soll.

Eine erste Klirung des Gegenstandes unserer Uberlegungen sei in
zweierlei Hinsicht vorgenommen. Zum einen durch eine semantische

! Vgl. R. WrATELEY, Elements of Logic, London 91848, 180: «Fallacia plurium
Interrogationum... viz. the Fallacy of asking several questions which appear to be but one ;
so that whatever one answer is given, being of course applicable to one only of the implied
questions, may be interpreted as applied to the other: the refutation is, of course, to reply
separately to each question, i.e. to detect the ambiguity. »



354 Kriterien distributiver Gerechtigkeit —

Klirung dessen, was hier unter dem Ausdruck <Prinzip der Gerechtig-
keit> verstanden werden soll. Damit ist im folgenden nicht eine mora-
lische Grundhaltung (Tugend) gemeint, sondern ein Grundsatz zur
Bestimmung sittlich richtigen Handelns. Ndherhin ist damit ein mora-
lischer Grundsatz gemeint, der bei der Verteilung von Giitern (Werten)
und Lasten (Ubeln), von Vor- und Nachteilen, von Rechten und
Pflichten zur Anwendung kommt, also ein Kriterium der im Anschluf3
an Aristoteles so genannten distributiven Gerechtigkeit.

Bekanntlich bildet nach der aristotelischen <divisio> die <iustitia
distributiva) einen Sektor innerhalb der <iustitia particularis>. In deren
Grundformel kommen zwei Variablen und eine Konstante vor. Sie
lautet: «x nach dem Malstab y in unparteiischer Weise zu verteilen, ist
gerecht». Die Konstante bildet das Bestimmungselement «in unpartei-
ischer Weise». Dieses fiir sich genommen wird nun gleichfalls als
«Prinzip der Gerechtigkeit> bezeichnet. Ob das Prinzip der Gerechtig-
keit im Sinne des Grundsatzes der Unparteilichkeit Bestandteil einer
teleologischen Ethik ist, von ihr begriindet werden kann oder ob dies
nur fiir eine deontologische Ethik zutrifft, das habe ich bereits an
anderer Stelle? untersucht und ist deshalb weitgehend nicht Gegen-
stand der folgenden Erérterungen.

Es fillt nun nicht sonderlich schwer, zu bestimmen, was die Gegen-
stinde der Verteilung (die erste Variable) sind, obgleich sie in sich von
einer sehr groBBen Vielfalt sind. Die Urteile im Bereich distributiver
Gerechtigkeit konnen sich beziehen auf: die Zuteilung von Giitern (wie
z.B. Bildungs- und Ausbildungsméglichkeiten, Arbeitsplitzen, Léhnen,
Sozialleistungen), von Lasten (z.B. Steuern), von Ubeln (z.B. Strafen
aller Art); Formen der Anerkennung oder der MiB3billigung (z.B. Lob
und Tadel; Beférderung und Absetzung); Beurteilungen (z.B. eine
Zensur, eine Kritik); das Ausiiben von Rollen (z.B. die eines Gesetz-
gebers, eines Richters, eines Schiedsrichters, eines Erziehers).

Die zahlreichen Kontroversen tber das, was im allgemeinen und
insbesondere <in concreto» gerecht ist, haben denn auch ihren Grund in
der Frage, nach welchem MaBstab bzw. nach welcher Kombination von
Ma@Bstiben (die zweite Variable) die Verteilung vorzunehmen, infolge
einer Beurteilung, das Ausiiben einer Rolle zu bewerten ist.

2 D. WirscHEN, Das Prinzip der Gerechtigkeit — ein deontologisches Prinzip?, in:
ThGl 75 (1985) 248-269. Als Erginzung zu diesem Artikel versteht sich der vorliegende
Aufsatz. Einige Wiederholungen erkliren sich dadurch.



kein Bestandteil einer teleologischen Ethik? 395

Es sind sehr unterschiedliche Vorschlige gemacht worden, welches
die angemessenen Kriterien distributiver Gerechtigkeit sind. Von eini-
gen sind sie in Katalogen zusammengestellt worden. Zwei bekannte
Kataloge seien angefiihrt. Als historischer Ausgangspunkt gilt der von
Aristoteles entwickelte: « Alle stimmen darin iiberein, dal3 das Ge-
rechte im Zuteilen auf einer bestimmten Wiirdigkeit beruhen miisse.
Doch diese Wiirdigkeit gilt nicht fiir alle als dieselbe, sondern die
Demokraten sehen sie in der Freiheit, die Oligarchen im Reichtum,
andere in der Adligkeit, und die Aristokraten in der Tugend»?. In der
Gegenwart wird hiufig auf einen von Ch. Perelman angefiihrten Kata-
log Bezug genommen. Er betrachtet folgende sechs Kriterien als die
geldufigsten: «1. Jedem das Gleiche 2. Jedem gemil3 seinen Ver-
diensten 3. Jedem gemil3 seinen Werken 4. Jedem gemil3 seinen
Bediirfnissen 5. Jedem gemil3 seinem Rang 6. Jedem gemil3 dem ihm
durch Gesetz Zugeteilten»*.

Solcher Kriterien distributiver Gerechtigkeit bedarf es als Hand-
lungsregulative > unter anderem deshalb, weil die Interessen der Men-
schen, die denselben Lebensraum miteinander teilen, einander beriih-
ren, sie nicht notwendigerweise in Einklang stehen, sie nicht selten
einander diametral entgegenstehen, und weil eine Koordinierung der
widerstreitenden Anspriiche von seiten dazu legitimierter Personen
bzw. Institutionen vonnéten ist. Threr bedarf es, weil Giiter zu verteilen
sind, die durch Kooperation geschaffen werden und an deren Friichten
alle Beteiligten in irgendeiner Weise partizipieren wollen. Threr bedarf
es, weil zahlreiche Giiter, die das Wohl der Menschen ausmachen,
knapp sind und es deshalb zu verhindern gilt, dal3 notwendigerweise
daraus resultierende Konflikte nach dem Modus des Rechts des Stir-
keren ausgetragen werden.

Unser Thema ist allerdings nicht das komplexe und diffizile Pro-
blem der Kriterien distributiver Gerechtigkeit als solches, sondern

3 ARisTOTELES, Nikomachische Ethik 1131 a 24-28 (Ubersetzt v. O. Gicon). DaB3 in
der Gegenwart z.B. ein W.K. FRANKENA diesen aristotelischen Katalog, wenn auch in
einer ein wenig revidierten Form, seinen Erérterungen der fundamentalen Kriterien
distributiver Gerechtigkeit zugrundelegt, dies kann als Indiz fiir seine Brauchbarkeit
dienen. Vgl.: Gerechrigkeit als Chancengleichheit, in: N. HoersTer (Hg.), Recht und
Moral. Texte zur Rechtsphilosophie, Miinchen 1977, 1306ff.

4 Ch. PErRELMAN, Uber die Gerechtigkeit, Miinchen 1967, 16.

’ Zu den Anwendungsbedingungen vgl. D. HuMmE, Eine Untersuchung iiber die
Prinzipien der Moral, III. Abschnitt, I. Teil, Hamburg 1972, 19ff.



356 Kriterien distributiver Gerechtigkeit —

unter Bezugnahme auf einige der geliufigsten Kriterien, wie sie in den
Katalogen von Aristoteles und Ch. Perelman zu finden sind, soll — und
auch dies kann nur in paradigmatischer Weise geschehen — ausschlief3-
lich die Frage erértert werden, ob ein Teleologe Kriterien distributiver
Gerechtigkeit kennt und sie begriinden kann.

Wird dieses Thema aufgegriffen, dann 146t sich — und dies ist der
andere Klirungspunkt — eine Zuordnung innerhalb der normativ-
ethischen Diskussion vornehmen. Bei seiner Erérterung bewegen wir
uns im Bereich der Kontroverse zwischen milden Deontologen und
Teleologen, nicht in dem der Auseinandersetzung zwischen strengen
Deontologen und Teleologen®. Dal3 unter Berufung auf die Idee der
Gerechtigkeit auch die letztgenannte Kontroverse Thema sein kann,
das habe ich an anderer Stelle an einem Beispiel aufzuzeigen ver-
sucht”’.

Milde Deontologen sind der Auffassung, dal3 es mehrere aus sich
heraus evidente, irreduzible Prinzipien zur Bestimmung des sittlich
Richtigen gibt, von denen eines, aber auch nur eines von mehreren das
teleologisch begriindete Prinzip ist und ein weiteres, und zwar ein
unerldBliches Prinzip das der Gerechtigkeit. Demgegentiber gibt es
nach Ansicht der Teleologen ein einziges Grundkriterium, auf das alle
partikuldren Prinzipien des sittlich Richtigen zuriickgefiihrt werden
kénnen. Mit Blick auf die unmittelbar plausible Einsicht, dal3 eine
ethische Normierungstheorie Kriterien distributiver Gerechtigkeit zu
entwickeln und zu begriinden hat, formulieren erstgenannte einen ihrer
Haupt- und Standardeinwinde gegen eine teleologische Ethik so:
Deren Grundkriterium, wonach das gréo3tmégliche Wohl, ein chrge-
wicht der guten gegeniiber den schlechten Folgen anzustreben sei, sage
nichts dariiber aus, nach welchen MaBstiben die Werte, die das Wohl
ausmachen, unter den Menschen zu verteilen seien®; ein Teleologe
kenne demnach nur Abwigungs-, aber keine Verteilungsregeln?.

¢ Die Unterscheidung zwischen milden und strengen Deontologen findet sich bei:
B. ScutLLER, Die Begriindung sittlicher Urteile, Diisseldorf 21980, 282.

7 D. WirscHEN, Die streng deontologisch verstandene Idee der Gerechtigkeit, erlidu-
tert am Beispiel von Kants absoluter Straftheorie, in: ThPh 61 (1986) 60-85.

8 Vgl. statt vieler anderer: D. BIRNBACHER in seiner Einleitung zum Kapitel: Utili-
tarismus, in: DERs./ N. HoersTer (Hg.), Texte zur Ethik, Miinchen 1976, 202; W.R.
K6HLER, Zur Geschichte und Struktur der utilitaristischen Ethik, Frankfurt 1979,
91ff.

? Vgl. P.W. TayLoR, Principles of Ethics, Encino/Belmont 1975, 110: «Justice is a
distribution concept, not an aggregative one. That is to say, it concerns the distribution



kein Bestandteil einer teleologischen Ethik? 357

Soweit eine erste Klirung des Gegenstandes unserer Uberlegun-
gen.

2. Die erste These, die verteidigt werden soll, lautet: In der Diskussion iiber
die angemessenen Kriterien distributiver Gerechtigkeit tauchen Ge-
sichtspunkte auf, die von groBem Gewicht sein kénnen, die aber nicht
direkter Gegenstand der normativ-ethischen Kontroverse zwischen
Teleologen und Deontologen sind.

Betrachten wird als erstes das Kriterium «Jedem das Gleiche».
Dieses ist allerdings erklarungsbediirftig. Meint es, um eine der bekann-
ten Distinktionen aufzugreifen, eine « Gleichheit im Verfahren» oder
eine « Gleichheit in der Sache » ? Ist erstes gemeint, dann wird es in der
Regel als inhaltsgleich mit dem Prinzip der Unparteilichkeit verstan-
den. Da wir, wie gesagt, iiber das Prinzip der Gerechtigkeit im Sinne des
Unparteilichkeitsgrundsatzes bereits an anderer Stelle gehandelt haben,
kénnen wir uns hier mit einigen wenigen Hinweisen begniigen. Diese
sollen aber gegeben werden, weil bei den verschiedenen Vorschligen,
was die Kriterien distributiver Gerechtigkeit zu sein haben, nahezu
immer das Bestimmungselement «in unparteiischer Weise» als Kon-
stante angefiihrt wird.

Der Grundsatz der Unparteilichkeit wird vielfach als kongruent mit
einer der klassischen Formeln des Gerechtigkeitsprinzips verstanden,
nimlich mit der Formel: « Gleiches ist gleich, Ungleiches ungleich zu
behandeln ». Fiir sich genommen stellt dieser Grundsatz eine rein logi-
sche Regel dar. Als solche schlieBt er nur eines aus: die Berufung auf
individuelle Faktoren als Rechtfertigungsgrund fiir eine Handlungsma-
xime. Die alleinige Tatsache, daf} eine Handlung eben von diesem
einen einmaligen Individuum oder dal3 sie zu dieser bestimmten Zeit
oder an diesem einen Ort ausgefithrt wird, kann demnach auf keinen
Fall eine moralische Auffassung begriinden. H. Sidgwick driickt diesen
Gedanken mit Blick auf den erstgenannten Faktor so aus: « It cannot be
right for A to treat B in a manner in which it would be wrong for B to
treat A, merely on the ground that they are different individuals, and
without there being any difference between the natures or circumstan-

among people of all the things they value. It is not concerned with producing a maximum
total aggregate or sum of valued things, disregarding how they are distributed. Utility, on
the contrary, is an aggregative concept, and it is precisely for that reason that it cannot
adequately account for the importance most people place on justice (or fairness) of a
distribution of goods among the members of a given population. »



358 Kriterien distributiver Gerechtigkeit —

ces of the two which can be stated as a reasonable ground for difference
of treatment » %, Neuere Ethiker formulieren ihn so: der Grundsatz, der
zur Begriindung eines moralischen Urteils herangezogen wird, darf nur
Universal-, aber keine Individualbegriffe enthalten.

Um einem méglichen MiBBverstindnis vorzubeugen, sei allerdings
angefigt, dal ein Individualbegriff auch als Variable, nicht nur als
Bezeichnung eines individuellen Faktums dienen kann'!. So verstoB3en,
um ein Beispiel zu nennen, die einzelnen Gebots- bzw. Verbots-For-
mulierungen des Dekalogs («Du sollst... bzw. du sollst nicht...») kei-
neswegs gegen die obige Einsicht. Denn innerhalb des Dekalogs wird
das Personalpronomen der 2. Person Singular als Variable, nicht als
Konstante verwendet. M.a.W.: das Wort <Du» ist hier ein Synonym fiir
Jeder>. Ferner: Wie es moglich ist, daf3 ein Individualbegriff fir etwas
universal Gemeintes stehen kann, so ist es umgekehrt méglich, daf3
jemand zwar einen Universalbegriff verwendet, aber etwas Individuel-
les meint. So kann, um ein Beispiel von ]J.L. Mackie aufzugreifen'?, ein
italienischer Chauvinist (<Chauvinist> im Sinne eines ethischen Parti-
kularisten verstanden) den Eigennamen <Italien» leicht durch den Uni-
versalbegriff <alle stiefelférmigen Linder> ersetzen. Ob er der Intention
des Prinzips der Universalisierbarkeit gentigt, hingt in diesem Fall
davon ab, ob er mit diesem geographischen Merkmal ernsthaft einen
moralisch erheblichen Unterschied benannt zu haben meint, oder ob er
durch einen Kunstgriff seine nationalistische Parteilichkeit zu ver-
schleiern trachtet.

Wird das Prinzip der Unparteilichkeit als logische Eigenschaft
moralischer Urteile verstanden, dann enthilt es noch kein materiales
Werturteil, aufgrund dessen etwas der Sache nach als gleich oder
ungleich beurteilt werden kann. Insofern es nur den Ausschlul3 rein
individueller (singuldrer) Differenzen als Rechtfertigungsgriinde for-
dert, 1463t es noch einen sehr weiten Raum fiir Handlungsweisen, die fiir
gewohnlich als grobe VerstoBe gegen die Forderung der Gerechtigkeit
betrachtet werden. So wird durch es nicht ausgeschlossen, daf3 jemand
den Geschlechtsunterschied als ausschlaggebend dafiir ansieht, welcher

19 H. Sipewick, The Methods of Ethics, (London 71907), Nachdruck Indianapo-
lis/Cambridge 1981, 380. Er entwickelt diese Formel im Zusammenhang einer Prizisie-
rung des Gehalts der Goldenen Regel.

'' Vgl. dazu J.L. MAckiE, Ethik, Stuttgart 1981, 105f.

‘2 Ebd. 107f. Dort wird auf diesen Punkt hingewiesen.



kein Bestandteil einer teleologischen Ethik? 359

unterschiedliche Lohn bei gleicher Arbeit gezahlt wird, die Religions-
zugehorigkeit als ausschlaggebend dafiir, wer welches 6ffentliche Amt
bekleiden darf, die Hautfarbe als ausschlaggebend dafiir, wem der
Zugang zu einem Hochschulstudium méglich ist. In allen genannten
Beispielen fiir ungerechte Auffassungen — ungerecht nach der Ansicht
des heutigen <common sense> — kann der Betreffende sich auf eine
generische, auf eine in Universalbegriffen beschreibbare Differenz als
Grund fir die Ungleichbehandlung berufen. Daraus, dal3 er sich nicht
auf eine individuelle Differenz beruft, kann nicht der SchluB3 gezogen
werden, es liege kein Versto3 dagegen vor, was wir als materiale <For-
derung der Gerechtigkeit> bezeichnen kénnen.

Sind daher iiber das logische Erfordernis des AusschluBles rein indi-
vidueller Differenzen hinaus weitere Formen der Parteilichkeit auszu-
schalten, dann bedarf es mithin jeweils des Aufweises eines materialen
Geltungsgrundes, um Aufschlu3 dariiber zu erhalten, was unter
ethischer Riicksicht relevante Gleichheiten oder Ungleichheiten
sind.

In diesem Punkt urteilt ein Teleologe nicht anders als ein Deonto-
loge. Beide sind sich dariiber einig, da3 mit dem Grundsatz der Unpar-
teilichkeit das deskriptive Merkmal des sittlich Guten, des Standpunktes
der Moral angegeben ist, und daB3 dieser Grundsatz fiir die Bestimmung
des sittlich Richtigen zwar eine notwendige, aber keine zureichende
Bedingung darstellt. Die normativ-ethische Kontroverse (im engeren
Sinne) ist auf der Ebene des sittlich Richtigen anzusiedeln. Was den
Standpunkt der Moral (des sittlich Guten) ausmacht, das ist dabei eine
gemeinsam geteilte Voraussetzung.

In der rechtsphilosophischen Literatur wird des 6fteren — insbeson-
dere im Zusammenhang des Rechtsgrundsatzes von der Gleichheit vor
dem Gesetz — ein gerechtes Handeln als ein solches beschrieben, das in
einem kontriren Gegensatz stehe zu einem willkiirlichen Handeln. Mit
dem <«Willkiirverbot» ist die Forderung gemeint, jede Parteilichkeit
auszuschlieBen, und zwar ist diese Forderung niherhin an den gerichtet,
der in einem Verhiltnis der Uberordnung zu anderen steht!?. «Will-
kiirlich» wird das Handeln dessen genannt, der dafiir keine Griinde
angibt, dessen Malstibe unerfindlich sind, der sich an keine Regeln

13 «Der Untertan, welcher das Gesetz iibertritt, handelt gesetzwidrig, nicht willkiir-
lich. Willkiir ist das Unrecht des Vorgesetzten. » (R. voN IHERING, Der Zweck im Recht,
Leipzig 11904, Bd. 1, 280).



360 Kriterien distributiver Gerechtigkeit —

gebunden weil3, der sich von Launen, Vorlieben leiten 1if3t, dessen
Grundmaxime in seinem Bereich der eines absolutistischen Herrschers
nahekommt: «sic volo, sic iubeo, stat pro ratione voluntas».

Gerade in Konstellationen der Uberordnung hat die Haltung der
Unparteilichkeit sich zu bewihren. Sie erweist sich dort als echt, wo
jemand trotz einer groBen Uberlegenheit, sei es hinsichtlich eines spe-
zifischen Konnens, sei es an Macht, sei es an Intelligenz, Unterlegene
nicht zu tibervorteilen sucht. Das Prinzip der Unparteilichkeit ist mithin
nicht zu verwechseln mit einer Regel der Reziprozitit; es meint kei-
neswegs nur das Bewahren bzw. Herstellen eines ungefihren Gleich-
gewichts, es findet keineswegs nur Anwendung in Situationen gegen-
seitigen Gebens und Nehmens. Und um es nochmals zu wiederholen:
insofern die Haltung der Unparteilichkeit iiberhaupt Moralitit konsti-
tuiert, hat sie Bestandteil einer jeden ethischen Theorie zu sein, unbe-
achtet aller nachfolgenden ethischen Kontroversen. Als eine solche ist
nun die Kontroverse zwischen Deontologen und Teleologen einzuord-
nen.

Beziiglich des Kriteriums « Jedem das Gleiche » wird iiblicherweise
noch eine andere Differenzierung angebracht, diejenige zwischen der
Idee der Chancengleichheit und der der «Erfolgsgleichheit», der
Gleichheit der Resultate. Mit letztgenannter ist gemeint, dal3 alle — was
das faktische Resultat von sie betreffenden Handlungen angeht — gleich-
gestellt sein sollen, oder dal3, wenn grof3e Unterschiede festzustellen
sind, alles getan wird, um diese Unterschiede im Mal3e des Moglichen
abzubauen. Dies bedeutet etwa, daB3 eine Gesellschaft so organisiert sein
sollte, daf3 alle Mitglieder ein annihernd gleiches Einkommen haben,
ungefihr gleiches Eigentum besitzen, iiber eine annihernd gleiche
Bildung verfiigen.

Mit «Chancengleichheity ist dagegen gemeint, dal3 bei der Gewih-
rung von nicht-sittlichen Werten (von Vorteilen, Rechten) alle in
gleicher Weise die Méglichkeit erhalten, daran zu partizipieren. Durch
diesen Gedanken soll ausgeschlossen werden, dal3 bei der Gewihrung
irrelevante Faktoren die Verteilung bestimmen. So hat beispielsweise
fiir die Gewihrung des Rechts auf Bildung die soziale Herkunft eines
Kindes, das Vermégen seiner Eltern keine Rolle zu spielen’®. Bei die-

4 Vgl. das aristotelische Beispiel: « Von gleich gut geschulten Flétenspielern muf3
man denen nicht die besten Fléten geben, die von edlerer Abkunft sind; sie werden
deshalb nichts besser spielen; sondern wer durch seine Leistung die anderen tibertrifft,

dem gebiihrt auch hinsichtlich der Instrumente ein Vorzug. » (Politik 1282b, Hamburg
1965, 102).



kein Bestandteil einer teleologischen Ethik? 361

sem Beispiel zeigt sich die Sicherstellung der Chancengleichheit unter
anderem darin, dal3 der Besuch der Schule fiir jedes Kind kostenlos ist
oder dal3 das Schulgeld von Institutionen iibernommen wird, falls die
Eltern zu dessen Zahlung nicht in der Lage sind.

Derjenige, der fiir die Idee der Chancengleichheit eintritt, will aber
nicht die «natiirlicherweise» gegebenen Unterschiede in jedem Fall
beseitigt wissen. Die unter den Menschen sehr unterschiedlich verteil-
ten <bona fortunae» (wie spezifische Begabungen), die der Einzelne dem
« Zufall der Geburt», dem «Zufall des Geschicks» verdankt, und das
sehr unterschiedlich erworbene Kénnen sind fiir ihn kein AnlaB3, diese
Fakten durch GegenmaBnahmen revidieren zu missen. Dieser Ge-
danke widerspricht nicht dem anderen, daf3 die von Natur aus Benach-
teiligten besonders zu férdern sind, dal3 denen, deren Ausgangsbedin-
gungen — seien diese durch ihre Anlage oder durch ihre Sozialisation
gegeben — schlecht sind, besondere Hilfeleistungen zuteil werden. Fiir
den, der das Prinzip der Chancengleichheit befiirwortet, ist jedoch z.B.
die Rechtsauffassung, daf3 jeder Biirger in einer Demokratie das Recht
hat, Minister zu werden, vereinbar damit, dal3 tatsichlich nur ein ver-
schwindend geringer Teil der Einwohner die Chance erhalten sollte,
dies zu werden. Durch den ersten Satz wird im Grunde nur zum Aus-
druck gebracht, daB irrelevante Faktoren fiir die Gewihrleistung dieses
Rechts auszuschalten sind. So spielt in einer Demokratie die soziale
Herkunft bei diesem Recht keine Rolle. Durch den zweiten Satz wird
klargestellt, da3 die Befihigung zu diesem Amt, die faktisch nur die
allerwenigsten haben diirften, der entscheidende Faktor ist. Wer fiir den
Gedanken der Erfolgsgleichheit optiert, der hat eigentlich dazu zu ste-
hen, daB fiir jeden Biirger faktisch die Moglichkeit bestehen sollte,
Minister zu werden. Ob irgendjemand diese Auffassung der Erfolgs-
gleichheit jemals in « Reinkultur » vertreten hat, oder ob es nicht allen-
falls tendenziell in diese Richtung gehende Ansichten gibt, das mag
dahingestellt bleiben.

Gleich was es mit der Unterscheidung zwischen den Ideen der
Chancen- und der Erfolgsgleichheit im einzelnen auf sich hat, fiir uns ist
nur die allgemeine Feststellung wichtig, daB fiir eine Er6rterung eines
Problems, das fiir das Thema «Kriterien distributiver Gerechtigkeit»
von Bedeutung ist, Gesichtspunkte entscheidend sind, die nicht vom
jeweiligen normativ-ethischen Standpunkt herrithren. Wie jedermann
sonst kann auch ein Teleologe gegen die Idee einer Erfolgsgleichheit
beispielsweise den naheliegenden Einwand erheben, daB es auf eine



362 Kriterien distributiver Gerechtigkeit —

Ungleichbehandlung hinausliefe, wollte man jeden faktisch gleich
behandeln, wollte man von jedem die genau gleichen Leistungen ver-
langen. Die empirische Tatsache der Ungleichheit der Fihigkeiten ist zu
beriicksichtigen. Gerecht wird ihr der, der entsprechend der Maxime
«Jedem nach seinen Fihigkeiten» urteilt und handelt, nicht der Ver-
treter einer «absoluten», unterschiedslosen Gleichheit. Die Gerechtig-
keit fordert, der Maxime «suum cuique» zu folgen, nicht der Maxime
«cuique idemy.

Beabsichtigt jemand, sich ein Urteil dariiber zu bilden, was im ein-
zelnen gerecht ist, dann ist er in der Regel in einem entscheidenden
MaBe auf empirische Aussagen angewiesen. Unterschiede zwischen
Mann und Frau sind evidentermaBen gegeben. Wann sind sie ethisch
relevant, wann nicht? Wir kritisieren z. B. eine unterschiedliche Lohn-
vergiitung als ungerecht, wenn Mann und Frau die gleiche Arbeit lei-
sten. Wir sind der festen Uberzeugung, daf3 beide in gleicher Weise
eines politischen Urteils fihig sind, so daf3 ihnen unterschiedslos das
politische Wahlrecht zukommt. Den Unterschied zwischen Mann und
Frau betrachten wir aber als relevant, wenn es darum geht, wer der
Wehr- bzw. Zivildienstpflicht nachzukommen hat, oder wenn dariiber
zu befinden ist, wer fiir eine Berufstitigkeit, zu deren Ausiibung es
grofler Korperkraft bedarf, vergleichsweise besser geeignet ist. In all
diesen Beispielen sind Fihigkeiten zu beurteilen. Diese zu beurteilen ist
fiir sich genommen Sache der Empirie, nicht der Ethik. Allerdings hat
ein Irrtum auf dieser Ebene ein sittlich falsches Urteil zur Folge. Empi-
rische Urteile trifft nun — darauf hinzuweisen, kommt es uns an — ein
Deontologe nicht anders als ein Teleologe. Wir haben mithin einen
Faktor fir méglicherweise differierende Urteile im Bereich der <iustitia
distributiva> vor uns, der unmittelbar nichts mit der Kontroverse zwi-
schen Teleologen und Deontologen zu tun hat.

In dem Kiriterium «Jedem nach seinen Fihigkeiten» wird der
Gesichtspunkt der Fihigkeiten zum expliziten Bestandteil eines Krite-
riums distributiver Gerechtigkeit. Es kommt insbesondere zur Anwen-
dung bei der Verteilung von Lasten. Bei dieser ist das jeweilige Kénnen
in Rechnung zu stellen. Von daher nimmt es nicht wunder, daB3 in
diesem Gerechtigkeits-Kriterium im Grunde das ethische Axiom «Sol-
len setzt Kénnen voraus», die alte Rechtsregel «nemo potest ad impos-
sibile obligari»'’, enthalten ist. Es darf niemandem eine moralische

'* Sechste Regula luris, in: Corpus luris Canonici Liber sextus 5, 13,6.



kein Bestandteil einer teleologischen Ethik? 363

bzw. rechtliche Verpflichtung zugeteilt werden, die zu erfiillen er nicht
in der Lage ist. Der angesprochene Grundsatz ist nicht spezifischer
Bestandteil irgendeiner Normierungstheorie. Thn zu beachten, obliegt
Teleologen und Deontologen gleichermal3en.

Und ein weiteres Exempel dafiir, daf es bei der Beurteilung des
jeweils Gerechten Gesichtspunkte gibt, die fiir sich genommen nicht
normativ-ethische Malstibe betreffen, gleichwohl fiir das sittliche
Urteil aber von Bedeutung sind. Im Falle der <iustitia distributiva) ist
vorab zu kliren, was zur Verteilung ansteht. Handelt es sich beispiels-
weise um unteilbare oder teilbare Giiter? Bei erstgenannten erhilt das
Gut nur einer, die anderen gehen leer aus. Dies kann etwa bei der
Besetzung eines Arbeitsplatzes der Fall sein, um den sich mehrere Per-
sonen bemiihen. Bei teilbaren Giitern erhalten mehrere Personen einen
Anteil an den Giitern, der sich aus einem bestimmten Verteilungs-
schliissel ergibt. So bekommt in Zeiten einer Lebensmittelknappheit
jeder einen Anteil an den zur Verfiigung stehenden Lebensmitteln,
jedoch finden bestimmte Personenkreise, wie z. B. Schwerstarbeiter,
schwangere Frauen, besondere Beriicksichtigung. Diese Unterschei-
dung betrifft den Gegenstand des zu Verteilenden, nicht den MaBstab
der Verteilung. Welcher Klasse ein Verteilungsgegenstand angehért,
dariiber kann man mitunter verschiedener Meinung sein. Eine diesbe-
ziigliche Meinungsverschiedenheit hat jedoch nicht in einer normativ-
ethischen Differenz ihren Grund.

Das von Ch. Perelman angefiihrte Kriterium «Jedem gemif3 dem
ihm durch Gesetz Zugeteilten» erweist sich, soll es als ein fundamen-
tales Kriterium distributiver Gerechtigkeit dienen, fiir einen Nicht-
Positivisten als untauglich. Denn was das positive Gesetz fordert, das
kann wiederum danach beurteilt werden, ob es nach naturrechtlichen
(= moralischen) Kriterien gerecht oder ungerecht ist. Der Nicht-Posi-
tivist bedient sich, um eine Formulierung G. E. Moores zu entlehnen,
eines «open-question-Arguments». Er stellt mithin die Frage, warum
denn das, was die Autoritit fordert, richtig ist. Das reine Faktum des
Gefordertseins von seiten einer Autoritit stellt fiir ihn keinen zurei-
chenden Grund dar. Bei diesem Kriterium wird fiir ihn das zu Messende
filschlicherweise an die Stelle des MaB3stabs gesetzt. Der Mal3stab ist das
gesuchte Kriterium der Gerechtigkeit, anhand dessen positives Recht zu
beurteilen ist. Da ein Positivist aber die M6glichkeit bestreitet, objektive
Kriterien distributiver Gerechtigkeit ausmachen bzw. erkennen zu kén-
nen, sieht er sich genotigt, auf das Kriterium «Jedem nach dem Gesetz



364 Kriterien distributiver Gerechtigkeit —

Zugeteilten» als das allein verbleibende zuriickzugreifen. Beriihrt wird
somit bei der Beurteilung dieses Kriteriums der Streit zwischen Rechts-
positivisten und Vertretern eines Naturrechts. Dies ist eine meta-
ethische, keine normativ-ethische Kontroverse. In ihr geht es zum
einen um die Frage, ob die moralische Verbindlichkeit in den objek-
tiven Merkmalen der Handlung ihren Grund hat oder in den Setzungen
einer dazu legitimierten Autoritit (dies ist der ontologische Aspekt der
Kontroverse); zum anderen geht es um die Frage, ob ethische Aussagen
Sache der Vernunft oder Sache des Gefiihls bzw. der Entscheidung sind,
ob sie wahrheitsfihig sind oder nicht (dies ist der gnoseologische Aspekt
der Kontroverse).

Eine dhnliche Kritik wie die eben vorgebrachte kann bei einem
weiteren Kriterium geiibt werden, nimlich bei dem «Jedem nach sei-
nem Vermégen, nach seinem Besitz», das nach Aristoteles eine Vari-
ante einer oligarchischen Theorie darstellt. Als fundamentaler Maf3stab
distributiver Gerechtigkeit kann es nicht dienen, da das Vermégen
etwas ist, das im Rahmen faktisch bestehender Regelungen erworben
und durch sie zuerkannt wird, diese Regelungen aber daraufhin befragt
werden kénnen, ob sie gerecht oder ungerecht sind. Seine Untauglich-
keit dokumentiert sich darin, dal3 seine Vertreter bei ihren Versuchen,
ihm eine gewisse Plausibilitit abzugewinnen, sich veranlaf3t sehen, das
Vermogen als ein zuverlissiges Zeichen fiir etwas Grundlegenderes,
wie z. B. die Leistung, darzustellen. Doch kann dem Besitz in jedem Fall
diese Zeichenfunktion zugeschrieben werden? Und sieht man von die-
sem zweifelhaften Punkt einmal ab, inwiefern unterscheidet sich dann
das so verstandene Kriterium noch von dem «Jedem nach seinen Ver-
diensten (= Leistungen)»?

Die Schwierigkeiten, <in concreto» objektive Kriterien fiir das
jeweils Gerechte auszumachen, sind uniibersehbar. Sie treten umso
deutlicher in Erscheinung, je komplexer die Gesichtspunkte sind, die es
bei der Urteilsbildung zu berticksichtigen gilt. Sie haben B. Russell dazu
veranlaf3t, als gleichsam kleinsten gemeinsamen Nenner aller Gerech-
tigkeitsvorstellungen folgendes Kriterium vorzuschlagen: gerecht ist
«das System, das nach allgemeiner Ubereinstimmung am wenigsten
Anlaf3 zu Klagen bietet» '°. Es ist jedoch nur ein indirektes, abgeleitetes
Kriterium. Denn daB3 kein AnlaB3 zu Klagen besteht, dies ist die Folge-

'6 B. RusseLL, Moral und Politik, Miinchen 1972, 32.



kein Bestandteil einer teleologischen Ethik? 365

erscheinung eines zugrundeliegenden Sachverhalts. Diesen zu ermit-
teln, ist die Aufgabe der normativen Ethik.

Dies sind nur einige, mehr oder weniger zufillig ausgewihlte Bei-
spiele dafiir, da3 in der Diskussion iiber die angemessenen Kriterien
distributiver Gerechtigkeit Gesichtspunkte auftauchen, die von grofiem
Gewicht sein kénnen, die aber nicht direkter Gegenstand der normativ-
ethischen Kontroverse zwischen Teleologen und Deontologen sind. Bei
deren Beurteilung kann ein Teleologe zum gleichen Ergebnis kommen
wie ein Deontologe; jedenfalls ist die jeweilige Stellungnahme nicht
bedingt durch den normativ-ethischen Standpunkt.

3. Die zweite These, die verteidigt werden soll, lautet: ein Teleologe ist in
der Lage, normativ-ethisch zu begriinden, warum vorgeschlagene Kri-
terien distributiver Gerechtigkeit entweder angemessen sind oder
nicht.

Greifen wir, um den zweiten Teil dieser These (ein Teleologe kann
die Untauglichkeit eines vorgeschlagenen Kriteriums distributiver Ge-
rechtigkeit erweisen) zu begriinden, nochmals auf das bereits genannte
Kriterium einer oligarchischen Theorie zuriick. Es soll jetzt als Variante
eines ethischen Partikularismus betrachtet werden. Der Vertreter dieser
Auffassung behauptet Ungleichheiten unter den Menschen aufgrund
eines Merkmals, das der ethische Universalist als moralisch irrelevant
betrachtet. Das Unterscheidungsmerkmal kann zum einen eines sein,
das in gesellschaftlichen Regelungen begriindet ist. Ein solches ist das
des Vermogens, des Besitzes. Dieses Merkmal kann zum anderen ein
angeborenes sein. Bei den Beispielen, die Ch. Perelmann unter das
Kriterium «Jedem nach seinem Rang» subsumiert, werden solche
Merkmale benannt: «In der Antike riumte man den Einheimischen
und Freien gegeniiber den Fremden und Sklaven eine unterschiedliche
Behandlung ein. Zu Beginn des Mittelalters behandelte man den frin-
kischen Herrn und die gallo-romanischen Urbewohner verschieden ...
Gegenwirtig behandelt man noch in verschiedenen Lindern die Wei-
Ben und die Schwarzen unterschiedlich» 7.

In welcher Weise kann nun ein Teleologe gegen die Auffassung
eines ethischen Partikularisten argumentieren? Er legt zunichst einmal
dar, was die Ur-Einsicht allen teleologischen Denkens ist. Es ist dies das
Erfassen der Idee, dal3 einem Seienden eine innere Zielbestimmung,

17 Ch. PEReLMAN, Uber die Gerechtigkeit, Miinchen 1967, 19.



366 Kriterien distributiver Gerechtigkeit —

eine innere ZweckmiBigkeit inhdrent ist. Teleologisch denken heif3t,
nach dem Wozu fragen. Innerhalb der Ethik ist es iiblich, den Zweck,
das Ziel, das Wozu <Wert> zu nennen. Auf die Ethik angewandt besagt
die teleologische Grundeinsicht: Wenn etwas ein Wert ist, dann kommt
es thm zu, anerkannt zu werden. Die Erkenntnis eines Wertes fordert
eine entsprechende, anerkennende Wert-Antwort. Oder anders gesagt:
Die moralische Verpflichtung hat ihren Geltungsgrund und ihren MaB3-
stab in dem Wert, worauf sie sich bezieht '8, Wert und Sollen verhalten
sich zueinander wie Grund und Begriindetes.

Ist dies die Grundidee einer teleologischen Ethik, was ist dann die
Grundidee einer deontologischen Ethik? Der Deontologe erblickt im
Erfassen des unbedingten In-Pflicht-Genommen-Seins das Ur-Datum
des moralischen Bewulitseins, also nicht wie der Teleologe im Erfassen
des Wertcharakters. Fiir jenen kommt der Erfahrung des unbedingten
Sollens die Prioritit zu, fir diesen der Erfahrung des Wertes.

Diese Darlegung der jeweiligen Grundidee mag nicht wenigen zur
Verwunderung Anlaf3 geben, steht ihnen doch wie selbstverstindlich
folgende Formulierung des teleologischen Grundkriteriums vor
Augen: «Die sittliche Richtigkeit einer Handlungsweise bestimmt sich
ausschlieBlich vom Ubergewicht der guten Folgen gegeniiber den
schlechten her», und folgende Formulierung des deontologischen
Grundkriteriums: «Die sittliche Richtigkeit einiger Handlungsweisen
bestimmt sich nicht nur von den Folgen her (milde Deontologie) bzw.
iberhaupt nicht von den Folgen her (strenge Deontologie)».

Wer dariiber verwundert ist, der sei auf zweierlei hingewiesen. Zum
einen 1df3t sich aufzeigen, in welchem inneren Verhiltnis die beiden
angefiihrten Charakterisierungen einer teleologischen Ethik zueinan-
der stehen und damit den moéglichen Einwand entkriften, da3 zwei
disparate normativ-ethische Vorstellungen zwar den Namen gemein-
sam, aber sachlich nichts gemeinsam haben. Das Verhiltnis, in dem die
beiden Charakterisierungen zueinander stehen, ist das der Komplemen-
taritat. Mit der Aussage, daB3 das moralische Sollen im Wert begriindet
ist, ist der teleologische Grundgedanke fiir den Bereich der Ethik erfa3t.
Bei der weiteren Aussage, dal3 die sittliche Richtigkeit — abgekiirzt
gesagt — ausschlieBSlich von den Folgen her sich bestimmt, liegt eine
Applikation des teleologischen Grundgedankens auf eine spezifische

'* Diese Formulierung des teleologischen Grundgedankens findet sich bei
B. ScHULLER, Die Begriindung sittlicher Urteile, Diisseldorf 21980, 65.



kein Bestandteil einer teleologischen Ethik? 367

Situation vor: auf die der Vorzugswahl. In einer solchen Situation, in
der mehrere Werte bzw. Ubel zu beriicksichtigen sind, ist zu beurteilen,
welche der Handlungsmoglichkeiten den Vorzug verdient. Wenn nun
entsprechend dem teleologischen Grundgedanken gilt, da3 etwas nach
seinem jeweiligen Wert zu beurteilen ist, dann liegt es in der Konse-
quenzdieses Gedankens, das Wertvollere dem Wertvollen vorzuziehen,
oder anders gesagt: die Handlung mit den besseren Folgen ausfiithren zu
sollen.

Zum anderen 14t sich festhalten, daB die Darlegung der jeweiligen
Grundidee einer teleologischen und einer deontologischen Ethik, wie
sie hier vorgenommen worden ist, keineswegs singulir ist, sondern bei
einer Reihe von Autoren anzutreffen ist. Einige entsprechende Belege
seien angefiihrt. P. H. Nowell-Smith schreibt: «Ethical theories often
divided into teleological theories, according to which the notions of
duty, rightness, and obligation are supposed to be defined in terms of or
in some other way dependent on the notions of goodness and purpose,
and deontological theories, according to which the notion is incapable
of being analysed or made dependent in this way»'?. Bei P. W. Taylor
heif3t es: « All normative ethical systems can be divided into two groups,
depending on how they define the relation between right action and
intrinsic value. If the rightness of an act is entirely determined by the
intrinsic value of its consequences..., the ethical system is called <teleo-
logical>. The basic norm in such a system is a standard of intrinsic
goodness, while right, duty, and obligation are all subordinate norms...
The other type of ethical system holds that the rightness of an act... is
either not entirely determined by the intrinsic value of its consequences
or is not at all determined by such value. Ethical systems of this kind are
called <deontological>... The basic principle of deontological ethics is
that the right (what we ought to do) does not depend entirely on the
good» 2°. Bei einigen Autoren entspricht der Unterscheidung zwischen
teleologischer und deontologischer Ethik die zwischen Wert- und
Pflichtethik. So bei G.H. von Wright: «By an ethics of value («Wert-
ethik>) one can conveniently understand a view, according to which
value is fundamental and norms are somehow to be extracted from or

19 P,H. NowgLL-SmrTH, Ethics, Harmondsworth #1969, 133.

20 Problems of Moral Philosophy, Encino/Belmont 21972, 197. Vgl. ferner: R.G.
Ovson, Art. Teleological Ethics, in: Encyclopedia of Philosophy 8, 88 ; ]. MACQUARRIE,
Art. Deontology, in: pErs. (Hg.), A Dictionary of Christian Ethics, London 1967, 87.



368 Kriterien distributiver Gerechtigkeit —

established on the basis of value-considerations... By an ethics of duty
(<Pflichtethik>) again one may understand a view regards duty (ought)
as a basic idea ... What has been maintained ... is that there is a <moral
ought), which is <sui generis» and not founded on value. This is some-
times called the deontologist view» ?'. F. von Kutschera schreibt: «Es
besteht nun eine enge Beziehung, wenn auch keine Koinzidenz, von
deontologischen und Pflichtethiken einerseits, und teleologischen und
Wertethiken andererseits. Das Phinomen des Moralischen wird... oft so
verstanden, daf3 dafiir Pflichten und Gesetze, nicht jedoch Werte
typisch sind. Als grundlegendes moralisches Phinomen wird dann die
Erfahrung einer Verpflichtung, einer Forderung angesehen ..., nicht
jedoch eine Werterfahrung. Demnach stellen auch deontische, nicht
aber valuative Begriffe die normativen Grundbegriffe dar.» Dies ist der
Grundgedanke einer Pflichtethik im Unterschied zu einer Wertethik,
«fiir die valuative Begriffe die normativen Grundbegriffe sind» 22,

Unter Rickgriff auf seinen nunmehr dargelegten Grundgedanken
kann ein Teleologe die Auffassung eines ethischen Partikularisten
zuriickweisen. Was zwischen diesem und einem ethischen Universali-
sten umstritten ist, ist die Frage, wer Selbstzweck ist, ob dies fiir jeden
Menschen als Menschen zutrifft oder nur fiir Menschen mit bestimmten
Merkmalen, sei dieses Merkmal die Zugehorigkeit zu einer bestimmten
Rasse, Nation, Religionsgemeinschaft usw. Nicht umstritten ist hinge-
gen die ganz auf dem teleologischen Grundgedanken aufruhende Ein-
sicht, dal3 wenn etwas Selbstwert ist, es um seiner selbst willen zu achten
ist. Die hier nicht weiter zu begriindende, in der christlichen Ethik etwa
als selbstverstindlich angesehene Einsicht eines ethischen Universali-
sten, dal3 jeder Mensch Selbstwert ist, jedem aufgrund seiner Persona-
litit eine eigene Wiirde zukommt, hat wiederum ihren Grund in einer
Werteinsicht und ist von daher Bestandteil eines teleologischen Den-
kens.

Dies ist — grob skizziert — ein Beispiel dafiir, wie ein Teleologe von
seinen Grundeinsichten aus ein vorgeschlagenes Kriterium distributi-
ver Gerechtigkeit als untauglich erweisen kann.

Wem der skizzierte Gedankengang einleuchtet, fiir den erledigt sich
im tibrigen ein Einwand, wie er nicht selten gegeniiber einer utilitari-
stischen Ethik erhoben wird, bzw. fiir den ist deutlich, dal3 eine teleo-

21 The Varieties of Goodness, London 1963, 156.
22 Grundlagen der Ethik, Berlin/New York 1982, 74f.



kein Bestandteil einer teleologischen Ethik? 369

logische Ethik, wie sie hier vorgestellt wird, in diesem Punkt nichts
gemein hat mit einer utilitaristischen Ethik, wie sie von den Opponen-
ten aufgefa3t wird. P.W. Taylor formuliert eine kantische Wendung
aufgreifend den Einwand so: «If the principle of utility is taken as the
sufficient condition for morally right action, it would appear that the use
of individuals as means to a good social end could be morally justified,
even if those individuals did not consent to their being so used. As long
as any treatment of persons would have, as its consequences, the pro-
ducing of a greater net balance of intrinsic value over disvalue in the
long run, it is the right thing to do. There is nothing in the principle of
utility itself that rules out the treatment of persons as means
only» 23,

Diesem Einwand gleicht der, eine teleologische Ethik sei nicht in
der Lage, hinreichend zu begriinden, warum fundamentale, vitale Inter-
essen von Individuen, von Minderheiten nicht gegeniiber dem Wohl
der Mehrheit hintangestellt, ja jene nicht diesem geopfert werden diir-
fen. Anders ausgedriickt: Fiir eine solche Ethik gibt es nach Auffassung
der Kritiker keinen Schutz von Minderheiten. « Der Utilitarismus stellt
eine Art von Kollektivegoismus dar, dem eine Unterdriickung oder
Benachteiligung von Minderheiten ... erlaubt ist, sofern sie sich mit der
grofleren Besserstellung der Mehrheit verbindet und die kollektive
Glicksbilanz positiv ist» 24,

Vom hier zugrundegelegten Grundgedanken einer teleologischen
Ethik her wird einem das Bedenken schon im Ansatz fragwiirdig. Denn
jenem zufolge ist zunichst einmal davon auszugehen, daf z//e Menschen
<prima facie» ein Recht auf Gleichbehandlung haben, daf} ein im vor-
hinein ausgesprochener Ausschlull von Individuen, von einzelnen
Gruppen aus der Gemeinschaft, aus der Gesellschaft, mithin ein «Kol-
lektivegoismus» im Sinne einer «Unterdriickung einer Minderheit
durch eine Mehrheit» sich verbietet. Die Gleichheit in der dem Men-
schen eigenen Wiirde schlief3t ein, daf3 alle Menschen in gleicher Weise
einen Anspruch auf ithr Wohlergehen haben, wenngleich Wiirde und
Wohl des Menschen etwas voneinander Verschiedenes sind, und wenn-
gleich es nicht selten moralisch geboten ist, Menschen ungleich zu
behandeln, ohne dal3 dadurch die Gleichheit in der Wiirde beriihrt

23 Principles of Ethics, Encino/Belmont 1975, 109f.
24 O. HoFFE, Sittlich-politische Diskurse, Frankfurt 1981, 57. Ebenso R.L. PurTILL,
Grundfragen der Ethik, Diisseldorf 1977, 52-54.



370 Kriterien distributiver Gerechtigkeit —

wird #°. Jede Ungleichbehandlung ist somit eigens zu begriinden. Der
obige Gedanke enthilt eine Regelung der Beweislast. Sie liegt immer
bei dem, der Menschen ungleich zu behandeln sich berechtigt bzw.
verpflichtet weil3 2. Allerdings diirfte es erheblich leichter sein, iiber
diesen Grundsatz einen Konsens zu erzielen als in Einzelfragen.

Es ist leicht vorstellbar, daf3 die diesem Einwand zugrundeliegende
Ansicht begiinstigt worden ist durch eine der plakativen Formeln einer
utilitaristischen Ethik: «The greatest happiness of the greatest num-
bers» ist das Kriterium des sittlich Richtigen. Diese Formel diirfte auf
F. Hutcheson zuriickgehen ?7; bekannt geworden ist sie vor allem durch
J. Bentham. Sie kénnte so verstanden werden, dal3 es einem Utilitari-
sten auf die Férderung des Wohls méglichst vieler, nicht aber aller
ankomme, daf3 mithin das AuBBer-Acht-Lassen der Belange einer Min-
derheit nicht im Widerspruch zu seinem Grundprinzip stehe.

Fiihrte man an dieser Stelle die fundamentale Unterscheidung zwi-
schen Gesinnung und Tat ein, so wire fiir die Lésung des angespro-
chenen Problems einiges gewonnen. Was die moralische Gesinnung
betrifft, so hat diese zu sein, das Wohl ausnahmslos a//er von einer
Handlung Betroffenen tordern zu wollen. Diese Maxime beinhaltet, daf3
jede Art von Egoismus, also auch ein «Kollektivegoismus» auszuschlie-
Ben ist. Was die Umsetzung der Gesinnung in die Tat betrifft, so stof3t
diese aufgrund der begrenzten Méglichkeiten endlicher Menschen an
deutliche Grenzen. Es ist daher unvermeidlich zu fragen, wer wem
zugute was am besten tun kann. Hinsichtlich der Frage « wem zugute » ist

> Eine Variante des « Egalitarismus » besteht in diesem FehlschluB3. Daraus, daB alle
Menschen der Personenwiirde nach gleich sind, wird geschlossen, daB3 sie auch in anderer
Hinsicht gleich sind.

%6 Vgl. S.I. BENN-R.S. PETERS, Social Principles and the Democratic State, London
11977, 110f. : « What we really demand, when we say that all men are equal, is that none
shall be held to have a claim to better treatment than another, in advance of good grounds
being produced. » « Understood in this way, the principle of equality does not prescribe
positively that all human beings be treated alike ; it is a presumption against treating them
differently, in any respect, until grounds for distinction have been shown... the onus of
justification rests on whoever would make distinctions... We have arrived at a rule of
procedure for taking decisions: Presume equality until there is a reason to presume
otherwise. But this is a formal, not a substantial rule. »

¥’ F. HurcHesoN, An Inquiry into the Original of our Ideas of Beauty and Virtue
(1725), in: Collected Works, ed. by B. Fasian, Hildesheim 1971, vol. 1, 164. Eine nahezu
gleichlautende Formulierung gebraucht C. BEccaria: Das eine Ziel der Gesetzgebung
habe zu sein: « La massima felicita divisa nel maggior numero» (in der deutschen Uber-
setzung heiBlt es: « Moglichst groBe Gliickseligkeit, vertheilt unter moéglichst Viele», in:
Uber Verbrechen und Strafen [Original: 1764], Wien 1851, 2).



kein Bestandteil einer teleologischen Ethik? 3N

als eine der Vorzugsregeln diese einschligig: Unter sonst gleichen
Umstinden ist es besser, das Wohl vieler als das weniger zu férdern.
Trifft die Klausel «ceteris paribus» nicht zu, dann gilt, was F. Hutcheson
so formuliert: «To procure an inconsiderable Good to many, but an
immense Evil to few, may be Evil, and an immense Good to few, may
proponderate a small Evil to many» 28, Im Hinblick auf den Schutz von
Minderheiten kann dies bedeuten, dal3 in bestimmten Situationen das,
was sich von aullen betrachtet wie die gleichmiBige Verteilung des
gleichen Gutes ausnimmt, fiir die Mitglieder einer Minderheit doch
eine ganz andere Bedeutung hat, etwa dann, wenn ihnen dieses Gut
bisher vorenthalten worden ist, sie mithin in der jetzigen Gewihrung
die Anerkennung ihrer Gleichberechtigung ausgedriickt sehen. So hat
etwa die Gewihrung des politischen Wahlrechts ein ganz anderes
Gewicht fir den, dem dieses Recht bisher aufgrund seiner Hautfarbe
oder seiner Zugehorigkeit zu einer ethnischen Minderheit verweigert
worden ist, als fiir den, dem dieses Recht eine Selbstverstindlichkeit ist.
Eine andere Vorzugsregel hinsichtlich der Frage « wem zugute» besagt:
Es ist denen vorrangig zu helfen, die auf Wohl-Taten mehr als andere
angewiesen sind. Zu den Gruppen, fiir die dies zutrifft, sind sicherlich
Minderheiten zu rechnen, deren berechtigte Anspriiche nicht aner-
kannt werden. Fiir einen Teleologen, der sich den Grundsitzen einer
christlichen Ethik verpflichtet weil3, bedeutet diese Handlungsregel
eine Selbstverstindlichkeit.

Wenn ein Teleologe in der Lage ist, mit Hilfe seiner Argumente ein
vorgeschlagenes Kriterium distributiver Gerechtigkeit als untauglich
zu erweisen, ist es dann nicht konsequent, anzunehmen, daf3 er ebenso
die Tauglichkeit von Kriterien begriinden kann? Der geeignete Weg,
dies nachzuweisen, ist der, es positiv aufzuzeigen. Die verbleibenden
Kriterien aus den Katalogen von Aristoteles und Ch. Perelman, anhand
derer dies demonstriert werden konnte, sind das Kriterium «Jedem
nach seinen Verdiensten» und das Kriterium «Jedem nach seinen
Bediirfnissen».

Diesen Kriterien wird allgemein eine grof3e Plausibilitit zugeschrie-
ben. Je nach Situation kommt eines der Kriterien zur Anwendung: das
Verdienst-Kriterium in Situationen, in denen entweder das Kénnen
oder das personliche Bemiihen als entscheidender MaBstab fiir die

28 Ebd. 164.



372 Kriterien distributiver Gerechtigkeit —

Verteilung angesehen wird; das Kénnen, das die Voraussetzung fiir das
Erreichen bestimmter Resultate ist 2%, beispielsweise dann, wenn die
Hohe des Lohns, die Zensur bei einem Examen festgelegt wird, wenn
jemand in ein 6ffentliches Amt zu wihlen ist. Das persénliche Bemiihen
beispielsweise dann, wenn jemand fir eine ehrenamtliche Tatigkeit im
humanitiren Bereich zu ehren ist. Das Bedirfnis-Kriterium kommt zur
Anwendung in Situationen, in denen Menschen darauf angewiesen
sind, dal} ihnen Bestimmtes zuteil wird. So sehen wir es als eine For-
derung der Gerechtigkeit an, daf3 die elementaren Lebensbedingungen
fiir alle Menschen sichergestellt werden, da3 Arme, Kranke, Behinderte
besondere Hilfen erfahren.

Unter einer anderen Riicksicht gilt: Das Verteilen kann in einem
Geben oder in einem Nehmen bestehen. Im Falle des Gebens sind die
jeweiligen Bediirfnisse der Betroffenen das primire Distributionskrite-
rium, im Falle des Nehmens die jeweiligen Fihigkeiten.

Diese beiden Kriterien sind auch einander zugeordnet; sie kommen
nicht nur fiir sich zur Applikation. Eine Zuordnung ist etwa folgendem
Grundsatz zu entnehmen. Bei der Sicherstellung elementarer Werte,
wie Nahrung, Kleidung, Wohnung, Gesundheit, duBBere Sicherheit
usw., kommt dem Bediirfnis-Kriterium der Vorrang zu, bei der Ver-
wirklichung héherer Werte, die durch das Kénnen, die freie Initiative
moglich wird, dem Verdienst-Kriterium. In einem sehr allgemeinen
Beispiel bedeutet dies: bei der Lohnverteilung ist zunichst darauf zu
achten, daf3 alle geniigend bekommen, um damit ihren eigenen Lebens-
unterhalt und den ihrer Familien bestreiten zu kénnen (Bediirfnis-
Kriterium), und wenn dies gesichert ist, kann das dariiberhinaus Vor-
handene nach dem Verdienst-Kriterium verteilt werden.

Die Frage nach den Anwendungsbedingungen und der Zuordnung
dieser Kriterien kann jedoch hier auller acht bleiben. Von Interesse
hingegen ist, ob und, wenn ja, in welcher Weise ein Teleologe diese
Kriterien begriinden kann. M. E. kénnen zwei Weisen der Begriindung
von seiten eines Teleologen unterschieden werden, eine primire und
eine sekundire Begrindung. Primir wird die Begriindung genannt, in
der ein Kriterium distributiver Gerechtigkeit als solches gerechtfertigt

? In dieser Variante ist das Verdienst-Kriterium identisch mit dem Perelmanschen
Kriterium «Jedem nach seinen Werken». Das Wort «Verdienste> wird hier mithin als
generischer Terminus, das Wort (Werke> hingegen als ein spezifischer Terminus
gebraucht.



kein Bestandteil einer teleologischen Ethik? 373

wird. Sekundir die Begriindung, in der auf die Auswirkungen hinge-
wiesen wird, wiirden die Grundsitze distributiver Gerechtigkeit nicht
beachtet.

Der Weg, der hier als primirer eingeschlagen wird, um Kiriterien
distributiver Gerechtigkeit von einem teleologischen Standpunkt aus zu
begriinden, ist allerdings ein anderer als der, den nach Auffassung der
Kritiker ein Teleologe in diesem Punkt nur gehen kann. Den Oppo-
nenten zufolge bleibt diesem nichts anderes iibrig, als so zu argumen-
tieren: auf die Dauer und im Ganzen fithrt unter Beriicksichtigung aller
Erfahrung ungerechtes Handeln zu einem Ubergewicht der schlechten
gegeniiber den guten Folgen *°. Beispielsweise sind als Konsequenzen
in Betracht zu ziehen, dal3 ein solches Verhalten der fiir das Zusam-
menleben unerliBlichen Bereitschaft zur Kooperation diametral entge-
genwirkt, dal3 durch es in einem sozialen Gefiige zusitzliche Konflikte
entstehen, dafl durch es ein Beispiel gesetzt und damit eine Folge
negativen Verhaltens in Gang gesetzt wird. Diese Ansicht ist nun mit
empirischen Annahmen vorwiegend psychologischer Art befrachtet.
Ein entsprechender Nachweis, wenn er auch nicht schwer zu erbringen
sein dirfte, soll hier nicht gefiihrt werden. Wir sind dieser Aufgabe
denn auch enthoben, wenn Kriterien distributiver Gerechtigkeit unter
Rickgriff auf den teleologischen Grundgedanken begriindet werden
konnen. _

Was m.a.W. gezeigt werden soll, ist, da3 fir den Teleologen die
Kriterien distributiver Gerechtigkeit notwendige, nicht kontingente
Bestandteile seiner Normierungstheorie sind. Kontingente Bestandteile
wiren sie dann, kimen sie nur zur Anwendung, wenn unter bestimmten
Umstinden eine (nach MalBgabe des «common sense>) ungerechte Ver-
teilung ein — bezogen auf die Wertverwirklichung — schlechteres
Gesamtergebnis erbringen wiirde als eine gerechte Verteilung. Wire
dies bei anderen Konstellationen nicht der Fall und fiihrte eine unge-
rechte Verteilung woméglich nicht zu einem schlechteren Gesamter-
gebnis, dann wiirden die Grundsitze distributiver Gerechtigkeit da-
durch auller Kraft gesetzt werden, wiirde nicht unter Berufung auf sie
eine solche Handlungsweise fiir sittlich unzulissig erklart. Nach der hier

% Vgl E.F. Carritr, The Theory of Morals, Oxford 21930, 38 : « If our only obligation
be to produce happiness, then we can have no obligation to do justice also, except as a
means to greater quantities of happiness. Much wit has accordingly been spent to prove
that just division of happiness usually results in a larger sum total of the dividend. »



374 Kriterien distributiver Gerechtigkeit —

vertretenen teleologischen Sichtweise sind die Kriterien distributiver
Gerechtigkeit nicht unter der Bedingung eines «wenn — dann» anzu-
wenden, sondern notwendigerweise.

Zunichst zur primiren Begriindung. Die genannten Kriterien ent-
halten zwei Teilelemente. Das gleichbleibende Teilelement «jedem»
steht fir das Prinzip der Unparteilichkeit, dariiberhinaus in einem spe-
zifischeren Sinne fiir den Gedanken des ethischen Universalismus. Es
ist bereits angedeutet worden, wie diese beiden Ideen von einem teleo-
logischen Standpunkt aus begriindet werden kénnen. Was zu begriinden
bleibt, das sind die spezifizierenden Teilelemente «nach seinen Bediirf-
nissen» und «nach seinen Verdienstenn».

Das Kriterium «nach seinen Bediirfnissen» kommt zur Anwendung
bei der Verteilung von Giitern. Was ist nun mit den <Bediirfnissen>
gemeint? Damit sind verschiedene nicht-sittliche Werte gemeint. Wird
etwas nach Bedirfnissen verteilt, dann wird der Anspruch von Men-
schen darauf anerkannt, da3 ihnen bestimmte nicht-sittliche Werte
zuteil werden. Die Formel «Jedem nach seinen Bediirfnissen» kann
insofern als sinngleich mit der teleologischen Grundformel «das Wohl
aller Betroffenen férdern» gelesen werden. Es ist eine Binsenwahrheit,
daB ein Wohl-Tun dann gefordert ist, wenn jemand auf Bestimmtes
angewiesen ist. Worauf Menschen angewiesen sind, das ist die Befrie-
digung ihrer Bediirfnisse. Wer die Bediirfnisse anderer beriicksichtigt,
sie zu befriedigen sucht, der férdert deren Wohl. Das Charakteristische
des «Bediirfnis-Kriteriums» besteht nur darin, daf3 die teleologische
Grundregel, das Wohl aller Betroffenen zu férdern, auf die Situation der
Verteilung von nicht-sittlichen Werten bezogen wird.

Vom teleologischen Standpunkt aus 146t sich die Grundfrage der
normativen Ethik — nimmt man den zentralen Gedanken der Aufga-
benzuteilung mit auf — so umschreiben: Wer kann fiir wen was am
besten tun? Wendet man sie an auf den Bereich distributiver Gerech-
tigkeit, so nimmt sie folgende Gestalt an: Wer soll wem zugute bzw. zu
wessen Lasten was nach welchen Kriterien verteilen? In diesem
Bereich ist das in der Teilfrage « Wer fiir wen?» bzw. « Wer wem zugute
oder zu wessen Lasten ?» angesprochene Verhiltnis das einer Uberord-
nung, also z. B. der Staat fiir die Biirger, die Betriebsleitung fiir die
Arbeiter und Angestellten, der Lehrer fiir die Schiiler, die Eltern fiir die
Kinder. Stellt sich die Frage «wem zugute», dann ist der Ubergeordnete
der Verpflichtete, der Untergeordnete der, der einen Anspruch auf
etwas hat. Stellt sich die Frage «zu wessen Lasten», dann ist der Uber-



kein Bestandteil einer teleologischen Ethik? 375

geordnete der Verpflichtende, der Untergeordnete der Verpflichtete.
Was nun die einen fiir die anderen, soll das Gemeinwohl wirksam
gefoérdert werden, unabdingbar unter anderem zu tun haben, das ist die
Aufgabe der Verteilung. Eines der Kriterien, das dabei legitimerweise
zugrunde gelegt wird, ist die jeweilige Bediirftigkeit.

Das Kriterium «nach seinen Verdiensten» kommt dort zur Anwen-
dung, wo Menschen bestimmte Leistungen (dieses Wort im weitesten
Sinne verstanden) erbracht haben und dafiir belohnt werden (bzw. auch
bestimmte Leistungen nicht erbracht haben und ihnen dafiir ein Ubel
zugefiigt wird). Die Leistung besteht in der Realisierung eines nicht-
sittlichen Wertes, zu der es eines bestimmten Einsatzes oder eines
bestimmten Kénnens bedarf. Wird etwas nach Verdiensten verteilt,
dann wird eine Wertantwort gegeben. Sie wird gegeben, weil sie jeman-
dem gebiihrt, weil dieser sich durch eine vorausgehende Leistung einen
Anspruch darauf erworben hat; sie besteht in der Zuteilung eines nicht-
sittlichen Wertes. Die Idee der Wertantwort ist nun, wie oben bereits
gezeigt worden ist, eine teleologische Idee. Mithin ist das Kriterium
«Jedem nach seinen Verdiensten» teleologisch begriindbar.

Wie in den spezifischen Kriterien distributiver Gerechtigkeit ein
teleologischer Gehalt sich nachweisen lif3t, so entsprechend auch in
Ulpians klassischer Grundformel der Gerechtigkeit. In dieser Formel ist
ein wert-ethischer, oder wie man auch sagen kann, ein teleologischer
Grundgedanke enthalten. <Das Seine> meint das, worauf jemand einen
moralischen bzw. rechtlichen Anspruch hat. Ein Anspruch hat seinen
Grund in dem Wert, worauf er sich bezieht. Anders gesagt: der Wert ist
der materiale Geltungsgrund fiir ein Gebiihren, ein Zustehen. Das Wort
¢eder» steht fiir alle von einer Handlung Betroffenen. Betrachtet man
diese beiden Worterklirungen, dann li3t sich in Ulpians Formel
unschwer eine Formulierung des teleologischen Grundkriteriums wie-
dererkennen: sittlich richtig handelt der, der allen Betroffenen die
Werte, worauf sie einen Anspruch haben, im MafBle des Moglichen
zukommen 1dB8t. DaB bei dieser Aussage offen bleibt, was das ist, das
jedem zusteht, dies ist immer wieder bemerkt worden *'. Soll diese

3! So G. SiMMEL, Einleitung in die Moralwissenschaft, Bd. 1, Stuttgart u. Berlin ?1911,
51f.: «Dal3 man jedem dasjenige geben soll, was ihm zukommt, ist ein rein analytischer
Satz, weil wir das ihm Zukommende gar nicht anders definieren kénnen, dann als
dasjenige, was man ihm geben soll... Alle Prinzipien, die auf das <suum cuique) hinaus-
laufen, geben an und fiir sich gar keine bestimmte Norm, setzen vielmehr die Bestimmt-
heit des <suum> schon naiv voraus. » — Und H. KELSEN, Reine Rechtslehre, Anhang: Das



376 Kriterien distributiver Gerechtigkeit —

Formel dem Einwand entgehen, unter normativ-ethischer Riicksicht
ein analytisch evidenter, mithin leerer Grundsatz zu sein, dann bedarf
sie einer inhaltlichen Ausfiillung durch eine Werttheorie, mit Hilfe
derer erklirt wird, welche Werte es sind, die jedem gebtihren, und durch
Wertvorzugsregeln, mit Hilfe derer fiir den Konkurrenzfall erklirt wird,
welche Werte vorzugsweise wem gebiihren. Und da es eine Selbstver-
stindlichkeit ist, da3 nicht jedes faktisch vorhandene Interesse im Falle
widerstreitender Anspriiche von seiten des Verteilenden zu berticksich-
tigen ist, wird dadurch gleichfalls deutlich, dal3 Uberlegungen zur distri-
butiven Gerechtigkeit eine moralische Wertordnung voraussetzen.
Denn nur diesbeziigliche Aussagen kénnen Aufschluf3 dariiber geben,
welche Interessen in einer Verteilungssituation legitimerweise geltend
gemacht werden kénnen, welche Interessen im Konkurrenzfall berech-
tigterweise vorgezogen bzw. hintangestellt werden.

Im ibrigen 14Bt sich belegen, dal die Ausfihrungen einzelner
Autoren zur distributiven Gerechtigkeit ganz teleologischem Denken
entspringen. Man lese, um nur ein Beispiel anzufiihren, einmal den
entsprechenden kurzen Passus in J. Messners Ethik. Dort heil3t es unter
anderem: «Die distributive Gerechtigkeit ist die Gerechtigkeit, die die
Staatsgewalt auf das Woh/ der Einzel- und Gruppenmitglieder hin ord-
net. IThr Gegenstand ist die gerechte Verteilung der fiir die Erreichung
des Gemeinwohls notwendigen Leistungen sowie des in ihm gelegenen
Nutzens fiir alle... Unverhdltnismd/fSigkeit in der Verteilung der Steuer-
lasten ... widerstreite(t) der distributiven Gerechtigkeit. Die Schaffung
und Durchfithrung einer Sozialpolitik ... zum Schutz von Gesellschafts-
gruppen, die unter Fehlwirkungen des Sozialsystems zu Jeiden haben, ...
fillt ebenfalls unter die distributive Gerechtigkeit» 32,

AuBer der Frage nach der Begriindung der Kriterien als solcher, die
sich im vorliegenden Fall geradezu einfach ausnimmit, stellt sich die
nach ihrer Anwendung. Bei dieser kommen notwendigerweise teleolo-
gische Uberlegungen ins Spiel. Denn in diesem Bereich treffen wir

Problem der Gerechtigkeit, Wien 21960, 366: «Es ist leicht einzusehen, daf3 die fiir die
Anwendung dieser Norm entscheidende Frage: Was das «Seine», das einem jeden
Gebiihrende, sein Recht ist, durch diese Norm nicht bestimmt wird. Da das einem jeden
Gebiihrende das ist, was ihm zugeteilt werden soll, lduft die Formel des <suum cuique» auf
die Tautologie hinaus, daB3 jedem zugeteilt werden soll, was ihm zugeteilt werden soll. Die
Anwendung dieser Gerechtigkeitsnorm setzt die Geltung einer normativen Ordnung
voraus ».

2 ]. MEssNER, Ethik, Innsbruck u.a. 1955, 280. (Die Unterstreichungen sind von
mir).



kein Bestandteil einer teleologischen Ethik? 377

Vorzugsurteile. Ist z.B. ein Preis fiir wissenschaftliche Forschungen zu
vergeben und kommen mehrere Kandidaten in Frage, dann treffen wir
Urteile wie diese: x hat den Preis eher verdient als y, z wurde zwar
vorgeschlagen, aber vergleicht man seine Leistungen mit denen der
anderen Kandidaten, dann scheidet er von vornherein aus. Oder wir
beurteilen es als gerecht, dall Arbeiten, die mit groB3en physischen oder
psychischen Belastungen verbunden sind, besser bezahlt werden als die,
bei denen dies nicht der Fall ist. Oder wir beurteilen eine Steuergesetz-
gebung als in héchstem Mafle ungerecht, bei der alle eine Steuer in
absolut gleicher Hohe zu zahlen haben. Denn eine solche Regelung
belastet Reiche und Arme vollkommen unterschiedlich, sie benachtei-
ligt letztere in hohem Maf3e. Aber selbst eine abgestufte Festlegung der
Steuer in dem Sinne, daB alle Steuerpflichtigen den gleichen Prozentsatz
ihres Verdienstes an das Finanzamt zu entrichten haben, empfinden wir
nicht als gerecht. Denn die Belastung trifft die Bezieher sehr niedriger
Einkommen ungleich héher als die sehr hoher Einkommen. Um einen
Ausgleich in den Belastungen zu schaffen, stehen dem Gesetzgeber
bestimmte Mittel zur Verfiigung, wie eine progressive Besteuerung, die
Gewihrung von Freibetrigen fiir die Bezieher niedriger Einkommen.
Es sind mithin Abwigungsurteile vielfiltiger Art unumginglich.

In einem anderen Teilbereich der Gerechtigkeit, in dem der <iustitia
commutativa), ist ein Abwigen, also ein teleologisches Denken gleich-
falls notwendig. Denn der Grundsatz der VerhiltnismiBigkeit bildet
hier jeweils das Grundkriterium. Sind Leistung und Gegenleistung
dquivalent, entsprechen angerichteter Schaden und Wiedergutma-
chung einander? — so lauten hier die zu beantwortenden Fragen.

Es ist mithin festzuhalten, daB3 die jeweiligen Grundideen innerhalb
der <iustitia particularis)» keineswegs typisch deontologische Ideen sind.
Die Grundidee der Proportionalitit fiir den Bereich der <iustitia distri-
butiva> und die Grundidee der Aquivalenz fiir den Bereich der <iustitia
commutativa> oder, um die bekannte aristotelische Unterscheidung
aufzugreifen®, die Idee geometrischer Proportionalitit als Kriterium
distributiver Gerechtigkeit und die Idee arithmetischer Proportionalitit
als Kriterium kommutativer Gerechtigkeit sind zweifelsohne zum
Bestand einer teleologisch konzipierten Ethik zu rechnen.

Uber die angefiihrte primire Argumentation hinaus, die fiir sich
genommen zureichend ist, kann noch eine sekundire Begriindung

3 Vgl. AristoteLEs, Nikomachische Ethik 1131 a ff.



378 Kriterien distributiver Gerechtigkeit

angefiigt werden. Sie besagt: Wiirden die Forderungen distributiver
Gerechtigkeit nicht beachtet, dann wiren die Auswirkungen weitaus
schlechter als im Fall ihrer Beachtung.

Werden die Regeln distributiver Gerechtigkeit auBBer acht gelassen,
dann hat dies etwa zur Konsequenz, da3 eine Kooperation wenigstens
stark behindert wird, dal Unruhe, Gegnerschaft bis hin zur Feindschaft
entsteht. Was letztgenanntes betrifft, so ist eine Erfahrung in Rechnung
zu stellen, die 1. Kant folgendermallen bewertet: « Niemals emport
etwas mehr als Ungerechtigkeit; alle anderen Ubel, die wir ausstehen,
sind nichts dagegen »**. Werden Verteilungen beispielsweise nach dem
« Verdienst-Kriterium» vorgenommen, dann ist ein stindiger Anreiz
fiir eigene Bemiithungen, die nicht mit egoistischen Antrieben gleich-
gesetzt werden diirfen, gegeben, dann werden vorhandene Fihigkeiten
entwickelt und aktiviert. Dieses kommt zumindest in indirekter Weise
anderen zugute; es wird fiir das Gemeinwohl nutzbar gemacht.

Ein Teleologe, der nach Ansicht seiner Kritiker nur Abwigungs-,
aber keine Verteilungsregeln kennt, kann darauf verweisen, daf diesem
Problem — jedenfalls was die Verteilung nach dem «Bediirfnis-Kriteri-
um » betrifft — viel von seiner Schirfe genommen wird, beachtet man
das Gesetz vom abnehmenden Grenznutzen?’. Diesem zufolge redu-
ziert sich das Gewicht einzelner Giiter umso mehr, je mehr einer von
thnen besitzt. Es hat seinen Grund darin, daB der Befriedigung der
menschlichen Bediirfnisse deutliche Grenzen gesetzt sind. Daher kann
unter bestimmten Umstinden durch eine gleichmiBige Verteilung der
Giiter das grofitmogliche Wohl erreicht werden.

Wir begniigen uns mit diesen knappen Hinweisen. Sie kénnen
schon eine Vorstellung davon vermitteln, wie solche sekundiren
Begriindungen sich ausnehmen. Es wird nun vielfach behauptet, dal3
Begriindungen dieser Art die einzigen seien, die einem Teleologen zur
Verfiigung stehen, um ein Handeln nach den Maf3stiben distributiver
Gerechtigkeit zu rechtfertigen. Dal3 dies nicht zutrifft, das galt es auf-
zuzeigen.*

3 1. KaNT, Bruchstiicke aus dem NachlaB, zit. nach R. ErsLer, Kant-Lexikon, Hil-
desheim/New York 1977, 185.

¥ Vgl. dazu zB. A. QuinToON, Utilitarian Ethics, in: New Studies in Ethics, vol. 2:
Modern Theories, London and Basingstoke 1974, 77ff.



	Kriterien distributiver Gerechtigkeit : kein Bestandteil einer teleologischen Ethik?

