
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 35 (1988)

Heft: 3

Artikel: Kriterien distributiver Gerechtigkeit : kein Bestandteil einer
teleologischen Ethik?

Autor: Witschen, Dieter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760804

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760804
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dieter Witschen

Kriterien distributiver Gerechtigkeit -
kein Bestandteil

einer teleologischen Ethik?

1. In der normativ-ethischen Literatur stößt man des öfteren auf die
These, eine teleologische Normierungstheorie lasse das Prinzip der

Gerechtigkeit außer acht bzw. sie sei mit ihm unvereinbar. Weil dem so

sei, darum habe sie als falsifiziert zu gelten. Es könne daher nur eine

deontologische Ethik richtig sein, die in einem kontradiktorischen
Gegensatz zur erstgenannten Normierungstheorie stehe. Via negationis
ergebe sich dieser Schluß.

Mit einer so allgemein formulierten These kann nun sehr Verschiedenes

gemeint sein. Wer dies bei ihrer Erörterung nicht gleich anfangs,
d.h. vor der Sachdiskussion, beachtet, der erliegt unversehens dem
Fehlschluß, etwas, was sprachlich in einer These ausgedrückt wird, auch
für eine Sach-These zu halten. Wie es eine Homonymie von Wörtern
gibt, so gibt es eine Mehrdeutigkeit von Sätzen. Deshalb ist zunächst, um
der <fallacia plurium interrogationum >1 zu entgehen, zu klären, welche

von den verschiedenen Sach-Thesen, die unter der einen Uberschrift
der Unvereinbarkeit einer teleologischen Ethik mit dem Prinzip der

Gerechtigkeit subsumiert werden können, hier Gegenstand der
Erörterung sein soll.

Eine erste Klärung des Gegenstandes unserer Überlegungen sei in
zweierlei Hinsicht vorgenommen. Zum einen durch eine semantische

1 Vgl. R. Whateley, Elements of Logic, London 91848, 180: «Fallacia plurium
Interrogationum... viz. the Fallacy ofasking several questions which appear to be but one ;

so that whatever one answer is given, being of course applicable to one only of the implied
questions, may be interpreted as applied to the other : the refutation is, of course, to reply
separately to each question, i.e. to detect the ambiguity. »



354 Kriterien distributiver Gerechtigkeit -

Klärung dessen, was hier unter dem Ausdruck < Prinzip der Gerechtigkeit)

verstanden werden soll. Damit ist im folgenden nicht eine moralische

Grundhaltung (Tugend) gemeint, sondern ein Grundsatz zur
Bestimmung sittlich richtigen Handelns. Näherhin ist damit ein
moralischer Grundsatz gemeint, der bei der Verteilung von Gütern (Werten)
und Lasten (Übeln), von Vor- und Nachteilen, von Rechten und
Pflichten zur Anwendung kommt, also ein Kriterium der im Anschluß
an Aristoteles so genannten distributiven Gerechtigkeit.

Bekanntlich bildet nach der aristotelischen <divisio> die <iustitia
distnbutiva) einen Sektor innerhalb der <iustitia particularisé In deren
Grundformel kommen zwei Variablen und eine Konstante vor. Sie

lautet : «x nach dem Maßstab y in unparteiischer Weise zu verteilen, ist

gerecht ». Die Konstante bildet das Bestimmungselement « in unparteiischer

Weise». Dieses für sich genommen wird nun gleichfalls als

<Prinzip der Gerechtigkeit) bezeichnet. Ob das Prinzip der Gerechtigkeit

im Sinne des Grundsatzes der Unparteilichkeit Bestandteil einer
teleologischen Ethik ist, von ihr begründet werden kann oder ob dies

nur für eine deontologische Ethik zutrifft, das habe ich bereits an
anderer Stelle2 untersucht und ist deshalb weitgehend nicht Gegenstand

der folgenden Erörterungen.
Es fällt nun nicht sonderlich schwer, zu bestimmen, was die Gegenstände

der Verteilung (die erste Variable) sind, obgleich sie in sich von
einer sehr großen Vielfalt sind. Die Urteile im Bereich distributiver
Gerechtigkeit können sich beziehen auf : die Zuteilung von Gütern (wie
z.B. Bildungs- und Ausbildungsmöglichkeiten, Arbeitsplätzen, Löhnen,
Sozialleistungen), von Lasten (z.B. Steuern), von Übeln (z.B. Strafen
aller Art) ; Formen der Anerkennung oder der Mißbilligung (z.B. Lob
und Tadel; Beförderung und Absetzung); Beurteilungen (z.B. eine
Zensur, eine Kritik) ; das Ausüben von Rollen (z.B. die eines Gesetzgebers,

eines Richters, eines Schiedsrichters, eines Erziehers).
Die zahlreichen Kontroversen über das, was im allgemeinen und

insbesondere <in concreto) gerecht ist, haben denn auch ihren Grund in
der Frage, nach welchem Maßstab bzw. nach welcher Kombination von
Maßstäben (die zweite Variable) die Verteilung vorzunehmen, infolge
einer Beurteilung, das Ausüben einer Rolle zu bewerten ist.

2 D. Witschen, Das Prinzip der Gerechtigkeit — ein deontologisches Prinzip?, in:
ThGl 75 (1985) 248-269. Als Ergänzung zu diesem Artikel versteht sich der vorliegende
Aufsatz. Einige Wiederholungen erklären sich dadurch.



kein Bestandteil einer teleologischen Ethik? 355

Es sind sehr unterschiedliche Vorschläge gemacht worden, welches
die angemessenen Kriterien distributiver Gerechtigkeit sind. Von einigen

sind sie in Katalogen zusammengestellt worden. Zwei bekannte

Kataloge seien angeführt. Als historischer Ausgangspunkt gilt der von
Aristoteles entwickelte: «Alle stimmen darin überein, daß das

Gerechte im Zuteilen auf einer bestimmten Würdigkeit beruhen müsse.

Doch diese Würdigkeit gilt nicht für alle als dieselbe, sondern die
Demokraten sehen sie in der Freiheit, die Oligarchen im Reichtum,
andere in der Adligkeit, und die Aristokraten in der Tugend»3. In der

Gegenwart wird häufig auf einen von Ch. Perelman angeführten Katalog

Bezug genommen. Er betrachtet folgende sechs Kriterien als die

geläufigsten: «1. Jedem das Gleiche 2. Jedem gemäß seinen
Verdiensten 3. Jedem gemäß seinen Werken 4. Jedem gemäß seinen
Bedürfnissen 5. Jedem gemäß seinem Rang 6. Jedem gemäß dem ihm
durch Gesetz Zugeteilten»4.

Solcher Kriterien distributiver Gerechtigkeit bedarf es als

Handlungsregulative 5 unter anderem deshalb, weil die Interessen der
Menschen, die denselben Lebensraum miteinander teilen, einander berühren,

sie nicht notwendigerweise in Einklang stehen, sie nicht selten
einander diametral entgegenstehen, und weil eine Koordinierung der
widerstreitenden Ansprüche von seiten dazu legitimierter Personen
bzw. Institutionen vonnöten ist. Ihrer bedarf es, weil Güter zu verteilen
sind, die durch Kooperation geschaffen werden und an deren Früchten
alle Beteiligten in irgendeiner Weise partizipieren wollen. Ihrer bedarf
es, weil zahlreiche Güter, die das Wohl der Menschen ausmachen,

knapp sind und es deshalb zu verhindern gilt, daß notwendigerweise
daraus resultierende Konflikte nach dem Modus des Rechts des
Stärkeren ausgetragen werden.

Unser Thema ist allerdings nicht das komplexe und diffizile
Problem der Kriterien distributiver Gerechtigkeit als solches, sondern

3 Aristoteles, Nikomachische Ethik 1131 a 24—28 (Übersetzt v. O. Gigon). Daß in
der Gegenwart z.B. ein W.K. Frankena diesen aristotelischen Katalog, wenn auch in
einer ein wenig revidierten Form, seinen Erörterungen der fundamentalen Kriterien
distributiver Gerechtigkeit zugrundelegt, dies kann als Indiz für seine Brauchbarkeit
dienen. Vgl.: Gerechtigkeit als Chancengleichheit, in: N. Hoerster (Hg.), Recht und
Moral. Texte zur Rechtsphilosophie, München 1977, 136ff.

4 Ch. Perelman, Über die Gerechtigkeit, München 1967, 16.
5 Zu den Anwendungsbedingungen vgl. D. Hume, Eine Untersuchung über die

Prinzipien der Moral, III. Abschnitt, I. Teil, Hamburg 1972, 19ff.



356 Kriterien distributiver Gerechtigkeit -

unter Bezugnahme auf einige der geläufigsten Kriterien, wie sie in den

Katalogen von Aristoteles und Ch. Perelman zu finden sind, soll — und
auch dies kann nur in paradigmatischer Weise geschehen — ausschließlich

die Frage erörtert werden, ob ein Teleologe Kriterien distributiver
Gerechtigkeit kennt und sie begründen kann.

Wird dieses Thema aufgegriffen, dann läßt sich — und dies ist der
andere Klärungspunkt — eine Zuordnung innerhalb der normativethischen

Diskussion vornehmen. Bei seiner Erörterung bewegen wir
uns im Bereich der Kontroverse zwischen milden Deontologen und

Teleologen, nicht in dem der Auseinandersetzung zwischen strengen
Deontologen und Teleologen6. Daß unter Berufung auf die Idee der

Gerechtigkeit auch die letztgenannte Kontroverse Thema sein kann,
das habe ich an anderer Stelle an einem Beispiel aufzuzeigen
versucht7.

Milde Deontologen sind der Auffassung, daß es mehrere aus sich
heraus evidente, irreduzible Prinzipien zur Bestimmung des sittlich
Richtigen gibt, von denen eines, aber auch nur eines von mehreren das

teleologisch begründete Prinzip ist und ein weiteres, und zwar ein
unerläßliches Prinzip das der Gerechtigkeit. Demgegenüber gibt es

nach Ansicht der Teleologen ein einziges Grundkriterium, auf das alle

partikulären Prinzipien des sittlich Richtigen zurückgeführt werden
können. Mit Blick auf die unmittelbar plausible Einsicht, daß eine
ethische Normierungstheorie Kriterien distributiver Gerechtigkeit zu
entwickeln und zu begründen hat, formulieren erstgenannte einen ihrer
Haupt- und Standardeinwände gegen eine teleologische Ethik so:
Deren Grundkriterium, wonach das größtmögliche Wohl, ein Ubergewicht

der guten gegenüber den schlechten Folgen anzustreben sei, sage
nichts darüber aus, nach welchen Maßstäben die Werte, die das Wohl
ausmachen, unter den Menschen zu verteilen seien8; ein Teleologe
kenne demnach nur Abwägungs-, aber keine Verteilungsregeln9.

6 Die Unterscheidung zwischen milden und strengen Deontologen findet sich bei:
B. Schüller, Die Begründung sittlicher Urteile, Düsseldorf 21980, 282.

7 D. Witschen, Die streng deontologisch verstandene Idee der Gerechtigkeit, erläutert

am Beispiel von Kants absoluter Straftheorie, in: ThPh 61 (1986) 60—85.
8 Vgl. statt vieler anderer: D. Birnbacher in seiner Einleitung zum Kapitel: Utili-

tarismus, in: Ders./ N. Hoerster (Hg.), Texte zur Ethik, München 1976, 202; W.R.
Köhler, Zur Geschichte und Struktur der utilitaristischen Ethik, Frankfurt 1979,
9 Iff.

9 Vgl. P.W. Taylor, Principles of Ethics, Encino/Belmont 1975, 110: «Justice is a

distribution concept, not an aggregative one. That is to say, it concerns the distribution



kein Bestandteil einer teleologischen Ethik? 357

Soweit eine erste Klärung des Gegenstandes unserer Überlegungen.

2. Die erste These, die verteidigt werden soll, lautet : In der Diskussion über
die angemessenen Kriterien distributiver Gerechtigkeit tauchen
Gesichtspunkte auf, die von großem Gewicht sein können, die aber nicht
direkter Gegenstand der normativ-ethischen Kontroverse zwischen

Teleologen und Deontologen sind.

Betrachten wird als erstes das Kriterium «Jedem das Gleiche».
Dieses ist allerdings erklärungsbedürftig. Meint es, um eine der bekannten

Distinktionen aufzugreifen, eine «Gleichheit im Verfahren» oder
eine « Gleichheit in der Sache » Ist erstes gemeint, dann wird es in der
Regel als inhaltsgleich mit dem Prinzip der Unparteilichkeit verstanden.

Da wir, wie gesagt, über das Prinzip der Gerechtigkeit im Sinne des

Unparteilichkeitsgrundsatzes bereits an anderer Stelle gehandelt haben,
können wir uns hier mit einigen wenigen Hinweisen begnügen. Diese
sollen aber gegeben werden, weil bei den verschiedenen Vorschlägen,
was die Kriterien distributiver Gerechtigkeit zu sein haben, nahezu
immer das Bestimmungselement «in unparteiischer Weise» als

Konstante angeführt wird.
Der Grundsatz der Unparteilichkeit wird vielfach als kongruent mit

einer der klassischen Formeln des Gerechtigkeitsprinzips verstanden,
nämlich mit der Formel: «Gleiches ist gleich, Ungleiches ungleich zu
behandeln ». Für sich genommen stellt dieser Grundsatz eine rein logische

Regel dar. Als solche schließt er nur eines aus : die Berufung auf
individuelle Faktoren als Rechtfertigungsgrund für eine Handlungsmaxime.

Die alleinige Tatsache, daß eine Handlung eben von diesem
einen einmaligen Individuum oder daß sie zu dieser bestimmten Zeit
oder an diesem einen Ort ausgeführt wird, kann demnach auf keinen
Fall eine moralische Auffassung begründen. H. Sidgwick drückt diesen
Gedanken mit Blick auf den erstgenannten Faktor so aus : « It cannot be

right for A to treat B in a manner in which it would be wrong for B to
treat A, merely on the ground that they are different individuals, and

without there being any difference between the natures or circumstan-

among people of all the things they value. It is not concerned with producing a maximum
total aggregate or sum of valued things, disregarding how they are distributed. Utility, on
the contrary, is an aggregative concept, and it is precisely for that reason that it cannot
adequately account for the importance most people place on justice (or fairness) of a

distribution of goods among the members of a given population. »



358 Kriterien distributiver Gerechtigkeit —

ces of the two which can be stated as a reasonable ground for difference
of treatment »10. Neuere Ethiker formulieren ihn so : der Grundsatz, der

zur Begründung eines moralischen Urteils herangezogen wird, darf nur
Universal-, aber keine Individualbegriffe enthalten.

Um einem möglichen Mißverständnis vorzubeugen, sei allerdings
angefügt, daß ein Individualbegriff auch als Variable, nicht nur als

Bezeichnungeines individuellen Faktums dienen kann11. So verstoßen,
um ein Beispiel zu nennen, die einzelnen Gebots- bzw. Verbots-Formulierungen

des Dekalogs («Du sollst... bzw. du sollst nicht...»)
keineswegs gegen die obige Einsicht. Denn innerhalb des Dekalogs wird
das Personalpronomen der 2. Person Singular als Variable, nicht als

Konstante verwendet. M.a.W. : das Wort <Du> ist hier ein Synonym für
<Jeder>. Ferner: Wie es möglich ist, daß ein Individualbegriff für etwas
universal Gemeintes stehen kann, so ist es umgekehrt möglich, daß

jemand zwar einen Universalbegriff verwendet, aber etwas Individuelles

meint. So kann, um ein Beispiel von J.L. Mackie aufzugreifen12, ein
italienischer Chauvinist (<Chauvinist> im Sinne eines ethischen
Partikularsten verstanden) den Eigennamen <Italien> leicht durch den

Universalbegriff <alle stiefeiförmigen Länder> ersetzen. Ob er der Intention
des Prinzips der Universalisierbarkeit genügt, hängt in diesem Fall
davon ab, ob er mit diesem geographischen Merkmal ernsthaft einen
moralisch erheblichen Unterschied benannt zu haben meint, oder ob er
durch einen Kunstgriff seine nationalistische Parteilichkeit zu
verschleiern trachtet.

Wird das Prinzip der Unparteilichkeit als logische Eigenschaft
moralischer Urteile verstanden, dann enthält es noch kein materiales

Werturteil, aufgrund dessen etwas der Sache nach als gleich oder

ungleich beurteilt werden kann. Insofern es nur den Ausschluß rein
individueller (singulärer) Differenzen als Rechtfertigungsgründe
fordert, läßt es noch einen sehr weiten Raum für Handlungsweisen, die für
gewöhnlich als grobe Verstöße gegen die Forderung der Gerechtigkeit
betrachtet werden. So wird durch es nicht ausgeschlossen, daß jemand
den Geschlechtsunterschied als ausschlaggebend dafür ansieht, welcher

10 H. Sidgwick, The Methods of Ethics, (London 71907), Nachdruck
Indianapolis/Cambridge 1981, 380. Er entwickelt diese Formel im Zusammenhang einer Präzisierung

des Gehalts der Goldenen Regel.
11 Vgl. dazu J.L. Mackie, Ethik, Stuttgart 1981, 105f.
12 Ebd. 107f. Dort wird auf diesen Punkt hingewiesen.



kein Bestandteil einer teleologischen Ethik? 359

unterschiedliche Lohn bei gleicher Arbeit gezahlt wird, die
Religionszugehörigkeit als ausschlaggebend dafür, wer welches öffentliche Amt
bekleiden darf, die Hautfarbe als ausschlaggebend dafür, wem der

Zugang zu einem Hochschulstudium möglich ist. In allen genannten
Beispielen für ungerechte Auffassungen — ungerecht nach der Ansicht
des heutigen < common sense > — kann der Betreffende sich auf eine

generische, auf eine in Universalbegriffen beschreibbare Differenz als

Grund für die Ungleichbehandlung berufen. Daraus, daß er sich nicht
auf eine individuelle Differenz beruft, kann nicht der Schluß gezogen
werden, es liege kein Verstoß dagegen vor, was wir als materiale <

Forderung der Gerechtigkeit bezeichnen können.
Sind daher über das logische Erfordernis des Ausschlußes rein

individueller Differenzen hinaus weitere Formen der Parteilichkeit
auszuschalten, dann bedarf es mithin jeweils des Aufweises eines materialen
Geltungsgrundes, um Aufschluß darüber zu erhalten, was unter
ethischer Rücksicht relevante Gleichheiten oder Ungleichheiten
sind.

In diesem Punkt urteilt ein Teleologe nicht anders als ein Deonto-
loge. Beide sind sich darüber einig, daß mit dem Grundsatz der
Unparteilichkeit das deskriptive Merkmal des sittlich Guten, des Standpunktes
der Moral angegeben ist, und daß dieser Grundsatz für die Bestimmung
des sittlich Richtigen zwar eine notwendige, aber keine zureichende

Bedingung darstellt. Die normativ-ethische Kontroverse (im engeren
Sinne) ist auf der Ebene des sittlich Richtigen anzusiedeln. Was den

Standpunkt der Moral (des sittlich Guten) ausmacht, das ist dabei eine

gemeinsam geteilte Voraussetzung.
In der rechtsphilosophischen Literatur wird des öfteren - insbesondere

im Zusammenhang des Rechtsgrundsatzes von der Gleichheit vor
dem Gesetz — ein gerechtes Handeln als ein solches beschrieben, das in
einem konträren Gegensatz stehe zu einem willkürlichen Handeln. Mit
dem <Willkürverbot> ist die Forderung gemeint, jede Parteilichkeit
auszuschließen, und zwar ist diese Forderung näherhin an den gerichtet,
der in einem Verhältnis der Überordnung zu anderen steht13. <Will-
kürlich) wird das Handeln dessen genannt, der dafür keine Gründe
angibt, dessen Maßstäbe unerfindlich sind, der sich an keine Regeln

13 «Der Untertan, welcher das Gesetz übertritt, handelt gesetzwidrig, nicht willkürlich.

Willkür ist das Unrecht des Vorgesetzten. » (R. von Ihering, Der Zweck im Recht,

Leipzig 31904, Bd. 1, 280).



360 Kriterien distributiver Gerechtigkeit —

gebunden weiß, der sich von Launen, Vorlieben leiten läßt, dessen

Grundmaxime in seinem Bereich der eines absolutistischen Herrschers
nahekommt: «sic volo, sic iubeo, stat pro ratione voluntas».

Gerade in Konstellationen der Uberordnung hat die Haltung der

Unparteilichkeit sich zu bewähren. Sie erweist sich dort als echt, wo
jemand trotz einer großen Überlegenheit, sei es hinsichtlich eines
spezifischen Könnens, sei es an Macht, sei es an Intelligenz, Unterlegene
nicht zu übervorteilen sucht. Das Prinzip der Unparteilichkeit ist mithin
nicht zu verwechseln mit einer Regel der Reziprozität ; es meint
keineswegs nur das Bewahren bzw. Herstellen eines ungefähren
Gleichgewichts, es findet keineswegs nur Anwendung in Situationen
gegenseitigen Gebens und Nehmens. Und um es nochmals zu wiederholen:
insofern die Haltung der Unparteilichkeit überhaupt Moralität konstituiert,

hat sie Bestandteil einer jeden ethischen Theorie zu sein,
unbeachtet aller nachfolgenden ethischen Kontroversen. Als eine solche ist

nun die Kontroverse zwischen Deontologen und Teleologen einzuordnen.

Bezüglich des Kriteriums «Jedem das Gleiche» wird üblicherweise
noch eine andere Differenzierung angebracht, diejenige zwischen der
Idee der Chancengleichheit und der der «Erfolgsgleichheit», der
Gleichheit der Resultate. Mit letztgenannter ist gemeint, daß alle — was
das faktische Resultat von sie betreffenden Handlungen angeht —

gleichgestellt sein sollen, oder daß, wenn große Unterschiede festzustellen

sind, alles getan wird, um diese Unterschiede im Maße des Möglichen
abzubauen. Dies bedeutet etwa, daß eine Gesellschaft so organisiert sein

sollte, daß alle Mitglieder ein annähernd gleiches Einkommen haben,

ungefähr gleiches Eigentum besitzen, über eine annähernd gleiche
Bildung verfügen.

Mit <Chancengleichheit> ist dagegen gemeint, daß bei der Gewährung

von nicht-sittlichen Werten (von Vorteilen, Rechten) alle in
gleicher Weise die Möglichkeit erhalten, daran zu partizipieren. Durch
diesen Gedanken soll ausgeschlossen werden, daß bei der Gewährung
irrelevante Faktoren die Verteilung bestimmen. So hat beispielsweise
für die Gewährung des Rechts auf Bildung die soziale Herkunft eines

Kindes, das Vermögen seiner Eltern keine Rolle zu spielen14. Bei die-
14 Vgl. das aristotelische Beispiel: «Von gleich gut geschulten Flötenspielern muß

man denen nicht die besten Flöten geben, die von edlerer Abkunft sind; sie werden
deshalb nichts besser spielen ; sondern wer durch seine Leistung die anderen übertrifft,
dem gebührt auch hinsichtlich der Instrumente ein Vorzug.» (Politik 1282b, Hamburg
1965, 102).



kein Bestandteil einer teleologischen Ethik? 361

sem Beispiel zeigt sich die Sicherstellung der Chancengleichheit unter
anderem darin, daß der Besuch der Schule für jedes Kind kostenlos ist
oder daß das Schulgeld von Institutionen übernommen wird, falls die
Eltern zu dessen Zahlung nicht in der Lage sind.

Derjenige, der für die Idee der Chancengleichheit eintritt, will aber

nicht die «natürlicherweise» gegebenen Unterschiede in jedem Fall
beseitigt wissen. Die unter den Menschen sehr unterschiedlich verteilten

<bona fortunae> (wie spezifische Begabungen), die der Einzelne dem
«Zufall der Geburt», dem «Zufall des Geschicks» verdankt, und das

sehr unterschiedlich erworbene Können sind für ihn kein Anlaß, diese

Fakten durch Gegenmaßnahmen revidieren zu müssen. Dieser
Gedanke widerspricht nicht dem anderen, daß die von Natur aus
Benachteiligten besonders zu fördern sind, daß denen, deren Ausgangsbedingungen

— seien diese durch ihre Anlage oder durch ihre Sozialisation

gegeben — schlecht sind, besondere Hilfeleistungen zuteil werden. Für
den, der das Prinzip der Chancengleichheit befürwortet, ist jedoch z.B.

die Rechtsauffassung, daß jeder Bürger in einer Demokratie das Recht
hat, Minister zu werden, vereinbar damit, daß tatsächlich nur ein
verschwindend geringer Teil der Einwohner die Chance erhalten sollte,
dies zu werden. Durch den ersten Satz wird im Grunde nur zum
Ausdruck gebracht, daß irrelevante Faktoren für die Gewährleistung dieses

Rechts auszuschalten sind. So spielt in einer Demokratie die soziale

Herkunft bei diesem Recht keine Rolle. Durch den zweiten Satz wird
klargestellt, daß die Befähigung zu diesem Amt, die faktisch nur die

allerwenigsten haben dürften, der entscheidende Faktor ist. Wer für den
Gedanken der Erfolgsgleichheit optiert, der hat eigentlich dazu zu
stehen, daß für jeden Bürger faktisch die Möglichkeit bestehen sollte,
Minister zu werden. Ob irgendjemand diese Auffassung der
Erfolgsgleichheit jemals in « Reinkultur » vertreten hat, oder ob es nicht allenfalls

tendenziell in diese Richtung gehende Ansichten gibt, das mag
dahingestellt bleiben.

Gleich was es mit der Unterscheidung zwischen den Ideen der
Chancen- und der Erfolgsgleichheit im einzelnen auf sich hat, für uns ist

nur die allgemeine Feststellung wichtig, daß für eine Erörterung eines

Problems, das für das Thema «Kriterien distributiver Gerechtigkeit»
von Bedeutung ist, Gesichtspunkte entscheidend sind, die nicht vom
jeweiligen normativ-ethischen Standpunkt herrühren. Wie jedermann
sonst kann auch ein Teleologe gegen die Idee einer Erfolgsgleichheit
beispielsweise den naheliegenden Einwand erheben, daß es auf eine



362 Kriterien distributiver Gerechtigkeit —

Ungleichbehandlung hinausliefe, wollte man jeden faktisch gleich
behandeln, wollte man von jedem die genau gleichen Leistungen
verlangen. Die empirische Tatsache der Ungleichheit der Fähigkeiten ist zu

berücksichtigen. Gerecht wird ihr der, der entsprechend der Maxime
«Jedem nach seinen Fähigkeiten» urteilt und handelt, nicht der
Vertreter einer «absoluten», unterschiedslosen Gleichheit. Die Gerechtigkeit

fordert, der Maxime «suum cuique» zu folgen, nicht der Maxime

«cuique idem».

Beabsichtigt jemand, sich ein Urteil darüber zu bilden, was im
einzelnen gerecht ist, dann ist er in der Regel in einem entscheidenden
Maße auf empirische Aussagen angewiesen. Unterschiede zwischen
Mann und Frau sind evidentermaßen gegeben. Wann sind sie ethisch

relevant, wann nicht? Wir kritisieren z.B. eine unterschiedliche
Lohnvergütung als ungerecht, wenn Mann und Frau die gleiche Arbeit
leisten. Wir sind der festen Überzeugung, daß beide in gleicher Weise
eines politischen Urteils fähig sind, so daß ihnen unterschiedslos das

politische Wahlrecht zukommt. Den Unterschied zwischen Mann und
Frau betrachten wir aber als relevant, wenn es darum geht, wer der
Wehr- bzw. Zivildienstpflicht nachzukommen hat, oder wenn darüber
zu befinden ist, wer für eine Berufstätigkeit, zu deren Ausübung es

großer Körperkraft bedarf, vergleichsweise besser geeignet ist. In all
diesen Beispielen sind Fähigkeiten zu beurteilen. Diese zu beurteilen ist
für sich genommen Sache der Empirie, nicht der Ethik. Allerdings hat
ein Irrtum auf dieser Ebene ein sittlich falsches Urteil zur Folge. Empirische

Urteile trifft nun — daraufhinzuweisen, kommt es uns an - ein

Deontologe nicht anders als ein Teleologe. Wir haben mithin einen
Faktor für möglicherweise differierende Urteile im Bereich der <iustitia
distributiva> vor uns, der unmittelbar nichts mit der Kontroverse
zwischen Teleologen und Deontologen zu tun hat.

In dem Kriterium «Jedem nach seinen Fähigkeiten» wird der

Gesichtspunkt der Fähigkeiten zum expliziten Bestandteil eines Kriteriums

distributiver Gerechtigkeit. Es kommt insbesondere zur Anwendung

bei der Verteilung von Lasten. Bei dieser ist das jeweilige Können
in Rechnung zu stellen. Von daher nimmt es nicht wunder, daß in
diesem Gerechtigkeits-Kriterium im Grunde das ethische Axiom «Sollen

setzt Können voraus», die alte Rechtsregel «nemo potest ad impos-
sibile obligari»15, enthalten ist. Es darf niemandem eine moralische

15 Sechste Regula Iuris, in: Corpus Iuris Canonici Liber sextus 5, 13,6.



kein Bestandteil einer teleologischen Ethik? 363

bzw. rechtliche Verpflichtung zugeteilt werden, die zu erfüllen er nicht
in der Lage ist. Der angesprochene Grundsatz ist nicht spezifischer
Bestandteil irgendeiner Normierungstheorie. Ihn zu beachten, obliegt
Teleologen und Deontologen gleichermaßen.

Und ein weiteres Exempel dafür, daß es bei der Beurteilung des

jeweils Gerechten Gesichtspunkte gibt, die für sich genommen nicht
normativ-ethische Maßstäbe betreffen, gleichwohl für das sittliche
Urteil aber von Bedeutung sind. Im Falle der <iustitia distributiva> ist
vorab zu klären, was zur Verteilung ansteht. Handelt es sich beispielsweise

um unteilbare oder teilbare Güter? Bei erstgenannten erhält das

Gut nur einer, die anderen gehen leer aus. Dies kann etwa bei der

Besetzung eines Arbeitsplatzes der Fall sein, um den sich mehrere
Personen bemühen. Bei teilbaren Gütern erhalten mehrere Personen einen
Anteil an den Gütern, der sich aus einem bestimmten Verteilungsschlüssel

ergibt. So bekommt in Zeiten einer Lebensmittelknappheit
jeder einen Anteil an den zur Verfügung stehenden Lebensmitteln,
jedoch finden bestimmte Personenkreise, wie z.B. Schwerstarbeiter,
schwangere Frauen, besondere Berücksichtigung. Diese Unterscheidung

betrifft den Gegenstand des zu Verteilenden, nicht den Maßstab
der Verteilung. Welcher Klasse ein Verteilungsgegenstand angehört,
darüber kann man mitunter verschiedener Meinung sein. Eine
diesbezügliche Meinungsverschiedenheit hat jedoch nicht in einer normativethischen

Differenz ihren Grund.
Das von Ch. Perelman angeführte Kriterium «Jedem gemäß dem

ihm durch Gesetz Zugeteilten» erweist sich, soll es als ein fundamentales

Kriterium distributiver Gerechtigkeit dienen, für einen Nicht-
Positivisten als untauglich. Denn was das positive Gesetz fordert, das

kann wiederum danach beurteilt werden, ob es nach naturrechtlichen
moralischen) Kriterien gerecht oder ungerecht ist. Der Nicht-Positivist

bedient sich, um eine Formulierung G. E. Moores zu entlehnen,
eines « open-question-Arguments». Er stellt mithin die Frage, warum
denn das, was die Autorität fordert, richtig ist. Das reine Faktum des

Gefordertseins von Seiten einer Autorität stellt für ihn keinen
zureichenden Grund dar. Bei diesem Kriterium wird für ihn das zu Messende
fälschlicherweise an die Stelle des Maßstabs gesetzt. Der Maßstab ist das

gesuchte Kriterium der Gerechtigkeit, anhand dessen positives Recht zu
beurteilen ist. Da ein Positivist aber die Möglichkeit bestreitet, objektive
Kriterien distributiver Gerechtigkeit ausmachen bzw. erkennen zu können,

sieht er sich genötigt, auf das Kriterium «Jedem nach dem Gesetz



364 Kriterien distributiver Gerechtigkeit -
Zugeteilten» als das allein verbleibende zurückzugreifen. Berührt wird
somit bei der Beurteilung dieses Kriteriums der Streit zwischen Rechts-

positivisten und Vertretern eines Naturrechts. Dies ist eine
metaethische, keine normativ-ethische Kontroverse. In ihr geht es zum
einen um die Frage, ob die moralische Verbindlichkeit in den objektiven

Merkmalen der Handlung ihren Grund hat oder in den Setzungen
einer dazu legitimierten Autorität (dies ist der ontologische Aspekt der

Kontroverse) ; zum anderen geht es um die Frage, ob ethische Aussagen
Sache der Vernunft oder Sache des Gefühls bzw. der Entscheidung sind,
ob sie wahrheitsfähig sind oder nicht (dies ist der gnoseologische Aspekt
der Kontroverse).

Eine ähnliche Kritik wie die eben vorgebrachte kann bei einem
weiteren Kriterium geübt werden, nämlich bei dem «Jedem nach
seinem Vermögen, nach seinem Besitz», das nach Aristoteles eine Variante

einer oligarchischen Theorie darstellt. Als fundamentaler Maßstab
distributiver Gerechtigkeit kann es nicht dienen, da das Vermögen
etwas ist, das im Rahmen faktisch bestehender Regelungen erworben
und durch sie zuerkannt wird, diese Regelungen aber daraufhin befragt
werden können, ob sie gerecht oder ungerecht sind. Seine Untauglich-
keit dokumentiert sich darin, daß seine Vertreter bei ihren Versuchen,
ihm eine gewisse Plausibilität abzugewinnen, sich veranlaßt sehen, das

Vermögen als ein zuverlässiges Zeichen für etwas Grundlegenderes,
wie z. B. die Leistung, darzustellen. Doch kann dem Besitz in jedem Fall
diese Zeichenfunktion zugeschrieben werden? Und sieht man von
diesem zweifelhaften Punkt einmal ab, inwiefern unterscheidet sich dann
das so verstandene Kriterium noch von dem «Jedem nach seinen
Verdiensten Leistungen)»?

Die Schwierigkeiten, <in concreto> objektive Kriterien für das

jeweils Gerechte auszumachen, sind unübersehbar. Sie treten umso
deutlicher in Erscheinung, je komplexer die Gesichtspunkte sind, die es

bei der Urteilsbildung zu berücksichtigen gilt. Sie haben B. Russell dazu

veranlaßt, als gleichsam kleinsten gemeinsamen Nenner aller
Gerechtigkeitsvorstellungen folgendes Kriterium vorzuschlagen: gerecht ist
«das System, das nach allgemeiner Ubereinstimmung am wenigsten
Anlaß zu Klagen bietet» 16. Es ist jedoch nur ein indirektes, abgeleitetes
Kriterium. Denn daß kein Anlaß zu Klagen besteht, dies ist die Folge -

16 B. Russell, Moral und Politik, München 1972, 32.



kein Bestandteil einer teleologischen Ethik? 365

erscheinung eines zugrundeliegenden Sachverhalts. Diesen zu ermitteln,

ist die Aufgabe der normativen Ethik.
Dies sind nur einige, mehr oder weniger zufällig ausgewählte

Beispiele dafür, daß in der Diskussion über die angemessenen Kriterien
distributiver Gerechtigkeit Gesichtspunkte auftauchen, die von großem
Gewicht sein können, die aber nicht direkter Gegenstand der normativethischen

Kontroverse zwischen Teleologen und Deontologen sind. Bei
deren Beurteilung kann ein Teleologe zum gleichen Ergebnis kommen
wie ein Deontologe; jedenfalls ist die jeweilige Stellungnahme nicht
bedingt durch den normativ-ethischen Standpunkt.

3. Die zweite These, die verteidigt werden soll, lautet: ein Teleologe ist in
der Lage, normativ-ethisch zu begründen, warum vorgeschlagene
Kriterien distributiver Gerechtigkeit entweder angemessen sind oder
nicht.

Greifen wir, um den zweiten Teil dieser These (ein Teleologe kann
die Untauglichkeit eines vorgeschlagenen Kriteriums distributiver
Gerechtigkeit erweisen) zu begründen, nochmals auf das bereits genannte
Kriterium einer oligarchischen Theorie zurück. Es soll jetzt als Variante
eines ethischen Partikularismus betrachtet werden. Der Vertreter dieser

Auffassung behauptet Ungleichheiten unter den Menschen aufgrund
eines Merkmals, das der ethische Universalist als moralisch irrelevant
betrachtet. Das Unterscheidungsmerkmal kann zum einen eines sein,
das in gesellschaftlichen Regelungen begründet ist. Ein solches ist das

des Vermögens, des Besitzes. Dieses Merkmal kann zum anderen ein

angeborenes sein. Bei den Beispielen, die Ch. Perelmann unter das

Kriterium «Jedem nach seinem Rang» subsumiert, werden solche
Merkmale benannt: «In der Antike räumte man den Einheimischen
und Freien gegenüber den Fremden und Sklaven eine unterschiedliche

Behandlung ein. Zu Beginn des Mittelalters behandelte man den
fränkischen Herrn und die gallo-romanischen Urbewohner verschieden

Gegenwärtig behandelt man noch in verschiedenen Ländern die Weißen

und die Schwarzen unterschiedlich»17.
In welcher Weise kann nun ein Teleologe gegen die Auffassung

eines ethischen Partikularisten argumentieren Er legt zunächst einmal
dar, was die Ur-Einsicht allen teleologischen Denkens ist. Es ist dies das

Erfassen der Idee, daß einem Seienden eine innere Zielbestimmung,

17 Ch. Perelman, Über die Gerechtigkeit, München 1967, 19.



366 Kriterien distributiver Gerechtigkeit —

eine innere Zweckmäßigkeit inhärent ist. Teleologisch denken heißt,
nach dem Wozu fragen. Innerhalb der Ethik ist es üblich, den Zweck,
das Ziel, das Wozu <Wert> zu nennen. Auf die Ethik angewandt besagt
die teleologische Grundeinsicht: Wenn etwas ein Wert ist, dann kommt
es ihm zu, anerkannt zu werden. Die Erkenntnis eines Wertes fordert
eine entsprechende, anerkennende Wert-Antwort. Oder anders gesagt:
Die moralische Verpflichtung hat ihren Geltungsgrund und ihren Maßstab

in dem Wert, worauf sie sich bezieht18. Wert und Sollen verhalten
sich zueinander wie Grund und Begründetes.

Ist dies die Grundidee einer teleologischen Ethik, was ist dann die
Grundidee einer deontologischen Ethik? Der Deontologe erblickt im
Erfassen des unbedingten In-Pflicht-Genommen-Seins das Ur-Datum
des moralischen Bewußtseins, also nicht wie der Teleologe im Erfassen
des Wertcharakters. Für jenen kommt der Erfahrung des unbedingten
Sollens die Priorität zu, für diesen der Erfahrung des Wertes.

Diese Darlegung der jeweiligen Grundidee mag nicht wenigen zur
Verwunderung Anlaß geben, steht ihnen doch wie selbstverständlich
folgende Formulierung des teleologischen Grundkriteriums vor
Augen: «Die sittliche Richtigkeit einer Handlungsweise bestimmt sich
ausschließlich vom Ubergewicht der guten Folgen gegenüber den
schlechten her», und folgende Formulierung des deontologischen
Grundkriteriums: «Die sittliche Richtigkeit einiger Handlungsweisen
bestimmt sich nicht nur von den Folgen her (milde Déontologie) bzw.

überhaupt nicht von den Folgen her (strenge Déontologie)».
Wer darüber verwundert ist, der sei aufzweierlei hingewiesen. Zum

einen läßt sich aufzeigen, in welchem inneren Verhältnis die beiden

angeführten Charakterisierungen einer teleologischen Ethik zueinander

stehen und damit den möglichen Einwand entkräften, daß zwei
disparate normativ-ethische Vorstellungen zwar den Namen gemeinsam,

aber sachlich nichts gemeinsam haben. Das Verhältnis, in dem die
beiden Charakterisierungen zueinander stehen, ist das der Komplementarität.

Mit der Aussage, daß das moralische Sollen im Wert begründet
ist, ist der teleologische Grundgedanke für den Bereich der Ethik erfaßt.
Bei der weiteren Aussage, daß die sittliche Richtigkeit — abgekürzt

gesagt — ausschließlich von den Folgen her sich bestimmt, liegt eine

Applikation des teleologischen Grundgedankens auf eine spezifische

18 Diese Formulierung des teleologischen Grundgedankens findet sich bei
B. Schüller, Die Begründung sittlicher Urteile, Düsseldorf 21980, 65.



kein Bestandteil einer teleologischen Ethik? 367

Situation vor: auf die der Vorzugswahl. In einer solchen Situation, in
der mehrere Werte bzw. Übel zu berücksichtigen sind, ist zu beurteilen,
welche der Handlungsmöglichkeiten den Vorzug verdient. Wenn nun
entsprechend dem teleologischen Grundgedanken gilt, daß etwas nach
seinem jeweiligen Wert zu beurteilen ist, dann liegt es in der Konsequenz

dieses Gedankens, das Wertvollere dem Wertvollen vorzuziehen,
oder anders gesagt : die Handlung mit den besseren Folgen ausführen zu
sollen.

Zum anderen läßt sich festhalten, daß die Darlegung der jeweiligen
Grundidee einer teleologischen und einer deontologischen Ethik, wie
sie hier vorgenommen worden ist, keineswegs singular ist, sondern bei
einer Reihe von Autoren anzutreffen ist. Einige entsprechende Belege
seien angeführt. P.H. Nowell-Smith schreibt: «Ethical theories often
divided into teleological theories, according to which the notions of
duty, Tightness, and obligation are supposed to be defined in terms of or
in some other way dependent on the notions of goodness and purpose,
and deontological theories, according to which the notion is incapable
of being analysed or made dependent in this way»19. Bei P.W. Taylor
heißt es: «All normative ethical systems can be divided into two groups,
depending on how they define the relation between right action and

intrinsic value. If the Tightness of an act is entirely determined by the
intrinsic value of its consequences..., the ethical system is called
teleological?. The basic norm in such a system is a standard of intrinsic
goodness, while right, duty, and obligation are all subordinate norms...
The other type of ethical system holds that the Tightness of an act... is

either not entirely determined by the intrinsic value of its consequences
or is not at all determined by such value. Ethical systems of this kind are
called <deontological>... The basic principle of deontological ethics is

that the right (what we ought to do) does not depend entirely on the

good» 20. Bei einigen Autoren entspricht der Unterscheidung zwischen

teleologischer und deontologischer Ethik die zwischen Wert- und
Pflichtethik. So bei G. H. von Wright: «By an ethics of value (<Wert-
ethik>) one can conveniently understand a view, according to which
value is fundamental and norms are somehow to be extracted from or

19 P.H. Nowell-Smith, Ethics, Harmondsworth 81969, 133.
20 Problems of Moral Philosophy, Encino/Belmont 21972, 197. Vgl. ferner: R.G.

Olson, Art. Teleological Ethics, in: Encyclopedia of Philosophy 8, 88; J. Macquarrie,
Art. Deontology, in: ders. (Hg.), A Dictionary of Christian Ethics, London 1967, 87.



368 Kriterien distributiver Gerechtigkeit —

established on the basis of value-considerations... By an ethics of duty
(<Pfhchtethik>) again one may understand a view regards duty (ought)
as a basic idea What has been maintained is that there is a <moral

ought>, which is <sui generis> and not founded on value. This is sometimes

called the deontologist view» 21. F. von Kutschera schreibt: «Es
besteht nun eine enge Beziehung, wenn auch keine Koinzidenz, von
deontologischen und Pflichtethiken einerseits, und teleologischen und
Wertethiken andererseits. Das Phänomen des Moralischen wird... oft so

verstanden, daß dafür Pflichten und Gesetze, nicht jedoch Werte
typisch sind. Als grundlegendes moralisches Phänomen wird dann die

Erfahrung einer Verpflichtung, einer Forderung angesehen nicht
jedoch eine Werterfahrung. Demnach stellen auch deontische, nicht
aber valuative Begriffe die normativen Grundbegriffe dar. » Dies ist der

Grundgedanke einer Pflichtethik im Unterschied zu einer Wertethik,
«für die valuative Begriffe die normativen Grundbegriffe sind»22.

Unter Rückgriff auf seinen nunmehr dargelegten Grundgedanken
kann ein Teleologe die Auffassung eines ethischen Partikularisten
zurückweisen. Was zwischen diesem und einem ethischen Universali-
sten umstritten ist, ist die Frage, wer Selbstzweck ist, ob dies für jeden
Menschen als Menschen zutrifft oder nur für Menschen mit bestimmten
Merkmalen, sei dieses Merkmal die Zugehörigkeit zu einer bestimmten
Rasse, Nation, Religionsgemeinschaft usw. Nicht umstritten ist hingegen

die ganz auf dem teleologischen Grundgedanken aufruhende
Einsicht, daß wenn etwas Selbstwert ist, es um seiner selbst willen zu achten
ist. Die hier nicht weiter zu begründende, in der christlichen Ethik etwa
als selbstverständlich angesehene Einsicht eines ethischen Universalisten,

daß jeder Mensch Selbstwert ist, jedem aufgrund seiner Personalität

eine eigene Würde zukommt, hat wiederum ihren Grund in einer
Werteinsicht und ist von daher Bestandteil eines teleologischen Denkens.

Dies ist — grob skizziert — ein Beispiel dafür, wie ein Teleologe von
seinen Grundeinsichten aus ein vorgeschlagenes Kriterium distributiver

Gerechtigkeit als untauglich erweisen kann.
Wem der skizzierte Gedankengang einleuchtet, für den erledigt sich

im übrigen ein Einwand, wie er nicht selten gegenüber einer utilitaristischen

Ethik erhoben wird, bzw. für den ist deutlich, daß eine teleo-

21 The Varieties of Goodness, London 1963, 156.
22 Grundlagen der Ethik, Berlin/New York 1982, 74f.



kein Bestandteil einer teleologischen Ethik? 369

logische Ethik, wie sie hier vorgestellt wird, in diesem Punkt nichts
gemein hat mit einer utilitaristischen Ethik, wie sie von den Opponenten

aufgefaßt wird. P.W. Taylor formuliert eine kantische Wendung
aufgreifend den Einwand so: «If the principle of utility is taken as the
sufficient condition for morally right action, it would appear that the use
of individuals as means to a good social end could be morally justified,
even if those individuals did not consent to their being so used. As long
as any treatment of persons would have, as its consequences, the
producing of a greater net balance of intrinsic value over disvalue in the
long run, it is the right thing to do. There is nothing in the principle of
utility itself that rules out the treatment of persons as means
only» 23.

Diesem Einwand gleicht der, eine teleologische Ethik sei nicht in
der Lage, hinreichend zu begründen, warum fundamentale, vitale Interessen

von Individuen, von Minderheiten nicht gegenüber dem Wohl
der Mehrheit hintangestellt, ja jene nicht diesem geopfert werden dürfen.

Anders ausgedrückt: Für eine solche Ethik gibt es nach Auffassung
der Kritiker keinen Schutz von Minderheiten. «Der Utilitarismus stellt
eine Art von Kollektivegoismus dar, dem eine Unterdrückung oder

Benachteiligung von Minderheiten erlaubt ist, sofern sie sich mit der

größeren Besserstellung der Mehrheit verbindet und die kollektive
Glücksbilanz positiv ist»24.

Vom hier zugrundegelegten Grundgedanken einer teleologischen
Ethik her wird einem das Bedenken schon im Ansatz fragwürdig. Denn
jenem zufolge ist zunächst einmal davon auszugehen, daß alle Menschen

<prima facie> ein Recht auf Gleichbehandlung haben, daß ein im
vorhinein ausgesprochener Ausschluß von Individuen, von einzelnen

Gruppen aus der Gemeinschaft, aus der Gesellschaft, mithin ein «Kol-
lektivegoismus» im Sinne einer «Unterdrückung einer Minderheit
durch eine Mehrheit» sich verbietet. Die Gleichheit in der dem
Menschen eigenen Würde schließt ein, daß alle Menschen in gleicher Weise
einen Anspruch auf ihr Wohlergehen haben, wenngleich Würde und
Wohl des Menschen etwas voneinander Verschiedenes sind, und wenngleich

es nicht selten moralisch geboten ist, Menschen ungleich zu

behandeln, ohne daß dadurch die Gleichheit in der Würde berührt

23 Principles of Ethics, Encino/Belmont 1975, 109f.
24 O. Höffe, Sittlich-politische Diskurse, Frankfurt 1981, 57. Ebenso R.L. Purtill,

Grundfragen der Ethik, Düsseldorf 1977, 52—54.



370 Kriterien distributiver Gerechtigkeit —

wird25. Jede Ungleichbehandlung ist somit eigens zu begründen. Der
obige Gedanke enthält eine Regelung der Beweislast. Sie liegt immer
bei dem, der Menschen ungleich zu behandeln sich berechtigt bzw.

verpflichtet weiß 26. Allerdings dürfte es erheblich leichter sein, über
diesen Grundsatz einen Konsens zu erzielen als in Einzelfragen.

Es ist leicht vorstellbar, daß die diesem Einwand zugrundeliegende
Ansicht begünstigt worden ist durch eine der plakativen Formeln einer
utilitaristischen Ethik: «The greatest happiness of the greatest numbers»

ist das Kriterium des sittlich Richtigen. Diese Formel dürfte auf
F. Hutcheson zurückgehen 27

; bekannt geworden ist sie vor allem durch
J. Bentham. Sie könnte so verstanden werden, daß es einem Utilitari-
sten auf die Förderung des Wohls möglichst vieler, nicht aber aller
ankomme, daß mithin das Außer-Acht-Lassen der Belange einer
Minderheit nicht im Widerspruch zu seinem Grundprinzip stehe.

Führte man an dieser Stelle die fundamentale Unterscheidung
zwischen Gesinnung und Tat ein, so wäre für die Lösung des angesprochenen

Problems einiges gewonnen. Was die moralische Gesinnung
betrifft, so hat diese zu sein, das Wohl ausnahmslos aller von einer
Handlung Betroffenen fördern zu wollen. Diese Maxime beinhaltet, daß

jede Art von Egoismus, also auch ein «Kollektivegoismus» auszuschließen

ist. Was die Umsetzung der Gesinnung in die Tat betrifft, so stößt
diese aufgrund der begrenzten Möglichkeiten endlicher Menschen an
deutliche Grenzen. Es ist daher unvermeidlich zu fragen, wer wem
zugute was am besten tun kann. Hinsichtlich der Frage «wem zugute» ist

25 Eine Variante des « Egalitarismus » besteht in diesem Fehlschluß. Daraus, daß alle
Menschen der Personenwürde nach gleich sind, wird geschlossen, daß sie auch in anderer
Hinsicht gleich sind.

26 Vgl. S.I. Benn-R.S. Peters, Social Principles and the Democratic State, London
"1977, 11 Of. : «What we really demand, when we say that all men are equal, is that none
shall be held to have a claim to better treatment than another, in advance ofgood grounds
being produced. » «Understood in this way, the principle of equality does not prescribe
positively that all human beings be treated alike ; it is a presumption against treating them
differently, in any respect, until grounds for distinction have been shown... the onus of
justification rests on whoever would make distinctions... We have arrived at a rule of
procedure for taking decisions: Presume equality until there is a reason to presume
otherwise. But this is a formal, not a substantial rule. »

27 F. Hutcheson, An Inquiry into the Original of our Ideas of Beauty and Virtue
(1725), in: Collected Works, ed. by B. Fabian, Hildesheim 1971, vol. 1,164. Eine nahezu

gleichlautende Formulierung gebraucht C. Beccaria : Das eine Ziel der Gesetzgebung
habe zu sein : « La massima félicita divisa nel maggior numéro » (in der deutschen
Übersetzung heißt es : « Möglichst große Glückseligkeit, vertheiit unter möglichst Viele», in :

Über Verbrechen und Strafen [Original: 1764], Wien 1851, 2).



kein Bestandteil einer teleologischen Ethik? 371

als eine der Vorzugsregeln diese einschlägig: Unter sonst gleichen
Umständen ist es besser, das Wohl vieler als das weniger zu fördern.
Trifft die Klausel «ceteris paribus» nicht zu, dann gilt, was F. Hutcheson
so formuliert: «To procure an inconsiderable Good to many, but an
immense Evil to few, may be Evil, and an immense Good to few, may
proponderate a small Evil to many» 28. Im Hinblick auf den Schutz von
Minderheiten kann dies bedeuten, daß in bestimmten Situationen das,

was sich von außen betrachtet wie die gleichmäßige Verteilung des

gleichen Gutes ausnimmt, für die Mitglieder einer Minderheit doch
eine ganz andere Bedeutung hat, etwa dann, wenn ihnen dieses Gut
bisher vorenthalten worden ist, sie mithin in der jetzigen Gewährung
die Anerkennung ihrer Gleichberechtigung ausgedrückt sehen. So hat

etwa die Gewährung des politischen Wahlrechts ein ganz anderes

Gewicht für den, dem dieses Recht bisher aufgrund seiner Hautfarbe
oder seiner Zugehörigkeit zu einer ethnischen Minderheit verweigert
worden ist, als für den, dem dieses Recht eine Selbstverständlichkeit ist.

Eine andere Vorzugsregel hinsichtlich der Frage «wem zugute» besagt:
Es ist denen vorrangig zu helfen, die auf Wohl-Taten mehr als andere

angewiesen sind. Zu den Gruppen, für die dies zutrifft, sind sicherlich
Minderheiten zu rechnen, deren berechtigte Ansprüche nicht
anerkannt werden. Für einen Teleologen, der sich den Grundsätzen einer
christlichen Ethik verpflichtet weiß, bedeutet diese Handlungsregel
eine Selbstverständlichkeit.

Wenn ein Teleologe in der Lage ist, mit Hilfe seiner Argumente ein

vorgeschlagenes Kriterium distributiver Gerechtigkeit als untauglich
zu erweisen, ist es dann nicht konsequent, anzunehmen, daß er ebenso

die Tauglichkeit von Kriterien begründen kann? Der geeignete Weg,
dies nachzuweisen, ist der, es positiv aufzuzeigen. Die verbleibenden
Kriterien aus den Katalogen von Aristoteles und Ch. Perelman, anhand
derer dies demonstriert werden könnte, sind das Kriterium «Jedem
nach seinen Verdiensten» und das Kriterium «Jedem nach seinen
Bedürfnissen».

Diesen Kriterien wird allgemein eine große Plausibilität zugeschrieben.

Je nach Situation kommt eines der Kriterien zur Anwendung: das

Verdienst-Kriterium in Situationen, in denen entweder das Können
oder das persönliche Bemühen als entscheidender Maßstab für die

28 Ebd. 164.



372 Kriterien distributiver Gerechtigkeit -

Verteilung angesehen wird; das Können, das die Voraussetzung für das

Erreichen bestimmter Resultate ist29, beispielsweise dann, wenn die
Höhe des Lohns, die Zensur bei einem Examen festgelegt wird, wenn
jemand in ein öffentliches Amt zu wählen ist. Das persönliche Bemühen

beispielsweise dann, wenn jemand für eine ehrenamtliche Tätigkeit im
humanitären Bereich zu ehren ist. Das Bedürfnis-Kriterium kommt zur
Anwendung in Situationen, in denen Menschen darauf angewiesen
sind, daß ihnen Bestimmtes zuteil wird. So sehen wir es als eine
Forderung der Gerechtigkeit an, daß die elementaren Lebensbedingungen
für alle Menschen sichergestellt werden, daß Arme, Kranke, Behinderte
besondere Hilfen erfahren.

Unter einer anderen Rücksicht gilt: Das Verteilen kann in einem
Geben oder in einem Nehmen bestehen. Im Falle des Gebens sind die

jeweiligen Bedürfnisse der Betroffenen das primäre Distributionskriterium,

im Falle des Nehmens die jeweiligen Fähigkeiten.
Diese beiden Kriterien sind auch einander zugeordnet; sie kommen

nicht nur für sich zur Applikation. Eine Zuordnung ist etwa folgendem
Grundsatz zu entnehmen. Bei der Sicherstellung elementarer Werte,
wie Nahrung, Kleidung, Wohnung, Gesundheit, äußere Sicherheit

usw., kommt dem Bedürfnis-Kriterium der Vorrang zu, bei der

Verwirklichung höherer Werte, die durch das Können, die freie Initiative
möglich wird, dem Verdienst-Kriterium. In einem sehr allgemeinen
Beispiel bedeutet dies: bei der Lohnverteilung ist zunächst darauf zu

achten, daß alle genügend bekommen, um damit ihren eigenen
Lebensunterhalt und den ihrer Familien bestreiten zu können (Bedürfnis-
Kriterium), und wenn dies gesichert ist, kann das darüberhinaus
Vorhandene nach dem Verdienst-Kriterium verteilt werden.

Die Frage nach den Anwendungsbedingungen und der Zuordnung
dieser Kriterien kann jedoch hier außer acht bleiben. Von Interesse

hingegen ist, ob und, wenn ja, in welcher Weise ein Teleologe diese

Kriterien begründen kann. M. E. können zwei Weisen der Begründung
von Seiten eines Teleologen unterschieden werden, eine primäre und
eine sekundäre Begründung. Primär wird die Begründung genannt, in
der ein Kriterium distributiver Gerechtigkeit als solches gerechtfertigt

29 In dieser Variante ist das Verdienst-Kriterium identisch mit dem Perelmanschen
Kriterium «Jedem nach seinen Werken». Das Wort <Verdienste> wird hier mithin als

generischer Terminus, das Wort <Werke> hingegen als ein spezifischer Terminus
gebraucht.



kein Bestandteil einer teleologischen Ethik? 373

wird. Sekundär die Begründung, in der auf die Auswirkungen
hingewiesen wird, würden die Grundsätze distributiver Gerechtigkeit nicht
beachtet.

Der Weg, der hier als primärer eingeschlagen wird, um Kriterien
distributiver Gerechtigkeit von einem teleologischen Standpunkt aus zu

begründen, ist allerdings ein anderer als der, den nach Auffassung der
Kritiker ein Teleologe in diesem Punkt nur gehen kann. Den
Opponenten zufolge bleibt diesem nichts anderes übrig, als so zu argumentieren:

auf die Dauer und im Ganzen führt unter Berücksichtigung aller
Erfahrung ungerechtes Handeln zu einem Übergewicht der schlechten

gegenüber den guten Folgen ,0. Beispielsweise sind als Konsequenzen
in Betracht zu ziehen, daß ein solches Verhalten der für das
Zusammenleben unerläßlichen Bereitschaft zur Kooperation diametral
entgegenwirkt, daß durch es in einem sozialen Gefüge zusätzliche Konflikte
entstehen, daß durch es ein Beispiel gesetzt und damit eine Folge
negativen Verhaltens in Gang gesetzt wird. Diese Ansicht ist nun mit
empirischen Annahmen vorwiegend psychologischer Art befrachtet.
Ein entsprechender Nachweis, wenn er auch nicht schwer zu erbringen
sein dürfte, soll hier nicht geführt werden. Wir sind dieser Aufgabe
denn auch enthoben, wenn Kriterien distributiver Gerechtigkeit unter
Rückgriff auf den teleologischen Grundgedanken begründet werden
können.

Was m.a.W. gezeigt werden soll, ist, daß für den Teleologen die
Kriterien distributiver Gerechtigkeit notwendige, nicht kontingente
Bestandteile seiner Normierungstheorie sind. Kontingente Bestandteile
wären sie dann, kämen sie nur zur Anwendung, wenn unter bestimmten
Umständen eine (nach Maßgabe des (common sense>) ungerechte
Verteilung ein — bezogen auf die Wertverwirklichung — schlechteres

Gesamtergebnis erbringen würde als eine gerechte Verteilung. Wäre
dies bei anderen Konstellationen nicht der Fall und führte eine
ungerechte Verteilung womöglich nicht zu einem schlechteren Gesamtergebnis,

dann würden die Grundsätze distributiver Gerechtigkeit
dadurch außer Kraft gesetzt werden, würde nicht unter Berufung auf sie

eine solche Handlungsweise für sittlich unzulässig erklärt. Nach der hier

Vgl. E.F. Carritt, The Theory ofMorals, Oxford 21930, 38 : « Ifour only obligation
be to produce happiness, then we can have no obligation to do justice also, except as a

means to greater quantities of happiness. Much wit has accordingly been spent to prove
that just division of happiness usually results in a larger sum total of the dividend.»



374 Kriterien distributiver Gerechtigkeit —

vertretenen teleologischen Sichtweise sind die Kriterien distributiver
Gerechtigkeit nicht unter der Bedingung eines «wenn — dann»
anzuwenden, sondern notwendigerweise.

Zunächst zur primären Begründung. Die genannten Kriterien
enthalten zwei Teilelemente. Das gleichbleibende Teilelement «jedem»
steht für das Prinzip der Unparteilichkeit, darüberhinaus in einem
spezifischeren Sinne für den Gedanken des ethischen Universalismus. Es

ist bereits angedeutet worden, wie diese beiden Ideen von einem
teleologischen Standpunkt aus begründet werden können. Was zu begründen
bleibt, das sind die spezifizierenden Teilelemente «nach seinen Bedürfnissen»

und «nach seinen Verdiensten».
Das Kriterium «nach seinen Bedürfnissen» kommt zur Anwendung

bei der Verteilung von Gütern. Was ist nun mit den < Bedürfnissen >

gemeint? Damit sind verschiedene nicht-sittliche Werte gemeint. Wird
etwas nach Bedürfnissen verteilt, dann wird der Anspruch von
Menschen darauf anerkannt, daß ihnen bestimmte nicht-sittliche Werte
zuteil werden. Die Formel «Jedem nach seinen Bedürfnissen» kann
insofern als sinngleich mit der teleologischen Grundformel «das Wohl
aller Betroffenen fördern» gelesen werden. Es ist eine Binsenwahrheit,
daß ein Wohl-Tun dann gefordert ist, wenn jemand auf Bestimmtes

angewiesen ist. Worauf Menschen angewiesen sind, das ist die
Befriedigung ihrer Bedürfnisse. Wer die Bedürfnisse anderer berücksichtigt,
sie zu befriedigen sucht, der fördert deren Wohl. Das Charakteristische
des «Bedürfnis-Kriteriums» besteht nur darin, daß die teleologische
Grundregel, das Wohl aller Betroffenen zu fördern, aufdie Situation der

Verteilung von nicht-sittlichen Werten bezogen wird.
Vom teleologischen Standpunkt aus läßt sich die Grundfrage der

normativen Ethik — nimmt man den zentralen Gedanken der
Aufgabenzuteilung mit auf — so umschreiben: Wer kann für wen was am
besten tun? Wendet man sie an auf den Bereich distributiver Gerechtigkeit,

so nimmt sie folgende Gestalt an: Wer soll wem zugute bzw. zu

wessen Lasten was nach welchen Kriterien verteilen? In diesem
Bereich ist das in der Teilfrage «Wer für wen?» bzw. «Wer wem zugute
oder zu wessen Lasten?» angesprochene Verhältnis das einer Überordnung,

also z.B. der Staat für die Bürger, die Betriebsleitung für die
Arbeiter und Angestellten, der Lehrer für die Schüler, die Eltern für die
Kinder. Stellt sich die Frage «wem zugute», dann ist der Ubergeordnete
der Verpflichtete, der Untergeordnete der, der einen Anspruch auf
etwas hat. Stellt sich die Frage «zu wessen Lasten», dann ist der Über-



kein Bestandteil einer teleologischen Ethik? 375

geordnete der Verpflichtende, der Untergeordnete der Verpflichtete.
Was nun die einen für die anderen, soll das Gemeinwohl wirksam
gefördert werden, unabdingbar unter anderem zu tun haben, das ist die

Aufgabe der Verteilung. Eines der Kriterien, das dabei legitimerweise
zugrunde gelegt wird, ist die jeweilige Bedürftigkeit.

Das Kriterium «nach seinen Verdiensten» kommt dort zur Anwendung,

wo Menschen bestimmte Leistungen (dieses Wort im weitesten
Sinne verstanden) erbracht haben und dafür belohnt werden (bzw. auch
bestimmte Leistungen nicht erbracht haben und ihnen dafür ein Übel

zugefügt wird). Die Leistung besteht in der Realisierung eines
nichtsittlichen Wertes, zu der es eines bestimmten Einsatzes oder eines
bestimmten Könnens bedarf. Wird etwas nach Verdiensten verteilt,
dann wird eine Wertantwort gegeben. Sie wird gegeben, weil sie jemandem

gebührt, weil dieser sich durch eine vorausgehende Leistung einen

Anspruch darauf erworben hat; sie besteht in der Zuteilungeines
nichtsittlichen Wertes. Die Idee der Wertantwort ist nun, wie oben bereits

gezeigt worden ist, eine teleologische Idee. Mithin ist das Kriterium
«Jedem nach seinen Verdiensten» teleologisch begründbar.

Wie in den spezifischen Kriterien distributiver Gerechtigkeit ein
teleologischer Gehalt sich nachweisen läßt, so entsprechend auch in
Ulpians klassischer Grundformel der Gerechtigkeit. In dieser Formel ist
ein wert-ethischer, oder wie man auch sagen kann, ein teleologischer
Grundgedanke enthalten. <Das Seine> meint das, worauf jemand einen
moralischen bzw. rechtlichen Anspruch hat. Ein Anspruch hat seinen
Grund in dem Wert, worauf er sich bezieht. Anders gesagt: der Wert ist
der materiale Geltungsgrund für ein Gebühren, ein Zustehen. Das Wort
<jeder> steht für alle von einer Handlung Betroffenen. Betrachtet man
diese beiden Worterklärungen, dann läßt sich in Ulpians Formel
unschwer eine Formulierung des teleologischen Grundkriteriums
wiedererkennen: sittlich richtig handelt der, der allen Betroffenen die

Werte, worauf sie einen Anspruch haben, im Maße des Möglichen
zukommen läßt. Daß bei dieser Aussage offen bleibt, was das ist, das

jedem zusteht, dies ist immer wieder bemerkt worden 3l. Soll diese

31 SoG. Simmel, Einleitung in die Moralwissenschaft, Bd. 1, Stuttgart u. Berlin 31911,
51f. : «Daß man jedem dasjenige geben soll, was ihm zukommt, ist ein rein analytischer
Satz, weil wir das ihm Zukommende gar nicht anders definieren können, dann als

dasjenige, was man ihm geben soll... Alle Prinzipien, die auf das <suum cuique> hinauslaufen,

geben an und für sich gar keine bestimmte Norm, setzen vielmehr die Bestimmtheit

des <suum> schon naiv voraus. » — Und H. Kelsen, Reine Rechtslehre, Anhang: Das



376 Kriterien distributiver Gerechtigkeit -

Formel dem Einwand entgehen, unter normativ-ethischer Rücksicht
ein analytisch evidenter, mithin leerer Grundsatz zu sein, dann bedarf
sie einer inhaltlichen Ausfüllung durch eine Werttheorie, mit Hilfe
derer erklärt wird, welche Werte es sind, die jedem gebühren, und durch

Wertvorzugsregeln, mit Hilfe derer für den Konkurrenzfall erklärt wird,
welche Werte vorzugsweise wem gebühren. Und da es eine
Selbstverständlichkeit ist, daß nicht jedes faktisch vorhandene Interesse im Falle
widerstreitender Ansprüche von Seiten des Verteilenden zu berücksichtigen

ist, wird dadurch gleichfalls deutlich, daß Überlegungen zur
distributiven Gerechtigkeit eine moralische Wertordnung voraussetzen.
Denn nur diesbezügliche Aussagen können Aufschluß darüber geben,
welche Interessen in einer Verteilungssituation legitimerweise geltend
gemacht werden können, welche Interessen im Konkurrenzfall
berechtigterweise vorgezogen bzw. hintangesteilt werden.

Im übrigen läßt sich belegen, daß die Ausführungen einzelner
Autoren zur distributiven Gerechtigkeit ganz teleologischem Denken
entspringen. Man lese, um nur ein Beispiel anzuführen, einmal den

entsprechenden kurzen Passus inj. Messners Ethik. Dort heißt es unter
anderem: «Die distributive Gerechtigkeit ist die Gerechtigkeit, die die

Staatsgewalt auf das Wohl der Einzel- und Gruppenmitglieder hin ordnet.

Ihr Gegenstand ist die gerechte Verteilung der für die Erreichung
des Gemeinwohls notwendigen Leistungen sowie des in ihm gelegenen
Nutzens für alle... UnVerhältnismäßigkeit in der Verteilung der Steuerlasten

widerstreite(t) der distributiven Gerechtigkeit. Die Schaffung
und Durchführung einer Sozialpolitik zum Schutz von Gesellschaftsgruppen,

die unter Fehlwirkungen des Sozialsystems zu leiden haben,

fällt ebenfalls unter die distributive Gerechtigkeit»32.
Außer der Frage nach der Begründung der Kriterien als solcher, die

sich im vorliegenden Fall geradezu einfach ausnimmt, stellt sich die
nach ihrer Anwendung. Bei dieser kommen notwendigerweise teleologische

Überlegungen ins Spiel. Denn in diesem Bereich treffen wir

Problem der Gerechtigkeit, Wien 21960, 366: «Es ist leicht einzusehen, daß die für die
Anwendung dieser Norm entscheidende Frage: Was das «Seine», das einem jeden
Gebührende, sein Recht ist, durch diese Norm nicht bestimmt wird. Da das einem jeden
Gebührende das ist, was ihm zugeteilt werden soll, läuft die Formel des <suum cuique> auf
die Tautologie hinaus, daß jedem zugeteilt werden soll, was ihm zugeteilt werden soll. Die
Anwendung dieser Gerechtigkeitsnorm setzt die Geltung einer normativen Ordnung
voraus ».

32 J. Messner, Ethik, Innsbruck u.a. 1955, 280. (Die Unterstreichungen sind von
mir).



kein Bestandteil einer teleologischen Ethik? 377

Vorzugsurteile. Ist z.B. ein Preis für wissenschaftliche Forschungen zu

vergeben und kommen mehrere Kandidaten in Frage, dann treffen wir
Urteile wie diese: x hat den Preis eher verdient als y, z wurde zwar
vorgeschlagen, aber vergleicht man seine Leistungen mit denen der
anderen Kandidaten, dann scheidet er von vornherein aus. Oder wir
beurteilen es als gerecht, daß Arbeiten, die mit großen physischen oder

psychischen Belastungen verbunden sind, besser bezahlt werden als die,
bei denen dies nicht der Fall ist. Oder wir beurteilen eine Steuergesetzgebung

als in höchstem Maße ungerecht, bei der alle eine Steuer in
absolut gleicher Höhe zu zahlen haben. Denn eine solche Regelung
belastet Reiche und Arme vollkommen unterschiedlich, sie benachteiligt

letztere in hohem Maße. Aber selbst eine abgestufte Festlegung der
Steuer in dem Sinne, daß alle Steuerpflichtigen den gleichen Prozentsatz
ihres Verdienstes an das Finanzamt zu entrichten haben, empfinden wir
nicht als gerecht. Denn die Belastung trifft die Bezieher sehr niedriger
Einkommen ungleich höher als die sehr hoher Einkommen. Um einen

Ausgleich in den Belastungen zu schaffen, stehen dem Gesetzgeber
bestimmte Mittel zur Verfügung, wie eine progressive Besteuerung, die

Gewährung von Freibeträgen für die Bezieher niedriger Einkommen.
Es sind mithin Abwägungsurteile vielfältiger Art unumgänglich.

In einem anderen Teilbereich der Gerechtigkeit, in dem der <iustitia
commutativa>, ist ein Abwägen, also ein teleologisches Denken gleichfalls

notwendig. Denn der Grundsatz der Verhältnismäßigkeit bildet
hier jeweils das Grundkriterium. Sind Leistung und Gegenleistung
äquivalent, entsprechen angerichteter Schaden und Wiedergutmachung

einander — so lauten hier die zu beantwortenden Fragen.
Es ist mithin festzuhalten, daß die jeweiligen Grundideen innerhalb

der <iustitia particularis> keineswegs typisch deontologische Ideen sind.
Die Grundidee der Proportionalität für den Bereich der <iustitia distri-
butiva> und die Grundidee der Äquivalenz für den Bereich der <iustitia
commutativa> oder, um die bekannte aristotelische Unterscheidung
aufzugreifen33, die Idee geometrischer Proportionalität als Kriterium
distributiver Gerechtigkeit und die Idee arithmetischer Proportionalität
als Kriterium kommutativer Gerechtigkeit sind zweifelsohne zum
Bestand einer teleologisch konzipierten Ethik zu rechnen.

Uber die angeführte primäre Argumentation hinaus, die für sich

genommen zureichend ist, kann noch eine sekundäre Begründung

35 Vgl. Aristoteles, Nikomachische Ethik 1131 a ff.



378 Kriterien distributiver Gerechtigkeit

angefügt werden. Sie besagt: Würden die Forderungen distributiver
Gerechtigkeit nicht beachtet, dann wären die Auswirkungen weitaus
schlechter als im Fall ihrer Beachtung.

Werden die Regeln distributiver Gerechtigkeit außer acht gelassen,
dann hat dies etwa zur Konsequenz, daß eine Kooperation wenigstens
stark behindert wird, daß Unruhe, Gegnerschaft bis hin zur Feindschaft
entsteht. Was letztgenanntes betrifft, so ist eine Erfahrung in Rechnung
zu stellen, die I. Kant folgendermaßen bewertet: «Niemals empört
etwas mehr als Ungerechtigkeit; alle anderen Übel, die wir ausstehen,
sind nichts dagegen »34. Werden Verteilungen beispielsweise nach dem
«Verdienst-Kriterium» vorgenommen, dann ist ein ständiger Anreiz
für eigene Bemühungen, die nicht mit egoistischen Antrieben gleichgesetzt

werden dürfen, gegeben, dann werden vorhandene Fähigkeiten
entwickelt und aktiviert. Dieses kommt zumindest in indirekter Weise
anderen zugute ; es wird für das Gemeinwohl nutzbar gemacht.

Ein Teleologe, der nach Ansicht seiner Kritiker nur Abwägungs-,
aber keine Verteilungsregeln kennt, kann darauf verweisen, daß diesem

Problem — jedenfalls was die Verteilung nach dem «Bedürfnis-Kriterium
» betrifft — viel von seiner Schärfe genommen wird, beachtet man

das Gesetz vom abnehmenden Grenznutzen35. Diesem zufolge reduziert

sich das Gewicht einzelner Güter umso mehr, je mehr einer von
ihnen besitzt. Es hat seinen Grund darin, daß der Befriedigung der
menschlichen Bedürfnisse deutliche Grenzen gesetzt sind. Daher kann
unter bestimmten Umständen durch eine gleichmäßige Verteilung der
Güter das größtmögliche Wohl erreicht werden.

Wir begnügen uns mit diesen knappen Hinweisen. Sie können
schon eine Vorstellung davon vermitteln, wie solche sekundären

Begründungen sich ausnehmen. Es wird nun vielfach behauptet, daß

Begründungen dieser Art die einzigen seien, die einem Teleologen zur
Verfügung stehen, um ein Handeln nach den Maßstäben distributiver
Gerechtigkeit zu rechtfertigen. Daß dies nicht zutrifft, das galt es

aufzuzeigen.*

54 I. Kant, Bruchstücke aus dem Nachlaß, zit. nach R. Eisler, Kant-Lexikon, Hil-
desheim/New York 1977, 185.

55 Vgl. dazu z.B. A. Quinton, Utilitarian Ethics, in: New Studies in Ethics, vol. 2:
Modern Theories, London and Basingstoke 1974, 77ff.


	Kriterien distributiver Gerechtigkeit : kein Bestandteil einer teleologischen Ethik?

