Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 35 (1988)
Heft: 3
Artikel: Die thomasische onto-theologische Auffassung der Politik in ihrem

historischen Zusammenhang : zur Entstehung des politischen Denkens

im ausgehenden Mittelalter
Autor: Bertelloni, Francisco
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760803

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760803
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FraNcIsco BERTELLONI

Die thomasische onto-theologische
Auffassung der Politik
in threm historischen Zusammenhang

Zur Entstehung des politischen Denkens
im ausgehenden Mittelalter

Im Procemium zur Expositio in Libros Politicorum duflert sich Thomas
tber Ursprung, Ort, Zweck und Wesen der doctrina politica. Bei dieser
Schrift handelt es sich aber nicht um einen Kommentar zu Aristoteles,
sondern um die eigene Meinung des Thomas tiber die doctrina de civitate.
In dieser architektonischen Darstellung seiner Auffassung iiber die
scientia civilis beruft er sich einerseits auf die ontologischen, andererseits
auf die theologischen Grundlagen der Politik. Da wir den Zweck ver-
folgen, die im obengenannten Prooemium enthaltene Thomasische onto-
theologische Auffassung der Politik vorzulegen, werden wir den histo-
rischen und philosophischen Hintergrund des politischen Denkens von
Thomas analysieren. Dazu werden wir, erstens, die Stellung der Philo-
sophie an der Pariser Artistenfakultit nach dem Inhalt der HS Ripoll
109 tberpriifen (1). Danach erwigen wir die Bedeutung dieser HS fiir
die damalige Wissenschaft und Ethik (2) und fiir die zukiinftige Ent-
wicklung der Staatsphilosophie (3). Schliellich zeigen wir, daB3 die
Stellung der Philosophie an der genannten Fakultit als Ausgangspunkt
der drei staatsphilosophischen Hauptstrémungen vom Ende des 13. und
Anfang des 14. Jahrhunderts angesehen werden kann (4). Zum Schluf3
befassen wir uns mit der Thomasischen Auffassung der Politik (5 und 6)
und stellen eine kurze Bilanz auf (7).



332 Die thomasische onto-theologische Auffassung der Politik

1. Die Philosophie an der Artistenfakultit um 1240

Die christliche Reflexion in der zweiten Hilfte des 13. Jahrhunderts
iber den Text der Aristotelischen Po/itica hat nicht nur verschiedene
Kommentare, sondern auch staatsphilosophische Traktate zur Folge, in
denen sich die Tendenz der Epoche zur Begriindung des Politischen auf
menschlicher, d. h. natiirlicher Basis abzeigt. Es war eine Tendenz, die
der Aufnahme der zum Ersatz fir die alten artes /iberales sich einstel-
lenden aristotelischen Schriften folge und die in der Tat am Anfang
wenig mit der politischen Theorie im vollen Sinne des Wortes zu tun
hatte. Sie ging vielmehr das ganze Wissen an'. Halten wir uns an die fiir
Examinazwecke abgefafite Quaestionensammlung, die Grabmann 1927
in der HS Ripoll 109 entdeckt hat, so finden wir darin eine zum Zweck
des Rekonstruktionsprozesses der mittelalterlichen Staatstheorie noch
nicht hinldnglich studierte und benutzte Schrift. In ihr erfahren wir, dal3
gegen 1240 das Studium der Philosophie an der Artistenfakultit Paris in
drei Teile aufgeteilt war: in philosophia naturalis, moralis und rationalis®.
Abgesehen davon, daf} in dieser Aufgliederung das ganze Wissen der
Heiden aufgenommen wurde?, interessiert uns besonders die dévisio der
philosophia moralis und die jedem ihrer Teile entsprechenden Lektii-
ren.

Bei dieser dsvisio geht man davon aus, dal3 die philosophia moralis als
vita animae und nicht als vita hominis zu verstehen ist®. Diesem augu-
stinischen Grundzug einer fiir Artisten (!) gedachten philosophia moralis

! Das zeigen z. B. die Beschreibungen der HS Ripoll 109 von O. LEwry (« Thirteenth-
Century Examination Compendia from the Faculty of Arts», in: Les genres littéraires dans
les sources théologiques et philosophiques médiévales, Louvain-La-Neuve 1982, 101-116) und
CH. LoHR (« The Medieval Interpretation of Aristotle», in: 7he Cambridge History of Later
Medjieval Philosophy, Cambridge 1982, 80—98). Der erste beschiftigt sich fast ausschlieBlich
mit dem wissenschaftlichen Inhalt und dem Stil, aber nur kurz mit den ethischen und
nicht mit den politischen Folgen der HS. Lohr hat dagegen diese Implikationen des
Textes mindestens anzudeuten versucht, was uns besonders interessiert. Seine Darstellung
der HS ist eine hervorragende Auslegung der Revolution, die Aristoteles fiir die Wis-
senschaft — und infolgedessen fiir die Ethik und Politik — des Abendlandes seit dem
12. Jahrhundert bedeutet hat.

2 Vgl. M. GRABMANN, / divieti ecclesiastici di Aristotele sotto Innocenzo I11 e Gregorio IX,
Roma 1941, 113f. und F. VAN STEENBERGHEN, La philosophie au XIII® siécle, Louvain-
Paris 1966, 56.

3S. LOHR, 4.4.0. 84ff.

4S. GRABMANN, 2.2.0. 121 und VAN STEENBERGHEN, .2.0. 125.



in ithrem historischen Zusammenhang 333

fiigt sich ein zweiter hinzu: auf die Frage guare homo dicitur minor mundus
wird secundum Augustinum geantwortet’, wodurch die damalige Orien-
tierung der praktischen Philosophie in einem fiir fortschrittlich gehal-
tenen Milieu sich zu erkennen gibt. Dann wird die philosophia moralis in
drei verschiedene vitae animae, d.h. in Deo, in bono aliorum und in seipsa
aufgeteilt. Da die vita animae in Deo, d.h. der erste und hauptsichliche
Teil der divisio, in der theologia supernaturalis aufgeldst wird, ergibt sich
auch, daB3 die divisio philosophiae immerhin von der in der theologischen
Fakultit dominierenden augustinischen Auffassung abhingt, obwohl es
sich um eine divisio fiir eine philosophische Fakultit handelt. Nachdem
der Vorrang der theologia supernaturalis innerhalb der Ethik zugesichert
wurde, wird die vita animae mit Riicksicht auf das bonum aliorum betrach-
tet; daher heil3t der zweite Teil vita animae in bono aliorum. Diese ver-
zweigt sich seinerseits in vita animae in familia und vita animae in civitate.
Der ersten entspricht die Lektiire von Ciceros De Officiis®, der zweiten
werden die Jeges und decreta des romischen und kanonischen Rechts
zugeschrieben’; in den der vita animae in civitate entsprechenden Lek-
tire — kraft des kirchlichen Ursprunges der decreta — ist auch eine
deutliche Komponente der traditionellen Auffassung zu erkennen.
Dritter Teil der Aufteilung, der uns aber fiir unsere Zwecke weniger
interessiert, ist die vita animae in seipsa, deren Lektiire die zur Verfiigung
stehenden Biicher der Aristotelischen Ethik, Platos Zimazos und Boe-
thius’ De consolatione philosophiae sind. Vereinfachen wir das Schema
Van Steenberghens?, so haben wir folgende Synopsis, in der die zbeologia
supernaturalis und die decreta die von der Tradition abhingigen Teile der
philosophia zeigen:

5 «Secundum Augustinus possumus dicere, quod homo dicitur minor mundus per
similitudinem, quia instar et similitudinem habet cum omnibus, qui in mundo sunt, sicut
esse cum lapidibus et aliis inanimatis, cum animalibus vivere, cum angelis ratiocinari»
(vgl. GRABMANN, 2.2.0. 123). Wenn der anonyme Verfasser gewul3t hitte, daB die
dreifache similitudo ein locus der Patristik war (PHILO, Quis rerum divinarum, 155 ; KLEMENS
VON ALEXANDRIEN, Protrepticus, 1, 5, 3; GREGOR VON NyssA, De hominis opificio, 148 b;
AucusTiNus, De libero arbitrio, 11, 111, 7), dann hiitte er secundum patres geantwortet. Die
auctoritas des Augustinus spricht immerhin fiir eine theologische Ausbildung der Artisten;
dariiber s. R. A. GAUTHIER, « Notes sur Siger de Brabant. 1. Siger en 1265», in: Revue des
Sciences Philosophiques et Théologiques 67 (1983) 208.

¢ Vgl. GRABMANN, 2.2.0. 121.

7 Vgl. VAN STEENBERGHEN, .2.0. 125.

8 Ebd. 125f.



334 Die thomasische onto-theologische Auffassung der Politik

philosophia
naturalis iiberwiegend Aristoteles
philosophia| in Deo theologia supernaturalis
moralis
oder in bono in familia | Ciceros <De Officiis>
vita
animae aliorum in civitate | leges und decreta

in seipsa Aristoteles, Plato,

Boethius

philosophia iberwiegend Aristoteles,
rationalis dazu Porphyrius, Boethius

Diese divisio philosophiae und die ihren Teilen entsprechenden Lek-
tiiren erlauben uns nun, das Schema unter zwei verschiedenen Gesichts-
punkten zu analysieren: einerseits in bezug auf seine Auffassung der
Wissenschaft und der Ethik (cf. 2), andererseits — im direkten Zusam-
menhang mit dieser Auffassung — hinsichtlich der Entwicklung der im
Mittelalter nach der Rezeption der Libri Politicorum Aristotelis zustan-
degekommenen verschiedenen Richtungen der Staatstheorie: Thomas
von Aquin, Dante Alighieri und Marsilius von Padua (cf. 3).

2. Bedeutung des Studienplans fiir die mittelalterliche
Wissenschafts- und Ethikauffassung

Was die Auffassung der Wissenschaft und der Ethik betrifft und
unter Beriicksichtigung des heidnischen Wissens, das das Abendland
hundert Jahre lang iiberschwemmt hatte, enthilt der Studienplan einige
problematische Brennpunkte, die eine Spannung zwischen Philosophie
und Theologie? deutlich erkennen lassen und die als klares Vorspiel des

? Diese Spannung zur Abfassungszeit der HS Ripoll 109 wurde durch eine Analyse
des De anima et de potenciis eius (von einem magister artium, Paris 1225) und des De potenciis
anime et obiectis (von einem Theologen, Oxford 1230) von R.A. GAUTHIER gezeigt:
«L’auteur du De anima et de potenciis eius est un <philosophe>: ce qu’il se propose d’écrire,
c’est un résumé de la doctrine d’Aristote telle qu’elle a été expliquée par Avicenne et
Averroés»; vgl. «Le traité De anima et de potenciis eius d’un maitre s arts (vers 1225)», in:
Revue des Sciences Philosophiques et Théologiques 66 (1982) 7; «... le maitre &s arts... borne son
horizon aux puissances naturelles», ebd. 8 ; «mais le propos de I’auteur du De potenciis anime
et obiectis est plus vaste: ... il lui faut d’emblée montrer que les puissances naturelles,



in ihrem historischen Zusammenhang 335

im Laufe des 13. Jahrhunderts zwischen Artisten und Theologen ent-
fachten Streites angefithrt werden kénnen.

Beriicksichtigen wir nicht nur die philosophia moralis und die philo-
sophia rationalis, die schon im eigentlichen Sinne des Wortes philosophia
geworden waren, sondern auch die vita animae in familia, in civitate und
in seipsa, so sehen wir, daB fiir sie Quellen in Betracht gezogen wurden,
welche fast nur menschlichen — im Sinne von nicht kirchlichen oder
christlichen — Ursprungs sind, wie Aristoteles, Cicero, Plato, Boethius
und das rémische Recht. Im allgemeinen zeichnet sich eine klare Ten-
denz zur Uberwindung der augustinischen Auffassung ab. Aus dem
Studienplan der Pariser Fakultit ist leicht zu schlieBen, daf3, wihrend in
der ersten Hilfte des 13. Jahrhunderts nur ein Teil der philosophia moralis
Anlehnung bei dem Augustinismus suchte, ein betrichtlicher Teil der
philosophia moralis und die ganzen philosophia naturalis und rationalis
dagegen schon das Wissen des homo naturalis, d.h. der Heiden aufge-
nommen hatten °bis,

Gleichzeitig aber leistete die philosophia moralis den Widerstand zu
einer Erneuerung, wihrend sich sonst fast alle philosophischen Wis-
senschaften an die neue Lage angepalBt hatten. Wie schon oben
erwihnt, zeigt der Studienplan besonders in vier Punkten der philosophia
moralis die Abhingigkeit der Philosophie von der theologischen Tradi-
tion: erstens, weil die vita moralis als vita animae begriffen wird, zweitens
weil Augustinus als awctoritas fir die Menschenauffassung als minor
mundus immer noch gilt, drittens weil die decreta, d.h. das christlich-
kirchliche Recht fiir die theoretische Grundlage der viza animae in civi-
tate gehalten wird. Der kritischste Punkt ist aber der vierte: Die theologia

définies par un objet autre qu’elles-mémes, ne sont qu’un cas particulier et dégradé de la
notion de puissance: la vraie puissance, celle de Dieu, n’a pas d’autre objet qu’elle-méme»,
ebd. 9; «la question du De potenciis est un résumé de la question du De Anima, mais un
résumé critique dans lequel le théologien réagit aux positions de 'artiste... », ebd. 10. Zum
ersten Pariser Averroismus siehe auch R. A. GAuTHIER, « Notes sur les débuts (1225—
1240) du premier <averroisme»», in: Revue des Sciences Philosopbiques et Théologiques 66
(1982), bes. 340ft.

9bis Deshalb kann man der Behauptung von W. ULLMANN (Medieval Foundations of
Renaissance Humanism, London 1977, ital. chrsctzung v. M. SamrAoLo, Radici del Rina-
scimento, Roma—Bari 1980, 138), der Humanismus der Renaissance habe sein erstes mit-
telalterliches Auftreten im politischen Kontext gehabt, nicht zustimmen. Allenfalls hat
der Humanismus im Mittelalter mit der Wissenschaft begonnen. Dazu LoHgr, 4.4.0.
84-86.



336 Die thomasische onto-theologische Auffassung der Politik

supernaturalis als Dreh- und Angelpunkt der divisio und ihr starker
EinfluB3 auf die anderen Teile der vita animae'®.

Aus alledem ergibt sich also eine wichtige Folge: Problematisch
bleiben gewisse Zonen der vita animae, die im Gegensatz zu den an die
neue Lage angepal3ten Wissenschaften sich weigerten, sich in die neuen
kulturellen Verhiltnisse zu fiigen. Um genauer zu sein, der Widerstand
wird gerade von der philosophia moralis deswegen geleistet, weil eben in
ihr entscheidende Themen wie Schicksal und Telos des Menschen aufs
Spiel gesetzt werden''. Diesbeziiglich hat Van Steenberghen mit Recht
das doppelte Verhalten des Verfassers des Studienplans hervorgehoben:
In der genauen Bestimmung der Fragen der Philosophie (a philosophis
per naturam) und der Theologie (secundum theologos per miraculum ) hin-
sichtlich der Auferstehung, lieBBe sich ein <état d’esprit> vermuten, der
als Ausgangspunkt des spiteren Rationalismus zu betrachen ist!?; da es

10 Van Steenberghen mifB3t dieser Hauptstellung der heologia supernaturalis nicht die
ganze Bedeutung bei, die sie spiter fiir die Geschichte der politischen Theorie hat. Auch
wenn er anerkennt, daB der Vorrang der theologia supernaturalis dem EinfluB der Tradition
zuzuschreiben ist («cette maniere de voir en la science sacrée un savoir d’ordre pratique
répond assez bien aux tendances de la faculté de théologie de Paris au début du siécle et
plus généralement, a la conception augustinienne de la sagesse théologique»), sieht er in
der theologia supernaturalis nur einen einfachen Teil der philosophia moralisund macht ihren
Vorrang streitig («loin de subordonner les sciences profanes a la théologie, notre auteur
fait de celle-ci une modeste section de la philosophie pratique !», @.4.0. 126). Unklar bleibt
aber, wie bei dieser Hauptstellung der theologia supernaturalis im christlichen Zusammen-
hang die Unterordnung der ganzen Ethik diesem <savoir pratique», d.h. der theologia
supernaturalis vermieden werden kann.

11 Zum theologischen Status der Ethik in den ersten Hilften des 13. Jahrhunderts und
iiber den Konflikt zwischen theologia supernaturalis und ethica s.G. WiELAND, «Ethica-
Scientia Practica. Die Anfinge der philosophischen Ethik im 13. Jahrhundert (Beitrdge
zur Geschichte der Philosophie und Theologie des Mittelalters, N.F., Bd. 21), Minchen 1981,
40 ff. und bes. « The Reception and Interpretation of Aristotle’s Ethics», in: 7he Cambridge
History of Later Medieval Philosophy, Cambridge 1982, 658: « Happiness for Aristotle is a
human achievement rather than a divine gift».

!2 Siehe VAN STEENBERGHEN, 4.2.0. 130. Wie es O. LoTTIN gezeigt hat, ist dieselbe
Einstellung auch in anderen von Artisten dieser Zeit abgefaften Texten zu finden:
« Dicunt theologi quod bonum est infusum a Deo... secundum philosophos... dicendum est
quod nos sumus principium virtutis tantum» (vgl. « Deux commentaires sur I’Etbica vetus
des environs de 1230-1240», in DERS., Psychologie et Morale aux XII* et XIII® siécles,
Tome VI, Gembloux (Belgien), 1960, 227. S. dazu ebd. 233 und R. A. GAUTHIER, «Le
cours sur I’Ethica nova d’un maitre eés arts de Paris (1235-1240)», in: Archives d’Histoire
Doctrinale et Litteraire du Moyen Age 42 (1975) 77f.: « L’une des premiéres idées maitresses
de la morale d’Aristote c’est que le bonheur est une opération de ’homme... Nous voyons
a plusieurs reprises affleurer dans ses lecons (d’un magister artium) une idée diamétra-
lement opposée a celle d’Aristote: le Bonheur n’est pas a faire, il existe; il n’est pour
I’homme que de s’unir a lui...»



in ihrem historischen Zusammenhang 337

beim anonymen Verfasser aber keine Nebeneinanderstellung von Phi-
losophie und Theologie gibt, sei ihm noch nichts vorzuwerfen. Doch
diese Selbstindigkeit <avant la lettre> von Philosophie und Theologie
gehe parallel mit einer festen Treue zur Theologie, wenn es sich um
Fragen wie die der intellektuellen Tugenden handelt, deren Losung in
der Gnadenlehre gefunden wird'3.

Es ist also anzunehmen, dal3 die Pariser Fakultit, auch wenn sie zu
dieser Zeit iiber die ganze Aristotelische Ethik verfiigt hitte, diese nur
unter groflen Schwierigkeiten in den Studienplan hitte einfiigen kén-
nen. Nicht umsonst hat man darauf bestanden, dal3 der der Ethik
gewidmete Raum im Studienplan viel gréBer ist als der der Metaphysik
und der /ibri naturales'*, was bedeutet, dal3, obwohl der Verfasser ein
Artist war, er besonderes Interesse an dem Themenkreis hatte, der das
christliche finis hominis direkt angeht. Und auch wenn er Lektiiren von
Aristoteles empfiehlt, die die Theologie unmittelbar keiner Gefahr
aussetzen, wirde er keine Schrift von Aristoteles akzeptieren, die die
christliche beatitudo gefihrden kénnte!’. Die aristotelischen Schriften
stof3en also auf keine Schwierigkeiten innerhalb der philosophia naturalis
und rationalis, aber ihre Annahme durch die philosophia moralis ist
offenbar problematisch. In diesem Studienplan handelt es sich nicht um
eine «synthese de ces deux tendences (chrétienne-théologique et arabe
profane)»'®. Er ist eher zweideutig und stellt keine Synthese dar. Er

'3 Vgl. VAN STEENBERGHEN, «.2.0. 131. Dazu M. GRABMANN, «Das Studium der
Aristotelischen Ethik an der Artistenfakultit der Universitit Paris in der ersten Hilfte des
13. Jahrhunderts», in: Philosophisches Jahrbuch 53 (1940) 352. Da trotz allem den Verfasser
die Wahrheit interessiert (« Ad hoc dicimus quod secundum theologos hoc habet verita-
tem... Simpliciter enim hoc est innaturale et ideo non ponitur a philosophis», vgl. VAN
STEENBERGHEN, 4.24.0. 130 und GRABMANN, a.2.0. 351), ist er selbstverstindlich auf
keinen Fall mit Siger zu vergleichen («Nostra intentio principalis non est inquirere
qualiter se habeat veritas de anima, sed quae fuerit opinio philosophi de ea... Quaerendo
intentionem philosophorum in hoc magis quam veritatem», vgl. B. BAzAN, Siger de Bra-
bant : Quaestiones in tertium de Anima. De Anima Intellectiva. De Aeternitate Mundi, Lou-
vain—Paris 1972, 99 und 101). Uber die geschichtliche Bedeutung von Siger im Zusam-
menhang mit dem Pariser Milieu s. GAUTHIER, « Notes sur Siger... », wie Anm. 5, 201-232
und « Notes sur Siger de Brabant. II. Siger en 1272-1275. Aubry de Reims et la scission des
Normands», in: Revue des Sciences Philosophiques et Théologiques 68 (1984) 1-49.

14 Vgl. GRABMANN, [ divieti... (wie Anm.2), 117, 120 und 122. Dazu VaN
STEENBERGHEN, 2.2.0. 129.

13 Zur Auslegung der Ethica nova und vetus gegen 1235, s. GAUTHIER, «Le cours...»,
(wie Anm. 12), 78.

16 Vgl. VAN STEENBERGHEN, 4.42.0. 123.



338 Die thomasische onto-theologische Auffassung der Politik

scheint vor allem als Beispiel der Schwierigkeiten zu dienen, mit denen
die als Teil der Ethik begriffene vita animae in civitate seit Anfang des
Jahrhunderts fiir ihre Abtrennung von der Theologie kimpfen mufte.

3. Bedeutung des Studienplans fiir die Entwicklung der politischen Theorie

Nehmen wir Bezug auf die Entwicklung der mittelalterlichen
Staatstheorien, so ist der Studienplan immer noch zweideutig, deshalb
aber von groem Interesse. Insofern in ihm die vita animae in civitate
einen Teil der von der heologia supernaturalis abhingenden philosophia
moralis ausmacht, bleibt er in der Tradition verankert, setzt er sich doch
gleichzeitig zum Ziel, iiber diese Tradition hinauszugehen. Ungeachtet
dieser Abhingigkeit von der Theologie zeigt der Studienplan, daf3 der
Absicht, das Politische auf menschlicher Basis zu errichten, weder der
Augustinismus noch die von Van Steenberghen genannte <sagesse chré-
tienne>'’ geniigen konnten. Deswegen wird neben dem kanonischen
Recht auch das rémische Recht in Anspruch genommen, dessen Anwe-
senheit im Studienplan nicht auf seine Abzweigung von den artes /ibe-
rales, sondern auf die Tatsache zuriickzufiihren ist, daf3 es sich um einen
corpus rein menschlichen Wesens handelte, der zu dem christlichen
Wesen des kanonischen Rechts im Gegensatz steht.

Es ist hier nicht der Platz, auf die Bedeutung einzugehen, die das
Mittelalter seit dem Investiturstreit iiber die rémische Revolte Arnal-
dus’ von Brescia bis zu Dante dem rémischen Recht beimaf3'8. W. Ull-
mann hat ausfiihrlich auf die Bedeutung hingewiesen, an der die Zex
romana als rein menschliches Recht im Gegensatz zum kanonischen,
d.h. zum Jex ecclesiae gerade im politischen Bereich gewonnen hatte'?.
Dazu méchten wir nur auf die wichtige Tatsache nachdriicklich auf-
merksam machen, daf}, wihrend Gregor IX. das Studium des rémi-
schen Rechts in Paris verbot?’, der anonyme Verfasser und magister
artium einen kleinen Platz fiir jenes in seinem Studienplan reservierte.

17 Ebd. 56.

'8 Vgl. E. JorpaN, « Dante et la théorie romaine de ’Empire», in: Revue historique de
droit frangais et étranger 45 (1921) 353-396; 46 (1922) 191-232 und 332-390.

19 S, ULLMANN, 4.4.0. 52 ff.

20S.E.M. MEyERs, Etudes d’histoire du droit, Ill: Le droit romain au Moyen Age,
Premiere Partie, Leyden 1959, 28. Dazu . AUBERT, Le droit romain dans 'euvre de Saint
Thomas, Paris 1955, 124 ff. und besonders B.C. KUHLMANN, Der Gesetzbegriff beim
HI. Thomas von Aquin, Bonn 1912, 23 ff.



in ihrem historischen Zusammenhang 339

Das Verbot wurde also, mindestens in der Artistenfakultit, nicht streng
befolgt. Es ist aulerdem nicht tiberraschend, daB3, sobald das rémische
Recht verboten wurde, es seine Zuflucht zu einem zweideutigen und
paradoxen Studienplan nahm, der tiber die Tradition hinausgehen
wollte, es aber gleichwohl nicht konnte. In der Tat findet der Verfasser
im réomischen Recht einen optimalen Ausweg, um die immer noch
dominierende Tradition nicht schockierend zu unterbrechen. Wir wis-
sen, dal3 trotz des rein menschlichen Charakters der /Jex romana und
obwohl die /ex regia?' die pipstliche Souverinitit und potestas gefihrden
konnte, dieses rémische Recht nichts ausdriicklich iiber den finis hominis
sagte. Unter dem ethischen Gesichtspunkt also, der letzten Endes die
Richtung der Staatstheorie bestimmte und in Zukunft weiterbestimmen
wird, war die /ex romana ganz neutral und in gewissem Sinne sogar
harmlos.

Die vielen Kommentare und staatsphilosophischen Traktate, die im
Westen auftauchten und als die Libri Politicorum Aristotelis bekannt
wurden, zeigen nicht nur, daB die Aristotelische Politica, sobald man
tiber sie verfiigte, die Stelle der /eges und decreta im Studienplan ein-
nahm, sondern auch, daB3 diese Politica sich in das Vademecum der viza
animae in civitate verwandelt hatte. Diese Rezeption der aristotelischen
Schriften ist aber noch nicht als ein «weltgeschichtliches Ereignis»??
enthusiastisch zu feiern, nur weil sie als Ergebnis der Ersetzung der
traditionellen <sagesse chrétienne» durch das neue Wissen zu deuten ist.
Dieser Prozel3 war auf keinen Fall neu. Er ging auf das Jahr 1120 zuriick
und spielte sich stufenweise seit mehr als einem Jahrhundert ab. Die
wirklich grof3e weltgeschichtliche Metamorphose der Staatstheorie war
also nicht an und fiir sich die Rezeption der Libri Politicorum. Sie
bestand vielmehr in den verschiedenen Interpretationen, denen im
Lichte der soeben bekannt gewordenen Politica des Aristoteles die kri-
tischen Punkte des Studienplans — d.h. die vita animae in Deo und
besonders die fiir Vollendung der philosophia moralis gehaltene theologia
supernaturalis — unterzogen wurden. Da durch die theologia supernaturalis
die Frage des finis hominis in den Studienplan eingefiihrt wurde und da
durch sie die christliche Transzendenz dieses finis gewihrleistet wurde,

! «Quod principi placuit legis habet vigorem: utpote cum lege regia, quae de imperio
eius lata est, populus ei et in eum omne suum imperium et potestatem conferat» (vgl.
Digest., 1, 4, 1 und Inst. lust., 1, 2, 6).

2 Vgl. A. DeEmPF, Sacrum Imperium. Geschichts- und Staatsphilosophie des Mittelalters
und der politischen Renaissance, Miinchen-Berlin 1929, 376.



340 Die thomasische onto-theologische Auffassung der Politik

war die Interpretation des Verhiltnisses zwischen theologia supernatura-
/is und den anderen Teilen der philosophia moralis fiir die zukiinftige
Entwicklung der Staatsphilosophie entscheidend. Daher wird es erst
von diesen Interpretationen aus méglich zu sagen, ob das mittelalter-
liche politische Denken zu dieser Zeit tatsidchlich ein weltgeschichtli-
ches Ereignis bildete oder nicht. Das geschichtliche Urteil Gber die
philosophische Bedeutung der mittelalterlichen Staatstheorien kann
sich also nicht mit der bloBen Feststellung zufrieden geben, Thomas
habe — Aristoteles nachfolgend — den natiirlichen Charakter des Aomzo
politicus und der civitas behauptet. Entscheidend und wichtiger ist viel-
mehr, ob und wie dieser homo politicus und diese civitas mit der vorran-
gigen Stelle der theologia supernaturalis zu vereinbaren sind.
Vereinfachen wir nochmals unser Schema und sehen wir davon ab,
was die philosophia moralis nicht direkt betrifft, so haben wir einen
AbriB3, der die Lage der Ethik um 1265,/70, d. h. nach der Rezeption und
Ubersetzung der Libri Politicorum, annihernd darstellt??:

in Deo theologia supernaturalis
philosophia| in bono in familia | Cicero: De Officiis
moralis aliorum in civitate | Aristoteles: Politica

in seipsa Aristoteles: Ethik

4. Der Studienplan als Programm
der verschiedenen staatsphilosophischen Hauptstrimungen

Uber die so beschriebene Lage bemerkten wir, daB die Politica die
Stelle der /eges und decreta eingenommen hat. Obwohl der Studienplan
beziiglich der Tendenz, die Tradition zu iiberwinden, einen markanten
Fortschritt mit sich bringt, muf3 in ihm immer noch die Frage nach der
theologia supernaturalis beantwortet werden. Nichtsdestoweniger kenn-

3 Eine vollstindige Zeittafel der Aristotclcs-Ubersetzungen in B.G. Dob, « Aristo-
teles latinus», in: The Cambridge History of Later Medieval Philosophy, Cambridge 1982,
74=79.



in ihrem historischen Zusammenhang 341

zeichnet er den Zeitpunkt, ab welchem die politische Spekulation als
Staatsphilosophie im eigentlichen Sinne des Wortes beginnt und sie
gleichzeitig versucht, ihre theologische Vergangenheit zu vergessen 4.
Deswegen entwickelt sich die politische Spekulation hauptsichlich als
Interpretation und Bestimmung der Rolle, die die zheologia supernaturalis
innerhalb der Ethik spielen muBlte. In dieser Hinsicht zeigt die divisio
philosophiae moralis ein wahres Programm fiir die Entwicklung der
Staatstheorie an, und ihre Aufgliederung vermittelt sogar ein Paradigma
der verschiedenen theoretischen Haltungen, die die kiinftige scientia
politica gegen die theologia supernaturalis aufweisen wird. Erst wenn die
Thomasische Stellungnahme zu den Libri Politicorum in diesem histo-
rischen und doktrinalen Zusammenhang gepriift wird, kann die onto-
theologische Auffassung der Politik bei Thomas verstindlich gemacht
werden.

Vereinfachen wir zum letzten Mal unseren Studienplan und neh-
men wir von ihm nur, was direkt das Verhiltnis zwischen der Aristo-
telischen Politica und der Theologie betrifft, so haben wir die gespannte
Lage, mit der sich die politische Spekulation der Zeit auseinandersetzen
mufBte. Die kiinftige Staatstheorie muf3te sich also darum bemiihen, ein
richtiges Verhiltnis zwischen theologia supernaturalis und Politica zu
etablieren:

in Deo theologia supernaturalis

Vita animae

in civitate Aristoteles’ Politica

Die Spannung zwischen Tradition und Modernitit erreicht im
AbriB3 ihren hochsten Punkt. Zweifellos bot der Text der Politica die
beste Gelegenheit, um die vita animae in civitate unter rein philosophi-
scher Schirmherrschaft zu begriinden und demzufolge die Tradition mit
einem Schlage zu iiberwinden. Wer Theologe bleiben wollte, brauchte
nur die Politica der theologia supernaturalis unterzuordnen. Wer dagegen
allein Interesse an der Staatsphilosophie als solche hatte, muBte einfach
Ablehnung beim politischen Text des Aristoteles suchen. Ziehen wir

24 Uber die von der Rezeption der aristotelischen Schriften gespielte Rolle beziiglich
der Metamorphose der theologia politica in philosophia politica vgl. ]. QUILLET, « Présence
d’Aristote dans la philosophie politique médiévalen, in: Revue de philosophie ancienne,
(1984) 2,93-102, und W. ULLMANN, Principles of Government and Politics in the Middle Ages,
London 1961, bes. Teil 111, Kap. 1 und 2. Das Buch von Ullmann aber unterliegt gewissen
Einschrinkungen, da in ihm die Hauptrolle der Philosophie nicht genug hervorgehoben
wird.



342 Die thomasische onto-theologische Auffassung der Politik

nun die zwischen 1270 und dem Anfang des 14. Jahrhunderts entwik-
kelten Hauptstromungen der Staatstheorie in Betracht — d.h. Thomas,
Dante und Marsilius —, dann verwandelt sich der Abri3 in eine Art
Muster von moglichen Wegen, die das politische Denken einschlagen
konnte. Da wir erst zum Schlul3 auf die Position des Thomas hinweisen
werden, kénnen wir den im Laufe dieses kurzen Zeitraumes skizzierten
Entwicklungsprozel3 der Staatstheorie von seinem Ende her rekonstru-
ieren.

Beginnen wir also mit Marsilius, so finden wir bei ihm eine extreme
Losung, bei der es zwischen theologia supernaturalis und Politik zum
offenen Bruch kommt. Deshalb bildet fiir ihn das Verhiltnis der beiden
zueinander iberhaupt kein Problem. Den Leser des Defensor pacis
erstaunt, da3 die Absicht des Verfassers rein politisch ist. Am Anfang
des Traktates zieht Marsilius die Grenze seiner Untersuchung: erstens
unterscheidet er das bene vivere temporale vom bene vivere aeternum?®>,
zweitens erinnert er daran, dal3 es der Vernunft der Philosophen nie
gelungen ist, die Existenz des vivere aeternum zu beweisen 26 und drittens
bestimmt er sein Ziel, das sich nicht auf den metaphysischen Ursprung
der vita temporalis, sondern nur auf die rationalen Gesetze und die causae
naturales dieser vita temporalis in communitate bezieht?’. Obwohl Marsi-
lius eine Art Nachfolger des Aristoteles ist 2%, da er von der Politik nicht
nur jede theologische, sondern sogar jede ethische Bindung abgeldst
hat?, ist er iiber den Philosophen hinausgegangen. Der Paduaner
wulte mit Sicherheit, auf welchem Felde er die Politik schlagen mufte,
damit sie sich auf einmal in eine rein faktische Wissenschaft verwan-
delte. Mit Marsilius wird also die totale Authebung der theologia super-
naturalis im Horizont der Politik kanonisiert.

25 « Bene vivere conveniens hominibus est in duplici modo, quoddam temporale sive
mundanum, aliud vero aeternum», vgl. MARsiLIUS VON PApuA, Defensor Pacis (hg. von
C.W. PrevITE-ORTON), Cambridge 1928, 1,1V, 3, S. 12,

26 «Quodque istud secundum vivere, sempiternum scilicet, non potuit philosopho-
rum universitas per demonstrationem convincere», ebd.

27 « Et licet vivere... dependeat a causis naturalibus, non tamen est ipsius consideratio
praesens in quantum provenit ab illis... ; de ipsis autem secundum quod ab arte ac ratione,
quibus hominum genus vivit, suscipiunt complementum, est nobis perscrutatio praesens»,
vgl. MarsiLIus vON PADuA, 2.2.0. 1, V, 2, S. 15.

28 Uber den Aristotelismus des Marsilius vgl. G. DE LAGARDE, « Une adaptation de la
Politique d’Aristote au XIV® siecler, in: Revue historique de droit frangais et étranger 11
(1932) 227-69 und J. QuiLLET, « L’aristotelisme de Marsile de Padouew, in: Miscellanea
Mediaevalia 11: Die Metaphysik im Mittelalter, ibr Ursprung und ibre Bedeutung (hg. von
P. WiLpERT), Berlin—-New York 1963, 696-706.



in ithrem historischen Zusammenhang 343

Bevor Marsilius diese absolute Loslésung durchfiihrte, hatte Dante
den Weg dazu gebahnt. Aber zum Unterschied von dem Paduaner war
der Florentiner nicht zur Abtrennung der #heologia vom politischen
Diskurs bereit. Da er aber die zheologia supernaturalis immer noch in
Betracht zog und da er die Politik dieser theologia nicht unterordnen
wollte, lieB er die Zwecke des /zperiums mit denen der Ecclesia parallel
verlaufen. Dafiir schuf Dante eine duale Anthropologie, derzufolge der
Mensch ein Medium zwischen zwei Extremen (natura corruptibilis und
incorruptibilis) bildet. Da jede natura auf ihren eigenen finis abzielt, hat
der an beiden naturae teilhabende Mensch zweli letzte Ziele: zum einen
fihrt das /mperium, und dies wird vor dem Tod erreicht, zum anderen
filhrt die Ecclesia, und diese wird mit der beatitudo vitae aeternae iden-
tifiziert. Dieser Parallelismus der fizes dient Dante zur Spaltung der
damaligen Einheit der Christianitas. Er hat dazu den genauen Ausdruck
gefunden: der Mensch hat duos fines und beide sind #/timi3°, obwohl ihr
Verhiltnis in der Schwebe bleibt?'. Wihrend Marsilius die Spannung
zwischen theologia supernaturalis und Politica dadurch 16st, indem er eine
scharfe Trennungslinie zieht, liegt fir Dante die Lésung in einem Par-
allelismus.

Wenn es sich um die Charakterisierung der metaphysischen Struktur
der Welt handelte, ist auch Thomas von Aquin bei der Wahl seiner
Worte ganz prizis. Ist Dante der Theoretiker der duos fines, so ist es
Thomas des duplex ordo. Die vorbildlichste Darstellung seiner Auffas-
sung dieses duplex ordo steht an einer Stelle, die es vollkommen aus-
schlieBt zu behaupten, Thomas habe den Antihierokraten ihre Argu-
mente verschafft3?: « Est autem duplex ordo considerandus in rebus.

# Mit der Bedeutung dieser marsilianischen Abtrennung hat sich M. GRABMANN
befaf3t: « Wenn die Gesetze auf einer ethischen und naturrechtlichen Grundlage beruhen,
dann war der Kampf ... von vornherein aussichtslos. Denn die Verteidiger der geistlichen
Gewalt konnten immer behaupten, dal3 die Gesetze, die sie verfochten, in der ewigen
Wahrheit verankert und gesichert sind», vgl. Studien diber den Einflu/3 der aristotelischen
Philosophie auf die mittelalterlichen Theorien iiber das Verhdltnis von Kirche und Staat (Sit-
zungsberichte der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, H. 2), Miinchen 1934,
55.

39 «Sic (homo) solus inter omnia entia in duo ultima ordinetur... Duos igitur fines
Providentia... homini proposuit intendendos ; beatitudinem... huis vitae... et beatitudinem
vitae aeternae», vgl. DANTE, De Monarchia, 111, 16, in: Le opere di Dante Alighieri (hg. von
P. TornBeEg), Oxford 1924, 375.

3! «Illa igitur reverentia Caesar utatur ad Petrum, qua primogenitus filius debet uti ad
patrem», ebd. 376.

32 Wie z.B. ULLMANN, Principles... (wie Anm. 24), 258 und A History of Political
Thought : The Middle Ages, Harmondsworth, Middlesex 1965, 185.



344 Die thomasische onto-theologische Auffassung der Politik

Unus, quo aliquid creatum ordinatur ad aliud creatum... Alius ordo, quo
omnia creata ordinatur in Deum»?3. Daher hat der Mensch nicht duos
fines, sondern nur einen einzigen finis ultimus. In dieser Lehre des duplex
ordo, die es Thomas gestattet, mit einem einzigen in sich die ganze
Realitit einschlieBenden Begriff ihre unitire Struktur auszudriicken,
sind die metaphysischen Grundlagen der Thomasischen Unterordnung
des finis politicae unter dem finis theologiae supernaturalis zu sehen, und
darin ist auch die philosophische Basis der indirekten Gewalt des Pap-
stes in temporalibus zu suchen. Thomas spaltet also weder die Einheit der
Christianitas noch 148t er den finis hominis parallel mit dem finis christiani
gehen. Die Originalitit seiner Losung liegt darin, einen ordo naturalis als
eigentliche Basis der Po/itica zwischen dieser und der theologia superna-
turalis zu setzen. Dadurch kann er immer noch die scientia politica prin-
cipalior inter omnes scientias practicas nennen>*, ohne die zheologia super-
naturalis aus der Politik streichen zu lassen. Obwohl die causae der
Politik nicht mehr unmittelbar in der tbeologia supernaturalis zu suchen
sind, nimmt sie immer noch die Hauptstelle innerhalb der divisio phi-
losophiae moralis ein, weil der finis der Politik nicht #/timus im eigentli-
chen Sinne ist*’. Damit wird der unitire ordo der Christianitas gesi-
chert3¢ und damit wird der theozentrische Charakter dieses ordo garan-
tiert3’. An Hand des letzten vereinfachten Schemas kénnen wir nun die
drei oben zusammengefal3ten politischen Stellungnahmen folgender-
mafen graphisch darstellen:

3 Vgl. Summa Theologica, 1, q. XXI, a. 1, ad 3.

34 Vgl. In libros politicorum Expositio, Rom 1951, Prooemium, § 7.

3 «Homo non ordinantur ad communitatem politicam secundum se totum et secun-
dum omnia sua... sed totum quod homo est et quod potest et habet, ordinandum est ad
Deumv, vgl. Summa Theologica, 1-11, q. XXI, a. 4, ad 3. Daraus kann Thomas folgendes
schlieBen: «Sic enim ei, ad quem finis ultimi cura pertinet, subdi debent illi, ad quos cura
antecedentium finium, et eius imperio dirigin, vgl. De Regimine Principum, 1, 15 in:
THOMAS VON AQUIN, Opuscula Philosophica, Rom 1954, 275, § 819.

36 Uber die Thomasische Einheit der Christianitas s. A. MELLONI, «Christianitas
negli scritti di Tommaso d’Aquino», in: Christianesimo nella storia (Bologna), 6 (1985)
45-69.

37 Unsere Einschitzung der Position Thomas’ geht von der ideengeschichtlichen
Charakterisierung Van Steenberghens aus: «Le thomisme apparait comme I’aboutisse-
ment des efforts réalisés d’une part chez les artiens et d’autre part chez les théologiens
spéculatifs en vue de construire, sur des bases aristotéliciennes, une philosophie nouvelle
qui tienne compte des résultats les plus solides du progres de la pensée depuis Aristote et
des exigences propres de lintelligence chrétienne», vgl. VAN STEENBERGHEN, a.4.0.
336.



in ihrem historischen Zusammenhang 345

Thomas’ Dantes Marsilins’
Unterordnung Parallelismus Bruch
theologia theologia the
supernaturalis supernaturalis ernaturalis

ordo naturalis

|

politica politica

politica

5. Die onto-theologische Auffassung der Politik
im <Prooemium> zur <Expositio in Libros Politicorum>

Thomas ist der erste, der einen bedeutenden Kommentar zur Ari-
stotelischen Politica schreibt. Auch wenn er Theologe von Beruf war, ist
von ihm eine naive Uberwindung der Spannung zwischen Politik und
theologia supernaturalis unter Berufung auf eine sofortige Unterordnung
der ersten unter die zweite nicht zu erwarten. Thomas miB3t Aristoteles
grof3e Beachtung bei, besonders im Hinblick auf die bekannt geworde-
nen Triumphe des heidnischen Denkens. Eine angestrebte Losung, die
diese neuen Erkenntnisse nicht in Betracht ziehen wiirde, wire fiir ihn
durchaus kurzsichtig. Daher geht er nicht wie andere zeitgendssische
Theologen vor, die fiir ein Aufgehen der Politik in der zheologia super-
naturalis plidieren. Da er aber Theologe ist, kann er die Politik nicht
bloB in eine natiirliche Staatsethik umwandeln — was fiir ihn eine
naturalistische Lésung wire, die die christlichen und metaphysischen
Grundlagen der Ethik und ihrer species, der politica®®, nicht beriicksich-
. tigen wiirde.

Wie gesagt griindet das politische Denken des Thomas auf der Lehre
des duplex ordo, die in sich sowohl eine horizontale wie eine vertikale
Auffassung der Welt bringt. Soweit das creatum ad creatum ordinatur,
wird die Welt horizontal verstanden ; soweit om#nia creata in Deum ordi-
nantur, wird sie vertikal betrachtet. Thomas hat durch sein unermiid-
liches Studium die horizontale Dimension der Welt mit Erfolg studiert,

3% «Secundo possumus accipere genus huius scientiae... necesse est hanc scientiam sub
practica philosophia contineri...», vgl. /n libros... (wie Anm. 34), § 6.



346 Die thomasische onto-theologische Auffassung der Politik

so dafl man ihn mit Recht den Naturtheologen par excellence nennen
kann. Jeder Versuch, die Rolle des Theologen Thomas als Naturphilo-
soph hervorzuheben, wird seinem kreativen Schaffen auf dieser Ebene
der Natur nicht ausreichend gerecht. Sogar vom politischen Gesichts-
punkt aus hat er diese #atura intensiv erdrtert. In dieser Hinsicht muf3
man an die verdienstvollen Bemithungen derjenigen denken, die sich
der Erarbeitung dieses Aspektes des Thomasischen Denkens besonders
gewidmet haben?’. In der Tatsache, dafl der Aquinate, obwohl er
Theologe war, sein mdoglichstes getan hat, um der politica als reine
scientia humana einen wissenschaftlichen und ontologischen Status zu
verschaffen, ist sicherlich eine bedeutende Leistung von Thomas zu
sehen.

Die Aufgabe, die politica als Wissenschaft zu legitimieren und eine
Ontologie des Politischen auszuarbeiten, erfiilllt er beispielhaft im Pro-
oemium zur Expositio in Libros Politicorum*°. Die politica taucht mit Vor-
und Zuname erst in § 5 des Prooemiums auf, in dem Thomas sie scientia
und doctrina politica nennt und in dem er sie durch einige Merkmale
charakterisiert, von denen folgende hervorzuheben sind: die po/itica ist
doctrina de civitate oder civilis scientia (§ 5) und sie handelt von dem
verniinftigen Regulieren (disponere) der Menschen?!, die in der voll-
kommensten Gemeinde, d.h. in der ¢zvizas leben 2. Unmittelbar danach
befaf3t sich Thomas mit der Erérterung ihrer Haupteigenschaften (ne-
cessitas, § 5; genus, § 6; dignitas und ordo, § 7; modus, § 8), die unser
Thema nicht direkt betreffen. Doch bevor Thomas zu dieser Definition
der politica in § 4 und § 5 gelangt, erldutert er ausfiihrlich ihre theore-
tischen, d.h. ihre philosophischen und theologischen Grundlagen,
deren Reihenfolge wir zugunsten ihrer Klarstellung umkehren, d.h. von
§ 3 zurtick bis zu § 1.

3% Ich weise besonders auf L. LACHANCE, Le concept de droit selon Aristote et St. Tho-
mas, Montréal 1948 und L humanisme politique de Saint Thomas d’Aquin. Individu et état,
Paris-Montréal 1965 hin.

49 Das Prooemium wurde von S. ARCOLEO in «S. Tommaso e la <Politica> di Aristo-
tele» (in: ZTommaso d’Aquino nel suo settimo centenario. Atti del Congresso Internazionale,
Bd. 1, Napoli 1975, 149-155) und von H. KErALY in: §. Thomas d’Aquin. Préface a la
Politique (Avant-propos, trad. et explication), Paris 1977 analysiert.

4 «Cum autem ratio humana disponere habeat... de ipsis hominibus», vgl. I libros...
(wie Anm. 34), § 4.

42 «In ipsis autem hominibus, sicut cum (ratio) multos homines ordinat in unam
quandam communitatem. Quarum quidem communitatum... ultima est communitas
civitatis... Unde inter omnes communitates humanas ipsa est perfectissiman, ebd.



in ihrem historischen Zusammenhang 347

Thomas bemiiht sich stindig, die doctrina politica horizontal zu
begriinden und infoigedessen die operationes der scientia politica als ope-
rationes naturales zu betrachten — was iibrigens seinem Ziel entspricht,
den ordo naturalis als unmittelbare Grundlage der Politik zu zeigen. Da
Thomas die Grundlagen des Politischen in der zatura sieht, nimmt die
politica Abstand von der theologia supernaturalis. In § 3 vergleicht Tho-
mas das Vorgehen der ratio operativa mit dem der natura operativa.
Indem sich die sezentia politica mit dem verniinftigen Regulieren der
Menschen befal3t, geht sie wie die #atura, d.h. ex simplicibus ad composita
und ex imperfectis ad perfecta vor. Deswegen ist sie scientia humana ope-
rativa und practica, worunter eine Wissenschaft de rebus ab homine factis
zu verstehen ist (§ 2). In dieser Hinsicht ist die scientia politica eine ars.
Sie aber tut nicht das gleiche wie die natura, sondern geht secundum
intentionem naturae nur deswegen vor, weil diese der ars politica ihre
principia und exemplaria bietet (§ 2). Die Anlehnung der doctrina politica
an die von der natura gebotenen principia und exemplaria zeigt die letzte
und extreme Anstrengung des Thomas, die Politik horizontal zu
begriinden. Von nun an schweigt der Philosoph, und der Theologe
fingt an, den ordo politicus vertikal, d.h. theologisch zu errichten.

Thomas geht in § 1 von einem aristotelischen Satz aus, gemil3 dem
die ars die natura nachahmt. Das erlaubt ithm, von einer zwischen
principia, operationes und effectus der natura und denen der ars bestehen-
den Proportionalitit zu sprechen 3. Diese griindet sich darauf, da3 ars
naturam imitatur. Da es sich fiir Thomas nun darum handelt, die Bedin-
gung zur Moglichkeit solcher imitatio zu erkliren, gelangt er zu dieser
Erklirung im Rahmen einer Analyse der principia von ars und von
natura. So sagt er einerseits, daf3 « principium ... eorum quae secundum
artem fiunt ... intellectus humanus [est]» und andererseits, daB «[intel-
lectus divinus] principium rerum naturalium [est]» (§ 1). Die #heologia
tritt mit Aplomb auf, sobald sich Thomas auf einen biblischen /Jocus
beruft: «intellectus humanus... secundum similitudinem quamdam
derivatur ab intellectu divino». Anders gesagt, die theoretische Recht-
maligkeit des Satzes ars imitatur naturam liegt fur Thomas einerseits
darin, daB8 Gott der unmittelbare Ursprung ihrer principia ist, und
andererseits, dal3 ebenfalls Gott, doch mittels des intellectus humanus, der

43 « Ars imitatur naturam. Cuius ratio est, quia sicut se habent principia ad invicem, ita
proportionabiliter se habent operationes et effectus», vgl. /n /ibros... (wie Anm. 34),

§ 1.



348 Die thomasische onto-theologische Auffassung der Politik

unmittelbare Ursprung der principia der ars ist. Ahmt die ars die natura
nach, so kann sie es deswegen tun, weil der bumanus intellectus kraft
seiner similitudo mit dem divinus intellectus diesen auch nachahmt. Der
Satz ars imitatur naturam griindet sich also darauf, daf3 eine theologisch
gesicherte similitudo zwischen intellectus humanus und intellectus divinus
besteht. Deswegen kann Thomas aus dieser similitudo folgendes schlie-
Ben: « Unde necesse est, quod et operationes artis imitentur operationes
naturae; et ea quae sunt secundum artem, imitentur ea quae sunt in
natura» (§ 1). Diese Thomasische Auffassung kann man graphisch fol-
genderweise schematisieren:

intellectus
/_\ divinus
similitudo
natura principia operationes effectus
imitatio : Proportionﬁlitﬁt 1
ars principia operationes effectus
intellectus
humanus

Soweit der intellectus humanus Anlehnung bei seiner similitudo mit
dem intellectus divinus sucht, wandelt der Aquinate die Horizontalitit des
ordo politicus in eine Vertikalitit um. Damit unterstellt er die Ontologie
des Politischen der theologia, und er tal3t die ars politica onto-theologisch
auf. Auch wenn Thomas als Staatsphilosoph die scientia politica hori-
zontal thematisiert, bleibt seine ganze Auffassung eine vertikale. Es darf
daher nicht iiberraschen, dal3 er im De Regimine Principum fir eine
solche vertikale Unterordnung des curatur finium antecedentium unter
den curator finis ultimi plidiert*:.

“Vgl. De Regimine... (wie Anm. 35).



in ithrem historischen Zusammenhang 349

6. Bewertung der Thomasischen Politik

Seit den ersten Untersuchungen iiber das Verhiltnis zwischen Ari-
stoteles und Thomas (Manser, Gredt) bis zu den darauffolgenden Arbei-
ten Grabmanns und den wertvollen Forschungen Van Steenberghens
tiber die richtige Wirkung des Philosophen auf Thomas, wurden viele
Forschungen vorgelegt. Die frithere Meinung, die Philosophie Thomas’
sel nur aristotelico-thomistica oder einfach ein christlicher Aristotelismus,
hatte viele auf den Plan gerufen, um diese Meinung zu revidieren*’.

Dal3 es sich bei ihm um eine neue Philosophie handelt, steht also
nicht in Frage und gehort schon zum Gemeingut der Mediivistik. Aber
diese akzeptierte Einschitzung richtete sich vielmehr auf den Einfluf3,
den der Philosoph auf das metaphysische Denken des Thomas ausgeiibt
hatte, doch scheint sie auf sein politisches Denken nicht zuzutreffen. Bei
Thomas nimmt der ordo naturalis im obigen Schema die traditionelle
Stelle der theologia supernaturalis ein. Indem er diese leicht nach oben
verschiebt, gelingt es ihm, sie von der politica nur geringfiigig zu ent-
fernen. Damit nimmt jedoch der Thomasische ordo politicus eine tricho-
tomische Gliederung (heologia supernaturalis, ordo naturalis, Politica)
auf, die aufs beste im Prooemium thematisiert wird. Zur Charakterisie-
rung des Thomasischen ordo politicus reicht es also nicht aus zu sagen,
daB dieser ordo seine Basis im ordo naturalis hat und dal3 er sich auf den
ordo aeternus beruft . Man muf hinzufiigen, daB solche Berufung mit-
tels der geoffenbarten Angabe der similitudo im Proocemium ermoglicht
wird.

Die Tatsache also, da3 bei Thomas strenggenommen die #heologia
die unmittelbare Grundlage der ordo naturalis bildet, macht aus der
theologia nicht nur den mittelbaren Grund der politica, sondern li3t auch
erkennen, da3 der Aquinate als staatsphilosophischer Denker die zheo-
Jogia nicht aus den Augen verloren hat. Seitdem Dempf die Thomasi-
sche Rezeption der politischen Schriften des Aristoteles eine «weltge-
schichtliche Leistung des Aquinaten» und ein «weltgeschichtliches
Ereignis» nannte 7, herrschte grof3e Begeisterung fiir sie. Dagegen tritt
heute die alte Behauptung Gierkes, Thomas habe teilweise den veral-

¥ Vgl. GRABMANN, Thomas von Aquin. Eine Einfiihrung, Miinchen-Kempten 1947, 57
und VAN STEENBERGHEN «.2.0. 332 und 336.

46 S. LACHANCE, Le concept... (wie Anm. 39), 127.

47 S, DEMPF, 4.2.0. 376 und 381.



350 Die thomasische onto-theologische Auffassung der Politik

teten Augustinismus zum Leben erweckt und damit sei sein politisches
Denken in gewisser Hinsicht in der mittelalterlichen voraristotelischen
Tradition immer noch verankert, langsam wieder auf 8. Obwohl unter
den Theologen gute Kenner der Natur zu finden sind, besteht keine
Einstimmigkeit mehr dariiber, dal3 sich der Promotor der Metamor-
phose zur modernen Politik unter ihnen befindet. Die Initiative also,
die Entwicklung der Staatstheorie aulerhalb des Rahmens der Ecclesia
zu férdern, konnte nicht von einem Befiirworter der unitiren Christia-
nitas ergriffen werden.

Betrachtet man nur das po/itische Denken Thomas’, so kénnten die
beiden obigen Urteile vielleicht in einem Punkt iibereinstimmen: Die-
ses Denken wire nicht als echt christlich zu verstehen, wenn es den
bloBlen politischen Aristotelismus nicht zu iiberwinden versucht hitte.
Man kann folglich beiden Meinungen zustimmen: wihrend Thomas
einerseits die Politica des Aristoteles und die darin enthaltene Ontologie
des Politischen als Ausgangspunkt seines eigenen Denkens nimmt,
bleibt er Aristoteliker, und seine Staatsphilosophie ist eine Art Aristo-
telismus. Indem er sich aber andererseits damit nicht zufrieden gibt und
die Politica auf der Theologie begriindet, geht er tiber Aristoteles hinaus
und schafft, ihn iiberwindend, eine neue Staatsphilosophie. Ob in die-
sem Schritt ein wirklicher Fortschritt in der politischen Theorie zu
sehen ist und ob dies als ein Verdienst einzuschitzen ist, das zu beur-
teilen iiberlassen wir denjenigen, die seit Paulus bis heute immer noch
die schwierigste Frage nach dem Verhiltnis von Offenbarung und
Vernunft zu l6sen versuchen, ohne zu einem Einverstindnis dariiber zu
gelangen, was christliche Politik sein soll. Abgesehen von diesem Wert-
urteil und in direktem Bezug auf die Thomasische Stellungnahme
gegeniiber politischen Themen und auf seine daraus entstandenen
Uberlegungen, vermissen wir tatsichlich immer noch eine genaue
Bestimmung der Thomasischen Haltung zu der voraristotelischen und
augustinischen Tradition des Mittelalters.

8 8. 0. GIErkE, Political Theories of the Middle Age, Cambridge 1959, Anm. 10.
LacHANCE (vgl. L bhumanisme..., wie Anm. 39, 25f.) bedauert die These Gierkes. Trotz
seiner Klage scheinen alte Thesen wieder aufzutauchen, z. B. bei A. Toscano (Marsilio da
Padova e Niccolo Machiavelli, Ravenna 1981, 26 und 31) und bei R. PaLacz («Libertas als
eine Grundkategorie der gesellschaftlichen Philosophie bei Ockhamy, in: Miscellanea
Mediaevalia XII, 2: Soziale Ordnungen im Selbstverstindnis des Mittelalters, hg. von
A. ZiIMMERMANN, Berlin-New York 1980, 412 und 423).



in ihrem historischen Zusammenhang 351

7. Bilanz

Besonders bemerkenswert in diesem Prozel3, den wir an Hand des
Pariser Studienplans rekonstruiert haben, ist aber die Tatsache, daB die
Geschichte des politischen Denkens des ausgehenden Mittelalters ihren
Ausgangspunkt in einer Art kopernikanischer Wende findet, die die
Auffassung der Philosophie in der ersten Hilfte des 13. Jahrhunderts
erfahren hat. In dieser Hinsicht i3t die von Grabmann entdeckte
Quaestionensammlung ein bedeutendes Stadium der Rezeption der ari-
stotelischen Schriften erkennen, das den intellektuellen Stand der Ent-
wicklung des abendlindischen Denkens zu einer so hohen Reife bringt,
dal3 es das Auftreten von verschiedenen staatsphilosophischen Positio-
nen erméglicht. Die politische Reflexion ist also vor allem dank der
Erneuerung der Philosophie entstanden, und aus dieser hat sich haupt-
sichlich jene entwickelt. AuBBerdem méchten wir darauf aufmerksam
machen, dal3 die Lage fiir die Einfiihrung und Rezeption der Aristote-
lischen Politica — und damit fiir den formellen Anfang der politischen
Reflexion — von den Artisten vorbereitet wurde. Insofern die magistri
artium im Studienplan einen Platz fiir die Politica vorgesehen hatten
(vita animae in civitate), waren sie — wie es schon hervorgehoben wur-
de ¥ — die wahren Pioniere dieses Prozesses. Sie vermuteten wahr-
scheinlich, welche Richtung die Politik einschlagen wiirde. Ob man
von einem «politischen Averroismus» sprechen darf, bleibt noch in der
Schwebe *°. Sicher ist es aber, daf3 ein «aristotélisme intégral» °! seinen
Einflu} darauf ausgeiibt hat. Ein Studium der nicht ausdriicklichen
Formen des politischen Denkens bei den Pariser Artisten vor der
Rezeption des Denkens Aristoteles” wire zu begriiflen.

In der festen Uberzeugung, daf3 die Position des Thomas, d.h. die
erste wichtige staatsphilosophische Position des ausgehenden Mittelal-

49°S. LoHR, @.2.0. passim.

’0S. M. GrigNascHl, « Indagine sui passi del <commento) suscettibili di avere pro-
mosso la formazione di un averroismo politicor, in: I/ pensiero politico del Basso Medioevo
(Antologia di saggi a cura di Carlo DoLcini), Bologna 1983, 273-312 und G. P1a1a,
«<Averroisme politique>: Anatomie d’un mythe historiographique», in: Miscellanea
Mediaevalia XVII: Orientalische Kultur und europiisches Mittelalter (hg. von
A. ZIMMERMANN), Berlin-New York 1985, 288-300.

' Den Ausdruck in diesem Zusammenhang nehme ich von R.ImBacH und
M. H. MELEARD, «Boece de Daciew, in: Philosophes médiévaux des XIIF et XIV® siécles,
Paris 1986, 156.



352 Die thomasische onto-theologische Auffassung der Politik

ters, nur in solch historischem Zusammenhang zu verstehen ist, haben
wir versucht, im Lichte der von Grabmann entdeckten Handschrift zur
Klirung der Frage nach der Entstehung des po/itischen Denkens, d. h. der
verniinftigen Spekulation iiber die Politik in der westlichen Welt bei-
zutragen.



	Die thomasische onto-theologische Auffassung der Politik in ihrem historischen Zusammenhang : zur Entstehung des politischen Denkens im ausgehenden Mittelalter

