
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 35 (1988)

Heft: 3

Artikel: Die thomasische onto-theologische Auffassung der Politik in ihrem
historischen Zusammenhang : zur Entstehung des politischen Denkens
im ausgehenden Mittelalter

Autor: Bertelloni, Francisco

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760803

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760803
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Francisco Bertelloni

Die thomasische onto-theologische
Auffassung der Politik

in ihrem historischen Zusammenhang

Zur Entstehung des politischen Denkens
im ausgehenden Mittelalter

Im Prooemium zur Expositio in Libros Politicorum äußert sich Thomas
über Ursprung, Ort, Zweck und Wesen der doctrina politica. Bei dieser
Schrift handelt es sich aber nicht um einen Kommentar zu Aristoteles,
sondern um die eigene Meinung des Thomas über die doctrina de civitate.

In dieser architektonischen Darstellung seiner Auffassung über die
scientia civilis beruft er sich einerseits auf die ontologischen, andererseits
auf die theologischen Grundlagen der Politik. Da wir den Zweck
verfolgen, die im obengenannten Prooemium enthaltene Thomasische onto-
theologische Auffassung der Politik vorzulegen, werden wir den
historischen und philosophischen Hintergrund des politischen Denkens von
Thomas analysieren. Dazu werden wir, erstens, die Stellung der
Philosophie an der Pariser Artistenfakultät nach dem Inhalt der HS Ripoll
109 überprüfen (1). Danach erwägen wir die Bedeutung dieser HS für
die damalige Wissenschaft und Ethik (2) und für die zukünftige
Entwicklung der Staatsphilosophie (3). Schließlich zeigen wir, daß die

Stellung der Philosophie an der genannten Fakultät als Ausgangspunkt
der drei staatsphilosophischen Hauptströmungen vom Ende des 13. und

Anfang des 14. Jahrhunderts angesehen werden kann (4). Zum Schluß
befassen wir uns mit der Thomasischen Auffassung der Politik (5 und 6)
und stellen eine kurze Bilanz auf (7).



332 Die thomasische onto-theologische Auffassung der Politik

1. Die Philosophie an der Artistenfakultät um 1240

Die christliche Reflexion in der zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts
über den Text der Aristotelischen Politica hat nicht nur verschiedene

Kommentare, sondern auch staatsphilosophische Traktate zur Folge, in
denen sich die Tendenz der Epoche zur Begründung des Politischen auf

menschlicher, d. h. natürlicher Basis abzeigt. Es war eine Tendenz, die
der Aufnahme der zum Ersatz für die alten artes liberales sich einstellenden

aristotelischen Schriften folge und die in der Tat am Anfang
wenig mit der politischen Theorie im vollen Sinne des Wortes zu tun
hatte. Sie ging vielmehr das ganze Wissen an h Halten wir uns an die für
Examinazwecke abgefaßte Quaestionensammlung, die Grabmann 1927

in der HS Ripoll 109 entdeckt hat, so finden wir darin eine zum Zweck
des Rekonstruktionsprozesses der mittelalterlichen Staatstheorie noch
nicht hinlänglich studierte und benutzte Schrift. In ihr erfahren wir, daß

gegen 1240 das Studium der Philosophie an der Artistenfakultät Paris in
drei Teile aufgeteilt war: inphilosophia naturalis, moralis und rationalis2.

Abgesehen davon, daß in dieser Aufgliederung das ganze Wissen der
Heiden aufgenommen wurde3, interessiert uns besonders die divisio der

philosophia moralis und die jedem ihrer Teile entsprechenden Lektüren.

Bei dieser divisio geht man davon aus, daß die philosophia moralis als

vita animae und nicht als vita hominis zu verstehen ist4. Diesem augu-
stinischen Grundzug einer für Artisten gedachten philosophia moralis

1 Das zeigen z. B. die Beschreibungen der HS Ripoll 109 von O. Lewry («Thirteenth-
Century Examination Compendia from the Faculty of Arts», in: Lesgenres littéraires dans

les sources théologiques et philosophiques médiévales, Louvain-La-Neuve 1982, 101—116) und
Ch. Lohr («The Medieval Interpretation of Aristotle », in: The Cambridge History ofLater
MedievalPhilosophy, Cambridge 1982,80-98). Der erste beschäftigt sich fast ausschließlich
mit dem wissenschaftlichen Inhalt und dem Stil, aber nur kurz mit den ethischen und
nicht mit den politischen Folgen der HS. Lohr hat dagegen diese Implikationen des

Textes mindestens anzudeuten versucht, was uns besonders interessiert. Seine Darstellung
der HS ist eine hervorragende Auslegung der Revolution, die Aristoteles für die
Wissenschaft — und infolgedessen für die Ethik und Politik - des Abendlandes seit dem
12. Jahrhundert bedeutet hat.

2 Vgl. M. Grabmann, Idivietiecclesiasticidi Aristotele sotto Innocenzo IIIe Gregorio IX,
Roma 1941, 113 f. und F. Van Steenberghen, La philosophie au XIII' siècle, Louvain-
Paris 1966, 56.

3 S. Lohr, a.a.O. 84ff.
4 S. Grabmann, a.a.O. 121 und Van Steenberghen, a.a.O. 125.



in ihrem historischen Zusammenhang 333

fügt sich ein zweiter hinzu: auf die Frage quare homo dicitur minor mundus

wird secundum Augustinum geantwortet5, wodurch die damalige
Orientierung der praktischen Philosophie in einem für fortschrittlich gehaltenen

Milieu sich zu erkennen gibt. Dann wird diephilosophia moralis in
drei verschiedene vitae animae, d. h. in Deo, in bono aliorum und in seipsa

aufgeteilt. Da die vita animae in Deo, d. h. der erste und hauptsächliche
Teil der divisio, in der theologia supernaturalis aufgelöst wird, ergibt sich
auch, daß die divisiophilosophiae immerhin von der in der theologischen
Fakultät dominierenden augustinischen Auffassung abhängt, obwohl es

sich um eine divisio für eine philosophische Fakultät handelt. Nachdem
der Vorrang der theologia supernaturalis innerhalb der Ethik zugesichert
wurde, wird die vita animae mit Rücksicht auf das bonum aliorum betrachtet;

daher heißt der zweite Teil vita animae in bono aliorum. Diese
verzweigt sich seinerseits in vita animae infamilia und vita animae in civitate.
Der ersten entspricht die Lektüre von Ciceros De Offtciis6, der zweiten
werden die leges und décréta des römischen und kanonischen Rechts

zugeschrieben7 ; in den der vita animae in civitate entsprechenden Lektüre

— kraft des kirchlichen Ursprunges der décréta — ist auch eine
deutliche Komponente der traditionellen Auffassung zu erkennen.
Dritter Teil der Aufteilung, der uns aber für unsere Zwecke weniger
interessiert, ist die vita animae in seipsa, deren Lektüre die zur Verfügung
stehenden Bücher der Aristotelischen Ethik, Piatos Timaios und Boe-
thius' De consolatione philosophiae sind. Vereinfachen wir das Schema

Van Steenberghens8, so haben wir folgende Synopsis, in der die theologia

supernaturalis und die décréta die von der Tradition abhängigen Teile der
philosophia zeigen:

5 «Secundum Augustinus possumus dicere, quod homo dicitur minor mundus per
similitudinem, quia instar et similitudinem habet cum omnibus, qui in mundo sunt, sicut
esse cum lapidibus et aliis inanimatis, cum animalibus vivere, cum angelis ratiocinari»
(vgl. Grabmann, a.a.O. 123). Wenn der anonyme Verfasser gewußt hätte, daß die
dreifache similitudo ein locus der Patristik war (Philo,Quis rerum divinarum, 155 ; Klemens
von Alexandrien, Protrepticus, I, 5, 3; Gregor von Nyssa, De hominis opißcio, 148 b;
Augustinus, De lihero arbitrio, II, III, 7), dann hätte er secundum patres geantwortet. Die
auctoritas des Augustinus spricht immerhin für eine theologische Ausbildung der Artisten ;

darüber s. R. A. Gauthier, «Notes sur Siger de Brabant. I. Siger en 1265», in: Revue des

Sciences Philosophiques et Théologiques 67 (1983) 208.
6 Vgl. Grabmann, a.a.O. 121.
7 Vgl. Van Steenberghen, a.a.O. 125.

8Ebd. 125 f.



334 Die thomasische onto-theologische Auffassung der Politik

philosophia
naturalis überwiegend Aristoteles

philosophia
moralis
oder

vita
animae

in Deo theologia supernaturalis

in bono

aliorum

in familia Ciceros <De Officiis>

in civitate leges und décréta

in seipsa Aristoteles, Plato,
Boethius

philosophia
rationalis

überwiegend Aristoteles,
dazu Porphyrius, Boethius

Diese divisio philosophiae und die ihren Teilen entsprechenden
Lektüren erlauben uns nun, das Schema unter zwei verschiedenen Gesichtspunkten

zu analysieren: einerseits in bezug auf seine Auffassung der
Wissenschaft und der Ethik (cf. 2), andererseits — im direkten
Zusammenhang mit dieser Auffassung - hinsichtlich der Entwicklung der im
Mittelalter nach der Rezeption der Libri Politicorum Aristotelis
zustandegekommenen verschiedenen Richtungen der Staatstheorie : Thomas

von Aquin, Dante Alighieri und Marsilius von Padua (cf. 3).

2. Bedeutung des Studienplans für die mittelalterliche

Wissenschafts- und Ethikauffassung

Was die Auffassung der Wissenschaft und der Ethik betrifft und

unter Berücksichtigung des heidnischen Wissens, das das Abendland
hundertJahre lang überschwemmt hatte, enthält der Studienplan einige
problematische Brennpunkte, die eine Spannung zwischen Philosophie
und Theologie9 deutlich erkennen lassen und die als klares Vorspiel des

9 Diese Spannung zur Abfassungszeit der HS Ripoll 109 wurde durch eine Analyse
des De anima et depotenciis eius (von einem magister artium, Paris 1225) und des Depotenciis
anime et obiectis (von einem Theologen, Oxford 1230) von R.A.Gauthier gezeigt:
«L'auteur du De anima et depotenciis eius est un <philosophe>: ce qu'il se propose d'écrire,
c'est un résumé de la doctrine d'Aristote telle qu'elle a été expliquée par Avicenne et
Averroès » ; vgl. « Le traité De anima et depotenciis eius d'un maître ès arts (vers 1225) », in :

Revue des Sciences Philosophiques et Théologiques 66 (1982) 7; «... le maître ès arts... borne son
horizon aux puissances naturelles », ebd. 8 ; « mais le propos de l'auteur du Depotenciis anime
et obiectis est plus vaste: il lui faut d'emblée montrer que les puissances naturelles,



in ihrem historischen Zusammenhang 335

im Laufe des 13. Jahrhunderts zwischen Artisten und Theologen
entfachten Streites angeführt werden können.

Berücksichtigen wir nicht nur die philosophia moralis und die philo-
sophia rationalis, die schon im eigentlichen Sinne des Wortesphilosophia

geworden waren, sondern auch die vita animae in familia, in civitate und
in seipsa, so sehen wir, daß für sie Quellen in Betracht gezogen wurden,
welche fast nur menschlichen — im Sinne von nicht kirchlichen oder
christlichen - Ursprungs sind, wie Aristoteles, Cicero, Plato, Boethius
und das römische Recht. Im allgemeinen zeichnet sich eine klare
Tendenz zur Überwindung der augustinischen Auffassung ab. Aus dem

Studienplan der Pariser Fakultät ist leicht zu schließen, daß, während in
der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts nur ein Teil derphilosophia moralis

Anlehnung bei dem Augustinismus suchte, ein beträchtlicher Teil der

philosophia moralis und die ganzen philosophia naturalis und rationalis

dagegen schon das Wissen des homo naturalis, d. h. der Heiden
aufgenommen hatten9bls.

Gleichzeitig aber leistete die philosophia moralis den Widerstand zu

einer Erneuerung, während sich sonst fast alle philosophischen
Wissenschaften an die neue Lage angepaßt hatten. Wie schon oben

erwähnt, zeigt der Studienplan besonders in vier Punkten derphilosophia
moralis die Abhängigkeit der Philosophie von der theologischen Tradition

: erstens, weil die vita moralis als vita animae begriffen wird, zweitens
weil Augustinus als auctoritas für die Menschenauffassung als minor
mundus immer noch gilt, drittens weil die décréta, d.h. das christlichkirchliche

Recht für die theoretische Grundlage der vita animae in civitate

gehalten wird. Der kritischste Punkt ist aber der vierte : Die theologia

définies par un objet autre qu'elles-mêmes, ne sont qu'un cas particulier et dégradé de la
notion de puissance : la vraie puissance, celle de Dieu, n'a pas d'autre objet qu'elle-même »,
ebd. 9 ; « la question du De potenciis est un résumé de la question du De Anima, mais un
résumé critique dans lequel le théologien réagit aux positions de l'artiste... », ebd. 10. Zum
ersten Pariser Averroismus siehe auch R. A. Gauthier, «Notes sur les débuts (1225-
1240) du premier <averroisme>», in: Revue des Sciences Philosophiques et Théologiques 66

(1982), bes. 340 ff.
9bis Deshalb kann man der Behauptung von W. Ullmann (Medieval Foundations of

Renaissance Humanism, London 1977 ; ital. Übersetzung v. M. Sampaolo, Radici del Rina-
scimento, Roma-Bari 1980, 138), der Humanismus der Renaissance habe sein erstes
mittelalterliches Auftreten im politischen Kontext gehabt, nicht zustimmen. Allenfalls hat
der Humanismus im Mittelalter mit der Wissenschaft begonnen. Dazu Lohr, a.a.O.
84-86.



336 Die thomasische onto-theologische Auffassung der Politik

supernaturalis als Dreh- und Angelpunkt der divisio und ihr starker
Einfluß auf die anderen Teile der vita animae10.

Aus alledem ergibt sich also eine wichtige Folge: Problematisch
bleiben gewisse Zonen der vita animae, die im Gegensatz zu den an die
neue Lage angepaßten Wissenschaften sich weigerten, sich in die neuen
kulturellen Verhältnisse zu fügen. Um genauer zu sein, der Widerstand
wird gerade von derphilosophia moralis deswegen geleistet, weil eben in
ihr entscheidende Themen wie Schicksal und Telos des Menschen aufs

Spiel gesetzt werden11. Diesbezüglich hat Van Steenberghen mit Recht
das doppelte Verhalten des Verfassers des Studienplans hervorgehoben :

In der genauen Bestimmung der Fragen der Philosophie (a philosopbis

per naturam) und der Theologie (secundum theologosper miraculum)
hinsichtlich der Auferstehung, ließe sich ein <état d'esprit> vermuten, der
als Ausgangspunkt des späteren Rationalismus zu betrachen ist12; da es

10 Van Steenberghen mißt dieser Hauptstellung der theologia supernaturalis nicht die

ganze Bedeutung bei, die sie später für die Geschichte der politischen Theorie hat. Auch
wenn er anerkennt, daß der Vorrang der theologia supernaturalis dem Einfluß der Tradition
zuzuschreiben ist (« cette manière de voir en la science sacrée un savoir d'ordre pratique
répond assez bien aux tendances de la faculté de théologie de Paris au début du siècle et
plus généralement, à la conception augustinienne de la sagesse théologique»), sieht er in
der theologia supernaturalis nur einen einfachen Teil derphilosophia moralis und macht ihren
Vorrang streitig («loin de subordonner les sciences profanes à la théologie, notre auteur
fait de celle-ci une modeste section de la philosophie pratique », a.a. O. 126). Unklar bleibt
aber, wie bei dieser Hauptstellung der theologia supernaturalis im christlichen Zusammenhang

die Unterordnung der ganzen Ethik diesem <savoir pratique», d.h. der theologia

supernaturalis vermieden werden kann.
11 Zum theologischen Status der Ethik in den ersten Hälften des 13. Jahrhunderts und

über den Konflikt zwischen theologia supernaturalis und ethica s. G. Wieland, « Ethica-
Scientia Practica. Die Anfänge der philosophischen Ethik im 13. Jahrhundert (Beiträge

zur Geschichte der Philosophie und Theologie des Mittelalters, N.F., Bd. 21), München 1981,
40 ff. und bes. « The Reception and Interpretation ofAristotle's Ethics », in : The Cambridge
History ofLater Medieval Philosophy, Cambridge 1982, 658: «Happiness for Aristotle is a

human achievement rather than a divine gift».
12 Siehe Van Steenberghen, a.a.O. 130. Wie es O. Lottin gezeigt hat, ist dieselbe

Einstellung auch in anderen von Artisten dieser Zeit abgefaßten Texten zu finden:
«Dicunt theologi quod bonum est infusum a Deo... secundum philosophos... dicendum est

quod nos sumus principium virtutis tantum » (vgl. « Deux commentaires sur 1'Ethica vêtus

des environs de 1230-1240», in ders., Psychologie et Morale aux XII' et XIII' siècles,

Tome VI, Gembloux (Belgien), 1960, 227. S. dazu ebd. 233 und R. A. Gauthier, «Le
cours sur XEthica nova d'un maître ès arts de Paris (1235—1240)», in: Archives d'Histoire
Doctrinale et Littéraire du Moyen Age 42 (19 75) 77 f. : « L'une des premières idées maîtresses
de la morale d'Aristote c'est que le bonheur est une opération de l'homme... Nous voyons
à plusieurs reprises affleurer dans ses leçons (d'un magister artium) une idée diamétralement

opposée à celle d'Aristote: le Bonheur n'est pas à faire, il existe; il n'est pour
l'homme que de s'unir à lui...»



in ihrem historischen Zusammenhang 337

beim anonymen Verfasser aber keine Nebeneinanderstellung von
Philosophie und Theologie gibt, sei ihm noch nichts vorzuwerfen. Doch
diese Selbständigkeit <avant la lettre> von Philosophie und Theologie
gehe parallel mit einer festen Treue zur Theologie, wenn es sich um
Fragen wie die der intellektuellen Tugenden handelt, deren Lösung in
der Gnadenlehre gefunden wird13.

Es ist also anzunehmen, daß die Pariser Fakultät, auch wenn sie zu
dieser Zeit über die ganze Aristotelische Ethik verfügt hätte, diese nur
unter großen Schwierigkeiten in den Studienplan hätte einfügen können.

Nicht umsonst hat man darauf bestanden, daß der der Ethik
gewidmete Raum im Studienplan viel größer ist als der der Metaphysik
und der libri naturales14, was bedeutet, daß, obwohl der Verfasser ein
Artist war, er besonderes Interesse an dem Themenkreis hatte, der das

christlichefinis hominis direkt angeht. Und auch wenn er Lektüren von
Aristoteles empfiehlt, die die Theologie unmittelbar keiner Gefahr
aussetzen, würde er keine Schrift von Aristoteles akzeptieren, die die
christliche beatitudo gefährden könnte15. Die aristotelischen Schriften
stoßen also auf keine Schwierigkeiten innerhalb derphilosophia naturalis
und rationalis, aber ihre Annahme durch die philosophia moralis ist
offenbar problematisch. In diesem Studienplan handelt es sich nicht um
eine «synthèse de ces deux tendences (chrétienne-théologique et arabe

profane)»16. Er ist eher zweideutig und stellt keine Synthese dar. Er

13 Vgl. Van Steenberghen, a.a.O. 131. Dazu M. Grabmann, «Das Studium der
Aristotelischen Ethik an der Artistenfakultät der Universität Paris in der ersten Hälfte des
13. Jahrhunderts», in '.PhilosophischesJahrbuch 53 (1940) 352. Da trotz allem den Verfasser
die Wahrheit interessiert («Ad hoc dicimus quod secundum theologos hoc habet verita-
tem... Simpliciter enim hoc est innaturale et ideo non ponitur a philosophis», vgl. Van
Steenberghen, a.a.O. 130 und Grabmann, a.a.O. 351), ist er selbstverständlich auf
keinen Fall mit Siger zu vergleichen («Nostra intentio principalis non est inquirere
qualiter se habeat Veritas de anima, sed quae fuerit opinio philosophi de ea... Quaerendo
intentionem philosophorum in hoc magis quam veritatem», vgl. B. Bazän, Siger de Brabant

: Quaestiones in tertium de Anima. De Anima Intellectiva. De Aeternitate Mundi, Lou-
vain-Paris 1972, 99 und 101). Über die geschichtliche Bedeutung von Siger im
Zusammenhang mit dem Pariser Milieu s. Gauthier, «Notes sur Siger... », wie Anm. 5,201—232
und «Notes sur Siger de Brabant. II. Siger en 1272—1275. Aubry de Reims et la scission des

Normands», in: Revue des Sciences Philosophiques et Théologiques 68 (1984) 1—49.
14 Vgl. Grabmann, I divieti... (wie Anm. 2), 117, 120 und 122. Dazu Van

Steenberghen, a.a.O. 129.
15 Zur Auslegung der Ethica nova und vetus gegen 1235, s. Gauthier, «Le cours...»,

(wie Anm. 12), 78.
16 Vgl. Van Steenberghen, a.a.O. 123.



338 Die thomasische onto-theologische Auffassung der Politik

scheint vor allem als Beispiel der Schwierigkeiten zu dienen, mit denen

die als Teil der Ethik begriffene vita animae in civitate seit Anfang des

Jahrhunderts für ihre Abtrennung von der Theologie kämpfen mußte.

3. Bedeutung des Studienplans für die Entwicklung der politischen Theorie

Nehmen wir Bezug auf die Entwicklung der mittelalterlichen
Staatstheorien, so ist der Studienplan immer noch zweideutig, deshalb
aber von großem Interesse. Insofern in ihm die vita animae in civitate

einen Teil der von der theologia supernaturalis abhängenden philosophia
moralis ausmacht, bleibt er in der Tradition verankert, setzt er sich doch

gleichzeitig zum Ziel, über diese Tradition hinauszugehen. Ungeachtet
dieser Abhängigkeit von der Theologie zeigt der Studienplan, daß der
Absicht, das Politische auf menschlicher Basis zu errichten, weder der

Augustinismus noch die von Van Steenberghen genannte <sagesse chré-
tienne>17 genügen konnten. Deswegen wird neben dem kanonischen
Recht auch das römische Recht in Anspruch genommen, dessen
Anwesenheit im Studienplan nicht auf seine Abzweigung von den artes
liberales, sondern auf die Tatsache zurückzuführen ist, daß es sich um einen

corpus rein menschlichen Wesens handelte, der zu dem christlichen
Wesen des kanonischen Rechts im Gegensatz steht.

Es ist hier nicht der Platz, auf die Bedeutung einzugehen, die das

Mittelalter seit dem Investiturstreit über die römische Revolte Amal-
dus' von Brescia bis zu Dante dem römischen Recht beimaß18. W.
Ulimann hat ausführlich auf die Bedeutung hingewiesen, an der die lex
romana als rein menschliches Recht im Gegensatz zum kanonischen,
d.h. zum lex ecclesiae gerade im politischen Bereich gewonnen hatte19.

Dazu möchten wir nur auf die wichtige Tatsache nachdrücklich
aufmerksam machen, daß, während Gregor IX. das Studium des
römischen Rechts in Paris verbot20, der anonyme Verfasser und magister
artium einen kleinen Platz für jenes in seinem Studienplan reservierte.

11 Ebd. 56.
18 Vgl. E. Jordan, «Dante et la théorie romaine de l'Empire», in: Revue historique de

droit français et étranger 45 (1921) 353-396; 46 (1922) 191—232 und 332—390.
19 S. Ullmann, a.a.O. 52 ff.
20 S. E. M. Meijers, Etudes d'histoire du droit, III: Le droit romain au Moyen Age,

Première Partie, Leyden 1959, 28. Dazu J. Aubert, Le droit romain dans l'oeuvre de Saint
Thomas, Paris 1955, 124 ff. und besonders B. C. Kuhlmann, Der Gesetzbegriff beim

Hl. Thomas von Aquin, Bonn 1912, 23 ff.



in ihrem historischen Zusammenhang 339

Das Verbot wurde also, mindestens in der Artistenfakultät, nicht streng
befolgt. Es ist außerdem nicht überraschend, daß, sobald das römische
Recht verboten wurde, es seine Zuflucht zu einem zweideutigen und
paradoxen Studienplan nahm, der über die Tradition hinausgehen
wollte, es aber gleichwohl nicht konnte. In der Tat findet der Verfasser
im römischen Recht einen optimalen Ausweg, um die immer noch
dominierende Tradition nicht schockierend zu unterbrechen. Wir wissen,

daß trotz des rein menschlichen Charakters der lex romana und
obwohl die lex regia21 die päpstliche Souveränität undpotestas gefährden
konnte, dieses römische Recht nichts ausdrücklich über denfinis hominis

sagte. Unter dem ethischen Gesichtspunkt also, der letzten Endes die

Richtung der Staatstheorie bestimmte und in Zukunft weiterbestimmen
wird, war die lex romana ganz neutral und in gewissem Sinne sogar
harmlos.

Die vielen Kommentare und staatsphilosophischen Traktate, die im
Westen auftauchten und als die Lihri Politicorum Aristotelis bekannt
wurden, zeigen nicht nur, daß die Aristotelische Politica, sobald man
über sie verfügte, die Stelle der leges und décréta im Studienplan
einnahm, sondern auch, daß diese Politica sich in das Vademecum der vita
animae in civitate verwandelt hatte. Diese Rezeption der aristotelischen
Schriften ist aber noch nicht als ein «weltgeschichtliches Ereignis»22
enthusiastisch zu feiern, nur weil sie als Ergebnis der Ersetzung der
traditionellen <sagesse chrétienne) durch das neue Wissen zu deuten ist.

Dieser Prozeß war auf keinen Fall neu. Er ging auf das Jahr 1120 zurück
und spielte sich stufenweise seit mehr als einem Jahrhundert ab. Die
wirklich große weltgeschichtliche Metamorphose der Staatstheorie war
also nicht an und für sich die Rezeption der Lihri Politicorum. Sie

bestand vielmehr in den verschiedenen Interpretationen, denen im
Lichte der soeben bekannt gewordenen Politica des Aristoteles die
kritischen Punkte des Studienplans — d.h. die vita animae in Deo und
besonders die für Vollendung der philosophia moralis gehaltene theologia

supernaturalis — unterzogen wurden. Da durch die theologia supernaturalis
die Frage desfinis hominis in den Studienplan eingeführt wurde und da

durch sie die christliche Transzendenz diesesfinis gewährleistet wurde,

21 « Quod principi placuit legis habet vigorem : utpote cum lege regia, quae de imperio
eius lata est, populus ei et in eum omne suum imperium et potestatem conférât» (vgl.
Digest., I, 4, 1 und Inst. lust., 1, 2, 6).

22 Vgl. A. Dempf, Sacrum Imperium. Geschichts- und Staatsphilosophie des Mittelalters
und der politischen Renaissance, München-Berlin 1929, 376.



340 Die thomasische onto-theologische Auffassung der Politik

war die Interpretation des Verhältnisses zwischen theologia supernaturalis

und den anderen Teilen der philosophia moralis für die zukünftige
Entwicklung der Staatsphilosophie entscheidend. Daher wird es erst

von diesen Interpretationen aus möglich zu sagen, ob das mittelalterliche

politische Denken zu dieser Zeit tatsächlich ein weltgeschichtliches

Ereignis bildete oder nicht. Das geschichtliche Urteil über die

philosophische Bedeutung der mittelalterlichen Staatstheorien kann
sich also nicht mit der bloßen Feststellung zufrieden geben, Thomas
habe — Aristoteles nachfolgend — den natürlichen Charakter des homo

politicus und der civitas behauptet. Entscheidend und wichtiger ist
vielmehr, ob und wie dieser homo politicus und diese civitas mit der vorrangigen

Stelle der theologia supernaturalis zu vereinbaren sind.

Vereinfachen wir nochmals unser Schema und sehen wir davon ab,

was die philosophia moralis nicht direkt betrifft, so haben wir einen
Abriß, der die Lage der Ethik um 1265/70, d. h. nach der Rezeption und

Ubersetzung der Lihri Politicorum, annähernd darstellt23:

in Deo theologia supernaturalis

philosophia in bono in familia Cicero: De Officiis

moralis aliorum in civitate Aristoteles: Politica

in seipsa Aristoteles: Ethik

4. Der Studienplan als Programm
der verschiedenen staatsphilosophischen Hauptströmungen

Uber die so beschriebene Lage bemerkten wir, daß die Politica die
Stelle der leges und décréta eingenommen hat. Obwohl der Studienplan
bezüglich der Tendenz, die Tradition zu überwinden, einen markanten
Fortschritt mit sich bringt, muß in ihm immer noch die Frage nach der
theologia supernaturalis beantwortet werden. Nichtsdestoweniger kenn-

25 Eine vollständige Zeittafel der Aristoteles-Übersetzungen in B. G. Dod, « Aristo-
teles latinus», in: The Cambridge History ofLater Medieval Philosophy, Cambridge 1982,
74-79.



in ihrem historischen Zusammenhang 341

zeichnet er den Zeitpunkt, ab welchem die politische Spekulation als

Stzatsphilosopbie im eigentlichen Sinne des Wortes beginnt und sie

gleichzeitig versucht, ihre theologische Vergangenheit zu vergessen24.

Deswegen entwickelt sich die politische Spekulation hauptsächlich als

Interpretation und Bestimmung der Rolle, die die theologia supernaturalis
innerhalb der Ethik spielen mußte. In dieser Hinsicht zeigt die divisio

philosophiae moralis ein wahres Programm für die Entwicklung der
Staatstheorie an, und ihre Aufgliederung vermittelt sogar ein Paradigma
der verschiedenen theoretischen Haltungen, die die künftige scientia

politica gegen die theologia supernaturalis aufweisen wird. Erst wenn die
Thomasische Stellungnahme zu den Lihri Politicorum in diesem
historischen und doktrinalen Zusammenhang geprüft wird, kann die onto-
theologische Auffassung der Politik bei Thomas verständlich gemacht
werden.

Vereinfachen wir zum letzten Mal unseren Studienplan und
nehmen wir von ihm nur, was direkt das Verhältnis zwischen der
Aristotelischen Politica und der Theologie betrifft, so haben wir die gespannte
Lage, mit der sich die politische Spekulation der Zeit auseinandersetzen
mußte. Die künftige Staatstheorie mußte sich also darum bemühen, ein

richtiges Verhältnis zwischen theologia supernaturalis und Politica zu
etablieren :

Die Spannung zwischen Tradition und Modernität erreicht im
Abriß ihren höchsten Punkt. Zweifellos bot der Text der Politica die
beste Gelegenheit, um die vita animae in civitate unter rein philosophischer

Schirmherrschaft zu begründen und demzufolge die Tradition mit
einem Schlage zu überwinden. Wer Theologe bleiben wollte, brauchte

nur die Politica der theologia supernaturalis unterzuordnen. Wer dagegen
allein Interesse an der Staatsphilosophie als solche hatte, mußte einfach

Ablehnung beim politischen Text des Aristoteles suchen. Ziehen wir

24 Über die von der Rezeption der aristotelischen Schriften gespielte Rolle bezüglich
der Metamorphose der theologia politica in philosophia politica vgl. J. Quillet, « Présence
d'Aristote dans la philosophie politique médiévale», in: Revue de philosophie ancienne,

(1984) 2,93-102, und W. Ullmann, Principles ofGovernment and Politics in the Middle Ages,
London 1961, bes. Teil III, Kap. 1 und 2. Das Buch von Ullmann aber unterliegt gewissen
Einschränkungen, da in ihm die Hauptrolle der Philosophie nicht genug hervorgehoben
wird.

Vita animae !in
Deo

in civitin civitate

theologia supernaturalis

Aristoteles' Politica



342 Die thomasische onto-theologische Auffassung der Politik

nun die zwischen 1270 und dem Anfang des 14. Jahrhunderts entwik-
kelten Hauptströmungen der Staatstheorie in Betracht — d.h. Thomas,
Dante und Marsilius —, dann verwandelt sich der Abriß in eine Art
Muster von möglichen Wegen, die das politische Denken einschlagen
konnte. Da wir erst zum Schluß auf die Position des Thomas hinweisen
werden, können wir den im Laufe dieses kurzen Zeitraumes skizzierten

Entwicklungsprozeß der Staatstheorie von seinem Ende her rekonstruieren.

Beginnen wir also mit Marsilius, so finden wir bei ihm eine extreme
Lösung, bei der es zwischen theologia supernaturalis und Politik zum
offenen Bruch kommt. Deshalb bildet für ihn das Verhältnis der beiden
zueinander überhaupt kein Problem. Den Leser des Defensor pads
erstaunt, daß die Absicht des Verfassers rein politisch ist. Am Anfang
des Traktates zieht Marsilius die Grenze seiner Untersuchung: erstens
unterscheidet er das bene vivere temporale vom bene vivere aeternum1'',
zweitens erinnert er daran, daß es der Vernunft der Philosophen nie
gelungen ist, die Existenz des vivere aeternum zu beweisen26 und drittens
bestimmt er sein Ziel, das sich nicht auf den metaphysischen Ursprung
der vita temporalis, sondern nur auf die rationalen Gesetze und die causae

naturales dieser vita temporalis in communitate bezieht27. Obwohl Marsilius

eine Art Nachfolger des Aristoteles ist28, da er von der Politik nicht
nur jede theologische, sondern sogar jede ethische Bindung abgelöst
hat29, ist er über den Philosophen hinausgegangen. Der Paduaner
wußte mit Sicherheit, aufwelchem Felde er die Politik schlagen mußte,
damit sie sich auf einmal in eine rein faktische Wissenschaft verwandelte.

Mit Marsilius wird also die totale Aufhebung der theologia
supernaturalis im Horizont der Politik kanonisiert.

25 « Bene vivere conveniens hominibus est in duplici modo, quoddam temporale sive
mundanum, aliud vero aeternum », vgl. Marsilius von Padua, Defensor Pads (hg. von
C.W. Previté-Orton), Cambridge 1928, I, IV, 3, S. 12.

26 « Quodque istud secundum vivere, sempiternum scilicet, non potuit philosopho-
rum universitas per demonstrationem convincere», ebd.

27 «Et licet vivere... dependeat a causis naturalibus, non tarnen est ipsius consideratio

praesens in quantum provenit ab illis... ; de ipsis autem secundum quod ab arte ac ratione,
quibus hominum genus vivit, suscipiunt complementum, est nobis perscrutatio praesens »,

vgl. Marsilius von Padua, a.a.O. I, V, 2, S. 15.
28 Über den Aristotelismus des Marsilius vgl. G. de Lagarde, «Une adaptation de la

Politique d'Aristote au XIVe siècle», in: Revue historique de droit français et étranger 11

(1932) 227—69 und J. Quillet, «L'aristotelisme de Marsile de Padoue», in: Miscellanea
Mediaevalia II: Die Metaphysik im Mittelalter, ihr Ursprung und ihre Bedeutung (hg. von
P. Wilpert), Berlin-New York 1963, 696-706.



in ihrem historischen Zusammenhang 343

Bevor Marsilius diese absolute Loslösung durchführte, hatte Dante
den Weg dazu gebahnt. Aber zum Unterschied von dem Paduaner war
der Florentiner nicht zur Abtrennung der theologia vom politischen
Diskurs bereit. Da er aber die theologia supernaturalis immer noch in
Betracht zog und da er die Politik dieser theologia nicht unterordnen
wollte, ließ er die Zwecke des Imperiums mit denen der Ecclesia parallel
verlaufen. Dafür schuf Dante eine duale Anthropologie, derzufolge der
Mensch ein Medium zwischen zwei Extremen (natura corruptihilis und

incorruptihilis) bildet. Da jede natura auf ihren eigenen finis abzielt, hat
der an beiden naturae teilhabende Mensch zwei letzte Ziele : zum einen
führt das Imperium, und dies wird vor dem Tod erreicht, zum anderen
führt die Ecclesia, und diese wird mit der heatitudo vitae aeternae
identifiziert. Dieser Parallelismus der fines dient Dante zur Spaltung der

damaligen Einheit der Christianitas. Er hat dazu den genauen Ausdruck

gefunden : der Mensch hat duosfines und beide sind Ultimi30, obwohl ihr
Verhältnis in der Schwebe bleibt31. Während Marsilius die Spannung
zwischen theologia supernaturalis und Politica dadurch löst, indem er eine
scharfe Trennungslinie zieht, liegt für Dante die Lösung in einem
Parallelismus.

Wenn es sich um die Charakterisierung der metaphysischen Struktur
der Welt handelte, ist auch Thomas von Aquin bei der Wahl seiner
Worte ganz präzis. Ist Dante der Theoretiker der duos fines, so ist es

Thomas des duplex ordo. Die vorbildlichste Darstellung seiner Auffassung

dieses duplex ordo steht an einer Stelle, die es vollkommen
ausschließt zu behaupten, Thomas habe den Antihierokraten ihre
Argumente verschafft32: «Est autem duplex ordo considerandus in rebus.

29 Mit der Bedeutung dieser marsilianischen Abtrennung hat sich M. Grabmann
befaßt : « Wenn die Gesetze aufeiner ethischen und naturrechtlichen Grundlage beruhen,
dann war der Kampf... von vornherein aussichtslos. Denn die Verteidiger der geistlichen
Gewalt konnten immer behaupten, daß die Gesetze, die sie verfochten, in der ewigen
Wahrheit verankert und gesichert sind», vgl. Studien über den Einfluß der aristotelischen

Philosophie auf die mittelalterlichen Theorien über das Verhältnis von Kirche und Staat
(Sitzungsberichte der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, H. 2), München 1934,
55.

30 «Sic (homo) solus inter omnia entia in duo ultima ordinetur... Duos igitur fines
Providentia... homini proposuit intendendos; beatitudinem... huis vitae... et beatitudinem
vitae aeternae », vgl. Dante, De Monorchia, III, 16, in : Le opere di Dante Alighieri (hg. von
P. Totnbee), Oxford 1924, 375.

31 «Ilia igitur reverentia Caesar utatur ad Petrum, qua primogenitus filius debet uti ad

patrem», ebd. 376.
32 Wie z.B. Ullmann, Principles... (wie Anm. 24), 258 und A History of Political

Thought: The Middle Ages, Harmondsworth, Middlesex 1965, 185.



344 Die thomasische onto-theologische Auffassung der Politik

Unus, quo aliquid creatum ordinatur ad aliud creatum... Alius ordo, quo
omnia creata ordinatur in Deum»33. Daher hat der Mensch nicht duos

fines, sondern nur einen einzigenfinis ultimus. In dieser Lehre des duplex
ordo, die es Thomas gestattet, mit einem einzigen in sich die ganze
Realität einschließenden Begriff ihre unitäre Struktur auszudrücken,
sind die metaphysischen Grundlagen der Thomasischen Unterordnung
des finis politicae unter dem finis theologiae supernaturalis zu sehen, und
darin ist auch die philosophische Basis der indirekten Gewalt des Papstes

in temporalibus zu suchen. Thomas spaltet also weder die Einheit der
Christianitas noch läßt er denfinis hominis parallel mit demfinis christiani

gehen. Die Originalität seiner Lösung liegt darin, einen ordo naturalis als

eigentliche Basis der Politica zwischen dieser und der theologia supernaturalis

zu setzen. Dadurch kann er immer noch die scientia politicaprin-
cipalior inter omnes scientias practicas nennen34, ohne die theologia
supernaturalis aus der Politik streichen zu lassen. Obwohl die causae der
Politik nicht mehr unmittelbar in der theologia supernaturalis zu suchen
sind, nimmt sie immer noch die Hauptstelle innerhalb der divisio phi-
losophiae moralis ein, weil derfinis der Politik nicht ultimus im eigentlichen

Sinne ist35. Damit wird der unitäre ordo der Christianitas
gesichert36 und damit wird der theozentrische Charakter dieses ordo garantiert

37. An Hand des letzten vereinfachten Schemas können wir nun die
drei oben zusammengefaßten politischen Stellungnahmen folgendermaßen

graphisch darstellen:

33 Vgl. Summa Theologica, I, q. XXI, a. 1, ad 3.
34 Vgl. In libros politicorum Expositio, Rom 1951, Prooemium, § 7.
35 « Homo non ordinantur ad communitatem politicam secundum se totum et secundum

omnia sua... sed totum quod homo est et quod potest et habet, ordinandum est ad

Deum», vgl. Summa Theologica, I—II, q. XXI, a. 4, ad 3. Daraus kann Thomas folgendes
schließen : «Sic enim ei, ad quem finis ultimi cura pertinet, subdi debent illi, ad quos cura
antecedentium finium, et eius imperio dirigi», vgl. De Regimine Principum, I, 15 in:
Thomas von Aquin, Opuscula Philosophica, Rom 1954, 275, § 819.

36 Uber die Thomasische Einheit der Christianitas s. A. Melloni, « Christianitas
negli scritti di Tommaso d'Aquino», in: Christianesimo nella storia (Bologna), 6 (1985)
45-69.

37 Unsere Einschätzung der Position Thomas' geht von der ideengeschichtlichen
Charakterisierung Van Steenberghens aus: «Le thomisme apparaît comme l'aboutissement

des efforts réalisés d'une part chez les artiens et d'autre part chez les théologiens
spéculatifs en vue de construire, sur des bases aristotéliciennes, une philosophie nouvelle
qui tienne compte des résultats les plus solides du progrès de la pensée depuis Aristote et
des exigences propres de l'intelligence chrétienne», vgl. Van Steenberghen, a.a.O.
336.



in ihrem historischen Zusammenhang 345

Thomas'

Unterordnung

Dantes

Parallelismus
Marsilius'
Bruch

theologia
supernaturalis supernaturalis

theologia

ordo naturalis

politica politica politica

5. Die onto-theologische Auffassung der Politik
im <Prooemium> zur <Expositio in Lihros Politicorum>

Thomas ist der erste, der einen bedeutenden Kommentar zur
Aristotelischen Politica schreibt. Auch wenn er Theologe von Beruf war, ist

von ihm eine naive Überwindung der Spannung zwischen Politik und
theologia supernaturalis unter Berufung auf eine sofortige Unterordnung
der ersten unter die zweite nicht zu erwarten. Thomas mißt Aristoteles
große Beachtung bei, besonders im Hinblick auf die bekannt gewordenen

Triumphe des heidnischen Denkens. Eine angestrebte Lösung, die
diese neuen Erkenntnisse nicht in Betracht ziehen würde, wäre für ihn
durchaus kurzsichtig. Daher geht er nicht wie andere zeitgenössische
Theologen vor, die für ein Aufgehen der Politik in der theologia
supernaturalis plädieren. Da er aber Theologe ist, kann er die Politik nicht
bloß in eine natürliche Staatsethik umwandeln - was für ihn eine
naturalistische Lösung wäre, die die christlichen und metaphysischen
Grundlagen der Ethik und ihrer species, derpolitica38, nicht berücksichtigen

würde.
Wie gesagt gründet das politische Denken des Thomas aufder Lehre

des duplex ordo, die in sich sowohl eine horizontale wie eine vertikale
Auffassung der Welt bringt. Soweit das creatum ad creatum ordinatur,
wird die Welt horizontal verstanden ; soweit omnia creata in Deum ordi-

nantur, wird sie vertikal betrachtet. Thomas hat durch sein unermüdliches

Studium die horizontale Dimension der Welt mit Erfolg studiert,

38 «Secundopossumus accipere genus huius scientiae... necesse est hanc scientiam sub

practica philosophia contineri...», vgl. In libros... (wie Anm. 34), § 6.



346 Die thomasische onto-theologische Auffassung der Politik

so daß man ihn mit Recht den Naturtheologen par excellence nennen
kann. Jeder Versuch, die Rolle des Theologen Thomas als Naturphilosoph

hervorzuheben, wird seinem kreativen Schaffen auf dieser Ebene
der Natur nicht ausreichend gerecht. Sogar vom politischen Gesichtspunkt

aus hat er diese natura intensiv erörtert. In dieser Hinsicht muß

man an die verdienstvollen Bemühungen derjenigen denken, die sich
der Erarbeitung dieses Aspektes des Thomasischen Denkens besonders

gewidmet haben39. In der Tatsache, daß der Aquinate, obwohl er
Theologe war, sein möglichstes getan hat, um der politica als reine
scientia humana einen wissenschaftlichen und ontologischen Status zu

verschaffen, ist sicherlich eine bedeutende Leistung von Thomas zu
sehen.

Die Aufgabe, die politica als Wissenschaft zu legitimieren und eine

Ontologie des Politischen auszuarbeiten, erfühlt er beispielhaft im Pro-
oemium zur Expositio in Libros PoliticorumV). Die politica taucht mit Vor-
und Zuname erst in § 5 des Prooemiums auf, in dem Thomas sie scientia

und doctrina politica nennt und in dem er sie durch einige Merkmale
charakterisiert, von denen folgende hervorzuheben sind : diepolitica ist
doctrina de civitate oder civilis scientia (§5) und sie handelt von dem

vernünftigen Regulieren (disponere) der Menschen41, die in der
vollkommensten Gemeinde, d.h. in der civitas leben42. Unmittelbar danach
befaßt sich Thomas mit der Erörterung ihrer Haupteigenschaften
{nécessitas, § 5 ; genus, § 6 ; dignitas und ordo, § 7 ; modus, § 8), die unser
Thema nicht direkt betreffen. Doch bevor Thomas zu dieser Definition
der politica in § 4 und § 5 gelangt, erläutert er ausführlich ihre
theoretischen, d.h. ihre philosophischen und theologischen Grundlagen,
deren Reihenfolge wir zugunsten ihrer Klarstellung umkehren, d.h. von
§ 3 zurück bis zu § 1.

39 Ich weise besonders auf L. Lachance, Le concept de droit selon Aristote et St. Thomas,

Montréal 1948 und L'humanisme politique de Saint Thomas d'Aquin. Individu et état,
Paris-Montréal 1965 hin.

40 Das Prooemium wurde von S. Arcoleo in «S. Tommaso e la <Politica> di Aristo-
tele» (in: Tommaso d'Aquino net suo settimo centenario. Atti del Congresso Internazionale,
Bd. 1, Napoli 1975, 149—155) und von H. Kéraly in: S. Thomas d'Aquin. Préface à la
Politique (Avant-propos, trad, et explication), Paris 1977 analysiert.

41 «Cum autem ratio humana disponere habeat... de ipsis hominibus», vgl. In lihros...
(wie Anm. 34), § 4.

42 «In ipsis autem hominibus, sicut cum (ratio) multos homines ordinat in unam
quandam communitatem. Quarum quidem communitatum... ultima est communitas
civitatis... Unde inter omnes communitates humanas ipsa est perfectissima», ebd.



in ihrem historischen Zusammenhang 347

Thomas bemüht sich ständig, die doctrina politica horizontal zu

begründen und infolgedessen die operationes der scientia politica als
operations naturales zu betrachten — was übrigens seinem Ziel entspricht,
den ordo naturalis als unmittelbare Grundlage der Politik zu zeigen. Da
Thomas die Grundlagen des Politischen in der natura sieht, nimmt die
politica Abstand von der theologia supernaturalis. In § 3 vergleicht Thomas

das Vorgehen der ratio operativa mit dem der natura operativa.
Indem sich die scientia politica mit dem vernünftigen Regulieren der
Menschen befaßt, geht sie wie die natura, d.h. ex simplicibus ad composita
und ex imperfecta ad perfecta vor. Deswegen ist sie scientia humana
operativa und practica, worunter eine Wissenschaft de rebus ab homine factis
zu verstehen ist (§ 2). In dieser Hinsicht ist die scientia politica eine ars.
Sie aber tut nicht das gleiche wie die natura, sondern geht secundum

intentionem naturae nur deswegen vor, weil diese der ars politica ihre
principia und exemplaria bietet (§ 2). Die Anlehnung der doctrinapolitica
an die von der natura gebotenenprincipia und exemplaria zeigt die letzte
und extreme Anstrengung des Thomas, die Politik horizontal zu

begründen. Von nun an schweigt der Philosoph, und der Theologe
fängt an, den ordo politicus vertikal, d.h. theologisch zu errichten.

Thomas geht in § 1 von einem aristotelischen Satz aus, gemäß dem
die ars die natura nachahmt. Das erlaubt ihm, von einer zwischen

principia, operationes und epfectus der natura und denen der ars bestehenden

Proportionalität zu sprechen43. Diese gründet sich darauf, daß ars
naturam imitatur. Da es sich für Thomas nun darum handelt, die Bedingung

zur Möglichkeit solcher imitatio zu erklären, gelangt er zu dieser

Erklärung im Rahmen einer Analyse der principia von ars und von
natura. So sagt er einerseits, daß «principium... eorum quae secundum

artem fiunt... intellectus humanus [est]» und andererseits, daß «[intel-
lectus divinus] principium rerum naturalium [est]» (§ 1). Die theologia

tritt mit Aplomb auf, sobald sich Thomas auf einen biblischen locus

beruft: «intellectus humanus... secundum similitudinem quamdam
derivatur ab intellectu divino». Anders gesagt, die theoretische
Rechtmäßigkeit des Satzes ars imitatur naturam liegt für Thomas einerseits
darin, daß Gott der unmittelbare Ursprung ihrer principia ist, und
andererseits, daß ebenfalls Gott, doch mittels des intellectus humanus, der

43 « Ars imitatur naturam. Cuius ratio est, quia sicut se habent principia ad invicem, ita

proportionabiliter se habent operationes et effectus», vgl. In libros... (wie Anm. 34),
51.



348 Die thomasische onto-theologische Auffassung der Politik

unmittelbare Ursprung derprincipia der ars ist. Ahmt die ars die natura
nach, so kann sie es deswegen tun, weil der ,humanus intellectus kraft
seiner similitudo mit dem divinus intellectus diesen auch nachahmt. Der
Satz ars imitatur naturam gründet sich also darauf, daß eine theologisch
gesicherte similitudo zwischen intellectus humanus und intellectus divinus
besteht. Deswegen kann Thomas aus dieser similitudo folgendes schließen

: « Unde necesse est, quod et operationes artis imitentur operationes
naturae; et ea quae sunt secundum artem, imitentur ea quae sunt in
natura» (§ 1). Diese Thomasische Auffassung kann man graphisch
folgenderweise schematisieren :

intellectus
divinus

similitudo

Soweit der intellectus humanus Anlehnung bei seiner similitudo mit
dem intellectus divinus sucht, wandelt der Aquinate die Horizontalität des

ordo politicus in eine Vertikalität um. Damit unterstellt er die Ontologie
des Politischen der theologia, und er faßt die arspolitica onto-theologisch
auf. Auch wenn Thomas als Staatsphilosoph die scientia politica
horizontal thematisiert, bleibt seine ganze Auffassung eine vertikale. Es darf
daher nicht überraschen, daß er im De Regimine Principum für eine
solche vertikale Unterordnung des curatur finium antecedentium unter
den curator finis ultimi plädiert44.

44 Vgl. De Regimine... (wie Anm. 35).



in ihrem historischen Zusammenhang 349

6. Bewertung der Thomasischen Politik

Seit den ersten Untersuchungen über das Verhältnis zwischen
Aristoteles und Thomas (Manser, Gredt) bis zu den darauffolgenden Arbeiten

Grabmanns und den wertvollen Forschungen Van Steenberghens
über die richtige Wirkung des Philosophen auf Thomas, wurden viele
Forschungen vorgelegt. Die frühere Meinung, die Philosophie Thomas'
sei nur aristotelico-thomistica oder einfach ein christlicher Aristotelismus,
hatte viele auf den Plan gerufen, um diese Meinung zu revidieren45.

Daß es sich bei ihm um eine neue Philosophie handelt, steht also

nicht in Frage und gehört schon zum Gemeingut der Mediävistik. Aber
diese akzeptierte Einschätzung richtete sich vielmehr auf den Einfluß,
den der Philosoph auf das metaphysische Denken des Thomas ausgeübt
hatte, doch scheint sie auf sein politisches Denken nicht zuzutreffen. Bei
Thomas nimmt der ordo naturalis im obigen Schema die traditionelle
Stelle der theologia supernaturalis ein. Indem er diese leicht nach oben
verschiebt, gelingt es ihm, sie von der politica nur geringfügig zu
entfernen. Damit nimmt jedoch der Thomasische ordo politicus eine tricho-
tomische Gliederung (theologia supernaturalis, ordo naturalis, Politica)
auf, die aufs beste im Prooemium thematisiert wird. Zur Charakterisierung

des Thomasischen ordo politicus reicht es also nicht aus zu sagen,
daß dieser ordo seine Basis im ordo naturalis hat und daß er sich auf den
ordo aeternus beruft46. Man muß hinzufügen, daß solche Berufung mittels

der geoffenbarten Angabe der similitudo im Prooemium ermöglicht
wird.

Die Tatsache also, daß bei Thomas strenggenommen die theologia

die unmittelbare Grundlage der ordo naturalis bildet, macht aus der

theologia nicht nur den mittelbaren Grund derpolitica, sondern läßt auch

erkennen, daß der Aquinate als staatsphilosophischer Denker die theologia

nicht aus den Augen verloren hat. Seitdem Dempf die Thomasische

Rezeption der politischen Schriften des Aristoteles eine
«weltgeschichtliche Leistung des Aquinaten» und ein «weltgeschichtliches
Ereignis» nannte 47, herrschte große Begeisterung für sie. Dagegen tritt
heute die alte Behauptung Gierkes, Thomas habe teilweise den veral-

45 Vgl. Grabmann, Thomas von Aquin. Eine Einführung, München-Kempten 1947, 57

und Van Steenberghen a.a.O. 332 und 336.
46 S. Lachance, Le concept... (wie Anm. 39), 127.
47 S. Dempf, a.a.O. 376 und 381.



350 Die thomasische onto-theologische Auffassung der Politik

teten Augustinismus zum Leben erweckt und damit sei sein politisches
Denken in gewisser Hinsicht in der mittelalterlichen voraristotelischen
Tradition immer noch verankert, langsam wieder auf48. Obwohl unter
den Theologen gute Kenner der Natur zu finden sind, besteht keine

Einstimmigkeit mehr darüber, daß sich der Promotor der Metamorphose

zur modernen Politik unter ihnen befindet. Die Initiative also,
die Entwicklung der Staatstheorie außerhalb des Rahmens der Ecclesia

zu fördern, konnte nicht von einem Befürworter der unitären Christianitas

ergriffen werden.
Betrachtet man nur das politische Denken Thomas', so könnten die

beiden obigen Urteile vielleicht in einem Punkt übereinstimmen: Dieses

Denken wäre nicht als echt christlich zu verstehen, wenn es den

bloßen politischen Aristotelismus nicht zu überwinden versucht hätte.

Man kann folglich beiden Meinungen zustimmen: während Thomas
einerseits die Politica des Aristoteles und die darin enthaltene Ontologie
des Politischen als Ausgangspunkt seines eigenen Denkens nimmt,
bleibt er Aristoteliker, und seine Staatsphilosophie ist eine Art
Aristotelismus. Indem er sich aber andererseits damit nicht zufrieden gibt und
die Politica auf der Theologie begründet, geht er über Aristoteles hinaus
und schafft, ihn überwindend, eine neue Staatsphilosophie. Ob in
diesem Schritt ein wirklicher Fortschritt in der politischen Theorie zu
sehen ist und ob dies als ein Verdienst einzuschätzen ist, das zu
beurteilen überlassen wir denjenigen, die seit Paulus bis heute immer noch
die schwierigste Frage nach dem Verhältnis von Offenbarung und
Vernunft zu lösen versuchen, ohne zu einem Einverständnis darüber zu

gelangen, was christliche Politik sein soll. Abgesehen von diesem Werturteil

und in direktem Bezug auf die Thomasische Stellungnahme
gegenüber politischen Themen und auf seine daraus entstandenen
Überlegungen, vermissen wir tatsächlich immer noch eine genaue
Bestimmung der Thomasischen Haltung zu der voraristotelischen und

augustinischen Tradition des Mittelalters.

48 S. O. Gierke, Political Theories of the Middle Age, Cambridge 1959, Anm. 10.

Lachance (vgl. L'humanisme..., wie Anm. 39, 25f.) bedauert die These Gierkes. Trotz
seiner Klage scheinen alte Thesen wieder aufzutauchen, z. B. bei A. Toscano (Marsilio da
Padova e Niccolo Machiavelli, Ravenna 1981, 26 und 31) und bei R. Palacz («Libertas als
eine Grundkategorie der gesellschaftlichen Philosophie bei Ockham», in: Miscellanea
Mediaevalia XII, 2 : Soziale Ordnungen im Selbstverständnis des Mittelalters, hg. von
A. Zimmermann, Berlin-New York 1980, 412 und 423).



in ihrem historischen Zusammenhang 351

7. Bilanz

Besonders bemerkenswert in diesem Prozeß, den wir an Hand des

Pariser Studienplans rekonstruiert haben, ist aber die Tatsache, daß die
Geschichte des politischen Denkens des ausgehenden Mittelalters ihren
Ausgangspunkt in einer Art kopernikanischer Wende findet, die die

Auffassung der Philosophie in der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts
erfahren hat. In dieser Hinsicht läßt die von Grabmann entdeckte

Quaestionensammlung ein bedeutendes Stadium der Rezeption der
aristotelischen Schriften erkennen, das den intellektuellen Stand der
Entwicklung des abendländischen Denkens zu einer so hohen Reife bringt,
daß es das Auftreten von verschiedenen staatsphilosophischen Positionen

ermöglicht. Die politische Reflexion ist also vor allem dank der

Erneuerung der Philosophie entstanden, und aus dieser hat sich
hauptsächlich jene entwickelt. Außerdem möchten wir darauf aufmerksam

machen, daß die Lage für die Einführung und Rezeption der Aristotelischen

Politica — und damit für den formellen Anfang der politischen
Reflexion — von den Artisten vorbereitet wurde. Insofern die magistri
artium im Studienplan einen Platz für die Politica vorgesehen hatten
(vita animae in civitate), waren sie - wie es schon hervorgehoben wurde

49 — die wahren Pioniere dieses Prozesses. Sie vermuteten
wahrscheinlich, welche Richtung die Politik einschlagen würde. Ob man
von einem «politischen Averroismus» sprechen darf, bleibt noch in der
Schwebe 50. Sicher ist es aber, daß ein «aristotélisme intégral» 51 seinen
Einfluß darauf ausgeübt hat. Ein Studium der nicht ausdrücklichen
Formen des politischen Denkens bei den Pariser Artisten vor der

Rezeption des Denkens Aristoteles' wäre zu begrüßen.
In der festen Überzeugung, daß die Position des Thomas, d. h. die

erste wichtige staatsphilosophische Position des ausgehenden Mittelal-

49 S. Lohr, a.a.O. passim.
50 S. M. Grignaschi, «Indagine sui passi del <commento> suscettibili di avere pro-

mosso la formazione di un averroismo politico », in : IIpensiero politico del Basso Medioevo

(Antologia di saggi a cura di Carlo Dolcini), Bologna 1983, 273-312 und G. Piaia,
«<Averroïsme politique): Anatomie d'un mythe historiographique», in: Miscellanea
Mediaevalia XVII: Orientalische Kultur und europäisches Mittelalter (hg. von
A. Zimmermann), Berlin-New York 1985, 288—300.

51 Den Ausdruck in diesem Zusammenhang nehme ich von R. Imbach und
M. H. Méléard, « Boèce de Dacie », in : Philosophes médiévaux des XIII' et XIV siècles,

Paris 1986, 156.



352 Die thomasische onto-theologische Auffassung der Politik

ters, nur in solch historischem Zusammenhang zu verstehen ist, haben

wir versucht, im Lichte der von Grabmann entdeckten Handschrift zur
Klärung der Frage nach der Entstehung despolitischen Denkens, d. h. der

vernünftigen Spekulation über die Politik in der westlichen Welt
beizutragen.


	Die thomasische onto-theologische Auffassung der Politik in ihrem historischen Zusammenhang : zur Entstehung des politischen Denkens im ausgehenden Mittelalter

