Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 35 (1988)

Heft: 3

Artikel: Non agere : Uber eine Verhaltnisbestimmung von Freiheit und Bosem
bei Thomas von Aquin

Autor: Hedwig, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760802

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760802
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kraus HEpwic

Non agere

Uber eine Verhiltnisbestimmung von Freiheit und Bosem
bei Thomas von Aquin

«... quia et ad hoc sufficit ipsa
libertas voluntatis, per quam potest

agere vel non agere».
De malo 1, 3

Die Frage, um die es geht, gehort zu jenen Selbstverstindlichkeiten
des Alltags, die gerade in ihrer Belanglosigkeit der philosophischen
Reflexion nicht geringe Schwierigkeiten bereiten. Nichts scheint selbst-
verstandlicher, als Handlungen auszufithren. Und ebenso selbstver-
standlich ist es, daf3 die Ethik, die sich mit diesen Handlungen befaft,
Prinzipien und Regeln formuliert, denen entsprechend die Konstruk-
tion eines Aktes als gut, bose oder vielleicht auch als indifferent beur-
teilt werden kann. Aber was geschieht mit den Handlungen, die wir
nicht ausfithren — ist es gut, eine bése Handlung zu unterlassen, oder ist
es bose, eine gute Handlung nicht zu realisieren, oder ist vielleicht, weil
faktisch nichts getan wird, auch ethisch nichts zu bewerten?

Diese Fragen, die zunichst nur das alte Lehrstiick der «Unterlas-
sung» (omissio) zu betreffen scheinen, reichen in eine Problemschicht
der Ethik, deren Analyse alles andere als einfach ist. Die Fachliteratur
hat zwar hidufig auf die duale Fassung der Aktausiibung — agere ve/ non
agere — hingewiesen, doch nur sehr selten, vielleicht auch wegen der
begrifflichen Paradoxien, das Nichthandeln ontologisch zu bestimmen
und dessen ethische Implikationen aufzudecken versucht. Aber dieser
Punkt ist nicht unwichtig. In der iiberaus komplexen Handlungslogik,



318 Non agere

wie sie Thomas entwickelt, liefert das Nichthandeln (non agere) einen
begrifflichen Leitfaden, dessen Anfang zwar in der freien Eigenbestim-
mung des Menschen festgemacht ist, dessen Ende jedoch sich mehr und
mehr im Ursprung des Bosen verliert?.

Wir finden in der Aktanalyse der «freien Entscheidung» oder, wie
Thomas in der praktischen Philosophie hiufiger sagt, der «freiwilligen
Handlung» (voluntarium) die beiden nicht weiter zu reduzierenden
Handlungstypen des agere und non agere?. Ahnlich wie die Begriffsspra-
che der negative facts nicht ohne gewisse entitative Voraussetzungen
auskommt, so ist auch hier — in der Handlungstheorie — die Analyse des
Nichthandelns offensichtlich nur als Kontrastabbildung eines Hand-
lungsaktes moglich. Diese Riickbindung negativer Termini an affirma-
tive Positionen ist zwar wenig gliicklich, aber sie griindet — zumindest
fiir Thomas — darin, da3 das Negative, das eigentlich nicht ist, logisch
nur iber den Vorrang der Affirmation und ontologisch nur im Horizont
des Seienden, nimlich als ens rationis zu begreifen ist. Auch die Klirung
des non agere setzt daher bei der Strukturbeschreibung des « Handelns»
(agere) an.

Das vorliegende Problem, das fiir einen mittelalterlichen Autor fast
eine Paradoxie darstellen muBlte, wird von Thomas prignant formu-
liert: Es ist zu kldren, ob die « Akte», die freiwillig sind, auch «ohne Akt
sein» kénnen (" absque omni actu?). Dabei ist zunichst durchaus unpro-
blematisch, daB3 das freiwillige Handeln direkt aus dem Willen hervor-

! Nur W. Kvuxen (Phil. Ethik bei Thomas v. Aquin, Hamburg 21980, 215) hat
ausdriicklich auf diesen Punkt hingewiesen. — Im Folgenden wird nicht explizit behan-
delt, sondern auch als Option der hier vertretenen Deutung vorausgesetzt, daf3 der volle
Begriff der Freiheit bei Thomas iiber die «Indifferenz» weit hinausgeht (L. OEING-
HANHOFF, Scholastik, 1956, 161ff.), daB in der menschlichen Freiheit eine inclinatio liegt
(J. MALik, Ph] 1962/63, 34ff.) und daB in der « Wahl» (electio) die voraufgehende
Erkenntniskraft prisent bleibt, so daB die Alternative von Intellektualismus und Volun-
tarismus letztlich fiir Thomas nicht kennzeichnend ist (P. WeLp, Willensfreiheit, 1975,
182ff.). Die kontroverse Frage einer méglichen Lehrentwicklung der Freiheitskonzep-
tion (O. PescuH, MThZ, 1962, 1-25) wird hier ausgeklammert.

2 Vgl. 5.7h.1/116,3;9,1; 10,2; 13,6; 71, ad 5; In 11 Sent. d. 35, a. 3; 111, 10, ITI, 25,1,
2, c.; De malo q. 1,3; 2, a. 1 ad 2; 16,6; 6, c.; De pot. 10,2 ad 5; De ver. 22,6, c.

3 8.7h. 1/11 6,3;71,5; In II Sent. 35,3; De malo 2,1 ad 2.



Non agere 319

geht, «dhnlich wie das Warme aus der Wirme». Aber Thomas nimmt
auch an, daB etwas freiwillig, wenngleich indirekt, geschieht, wenn
nicht gehandelt wird, «wie die Versenkung eines Schiffes dem Steuer-
mann zugeschrieben wird, sofern er davon ablifit, das Schiff zu
steuern». Die Handlungsanalyse fiihrt hier auf eine Situation, die man
juristisch gewshnlich unbesehen hinnimmt, die jedoch dem Ontologen
einiges Unbehagen bereiten diirfte. Es scheint nimlich, dafl jemand fiir
etwas belangt werden kann, das er iiberhaupt nicht getan hat. Aber
Thomas lagert dieses #on agere in zwei Rahmenbedingungen ein, durch
die es verstehbar und auch bewertbar wird: dal nimlich die Tat, die
nicht getan wurde, «mdglich» und «geschuldet» war. In dieser Hinsicht
entzieht sich das Nichthandeln, auch wenn es faktisch nicht ist und
daher auch im strengen Sinn nicht erkennbar ist, doch nicht der Intel-
ligibilitat, die hier offensichtlich durch den situativen Kontext und die
normativen Bedingungen der Praxis erschlossen wird. Dabei ist fiir
Thomas grundsitzlich zu beachten, dal das Handeln gegeniiber dem
Nichthandeln einen gewissen Mehrwert aufweist, so dafl der Wille das
Nichtwollen und Nichthandeln — wie Thomas sehr vorsichtig sagt —
«verhindern» (impedire) kann und manchmal auch muf3. Es ist ihm
daher auch «zuzurechnen», quasi ab ipsa existens®.

Aber der entscheidende Punkt, um den es hier ontologisch geht,
wird erst dann faBbar, wenn man die AuBerlichkeit der Handlungs-
ebene verliBt. Es ist nimlich keineswegs ausgemacht, daf3 das deskrip-
tiv bestimmbare Handeln oder Nichthandeln so gewollt ist, wie es ist
oder eben nicht ist. Wir wissen heute um die anthropologischen
Abgriinde, die sich zwischen Wollen und Handeln, zwischen Intention
und Tat auftun kénnen. Wohl nicht ohne Grund (und auch nicht ohne
Weisheit) hat Thomas mit den Scholastikern die dufere, deskriptiv
faBbare Handlung (als actus exterior) vom «inneren Akt», dem actus
interior’ unterschieden, der sich in einer implikativen Bindung von

4 8. Th.1/11 6,3; «Quia igitur voluntas, volendo et agendo, potest impedire hoc quod
est non velle et non agere, et aliquando debet: hoc quod est non velle et non agere,
imputatur ei, quasi ab ipsa existens».

5 S.Th. 1/11 18,6. — Aber auch hier bleibt zu beachten, da3 das Ziel allein den
moralischen Akt nicht rechtfertigt. Auf die méglichen Divergenzen zwischen Obijekt, Ziel
und Umstinden hat Thomas ausdriicklich hingewiesen (I/1I 18,7; 18,10), ebenso auf die
komplexen Verhiltnisse, die sich aus der Handlungslogik ergeben und sowohl das
Gewissen als auch die Intention der Akte betreffen (I/11 19,5-7). Als letztes, nicht nur
formales Kriterium des guten Willens ist das « Objekt» anzusehen. Aber gerade damit, weil
ein Ding (res) nur iiber die sensitiven, vegetativen und geistigen Vermégen des Menschen



320 Non agere

Vernunft und Wille aufbaut. Das gesamte, iiberaus komplexe Hand-
lungsgeschehen geht mithin aus einem «verntinftigen Willen» hervor,
dessen Akte, weil sie in der « Macht» des Menschen liegen, daher auch
«menschlich» und «frei» sind.

II

Es ist nicht ganz unwichtig, darauf hinzuweisen, dal3 die Frage der
menschlichen Freiheit® bei Thomas der ethischen Praxis vorgelagert ist
und letztlich, was uns heute wohl eher iiberrascht, von der theoreti-
schen Philosophie beantwortet wird, die das, was «von Natur aus» ist,
hinzunehmen hat. Die Freiheit des Menschen ist daher nicht erst her-
vorzubringen oder irgendwie durch praktische Hinsichten zu legitimie-
ren, sondern — aller Praxis voraus — zu respektieren.

Man mag sicherlich dariiber streiten, ob und inwieweit die freie
Entscheidung des Menschen, deren Ankiindigung Thomas durch die
korperlichen, sensitiven und intellektiven Stufen der Natur bis hin zum
tudicium rationis des Menschen verfolgt, heute noch ohne weiteres in
dieser Weise begriindet werden kann, da die Natur durch die technische
Rationalitit faktisch in sekundire und tertiire Realititen tibersetzt ist,
in denen nicht nur sie selbst, sondern auch der Mensch — wie es scheint
— frei zur Disposition steht. Aber diese Fragen sind hier nicht zu
beantworten. Fiir Thomas wird man wahrscheinlich sagen kénnen, dal3
er zunichst auf einer mehr intellektiven Linie das freie Urteil (/iberunm
fudicium ) herausstellt, auf das dann der voluntative Akt der Wahl (elec-
tio) zugreift’. Es scheint nicht unméglich, diese frithe Konzeption,
wenngleich mit anderen Akzentsetzungen, in die spitere Auffassung
der Freiheit zu integrieren, in der das freie Handeln auf der Ebene der
Artbestimmung und Aktausiibung® interpretiert wird. Nur nebenbei sei
hier erwihnt, dal3 es sich bei dieser Duplizitit nicht um zwei Freiheits-

als obiectum erfaBBbar ist, erweist sich die « Vernunft» (ratio) selbst als das entscheidende
Kriterium, das die moralische Qualifikation des Handelns absichert (bonitas voluntatis
dependet a ratione, eo modo quo dependet ab obiecto, 1/11 19,3).

¢ Vgl. dazu die kommentierende Ubersicht bei D. WeLp, Willensfreiheit bei Thomas
von Aquin, Freiburg i. Ue. 1979, 99ff.

7 8. 7h. 181,1.

8 De malo 6.



Non agere 321

begriffe handelt, sondern um «Aspektunterscheidungen» des einen
Geschehens, das sich «frei»? vollzieht.

Die spiteren, auch zeitgeschichtlich bedingten Diskussionen dieses
Themas unterstreichen vor allem, daf3 die Artbestimmung und Aktaus-
tibung des Handelns «nicht aus Notwendigkeit»'? erfolgen. Wenn man
die Linie der Artbestimmung betrachtet, dann zeigt sich zwar, dal nach
Thomas der Mensch das «Gliick» notwendig will, aber doch von den
konkreten Objekten des Handelns her auf «dieses oder jenes» verwiesen
ist, also auf die partikuliren, kontingenten Giter, zu denen tbrigens
auch der subjektive Gedanke gehort, in dem das Gliick gedacht und
vorgestellt wird. Auch wenn gewisse Giiter aus einer fast «natiirlichen
Notwendigkeit» gewollt werden — etwa esse, vivere und intelligere — so
sind doch auch sie, wenngleich mit Vorzug, zu wihlen (praeeligere) und
explizit zu ibernehmen. Dagegen entfilt fiir die Aktausiibung jegliche
Notwendigkeit. Auch wenn der Wille in seiner ersten Willensbewe-
gung gleichsam durch den Instinkt eines dulleren Bewegers bewegt wird
(ab aliquo exteriori, cuius instinctu voluntas incipit velle), so liegt seine
Auszeichnung doch darin, daB3 er «sich selbst bewegt» (movet se ipsam''):
der Wille, der den Verstand dazu fihrt, die Mittel zum Handlungsziel
aufzuarbeiten und sie als Optionen vorzustellen, bewegt sich iiber die
Erwigung (consilium) des Verstandes selbst, nicht nur «dieses oder
jenes» zu wihlen, sondern grundsitzlicher noch «zu handeln oder nicht
zu handeln». In diesem Zusammenhang ist weniger die operative Ver-
schrinkung der einzelnen Differenzen'!? interessant, sondern die Tat-

? Vgl. WeLe, Willensfreiheit, 112f. — Es ist interessant, daBl Thomas die besondere
Struktur der menschlichen Freiheit in der Stufenfolge der Dinge spiegelt. Fiir die Tiere
(animalia) gilt, daB sie nur eine similitudo quaedam liberi arbitrii besitzen (possunt agere, si
iudicant esse agendum, vel non agere, si non iudicant : De ver. 24,2). Aber es handelt sich hier im
eigentlichen Sinn nicht um Freiheit, weil die libertas iudicii fehlt: das iudicium ist konkret
«auf Eines hin» festgelegt, das fiir das Tier das einzig Gute ist. Dagegen liegt — iiber dem
Menschen — in der ersten und einzigen Wahl des Engels, der die Prinzipien des Guten und
dessen Folgerungen schaut, die freie Entscheidung als conversio oder aversio beschlossen,
die, nach Thomas, nicht revidierbar ist (De malo 16,5). Aber fiir alle Stufen des Seienden —
sogar fiir Gott — gilt, daB man das Gute als solches nicht nichtwollen kann (ebd.).

10 De malo 6.

'' Ebd. — Vgl. dazu auch K. RieseNHUBER, Die Transzendenz der Freiheit zum
Guten, Miinchen 1971, 177ff.

2 Demalo6;5.Th.1/1113,6: « Quod autem possibile sit non eligere vel eligere, huius
ratio ex duplici hominis potestate accipi potest. Potest enim homo velle et non velle, agere
et non agere: potest etiam velle hoc aut illud, et agere hoc aut illud. Cuius ratio ex ipsa
virtute rationis accipitur. Quidquid enim ratio potest apprehendere ut bonum, in hoc
voluntas tendere potest. Potest autem ratio apprehendere ut bonum non solum hoc quod
est velle aut agere, sed hoc etiam quod est non velle et non agere.»



322 Non agere

sache, dal ein Aspekt der menschlichen Freiheit darin besteht, handeln,
aber auch nicht handeln zu koénnen,

Dal3 dieses Nichthandeln (non agere), ebenso wie das Handeln
selbst, durch Willensakte in sich strukturiert und motiviert sein kann, ist
bekannt. Ein faktisch nicht vollzogener Akt — etwa eine unterlassene
Hilfeleistung — kann durchaus intendiert sein, dann nimlich, wenn
jemand explizit etwas nicht will. Dieses #on velle'?, das tibrigens auch fiir
Duns Scotus!4 wichtig ist, wird von Thomas unter einer «zweifachen
Hinsicht» (dupliciter) bestimmt. Die doppelte Perspektive zieht fiir die
Bewertung dessen, was Nichthandeln besagen kann, entscheidende
Konsequenzen nach sich.

Das non velle kann — einerseits — ein Nichthandeln betreffen, das
ohne dulleren Akt ist, aber dennoch einen internen Willensakt voraus-
setzt (absque actu exteriori cum actu interiori). Hier liegt dann, wie in der
Scholastik generell gesagt wird, ein #olle'’ vor, insofern jemand eben
nicht handeln w///. In diesem Rahmen sind dann vor allem auch die
Akte des Verzichtes, der Askese, der Zuriickhaltung und wohl auch die
Entscheidungen zu bewerten, denen zufolge man etwas — sei es Gutes
oder Béses — explizit nicht tun wzll (sicut cum vult non agere'®). Man

13 5.7h.1/11 6,3 ad 2: « Non velle dicitur dupliciter. Uno modo, prout sumitur in vi
unius dictionis, secundum quod est infinitivum huius verbi zo/o. Unde sicut cum dico Nolo
legere, sensus est: Volo non legere; ita hoc, quod est non velle legere, significat velle non legere...
Alio modo sumitur in vi orationis. Et tunc non affirmatur actus voluntatis. »

4 Nach Duns Scotus ist das nolle ein «positiver Akt» (actus positivus voluntatis), der
prinzipiell ein Wollen voraussetzt (omne nolle praesupponit aliguid velle, Ord. 11, d.6, q.2,
art. 1, n.426. Ed. Quaracchi, 1914, 387). Das ist durchaus traditionell. Aber Scotus kennt
nicht, wie Thomas, ein non velle, das ohne internen Willensakt ist. Hinter dieser Kon-
zeption steht bei Scotus eine gednderte, neue Fassung des Willens, der gegeniiber allen
Objekten —auch dem vollkommen Guten — noch die Freibeit des velle und non velle bewahrt
(Ord. 11, d.1, p. 2, n. 149, Vat. II, 100). — Vgl. auch ]J. Augr, Die menschliche Willens-
freiheit im Lehrsystem des Thomas von Aquin und Joh. Duns Scotus, Miinchen 1938,
124 ff.

13 In I Sent. d.6, a.1, q.3, exp.: «Dicendum quod nolens et volens non opponuntur
contradictorie, sed volens et non volens. Differt enim nolo et non volo; quia cum dicitur: zon
volo negatur actus, et ideo opponitur sicut negatio ad affirmationem, sed in hoc verbo nolo
et in toto condeclinio eius remanet actus voluntatis affirmativus, et negatio fertur ad
volitum. Unde sensus est: #0/o hoc, id est volo hoc non esse. » Diese Unterscheidung wird auch
durch den /ndex Thomisticus (Sect. 11, vol. 15, p. 40-46) belegt ; vgl. zam Begriff noluntas:
5.7h. 1/11 8,1 ad 1.

16 5.7h.1/116,3: «Quia igitur voluntas, volendo et agendo, potest impedire hoc quod
est non velle et non agere, et aliquando debet: hoc quod est non velle et non agere,
imputatur ei, quasi ab ipsa existens. Et sic voluntas potest esse absque actu: quandoque
quidem absque actu exteriori, cum actu interiori, sicut cum vult non agere.»



Non agere 323

kénnte hier durchaus sagen, da3 das Nichthandeln, weil es aus einem
Willensakt hervorgeht, als eine Art der Praxis zu verstehen und ent-
sprechend den Handlungsnormen zu bewerten ist. Auch die nicht
uninteressante Ontologie der omissio'” diirfte partiell zur Praxis geho-
ren. Andererseits — und dies ist zweifellos fundamentaler — kann das 7on
velle auch derart verstanden werden, daf3 die Negation den Willensakt
selbst trifft, daB3 also hier — wie Thomas betont einfach sagt — ein
Nichtwollen vorliegt (sicut cum non vult'®). Das heildt, dal3 nicht nur der
dullere Handlungsakt, sondern auch der innere Akt des Willens selbst
entfillt (absque actu interiori). Hier, da die Negation nicht nur das Objekt
des Willens und auch nicht nur die AuBerlichkeit des Handelns trifft,
sondern das velle selbst, fithrt die Handlungsanalyse offensichtlich auf
einen Punkt, der sich dem Licht der Vernunft entzieht, der dunkel
bleibt.

Man hat in gewisser Weise zurecht, aber doch wohl eher vorschnell
darauf hingewiesen, daB3 die Differenz von Handeln und Nichthandeln
nicht nach Weise einer Spezifikation verstanden werden diirfe, gleich-
sam als sei das Nichthandeln eine Art, eine besondere Variante der
Praxis. Aber dennoch, diese Interpretation besticht durch die Eleganz
ihrer Einfachheit, denn sie fiuhrt eine weitgehende, wenngleich nicht
prinzipielle Intelligibilitit des Nichthandelns mit sich. Uberall dort, wo
das Nichthandeln aus einem Willensakt entspringt, ebenso wie in den
Unterlassungen, die sich aus moéglichen und geschuldeten Akten her-
leiten, ist das #on agere offensichtlich nicht nichts'®. Die Fragen, die sich
hier ergeben, sind in den letzten Jahren — vor allem in der katholischen
Moraltheologie — mit Blick auf eine deontologische oder teleologische

7 Die Unterlassung (omissio) setzt insofern einen inneren Akt voraus, als jemand
will, etwas nicht tun (u# aliquis vult non ire ad ecclesiam), wihrend sie ohne Akt ist, wenn sie
sozusagen gedankenlos geschieht (nzbil cogitat de eundo vel non eundo, 5. Th. 1/11 71,5). Auch
wenn man die Analyse auf die « Anlisse» und «Ursachen» der Unterlassung ausweitet,
zeigt sich, daB die omissio einen vorgingigen Akt impliziert (ebd.). Thomas gibt in diesem
Zusammenhang mehrere Beispiele, die fiir die Ontologie der Unterlassung interessant
sind (I/1I 71,5). Aber im strengen Sinn ist zu sagen, dal3 die omissio von sich her ohne Akt
ist (absque omni actu).; vgl. auch In I1. Sent. d.35, a.3; De malo 2,1.

8 5.7h. 1/11 6,3: «...aliquando autem et absque actu interiori, sicut cum non vult»;
vgl. Anm. 16.

' Der Rekurs auf eine vermeintliche «anthropologische Differenz», durch die das
Nichthandeln einen besonderen Status gewinne, erklirt relativ wenig. Das Nichthan-
deln, wenn es gewol/t wird, untersteht den allgemeinen Kriterien der Handlungstheorie
und ist an ihnen zu messen. Man kommt hier, vor allem in moraltheologisch dornigen
Fragen, keinen Schritt weiter.



324 Non agere

Stilform der Ethik diskutiert und kontrovers beantwortet worden. Aber
dennoch wird man mit guten Griinden darauf bestehen kénnen, daf3 das
Nichthandeln, wenn es sich durch praktisch relevante Kriterien bewer-
ten laBt, indirekt den Normen des Handelns untersteht und damit
durchaus als ein Modus des Handelns, der Praxis verstanden werden
kann.

Nur dann, wenn man die Differenz von Handeln und Nichthandeln
radikal, also &ontradiktorisch bestimmt, wie es vom Ansatz her bei Tho-
mas tibrigens der Fall ist, und nur dann ist das Nichthandeln nicht als
eine Variante des Handelns zu begreifen, ebenso wie dann auch die
Interpretation der /Jibertas exercitii in Begriffen der /ibertas specificationis
nicht mehr méglich ist. Es lige hier, sofern man dies iiberhaupt sagen
kann, ein Nichthandeln vor, das weder einen dulleren noch einen
inneren Willensakt impliziert und damit die Negation des Wollens selbst
meint (sicut cum non vult). Man nihert sich offensichtlich einer Position,
die der begrifflichen Klirung betrichtliche Schwierigkeiten bereitet,
ganz abgesehen davon, daB3 damit die Grenzen der Handlungstheorie
erreicht werden. Das non velle im streng kontradiktorischen Sinn (das
also kein nolle ist) bezeichnet im Strukturgefiige des freien Handelns die
Stelle, die der Vernunft undurchdringbar bleibt, an der faktisch nichts
geschieht, eine «blofle Faktizitit ungelichtet waltet»2°,

Dies wird fiir die Ethik wichtig sein, denn an der einfachen, nicht
weiter hinterfragbaren Faktizitit des Nichtwollens ist der Ursprung des
Bosen anzeigbar: das moralisch Bose weist auf eine Defizienz des Wil-
lens zuriick, den Willen nimlich, der im Hinblick auf die Vernunft in
einem reduktiven Zustand verbleibt und auf die Vernunftregel nicht
aufmerkt. Fiir dieses Nichtaufmerken ist nun nach Thomas keine wei-
tere Ursache zu suchen, da es sich aus einem Aspekt der Aktaustiibung —
dem non agere — herleiten 1ifit. Das non agere, das eine Seite der
menschlichen Freiheit ausmacht, ist daher zugleich auch das Tor, durch
das das moralisch Bése in die Handlung eintreten kann.

20 W. KLuxeN, Philosophische Ethik, 209: « Die Untersuchung der Wirkursichlich-
keit der Freiheit fiihrt also auf einen Ort, wo eine bloBe Faktizitit ungelichtet wal-
tetn».



Non agere 325

I1I

Man wird wohl kaum davon ausgehen diirfen, daB3 sich das natiirlich
(oder «ontisch») Gute oder Bose ohne weiteres in Handlungen iiber-
setzen lif3t, die dann deckungsgleich «moralisch» gut oder bése wiren.
Ein Ding, das von sich her gut ist, wird oft genug zum Objekt und Ziel
eines bosen Handelns, ebenso wie umgekehrt eine privative Ausgangs-
lage durchaus AnlaB3 sein kann, moralisch gut zu handeln. Der Alltag,
auch der christliche, wire voll von Beispielen, wenn Hungernde
gespeist, Durstende gestillt oder Fremde aufgenommen wiirden.

Die Argumentationsebene der Moral unterscheidet sich von der
Natur und ihren Gesetzen grundsitzlich dadurch, daf3 hier — in der
Ethik — ein kategorial durchaus exakt bestimmbares Ding in verschie-
denen, auch situativ wechselnden Kontexten zum Objekt und Ziel einer
Handlung wird, die nur insofern «gut» ist, als sie «vernunftgemaf3»
(secundum rationem) geschieht, wihrend sich das Handeln als «bdse»
erweist, wenn es praeter rationem erfolgt. Die « Vernunft» (ratio) des
Menschen — nicht die Natur?! — ist der Ort, an dem im Rekurs auf die
objektiven, finalen und situativen Komponenten des Handelns die
Normenfindung in der Ethik gerade auch in ihrer «objektiven» Absi-
cherung argumentativ auszuweisen und zu verantworten ist (differentia
boni et mali circa obiectum considerata, comparatur per se ad rationem).
Ethische Normen lassen sich offenbar nicht direkt aus der Natur dedu-
zieren. Nicht einmal das «Naturgesetz» (lex naturalis) ist aus biologi-
schen, physikalischen oder kosmologischen Daten einfach ablesbar,

21 Fiir Thomas ist es eine geradezu stehende Begriffswendung, da3 Handlungen in
ethischer Hinsicht secundum rationem, nicht ohne weiteres secundum naturam zu beurteilen
sind. Es wire sonst ethisch nicht einmal zu rechtfertigen, eine Blume abzubrechen. Auch
in den Akten, die im engeren Sinn contra naturam geschehen (I1/11 153—154), ist in letzter
Instanz (formaliter) das Kriterium der « Vernunft» (ratio) leitend. Andererseits aber
machen gerade die Inkonvenienzen, die sich hier aus eher undifferenzierten humanwis-
senschaftlichen Daten ergeben, mehr als deutlich, daB die Ethik die unverkiirzte Breite
nicht nur der anthropologischen, sondern auch der empirischen Wissenschaften zur
Kenntnis nehmen muf}. Inwieweit die « Natur» des Menschen — konkret als Mann, Frau,
Kind und Greis — in ethisch qualifizierbare Handlungen hineinreicht und zur moralischen
Normenfindung anleitet oder auch Handlungen entlastet, ist hier nicht zu kliren. — Es
kommt noch erschwerend hinzu, daB fiir Thomas eine systematische Ubersicht iiber die
verschiedenen Bedeutungen von nmatura bisher leider fehlt. Fir Bonaventura liegt
bekanntlich eine ausgezeichnete Untersuchung vor.



326 Non agere

sondern — als participatio legis aeternae in rationali creatura — ein « Werk
der Vernunft» (opus rationis), das durch die Vernunft selbst «konstitu-
iert» 22 wird. Die Ethik, die wissenschafts-theoretisch bekanntlich nicht
in einer «Subalternation» steht, kann daher die Last der Normenfin-
dung und Begriindung nicht auf andere Wissenschaften verlagern.

Es ist hier nicht weiter auszufithren, daf3 die Stilform der Ethik, die
Thomas in Hinblick auf « Tugend» und «Gesetz» vertritt, sich aus dem
«Guten» (bonum ) herleitet, dessen allgemeiner Begriff in die praktische
Vernunft axiomatisch normierend einfillt und dessen konkrete Reali-
sierung — in der Ethik — durch vernunftgemifBe Handlungen zu leisten
ist. Aber gerade aufgrund dieser Prioritit des Guten verwundert es nicht
wenig, dal3 das bonum, das alle leicht und mit fast fragloser Sicherheit
erstreben, doch offensichtlich sehr viel schwerer zu erreichen ist als das
Bése, das als solches zwar niemand will, das sich aber bereits aus einem
beliebigen Defekt ergibt. «Quilibet singularis defectus causat malum,
bonum autem causatur ex integra causa». In dieser Asymmetrie, wenn
man sie ernst nimmt, scheint ein Akt sehr viel leichter mifigliicken als
gliicken zu kénnen. Das moralisch Bése 148t sich offensichtlich auf viele
partikulire, aber negative Komponenten oder Defekte zuriickfiihren.
Eine dieser negativen Bestimmungen, in gewisser Weise sogar die
Herkunft des Bosen selbst, wird im Kontext des #on agere und damit in
einer Struktur der menschlichen Freiheit faBbar.

Auch wenn Thomas das moralisch Bése nicht auf eine naturale, der
menschlichen Freiheit sozusagen vorgelagerte Instanz zuriickfiihrt, so
bereitet er doch die Kausalanalyse des Bosen im Kontext des Naturge-
schehens vor. Das Bose, das keine Ursache per se hat, leitet sich auf
zweifache Weise aus dem Guten her. « Est ergo duplex modus quo malum
causatur ex bono»??. Die «Ursache» des Bosen kann einmal darin lie-
gen, dal3 dem Entstehen einer neuen Qualitit per accidens das Vergehen
einer anderen voraufgeht und — zweitens — daf3 das, was entsteht, aus
einem defekten Guten, einem bonum deficiens herkommt. Diese Kausal-
analysen werden von Thomas auf die Willensakte (7 voluntariis) iiber-

22 §.Th. 1/11 94,1: «Quod lex naturalis est aliquid per rationem constitutum: sicut
etiam propositio est quoddam opus rationis». Thomas verweist hier ausdriicklich auf den
Anfang des /Jex-Traktates (1/11 90,1: De essentia legis). Vgl. zum Status des Naturgesetzes,
das bei Thomas iibrigens iiber die intellektive Sonderstellung des Menschen in der Natur
abgeleitet wird, die Ausfithrungen bei U. Kiiun, Via caritatis. Theologie des Gesetzes bei
Thomas von Aquin, Géttingen 1963, 148ff.

23 De malo 1,3.



Non agere 327

tragen. Aber dabei ist sehr wohl zu beachten, dafl Thomas die Unter-
schiede zwischen der Ordnung der Natur und des Willens strikt respek-
tiert. Der Wille ist nimlich keineswegs in naturale Prozesse eingebun-
den, die ihn notwendig bestimmen wiirden, sondern es liegt in seiner
«Macht» (potestas), die erfahrenen Eindriicke (impressiones ), auch wenn
sie kausal bedingt sind, zu empfangen oder nich? zu empfangen (in
potestate tamen voluntatis est recipere vel non recipere). Es ist daher durchaus
konsequent, wenn Thomas die beiden Kausalaspekte des Bésen, dal3 es
niamlich per accidens geschieht und sich aus einem bonum deficiens her-
leiten kann, der strukturellen Eigenart des Willens anpaft.

Wenn entsprechend der Stilform der Ethik, die Thomas vertritt,
axiomatisch gilt, da3 der Wille prinzipiell auf das Gute ausgreift, dann
wird auch das Bose — das iibrigens handlungstheoretisch ein a/iguid
positivum?** ist — stets sub ratione boni gewollt. Auch in den bésen Akten
ist daher ein «gewisses Gutes» prisent, das aber — per accidens — doch ein
malum simpliciter ** mit sich fiihrt und damit den Handlungsakt als
solchen korrumpiert. Wiederholt weist Thomas hier auf den Ehebruch
hin. Fur diese Akte ist es gewil3 kennzeichnend, daB3 in ihnen viele,
sogar duflerst komplexe Motivationen liegen, die aber «vor» (ante) der
Handlungswahl zu durchleuchten und kritisch zu scheiden sind. Die
Argumentationsfigur, die fiir die Praxis gilt, lieBe sich in der vorgin-
gigen Klirung der handlungsleitenden Motive fast als eine transzen-
dentale Reflexion (praeconsiderare *®) verstehen, wenn es fiir Thomas
nicht selbstverstindlich wire, dal3 die Vernunft in der Ordnung der
Formkausalitit dem Handeln vorausgeht, wihrend der Wille in effi-
zienter (oder existentieller) Hinsicht den Vorrang hat. Eine Handlung —
etwa die delectatio adulteris — ist daher bereits vor der Wahl an der Regel
der Vernunft oder, theologisch gesagt, des gottlichen Gesetzes meBbar
und faktisch auch zu messen. «Unde non uti regula rationis et legis
divinae praeintelligitur in voluntate ante inordinatam electionem» ?’.

24 Da alles, was erstrebt wird, nach Thomas sub ratione boni gewollt wird, ist das Bése
handlungstheoretisch nicht ohne weiteres als privatio zu bestimmen (1/11 18,8 ad 1),
sondern vielmehr ein aliguid positivum, das allerdings im Vergleich zur geschuldeten
Vernunftordnung des Handelns eine Privation mit sich fiihrt (I 48,1 ad 3; 1/11 18,5 ad 2).

25 De malo 1, 3.

26 Ebd.: «... inquantum oportet in voluntate pracconsiderare aliquem defectum ante

ipsam electionem deficientem, per quam eligit secundum quid bonum quod est simpliciter
malum»,

37 Ebd.



328 Non agere

Das Problem des moralisch Guten oder Bésen scheint sich mithin auf
die vorgingige, dem Handeln voraufgehende Einsicht in die Vernunft-
regel des Handelns zu zentrieren.

Hier ergeben sich allerdings nicht geringe Schwierigkeiten. Wenn
man namlich die Frage des moralisch Guten oder Bosen exklusiv auf der
Ebene der Vernunft beantwortet, dann ist diese Frage wohl keine Frage
der Moral mehr, sondern der Intelligenz, des Durchschauens einer
Situation oder — als Kontrast dazu — des Irrtums oder der mangelnden
Kompetenz, die dann sogar entschuldigt. Es ist nun interessant, da3
Thomas zwar den normativen Anspruch der Vernunft in der Klirung
von Gut und Bése nicht zuriicknimmt, aber den Ursprung des Bosen
doch mehr auf der Linie der A&ztausiibung sucht und ihn damit, zumin-
dest partiell, der Vernunft enzziehz. Dal3 die Regeln der Vernunft, wenn
sie einsehbar sind, #ich? gebraucht werden, ist nicht mehr Sache der
Vernunft, sondern des «freien Willens», der fiir dieses #on ut: auf keine
weitere Ursache rekurrieren mul3: guia ad hoc sufficit ipsa libertas volun-
tatis per quam potest agere vel non agere?®. Es ist hier sehr wohl zu
beachten, dal3 das #on agere, um das es geht, eben nicht im Sinn des no//e
zu verstehen ist, das stets einen internen Akt impliziert. Die Negation
trifft vielmehr den Willensakt selbst: Der Wille agiert nicht, verbleibt in
einer Latenz, ohne die Regel der Vernunft aktuell zu bemerken und auf
sie aufzumerken (non attendere actu ad talem regulam).

Aber eigentlich, wie Thomas mit der ihm eigenen Niichternheit
sagt, ist dies weder bése noch irgendwie schuldhaft und daher auch
nicht strafbar, weil es wohl die Fihigkeiten des Menschen tbersteigt,
«immer aktuell» (semper in actu) alle méglichen Handlungsregeln pri-
sent und abrufbar zu haben. Die Schuld aber beginnt dann, wenn «ohne
wirkliche Betrachtung der Regel» eine Handlung initiiert wird. Hier —
an diesem Punkt — ist der Wille als « Ursache» des Bosen auszumachen:
insofern er nimlich auf die Regeln der Vernunft oder, theologisch
gesagt, des gottlichen Gesetzes «nicht aktuell» (#on actu) aufmerkt und
doch zur Tat fortschreitet, und die Vernunftordnung des Handelns

8 De malo 1, 3: « Huius autem quod est non uti regula praedicta non oportet aliquam
causam quaerere, quia ad hoc sufficit ipsa libertas voluntatis, per quam potest agere vel
non agere.



Non agere 329

nicht beachtet??. Das Handeln geht mithin aus einem defekten Willen,
aus einem bonum deficiens hervor 3°,

Wenn man nun nach dem Grund dieses Nichtaufmerkens sucht,
st63t man auf die «Freiheit» des Willens, «durch die er handeln oder
nicht handeln kann» 3!. Hier liegt offensichtlich eine letzte, sogar vor-
rationale, aber doch nicht wegzudiskutierende Unbestimmtheit der
Freiheit, deren Uberfiihrung in die Differenz der Handlungsoptionen
und der Handlungsakte jeder Mensch allein zu vollziehen und allein zu
verantworten hat. Die menschliche Freiheit, die sich nach Thomas
eigentlich im Tun des Guten (als dem «Gliick» des Menschen) erfiillen
soll, 1aBt zugleich auch den Abgrund dieser Freiheit sichtbar werden,
einen Abgrund, der vom Licht der Vernunft nicht mehr durchdrungen
wird.

Es lige nun nahe, fiir diese Defizienz des Willens, also fiir das
Nichtaufmerken auf die Vernunft eine Ursache und damit eine ver-
ninftige Erklirung des Bésen zu suchen. Aber es iiberrascht, da3 Tho-
mas — obgleich hier betrichtliche theologische Entscheidungen fallen 32
— dies nicht tut. Er verweist vielmehr, wie hiufig in vergleichbaren
Fillen, auf Augustinus **. Die Defizienz des Willens, auf die sich das
Bose zusammenzieht, ist nichts als eine «Negation» oder — in den
Worten Augustins —«Dunkel und Schweigen» 34. Fiir den, der diese und

# Ebd.: «Et hoc ipsum quod est non attendere actu ad talem regulam in se consi-
deratum non est malum, nec culpa nec poena, quia anima non tenetur nec potest attendere
ad hiusmodi regulam semper in actu; sed ex hoc accipit primo rationem culpae quod sine
actuali consideratione regulae procedit ad huiusmodi electionem, sicut artifex non peccat
in eo quod non semper tenet mensuram, sed ex hoc quod non tenens mensuram procedit
ad incidendum. Et similiter culpa voluntatis non est in hoc quod non actu attendit ad
regulam rationis vel legis divinae, sed ex hoc quod non habens regulam vel mensuram
huiusmodi procedit ad eligendum».

30 Es ist interessant, dal Thomas — anders als Aristoteles — auch in der Frage der
akrasia dem Willen und nicht der Vernunft die sittliche Schwiche zuschreibt. Vgl. dazu
J. BaraD, The New Scholasticism 62 (1988) 98 ff.

31 Vgl. Anm. 28.

32 Hier greift in die Ausiibung des Aktes nicht nur der concursus divinus ein, sondern
auch die praemotio durch die Gnade, wihrend fiir die Artbestimmung des Handelns sich
das Problem der praedestinatio ergibt; vgl. dazu B. LakeBRINK, Klassische Metaphysik,
1967, 198ff.

33 Thomas zitiert De civ. Dei X1, c. 7: « Nemo igitur quaerat efficientem causam
malae voluntatis; non enim est efficiens, sed deficiens... Causas porro defectionum ista-
rum, cum efficientes non sint, ut dixi, sed deficientes, velle invenire, tale est ac si
quisquam velit videre tenebras, vel audire silentium».

3% De malo 1,3: «Quod voluntas est causa peccati in quantum est deficiens, sed illum
defectum comparat silentio vel tenebris, quia scilicet defectus ille est negatio sola.»



330 Non agere

dhnliche Texte nachdenklich liest, wird deutlich, daf3 hier die Argu-
mentation wohl bewul3t zuriickgehalten wird. Die Stirke einer Philo-
sophie — auch einer Theologie — bemif3t sich eben nicht nur nach den
Begriffen, die sie der theoretischen und praktischen Vernunft vermit-
telt, sondern auch von den Grenzen her, die sie achtet.



	Non agere : über eine Verhältnisbestimmung von Freiheit und Bösem bei Thomas von Aquin

