
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 35 (1988)

Heft: 3

Artikel: Non agere : über eine Verhältnisbestimmung von Freiheit und Bösem
bei Thomas von Aquin

Autor: Hedwig, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760802

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760802
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Klaus Hedwig

Non agere

Über eine Verhältnisbestimmung von Freiheit und Bösem
bei Thomas von Aquin

«... quia et ad hoc sufficit ipsa
libertas voluntatis, per quam potest

agere vel non agere».
De malo 1, 3

Die Frage, um die es geht, gehört zu jenen Selbstverständlichkeiten
des Alltags, die gerade in ihrer Belanglosigkeit der philosophischen
Reflexion nicht geringe Schwierigkeiten bereiten. Nichts scheint
selbstverständlicher, als Handlungen auszuführen. Und ebenso selbstverständlich

ist es, daß die Ethik, die sich mit diesen Handlungen befaßt,

Prinzipien und Regeln formuliert, denen entsprechend die Konstruktion

eines Aktes als gut, böse oder vielleicht auch als indifferent beurteilt

werden kann. Aber was geschieht mit den Handlungen, die wir
nicht ausführen - ist es gut, eine böse Handlung zu unterlassen, oder ist

es böse, eine gute Handlung nicht zu realisieren, oder ist vielleicht, weil
faktisch nichts getan wird, auch ethisch nichts zu bewerten?

Diese Fragen, die zunächst nur das alte Lehrstück der «Unterlassung»

(omissio) zu betreffen scheinen, reichen in eine Problemschicht
der Ethik, deren Analyse alles andere als einfach ist. Die Fachliteratur
hat zwar häufig auf die duale Fassung der Aktausübung — agere vel non

agere — hingewiesen, doch nur sehr selten, vielleicht auch wegen der

begrifflichen Paradoxien, das Nichthandeln ontologisch zu bestimmen
und dessen ethische Implikationen aufzudecken versucht. Aber dieser
Punkt ist nicht unwichtig. In der überaus komplexen Handlungslogik,



318 Non agere

wie sie Thomas entwickelt, liefert das Nichthandeln (non agere) einen

begrifflichen Leitfaden, dessen Anfang zwar in der freien Eigenbestimmung

des Menschen festgemacht ist, dessen Ende jedoch sich mehr und
mehr im Ursprung des Bösen verliert1.

I

Wir finden in der Aktanalyse der «freien Entscheidung» oder, wie
Thomas in der praktischen Philosophie häufiger sagt, der «freiwilligen
Handlung» (voluntarium) die beiden nicht weiter zu reduzierenden

Handlungstypen des agere und non agere2. Ähnlich wie die Begriffssprache

der negative facts nicht ohne gewisse entitative Voraussetzungen
auskommt, so ist auch hier — in der Handlungstheorie — die Analyse des

Nichthandeins offensichtlich nur als Kontrastabbildung eines
Handlungsaktes möglich. Diese Rückbindung negativer Termini an affirmative

Positionen ist zwar wenig glücklich, aber sie gründet — zumindest
für Thomas — darin, daß das Negative, das eigentlich nicht ist, logisch
nur über den Vorrang der Affirmation und ontologisch nur im Horizont
des Seienden, nämlich als ens rationis zu begreifen ist. Auch die Klärung
des non agere setzt daher bei der Strukturbeschreibung des «Handelns»
Cagere) an.

Das vorliegende Problem, das für einen mittelalterlichen Autor fast
eine Paradoxie darstellen mußte, wird von Thomas prägnant formuliert

: Es ist zu klären, ob die « Akte », die freiwillig sind, auch « ohne Akt
sein» können absque omni actu}). Dabei ist zunächst durchaus
unproblematisch, daß das freiwillige Handeln direkt aus dem Willen hervor-

1 Nur W. Kluxen (Phil. Ethik bei Thomas v. Aquin, Hamburg 21980, 215) hat
ausdrücklich auf diesen Punkt hingewiesen. - Im Folgenden wird nicht explizit behandelt,

sondern auch als Option der hier vertretenen Deutung vorausgesetzt, daß der volle
Begriff der Freiheit bei Thomas über die «Indifferenz» weit hinausgeht (L. Oeing-
Hanhoff, Scholastik, 1956, 161 ff.), daß in der menschlichen Freiheit eine inclinatio liegt
(]. Malik, PhJ 1962/63, 34ff.) und daß in der «Wahl» (electio) die voraufgehende
Erkenntniskraft präsent bleibt, so daß die Alternative von Intellektualismus und
Voluntarismus letztlich für Thomas nicht kennzeichnend ist (P. Welp, Willensfreiheit, 1975,

182ff.). Die kontroverse Frage einer möglichen Lehrentwicklung der Freiheitskonzeption

(O. Pesch, MThZ, 1962, 1—25) wird hier ausgeklammert.
2 Vgl. S. Tb. 1/116,3; 9,1; 10,2; 13,6; 71, ad 5 ;/» IISent. d. 35, a. 3 ; III, 10 ; III, 25,1,

2, c. ; De malo q. 1,3; 2, a. 1 ad 2; 16,6; 6, c. ; De pot. 10,2 ad 5 ; De ver. 22,6, c.
3 S.Tb. I/II 6,3;71,5; In II Sent. 35,3; De malo 2,1 ad 2.



Non agere 319

geht, «ähnlich wie das Warme aus der Wärme». Aber Thomas nimmt
auch an, daß etwas freiwillig, wenngleich indirekt, geschieht, wenn
nicht gehandelt wird, «wie die Versenkung eines Schiffes dem Steuermann

2ugeschrieben wird, sofern er davon abläßt, das Schiff zu

steuern». Die Handlungsanalyse führt hier auf eine Situation, die man
juristisch gewöhnlich unbesehen hinnimmt, die jedoch dem Ontologen
einiges Unbehagen bereiten dürfte. Es scheint nämlich, daß jemand für
etwas belangt werden kann, das er überhaupt nicht getan hat. Aber
Thomas lagert dieses non agere in zwei Rahmenbedingungen ein, durch
die es verstehbar und auch bewertbar wird: daß nämlich die Tat, die
nicht getan wurde, «möglich» und «geschuldet» war. In dieser Hinsicht
entzieht sich das Nichthandeln, auch wenn es faktisch nicht ist und
daher auch im strengen Sinn nicht erkennbar ist, doch nicht der Intel-
ligibilität, die hier offensichtlich durch den situativen Kontext und die
normativen Bedingungen der Praxis erschlossen wird. Dabei ist für
Thomas grundsätzlich zu beachten, daß das Handeln gegenüber dem
Nichthandeln einen gewissen Mehrwert aufweist, so daß der Wille das

Nichtwollen und Nichthandeln — wie Thomas sehr vorsichtig sagt —

«verhindern» (impedire) kann und manchmal auch muß. Es ist ihm
daher auch «zuzurechnen», quasi ah ipsa existens4.

Aber der entscheidende Punkt, um den es hier ontologisch geht,
wird erst dann faßbar, wenn man die Äußerlichkeit der Handlungsebene

verläßt. Es ist nämlich keineswegs ausgemacht, daß das deskriptiv

bestimmbare Handeln oder Nichthandeln so gewollt ist, wie es ist
oder eben nicht ist. Wir wissen heute um die anthropologischen
Abgründe, die sich zwischen Wollen und Handeln, zwischen Intention
und Tat auftun können. Wohl nicht ohne Grund (und auch nicht ohne

Weisheit) hat Thomas mit den Scholastikern die äußere, deskriptiv
faßbare Handlung (als actus exterior) vom «inneren Akt», dem actus

interiori unterschieden, der sich in einer implikativen Bindung von

4 S. Th. I/II 6,3 ; « Quia igitur voluntas, volendo et agendo, potest impedire hoc quod
est non velle et non agere, et aliquando debet: hoc quod est non velle et non agere,
imputatur ei, quasi ab ipsa existens».

5 S.Tb. I/II 18,6. — Aber auch hier bleibt zu beachten, daß das Ziel allein den
moralischen Akt nicht rechtfertigt. Aufdie möglichen Divergenzen zwischen Objekt, Ziel
und Umständen hat Thomas ausdrücklich hingewiesen (I/II 18,7 ; 18,10), ebenso auf die

komplexen Verhältnisse, die sich aus der Handlungslogik ergeben und sowohl das

Gewissen als auch die Intention der Akte betreffen (I/II 19,5—7). Als letztes, nicht nur
formales Kriterium des guten Willens ist das « Objekt » anzusehen. Aber gerade damit, weil
ein Ding (res) nur über die sensitiven, vegetativen und geistigen Vermögen des Menschen



320 Non agere

Vernunft und Wille aufbaut. Das gesamte, überaus komplexe
Handlungsgeschehen geht mithin aus einem «vernünftigen Willen» hervor,
dessen Akte, weil sie in der «Macht» des Menschen liegen, daher auch
«menschlich» und «frei» sind.

II

Es ist nicht ganz unwichtig, darauf hinzuweisen, daß die Frage der
menschlichen Freiheit6 bei Thomas der ethischen Praxis vorgelagert ist
und letztlich, was uns heute wohl eher überrascht, von der theoretischen

Philosophie beantwortet wird, die das, was «von Natur aus» ist,
hinzunehmen hat. Die Freiheit des Menschen ist daher nicht erst
hervorzubringen oder irgendwie durch praktische Hinsichten zu legitimieren,

sondern — aller Praxis voraus - zu respektieren.
Man mag sicherlich darüber streiten, ob und inwieweit die freie

Entscheidung des Menschen, deren Ankündigung Thomas durch die

körperlichen, sensitiven und intellektiven Stufen der Natur bis hin zum
indicium rationis des Menschen verfolgt, heute noch ohne weiteres in
dieser Weise begründet werden kann, da die Natur durch die technische
Rationalität faktisch in sekundäre und tertiäre Realitäten übersetzt ist,
in denen nicht nur sie selbst, sondern auch der Mensch — wie es scheint
— frei zur Disposition steht. Aber diese Fragen sind hier nicht zu
beantworten. Für Thomas wird man wahrscheinlich sagen können, daß

er zunächst auf einer mehr intellektiven Linie das freie Urteil (liberum
indicium) herausstellt, auf das dann der voluntative Akt der Wahl (electio)

zugreift7. Es scheint nicht unmöglich, diese frühe Konzeption,
wenngleich mit anderen Akzentsetzungen, in die spätere Auffassung
der Freiheit zu integrieren, in der das freie Handeln auf der Ebene der

Artbestimmung und Aktausübung8 interpretiert wird. Nur nebenbei sei

hier erwähnt, daß es sich bei dieser Duplizität nicht um zwei Freiheits-

als obiectum erfaßbar ist, erweist sich die «Vernunft» fratio) selbst als das entscheidende
Kriterium, das die moralische Qualifikation des Handelns absichert (bonitas voluntatis

dependet a ratione, eo modo quo dependet ab obiecto, I/II 19,3).
6 Vgl. dazu die kommentierende Übersicht bei D. Welp, Willensfreiheit bei Thomas

von Aquin, Freiburg i. Ue. 1979, 99 ff.
7 S.Tb. I 81,1.
8 De malo 6.



Non agere 321

begriffe handelt, sondern um «Aspektunterscheidungen» des einen
Geschehens, das sich «frei»9 vollzieht.

Die späteren, auch zeitgeschichtlich bedingten Diskussionen dieses

Themas unterstreichen vor allem, daß die Artbestimmung und Aktausübung

des Handelns «nicht aus Notwendigkeit»10 erfolgen. Wenn man
die Linie der Artbestimmung betrachtet, dann zeigt sich zwar, daß nach
Thomas der Mensch das «Glück» notwendig will, aber doch von den
konkreten Objekten des Handelns her auf «dieses oder jenes» verwiesen
ist, also auf die partikulären, kontingenten Güter, zu denen übrigens
auch der subjektive Gedanke gehört, in dem das Glück gedacht und
vorgestellt wird. Auch wenn gewisse Güter aus einer fast «natürlichen
Notwendigkeit» gewollt werden — etwa esse, vivere und intelligere — so
sind doch auch sie, wenngleich mit Vorzug, zu wählen (praeeligere) und

explizit zu übernehmen. Dagegen entfält für die Aktausübung jegliche
Notwendigkeit. Auch wenn der Wille in seiner ersten Willensbewegung

gleichsam durch den Instinkt eines äußeren Bewegers bewegt wird
(ab aliquo exteriori, cuius instinctu voluntas incipit velle), so liegt seine

Auszeichnung doch darin, daß er «sich selbst bewegt» (movet se ipsam11 :

der Wille, der den Verstand dazu führt, die Mittel zum Handlungsziel
aufzuarbeiten und sie als Optionen vorzustellen, bewegt sich über die

Erwägung (consilium) des Verstandes selbst, nicht nur «dieses oder

jenes» zu wählen, sondern grundsätzlicher noch «zu handeln oder nicht
zu handeln». In diesem Zusammenhang ist weniger die operative
Verschränkung der einzelnen Differenzen12 interessant, sondern die Tat-

9 Vgl. Welp, Willensfreiheit, 112f. - Es ist interessant, daß Thomas die besondere
Struktur der menschlichen Freiheit in der Stufenfolge der Dinge spiegelt. Für die Tiere
(animalia) gilt, daß sie nur eine similitudo quaedam liberi arbitrii besitzen (possunt agere, si
iudicant esse agendum, vel non agere, si non indicant : De ver. 24,2). Aber es handelt sich hier im
eigentlichen Sinn nicht um Freiheit, weil die libertas iudicii fehlt : das indicium ist konkret
« auf Eines hin » festgelegt, das für das Tier das einzig Gute ist. Dagegen liegt — über dem
Menschen - in der ersten und einzigen Wahl des Engels, der die Prinzipien des Guten und
dessen Folgerungen schaut, die freie Entscheidung als conversio oder aversio beschlossen,
die, nach Thomas, nicht revidierbar ist (De malo 16,5). Aber für alle Stufen des Seienden -
sogar für Gott - gilt, daß man das Gute als solches nicht nichtwollen kann (ebd.).

10 De maio 6.
11 Ebd. - Vgl. dazu auch K. Riesenhuber, Die Transzendenz der Freiheit zum

Guten, München 1971, 177ff.
12 De malo 6 ; S. Tb. I/Il 13,6 : « Quod autem possibile sit non eligere vel eligere, huius

ratio ex duplici hominis potestate accipi potest. Potest enim homo velle et non velle, agere
et non agere: potest etiam velle hoc aut illud, et agere hoc aut illud. Cuius ratio ex ipsa
virtute rationis accipitur. Quidquid enim ratio potest apprehendere ut bonum, in hoc
voluntas tendere potest. Potest autem ratio apprehendere ut bonum non solum hoc quod
est velle aut agere, sed hoc etiam quod est non velle et non agere. »



322 Non agere

sache, daß ein Aspekt der menschlichen Freiheit darin besteht, handeln,
aber auch nicht handeln 2u können.

Daß dieses Nichthandeln (non agere), ebenso wie das Handeln
selbst, durch Willensakte in sich strukturiert und motiviert sein kann, ist
bekannt. Ein faktisch nicht vollzogener Akt — etwa eine unterlassene

Hilfeleistung — kann durchaus intendiert sein, dann nämlich, wenn
jemand explizit etwas nicht will. Dieses non velleli, das übrigens auch für
Duns Scotus14 wichtig ist, wird von Thomas unter einer «zweifachen
Hinsicht» (dupliciter) bestimmt. Die doppelte Perspektive zieht für die

Bewertung dessen, was Nichthandeln besagen kann, entscheidende

Konsequenzen nach sich.

Das non velle kann — einerseits — ein Nichthandeln betreffen, das

ohne äußeren Akt ist, aber dennoch einen internen Willensakt voraussetzt

(absque actu exteriori cum actu interiori). Hier liegt dann, wie in der
Scholastik generell gesagt wird, ein nolle15 vor, insofern jemand eben

nicht handeln will. In diesem Rahmen sind dann vor allem auch die
Akte des Verzichtes, der Askese, der Zurückhaltung und wohl auch die

Entscheidungen zu bewerten, denen zufolge man etwas — sei es Gutes
oder Böses — explizit nicht tun will (sicut cum vult non agere16). Man

13 S.Th.\/l\ 6,3 ad 2: «Non velle dicitur dupliciter. Uno modo, prout sumitur in vi
unius dictionis, secundum quod est infinitivum huius verbi nolo. Unde sicut cum dico Nolo
legere, sensus est : Volo non legere; ita hoc, quod est non velle legere, significat velle non legere...

Alio modo sumitur in vi orationis. Et tune non affirmatur actus voluntatis. »
14 Nach Duns Scotus ist das nolle ein «positiver Akt» (actus positivus voluntatis), der

prinzipiell ein Wollen voraussetzt (omne nolle praesupponit aliquid velle, Ord. II, d.6, q.2,
art. 1, n.426. Ed. Quaracchi, 1914, 387). Das ist durchaus traditionell. Aber Scotus kennt
nicht, wie Thomas, ein non velle, das ohne internen Willensakt ist. Hinter dieser
Konzeption steht bei Scotus eine geänderte, neue Fassung des Willens, der gegenüber allen
Objekten — auch dem vollkommen Guten — noch die Freiheit des velle und non velle bewahrt
(Ord. II, d.l, p. 2, n. 149, Vat. II, 100). — Vgl. auch J. Auer, Die menschliche Willensfreiheit

im Lehrsystem des Thomas von Aquin und Joh. Duns Scotus, München 1938,
124 ff.

15 In I Sent, d.6, a.l, q.3, exp. : «Dicendum quod nolens et volens non opponuntur
contradictorie, sed volens et non volens. Differt enim nolo et non volo; quia cum dicitur: non
volo negatur actus, et ideo opponitur sicut negatio ad affirmationem, sed in hoc verbo nolo

et in toto condeclinio eius remanet actus voluntatis affirmativus, et negatio fertur ad
volitum. Unde sensus est : nolo hoc, id est volo hoc non esse. » Diese Unterscheidung wird auch
durch den Index Thomisticus (Sect. II, vol. 15, p. 40-46) belegt; vgl. zum Begriff noluntas:
S.Th. I/II 8,1 ad 1.

16 S. Th. I/II 6,3 : «Quia igitur voluntas, volendo et agendo, potest impedire hoc quod
est non velle et non agere, et aliquando debet: hoc quod est non velle et non agere,
imputatur ei, quasi ab ipsa existens. Et sic voluntas potest esse absque actu: quandoque
quidem absque actu exteriori, cum actu interiori, sicut cum vult non agere.»



Non agere 323

könnte hier durchaus sagen, daß das Nichthandeln, weil es aus einem
Willensakt hervorgeht, als eine Art der Praxis zu verstehen und
entsprechend den Handlungsnormen zu bewerten ist. Auch die nicht
uninteressante Ontologie der omissio17 dürfte partiell zur Praxis gehören.

Andererseits — und dies ist zweifellos fundamentaler — kann das non
velle auch derart verstanden werden, daß die Negation den Willensakt
selbst trifft, daß also hier — wie Thomas betont einfach sagt - ein
Nichtwollen vorliegt (sicut cum non vult18). Das heißt, daß nicht nur der
äußere Handlungsakt, sondern auch der innere Akt des Willens selbst

entfällt (absque actu interiori). Hier, da die Negation nicht nur das Objekt
des Willens und auch nicht nur die Äußerlichkeit des Handelns trifft,
sondern das velle selbst, führt die Handlungsanalyse offensichtlich auf
einen Punkt, der sich dem Licht der Vernunft entzieht, der dunkel
bleibt.

Man hat in gewisser Weise zurecht, aber doch wohl eher vorschnell
daraufhingewiesen, daß die Differenz von Handeln und Nichthandeln
nicht nach Weise einer Spezifikation verstanden werden dürfe, gleichsam

als sei das Nichthandeln eine Art, eine besondere Variante der
Praxis. Aber dennoch, diese Interpretation besticht durch die Eleganz
ihrer Einfachheit, denn sie führt eine weitgehende, wenngleich nicht
prinzipielle Intelligibilität des Nichthandeins mit sich. Überall dort, wo
das Nichthandeln aus einem Willensakt entspringt, ebenso wie in den

Unterlassungen, die sich aus möglichen und geschuldeten Akten
herleiten, ist das non agere offensichtlich nicht nichts19. Die Fragen, die sich
hier ergeben, sind in den letzten Jahren — vor allem in der katholischen
Moraltheologie — mit Blick auf eine deontologische oder teleologische

17 Die Unterlassung (omissio) setzt insofern einen inneren Akt voraus, als jemand
will, etwas nicht tun (ut aliquis vult non ire ad ecclesiam), während sie ohne Akt ist, wenn sie

sozusagen gedankenlos geschieht (nihilcogitat de eundo velnon eundo, S.Th. I/II 71,5). Auch
wenn man die Analyse auf die «Anlässe» und «Ursachen» der Unterlassung ausweitet,
zeigt sich, daß die omissio einen vorgängigen Akt impliziert (ebd.). Thomas gibt in diesem
Zusammenhang mehrere Beispiele, die für die Ontologie der Unterlassung interessant
sind (I/II 71,5). Aber im strengen Sinn ist zu sagen, daß die omissio von sich her ohne Akt
ist (absque omni actu).; vgl. auch In II. Sent, d.35, a.3; De malo 2,1.

18 S.Th. I/II 6,3: «...aliquando autem et absque actu interiori, sicut cum non vult»;
vgl. Anm. 16.

19 Der Rekurs auf eine vermeintliche «anthropologische Differenz», durch die das

Nichthandeln einen besonderen Status gewänne, erklärt relativ wenig. Das Nichthandeln,

wenn es gewollt wird, untersteht den allgemeinen Kriterien der Handlungstheorie
und ist an ihnen zu messen. Man kommt hier, vor allem in moraltheologisch dornigen
Fragen, keinen Schritt weiter.



324 Non agere

Stilform der Ethik diskutiert und kontrovers beantwortet worden. Aber
dennoch wird man mit guten Gründen daraufbestehen können, daß das

Nichthandeln, wenn es sich durch praktisch relevante Kriterien bewerten

läßt, indirekt den Normen des Handelns untersteht und damit
durchaus als ein Modus des Handelns, der Praxis verstanden werden
kann.

Nur dann, wenn man die Differenz von Handeln und Nichthandeln
radikal, also kontradiktorisch bestimmt, wie es vom Ansatz her bei Thomas

übrigens der Fall ist, und nur dann ist das Nichthandeln nicht als

eine Variante des Handelns zu begreifen, ebenso wie dann auch die

Interpretation der libertas exercitii in Begriffen der libertas specißcationis

nicht mehr möglich ist. Es läge hier, sofern man dies überhaupt sagen
kann, ein Nichthandeln vor, das weder einen äußeren noch einen
inneren Willensakt impliziert und damit die Negation des Wollens selbst

meint (sicut cum non vult). Man nähert sich offensichtlich einer Position,
die der begrifflichen Klärung beträchtliche Schwierigkeiten bereitet,

ganz abgesehen davon, daß damit die Grenzen der Handlungstheorie
erreicht werden. Das non velle im streng kontradiktorischen Sinn (das
also kein nolle ist) bezeichnet im Strukturgefüge des freien Handelns die
Stelle, die der Vernunft undurchdringbar bleibt, an der faktisch nichts

geschieht, eine «bloße Faktizität ungelichtet waltet»20.
Dies wird für die Ethik wichtig sein, denn an der einfachen, nicht

weiter hinterfragbaren Faktizität des Nichtwollens ist der Ursprung des

Bösen anzeigbar: das moralisch Böse weist auf eine Defizienz des Willens

zurück, den Willen nämlich, der im Hinblick auf die Vernunft in
einem reduktiven Zustand verbleibt und auf die Vernunftregel nicht
aufmerkt. Für dieses Nichtaufmerken ist nun nach Thomas keine weitere

Ursache zu suchen, da es sich aus einem Aspekt der Aktausübung —

dem non agere — herleiten läßt. Das non agere, das eine Seite der
menschlichen Freiheit ausmacht, ist daher zugleich auch das Tor, durch
das das moralisch Böse in die Handlung eintreten kann.

20 W. Kluxen, Philosophische Ethik, 209 : «Die Untersuchung der Wirkursächlich-
keit der Freiheit führt also auf einen Ort, wo eine bloße Faktizität ungelichtet waltet

».



Non agere 325

III

Man wird wohl kaum davon ausgehen dürfen, daß sich das natürlich
(oder «ontisch») Gute oder Böse ohne weiteres in Handlungen
übersetzen läßt, die dann deckungsgleich «moralisch» gut oder böse wären.
Ein Ding, das von sich her gut ist, wird oft genug zum Objekt und Ziel
eines bösen Handelns, ebenso wie umgekehrt eine privative Ausgangslage

durchaus Anlaß sein kann, moralisch gut zu handeln. Der Alltag,
auch der christliche, wäre voll von Beispielen, wenn Hungernde
gespeist, Durstende gestillt oder Fremde aufgenommen würden.

Die Argumentationsebene der Moral unterscheidet sich von der
Natur und ihren Gesetzen grundsätzlich dadurch, daß hier — in der

Ethik — ein kategorial durchaus exakt bestimmbares Ding in verschiedenen,

auch situativ wechselnden Kontexten zum Objekt und Ziel einer
Handlung wird, die nur insofern «gut» ist, als sie «vernunftgemäß»
(secundum rationem) geschieht, während sich das Handeln als «böse»

erweist, wenn es praeter rationem erfolgt. Die «Vernunft» (ratio) des

Menschen — nicht die Natur21 — ist der Ort, an dem im Rekurs auf die

objektiven, finalen und situativen Komponenten des Handelns die

Normenfindung in der Ethik gerade auch in ihrer «objektiven»
Absicherung argumentativ auszuweisen und zu verantworten ist (differentia
boni et mali circa obiectum considerata, comparatur per se ad rationem).
Ethische Normen lassen sich offenbar nicht direkt aus der Natur
deduzieren. Nicht einmal das «Naturgesetz» (lex naturalis) ist aus biologischen,

physikalischen oder kosmologischen Daten einfach ablesbar,

21 Für Thomas ist es eine geradezu stehende Begriffswendung, daß Handlungen in
ethischer Hinsicht secundum rationem, nicht ohne weiteres secundum naturam zu beurteilen
sind. Es wäre sonst ethisch nicht einmal zu rechtfertigen, eine Blume abzubrechen. Auch
in den Akten, die im engeren Sinn contra naturam geschehen (II/II 153—154), ist in letzter
Instanz (formaliter) das Kriterium der «Vernunft» (ratio) leitend. Andererseits aber
machen gerade die Inkonvenienzen, die sich hier aus eher undifferenzierten
humanwissenschaftlichen Daten ergeben, mehr als deutlich, daß die Ethik die unverkürzte Breite
nicht nur der anthropologischen, sondern auch der empirischen Wissenschaften zur
Kenntnis nehmen muß. Inwieweit die «Natur» des Menschen — konkret als Mann, Frau,
Kind und Greis — in ethisch qualifizierbare Handlungen hineinreicht und zur moralischen
Normenfindung anleitet oder auch Handlungen entlastet, ist hier nicht zu klären. — Es
kommt noch erschwerend hinzu, daß für Thomas eine systematische Übersicht über die
verschiedenen Bedeutungen von natura bisher leider fehlt. Für Bonaventura liegt
bekanntlich eine ausgezeichnete Untersuchung vor.



326 Non agere

sondern — alsparticipatio legis aeternae in rationali creatura — ein «Werk
der Vernunft» (opus rationis), das durch die Vernunft selbst «konstituiert»22

wird. Die Ethik, die wissenschafts-theoretisch bekanntlich nicht
in einer «Subalternation» steht, kann daher die Last der Normenfin-
dung und Begründung nicht auf andere Wissenschaften verlagern.

Es ist hier nicht weiter auszuführen, daß die Stilform der Ethik, die
Thomas in Hinblick auf «Tugend» und «Gesetz» vertritt, sich aus dem
«Guten» (bonum) herleitet, dessen allgemeiner Begriff in die praktische
Vernunft axiomatisch normierend einfällt und dessen konkrete
Realisierung — in der Ethik - durch vernunftgemäße Handlungen zu leisten
ist. Aber gerade aufgrund dieser Priorität des Guten verwundert es nicht
wenig, daß das bonum, das alle leicht und mit fast fragloser Sicherheit
erstreben, doch offensichtlich sehr viel schwerer zu erreichen ist als das

Böse, das als solches zwar niemand will, das sich aber bereits aus einem

beliebigen Defekt ergibt. «Quilibet singularis defectus causat malum,
bonum autem causatur ex intégra causa». In dieser Asymmetrie, wenn
man sie ernst nimmt, scheint ein Akt sehr viel leichter mißglücken als

glücken zu können. Das moralisch Böse läßt sich offensichtlich auf viele
partikuläre, aber negative Komponenten oder Defekte zurückführen.
Eine dieser negativen Bestimmungen, in gewisser Weise sogar die
Herkunft des Bösen selbst, wird im Kontext des non agere und damit in
einer Struktur der menschlichen Freiheit faßbar.

Auch wenn Thomas das moralisch Böse nicht auf eine naturale, der
menschlichen Freiheit sozusagen vorgelagerte Instanz zurückführt, so

bereitet er doch die Kausalanalyse des Bösen im Kontext des
Naturgeschehens vor. Das Böse, das keine Ursache per se hat, leitet sich auf
zweifache Weise aus dem Guten her. «Est ergo duplex modus quo malum
causatur ex bono»23. Die «Ursache» des Bösen kann einmal darin
liegen, daß dem Entstehen einer neuen Qualitätper accidens das Vergehen
einer anderen voraufgeht und — zweitens — daß das, was entsteht, aus

einem defekten Guten, einem bonum deficiens herkommt. Diese
Kausalanalysen werden von Thomas auf die Willensakte (in voluntariis) über-

22 S.Th. I/II 94,1 : «Quod lex naturalis est aliquid per rationem constitutum: sicut
etiam propositio est quoddam opus rationis». Thomas verweist hier ausdrücklich auf den

Anfang des Ax-Traktates (I/II 90,1 : De essentia legis). Vgl. zum Status des Naturgesetzes,
das bei Thomas übrigens über die intellektive Sonderstellung des Menschen in der Natur
abgeleitet wird, die Ausführungen bei U. Kühn, Via caritatis. Theologie des Gesetzes bei
Thomas von Aquin, Göttingen 1963, 148 ff.

23 De malo 1,3.



Non agere 327

tragen. Aber dabei ist sehr wohl zu beachten, daß Thomas die
Unterschiede zwischen der Ordnung der Natur und des Willens strikt respektiert.

Der Wille ist nämlich keineswegs in naturale Prozesse eingebunden,

die ihn notwendig bestimmen würden, sondern es liegt in seiner
«Macht» (potestas), die erfahrenen Eindrücke (impressiones), auch wenn
sie kausal bedingt sind, zu empfangen oder nicht zu empfangen (in
potestate tarnen voluntatis est recipere vel non recipere). Es ist daher durchaus

konsequent, wenn Thomas die beiden Kausalaspekte des Bösen, daß es

nämlich per accidens geschieht und sich aus einem honum deficiens
herleiten kann, der strukturellen Eigenart des Willens anpaßt.

Wenn entsprechend der Stilform der Ethik, die Thomas vertritt,
axiomatisch gilt, daß der Wille prinzipiell auf das Gute ausgreift, dann
wird auch das Böse — das übrigens handlungstheoretisch ein aliquid
positivus/14 ist — stets sub ratione boni gewollt. Auch in den bösen Akten
ist daher ein « gewisses Gutes » präsent, das aber —per accidens — doch ein
malum simpliciter25 mit sich führt und damit den Handlungsakt als

solchen korrumpiert. Wiederholt weist Thomas hier auf den Ehebruch
hin. Für diese Akte ist es gewiß kennzeichnend, daß in ihnen viele,

sogar äußerst komplexe Motivationen liegen, die aber «vor» (ante) der

Handlungswahl zu durchleuchten und kritisch zu scheiden sind. Die
Argumentationsfigur, die für die Praxis gilt, ließe sich in der vorgängigen

Klärung der handlungsleitenden Motive fast als eine transzendentale

Reflexion (praeconsiderare26) verstehen, wenn es für Thomas
nicht selbstverständlich wäre, daß die Vernunft in der Ordnung der
Formkausalität dem Handeln vorausgeht, während der Wille in
effizienter (oder existentieller) Hinsicht den Vorrang hat. Eine Handlung —

etwa die delectatio adulteris - ist daher bereits vor der Wahl an der Regel
der Vernunft oder, theologisch gesagt, des göttlichen Gesetzes meßbar
und faktisch auch zu messen. «Unde non uti régula rationis et legis
divinae praeintelligitur in voluntate ante inordinatam electionem» 27.

24 Da alles, was erstrebt wird, nach Thomas sub ratione boni gewollt wird, ist das Böse

handlungstheoretisch nicht ohne weiteres als privatio zu bestimmen (I/II 18,8 ad 1),
sondern vielmehr ein aiiquid positivum, das allerdings im Vergleich zur geschuldeten
Vernunftordnung des Handelns eine Privation mit sich führt (I 48,1 ad 3; I/II 18,5 ad 2).

25 De malo 1, 3.
26 Ebd. : «... inquantum oportet in voluntate praeconsiderare aliquem defectum ante

ipsam electionem deficientem, per quam eligit secundum quid bonum quod est simpliciter
malum ».

27 Ebd.



328 Non agere

Das Problem des moralisch Guten oder Bösen scheint sich mithin auf
die vorgängige, dem Handeln voraufgehende Einsicht in die Vernunftregel

des Handelns zu zentrieren.
Hier ergeben sich allerdings nicht geringe Schwierigkeiten. Wenn

man nämlich die Frage des moralisch Guten oder Bösen exklusiv aufder
Ebene der Vernunft beantwortet, dann ist diese Frage wohl keine Frage
der Moral mehr, sondern der Intelligenz, des Durchschauens einer
Situation oder — als Kontrast dazu — des Irrtums oder der mangelnden
Kompetenz, die dann sogar entschuldigt. Es ist nun interessant, daß

Thomas zwar den normativen Anspruch der Vernunft in der Klärung
von Gut und Böse nicht zurücknimmt, aber den Ursprung des Bösen
doch mehr auf der Linie der Aktausübung sucht und ihn damit, zumindest

partiell, der Vernunft entzieht. Daß die Regeln der Vernunft, wenn
sie einsehbar sind, nicht gebraucht werden, ist nicht mehr Sache der

Vernunft, sondern des «freien Willens», der für dieses non uti auf keine
weitere Ursache rekurrieren muß: quia ad hoc sufficit ipsa libertas voluntatis

per quam potest agere vel non agere28. Es ist hier sehr wohl zu
beachten, daß das non agere, um das es geht, eben nicht im Sinn des nolle

zu verstehen ist, das stets einen internen Akt impliziert. Die Negation
trifft vielmehr den Willensakt selbst: Der Wille agiert nicht, verbleibt in
einer Latenz, ohne die Regel der Vernunft aktuell zu bemerken und auf
sie aufzumerken (non attendere actu ad talem regulam).

Aber eigentlich, wie Thomas mit der ihm eigenen Nüchternheit
sagt, ist dies weder böse noch irgendwie schuldhaft und daher auch
nicht strafbar, weil es wohl die Fähigkeiten des Menschen übersteigt,
«immer aktuell» (semper in actu) alle möglichen Handlungsregeln
präsent und abrufbar zu haben. Die Schuld aber beginnt dann, wenn «ohne
wirkliche Betrachtung der Regel» eine Handlung initiiert wird. Hier —

an diesem Punkt — ist der Wille als «Ursache» des Bösen auszumachen:
insofern er nämlich auf die Regeln der Vernunft oder, theologisch
gesagt, des göttlichen Gesetzes «nicht aktuell» (non actu) aufmerkt und
doch zur Tat fortschreitet, und die Vernunftordnung des Handelns

28 De malo 1,3:«Huius autem quod est non uti régula praedicta non oportet aliquam
causam quaerere, quia ad hoc sufficit ipsa libertas voluntatis, per quam potest agere vel
non agere».



Non agere 329

nicht beachtet29. Das Handeln geht mithin aus einem defekten Willen,
aus einem bonum deficiens hervorä0.

Wenn man nun nach dem Grund dieses Nichtaufmerkens sucht,
stößt man auf die «Freiheit» des Willens, «durch die er handeln oder
nicht handeln kann»31. Hier liegt offensichtlich eine letzte, sogar
vorrationale, aber doch nicht wegzudiskutierende Unbestimmtheit der
Freiheit, deren Überführung in die Differenz der Handlungsoptionen
und der Handlungsakte jeder Mensch allein zu vollziehen und allein zu

verantworten hat. Die menschliche Freiheit, die sich nach Thomas
eigentlich im Tun des Guten (als dem «Glück» des Menschen) erfüllen
soll, läßt zugleich auch den Abgrund dieser Freiheit sichtbar werden,
einen Abgrund, der vom Licht der Vernunft nicht mehr durchdrungen
wird.

Es läge nun nahe, für diese Defizienz des Willens, also für das

Nichtaufmerken auf die Vernunft eine Ursache und damit eine
vernünftige Erklärung des Bösen zu suchen. Aber es überrascht, daß Thomas

— obgleich hier beträchtliche theologische Entscheidungen fallen 32

— dies nicht tut. Er verweist vielmehr, wie häufig in vergleichbaren
Fällen, auf Augustinus 33. Die Defizienz des Willens, auf die sich das

Böse zusammenzieht, ist nichts als eine «Negation» oder — in den
Worten Augustins — «Dunkel und Schweigen» 34. Für den, der diese und

29 Ebd. : « Et hoc ipsum quod est non attendere actu ad talem regulam in se consi-
deratum non est malum, nec culpa nec poena, quia anima non tenetur nec potest attendere
ad hiusmodi regulam semper in actu; sed ex hoc accipit primo rationem culpae quod sine
actuali consideratione regulae procedit ad huiusmodi electionem, sicut artifex non peccat
in eo quod non semper tenet mensuram, sed ex hoc quod non tenens mensuram procedit
ad incidendum. Et similiter culpa voluntatis non est in hoc quod non actu attendit ad

regulam rationis vel legis divinae, sed ex hoc quod non habens regulam vel mensuram
huiusmodi procedit ad eligendum».

30 Es ist interessant, daß Thomas — anders als Aristoteles - auch in der Frage der
akrasia dem Willen und nicht der Vernunft die sittliche Schwäche zuschreibt. Vgl. dazu

J. Barad, The New Scholasticism 62 (1988) 98 ff.
31 Vgl. Anm. 28.
32 Hier greift in die Ausübung des Aktes nicht nur der concursus divinus ein, sondern

auch die praemotio durch die Gnade, während für die Artbestimmung des Handelns sich
das Problem derpraedestinatio ergibt; vgl. dazu B. Lakebrink, Klassische Metaphysik,
1967, 198 ff.

33 Thomas zitiert De civ. Dei XII, c. 7: «Nemo igitur quaerat efficientem causam
malae voluntatis; non enim est efficiens, sed deficiens... Causas porro defectionum ista-

rum, cum efficientes non sint, ut dixi, sed déficientes, velle invenire, tale est ac si

quisquam velit videre tenebras, vel audire silentium».
34 De malo 1,3: «Quod voluntas est causa peccati in quantum est deficiens, sed illum

defectum comparât silentio vel tenebris, quia scilicet defectus ille est negatio sola. »



330 Non agere

ähnliche Texte nachdenklich liest, wird deutlich, daß hier die
Argumentation wohl bewußt zurückgehalten wird. Die Stärke einer
Philosophie — auch einer Theologie — bemißt sich eben nicht nur nach den

Begriffen, die sie der theoretischen und praktischen Vernunft vermittelt,

sondern auch von den Grenzen her, die sie achtet.


	Non agere : über eine Verhältnisbestimmung von Freiheit und Bösem bei Thomas von Aquin

