
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 35 (1988)

Heft: 3

Artikel: Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik : der Kommentar
von Thomas von Aquin zum IV. Buch der Metaphysica

Autor: Aertsen, Jan A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760801

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760801
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jan A. Aertsen

Die Lehre der Transzendentalien und
die Metaphysik

Der Kommentar von Thomas von Aquin
zum IV. Buch der Metaphysica

Das 13. Jahrhundert zeigt das Bild eines lebendigen philosophischen

Denkens. Verschiedene Themen der antiken Metaphysik, zum
Beispiel die Idee der Partizipation und die Lehre von Akt und Potenz,
werden auf eine ursprüngliche Weise durchdacht. Es melden sich auch

neue Lehrentwicklungen an. Eine davon ist die Doktrin von den trans-
cendentia, wofür sich seit Suarez der Terminus «Transzendentalien»
eingebürgert hat.

Als erstes Traktat über die transzendentalen Eigenschaften wird
gewöhnlich die Summa de bono von Philippus Cancellarius angesehen,
ca. 1230 geschrieben. Im Prolog sagt dieser, daß er die communissima

behandeln will, die allgemeinsten Bestimmungen, nämlich das Seiende,
das Eine, das Wahre und das Gute. Philipps Erörterung trägt deutlich
die Spur eines ersten Entwurfs. Seine Betrachtungen sind manchmal

wenig systematisch und bedürfen an verschiedenen Punkten einer
weiteren Ausarbeitung1. Ungefähr 25 Jahre später gibt Thomas von Aquin
in seinen Quaestiones disputâtae De veritate 1,1 und 21,1 eine mehr
systematische Erörterung der Transzendentalien.

Die Genese der Doktrin von den Transzendentalien im 13.

Jahrhundert steht im Zusammenhang mit der Aristoteles-Rezeption. Das

1 Summa de bono, ed. N. Wicki, Bernae, 1985 (Corpus philosophorum Medii Aevi.
Opera philosophica mediae aetatis selecta, vol. II). Cf. H. Pouillon, Le premier traité des

propriétés transcendantales. La «Summa de bono» du Chanceliier Philippe, in: Revue

néoscolastique de philosophie 42 (1939) 40—77.



294 Die lehre der Transzendentalien und die Metaphysik

Exposé des Philosophen in Metaph. IV, c. 2 fungiert im Mittelalter als

die klassische Belegstelle für die Konvertibilität des Seienden und des

Einen. Aber noch in einer anderen, mehr allgemeinen, Hinsicht ist das

IV. Buch der Metaphysica von essentieller Bedeutung. Die Bildung der
Lehre von den Transzendentalien setzt einen bestimmten Metaphysikbegriff

voraus. Dafür ist Metaph. IV fundamental. In diesem Aufsatz
möchten wir Thomas' Kommentar zu diesem Buch analysieren. Diesem
Kommentar (ca. 1270 anzusetzen) hat die Forschung über die
Transzendentalien noch wenig Aufmerksamkeit geschenkt, obwohl er sehr

aufschlußreich ist für die Hintergründe von Thomas' Erörterung in De
veritate.

1. Der wissenschafts-theoretische Rahmen von

Thomas' Kommentar zu Metaphysica IV

1. Der gewählte Ansatz ruft jedoch ein Interpretationsproblem hervor.

Wenn als Ausgangspunkt für eine philosophische Analyse von
Thomas'Auffassungen ein Kommentar zu einem autoritativen Text

genommen wird, erhebt sich die Frage, ob und inwieweit Thomas'

Erörterungen als Aristoteleskommentator ein Bild seiner persönlichen
Sicht geben. Gerade anläßlich Thomas' Kommentar zu Metaph. IV, c. 2

macht E. Gilson einen scharfen Unterschied zwischen Thomas als

Kommentator und als selbständigem Denker. In dessen Eigenschaft als

Kommentator «the thought of Thomas Aquinas is bound almost to
coincide with pure Aristotelianism»2. Aber an dieser Koinzidenz ist
doch der eine oder andere Abstrich zu machen. Gewiß, die Art des

Kommentars legt der Freiheit des Exegeten Beschränkungen auf. Thomas'

Kommentar ist in erster Linie eine Auslegung und Erläuterung der
Gedanken des Philosophen. Gilson selbst aber weist aufder letzten Seite
seines klassischen Werkes L'esprit de la philosophie médiévale daraufhin,
daß die mittelalterlichen Kommentatoren vor allem «kommentierende
Philosophen» gewesen sind. Thomas und Duns Scotus «haben niemals
die Historiker gespielt, sondern wollten Philosophen sein»3. Dieser
Tendenz begegnen wir auch in Thomas' Metaphysik-Kommentar4.

2 Being and Some Philosophers, Toronto 21952, 158.
3 Paris 21948, 402.
4 Cf. L. Elders, Le commentaire sur le quatrième livre de la Métaphysique, in: Atti

del Congr. Intern. Tommaso d'Aquino I, Napoli 1975, 203—214.



Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik 295

Darin finden wir, wie wir sehen werden, verschiedene Diskussionen
und persönliche Beobachtungen, meist eingeleitet durch die Formel
sciendum est, die für Thomas' Auffassung der Thematik von Metaph. IV
relevant sind. Übrigens fassen schon Zeitgenossen Thomas' Kommentar

zu Metaph. IV, c. 2 als instruktiv für dessen persönliches Denken auf,
wie aus Siger von Brabant's Quaestiones in Metaphjsicam zu ersehen
ist5.

2. Ein persönlicher Akzent ist von Anfang an in Thomas'
Kommentar zu Metaph. IV zu bemerken. Ein allgemeines Kennzeichen seines

Kommentars ist, daß er stets darauf aus ist, sowohl den Zusammenhang

zwischen den Büchern als auch die eigene Struktur der einzelnen
Bücher anzugeben. Diese Prozedur verfolgt Thomas auch in seinem
Kommentar zu Metaph. IV. In lect. 1, 529 legt er den Aufbau dieses

Buches dar. Die zentrale Fragestellung ist: «Worauf ist die Betrachtung
dieser Wissenschaft gerichtet?» (De quihus est consideratio huius
scientiae?) Die Fragestellung sieht Thomas in zwei Etappen entfaltet.

Zuerst setzt Aristoteles das Subjekt dieser Wissenschaft fest (subiec-

tum stabilit huius scientiae). Mit dieser Beurteilung gibt Thomas sicher
die Intention des kurzen ersten Kapitels von Metaph. IV treffend wieder.

Indessen spricht der Philosoph selbst in diesem Textabschnitt
nirgends von «Subjekt». In Thomas' Kommentar wird deshalb Aristoteles'

Erörterung ausdrücklicher in einen wissenschafts-theoretischen Rahmen

gestellt. Dabei muß auch die verwendete Terminologie beachtet

werden, da sie auf einen Denker verweist, der Thomas' Exegese beeinflußt

hat. Der Terminus stabilit ist Avicenna entnommen. Tract. I, c. 2

von dessen Metaphjsica trägt den Titel: De stabiliendo subiectum huius
scientiae.

Die zweite Phase der Ausarbeitung der allgemeinen Fragestellung
besteht darin, daß drei Quaestiones beantwortet werden, die Aristoteles
im vorangehenden dritten Buch, dem sogenannten Aporienbuch,
aufgeworfen hatte. Zum ersten: muß diese Wissenschaft Substanzen und
Akzidentien in gleicher Weise betrachten? Zum zweiten: muß diese

Wissenschaft Eigenschaften wie das Eine und das Viele, das Selbe und
das Verschiedene untersuchen? Zum dritten: muß diese Wissenschaft
die Grundsätze des Beweises erforschen?6

5 Introductio, Q. 7 (ed. A. Maurer, Louvain-la-Neuve 1983, 32, Z. 87): Alia est hic

opinio, et fuit Thomae de Aquino.
6 In IV Metaph., lect. 1, 534.



296 Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik

Thomas' Strukturierung beinhaltet tatsächlich, daß Metaph. IV von
drei Themen handelt. Das erste ist die Frage nach dem eigentlichen
Subjekt der Metaphysik, d.h. nach demjenigen, wodurch sich diese

Wissenschaft von anderen Wissenschaften unterscheidet (lect. 1). Das

zweite Thema ist die Frage nach den Eigenschaften, die diesem Subjekt

eigen sind, dieperse accidentia entis (lect. 2 ff.). Diese Terminologie führt
Thomas selbst ein, wenn er sich fragt, ob diese Wissenschaft das Eine
und das Viele betrachten muß. Das dritte Thema betrifft das Verhältnis
der Metaphysik zu den ersten Grundsätzen des Beweises {lect. 5 ff.).

Aus dieser Gliederung läßt sich eine wichtige Schlußfolgerung
ableiten. Thomas' Entfaltung der Fragestellung läßt erkennen, daß er
die Themen, von denen Metaph. IV handelt, in einer zusammenhängenden

Perspektive erörtert. Diese Themen stellen nämlich drei Dinge
zur Diskussion, die zusammen die Struktur jeder Wissenschaft ausmachen.

Wissenschaft (scientia) bezieht sich auf eine Schlußfolgerung, in
welcher eine Wesenseigenschaft von einem Subjekt ausgesagt wird.
Darum muß, so sagt Thomas anderswo, «jede beweisende Wissenschaft
dreierlei betrachten»: zuerst die Gattung des Subjekts, von welchem die

Eigenschaften gesucht werden ; zweitens die Eigenschaften oder per se

accidentia, die von dem Subjekt bewiesen werden ; drittens die Axiome
(dignitates), aus welchen der Beweis hervorgeht7. Daraus folgt, daß die
Thematik von Metaph. IV in der Optik des Thomas einen vollständigen
wissenschafts-theoretischen Rahmen der Metaphysik intendiert.

Dieser Rahmen ist von grundlegender Wichtigkeit für eine
systematische Ausarbeitung der Lehre von den Transzendentalien. In den

folgenden Paragraphen wollen wir anhand einer Analyse von Thomas'
Kommentar dreierlei aufzeigen : Erstens, Thomas findet in Metaph. IV
den entscheidenden Ausgangspunkt seines Entwurfs von Metaphysik.
Die «Erste Philosophie» ist die Wissenschaft des Seienden als Seiendes.

Zweitens, aus dieser Auffassung folgt, daß den Transzendentalien eine
besondere Bedeutung zukommt : es sind ja Eigenschaften des Seienden
als Seiendes. In Thomas' Kommentar wird sichtbar, daß er auf diesem

Weg weitergeht als der Philosoph. Metaphysik wird — der Ausdruck fällt

7 In I Post. Anal., lect. 15, 129: In demonstrationibus tria sunt. Unum est, quod
demonstratur, scilicet conclusio, quae quidem continet in se id, quod per se inest alicui
generi : per demonstrationem enim concluditur propria passio de proprio subiecto. Aliud
autem sunt dignitates, ex quibus demonstratio procedit. Tertium autem est genus sub-
iectum, cuius proprias passiones et per se accidentia demonstratio ostendit; lect. 18, 157 :

Omnis enim scientia demonstrativa est circa tria. In III Metaph., lect. 5, 390.



Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik 297

zum erstenmal bei Duns Scotus - scientia transcendens, weil sie de trans-
cendentibus handelt8. Drittens, Metaph. IV ist auch der Ort, wo Thomas
eine Fundierung des ersten Prinzips des Beweises gibt, welche weit über
die Littera des Aristoteles hinausgeht. In dieser Begründung bringt
Thomas noch einen anderen Aspekt der Transzendentalien zur Sprache:

sie sind die ersten Begriffe des Verstandes. Es ist ein Aspekt, der oft
bei der Erforschung der mittelalterlichen Doktrin vernachlässigt wird,
weil jene durchgängig nur die ontologische Tragweite dieser Lehre
betont.

2. Das Subjekt der Metaphysik

1. Aristoteles' Stellungnahme in bezug auf das erste Thema faßt
Thomas zusammen in der Formulierung (led. 1, 529): «Es gibt eine
Wissenschaft, die als Subjekt das Seiende als Seiendes betrachtet» (est

quaedam scientia, quae speculatur ens secundum quod ens, sicut subiectum).
Thomas macht zunächst auf den Sinn der Reduplikation «das Seiende
als Seiendes» in der Umschreibung des Subjekts aufmerksam. Diese gibt
den Unterschied zwischen der Metaphysik und den anderen
Wissenschaften an. Auch die Gegenstände der anderen Wissenschaften sind
«Seiende». Sie betrachten jedoch nicht das Seiende als Seiendes, statt
dessen sondern sie einen Teil davon ab : so handelt die Mathematik vom
ens quantum und die Naturphilosophie vom ens mobile. Sie betrachten das

Seiende nur partiell; sie sind partikuläre Wissenschaften. Die Metaphysik

dagegen betrachtet das ens universale als solches. Sie ist eine scientia

communis 9.

Mit dieser ersten Feststellung verbindet Thomas eine Beobachtung
über die «Notwendigkeit» dieser Wissenschaft. Seiendes und die
Eigenschaften des Seienden sollen nicht unbekannt bleiben, weil die
Erkenntnis des Übrigen davon abhängt, genauso wie die Erkenntnis der
Besonderheit der Dinge abhängig ist von der Erkenntnis des Gemeinsamen10.

8 Duns Scotus, In Metaph., prol. n. 5 (Opera Omnia, ed. Vivès VII, 4).
9 In IVMetaph., led. 1, 530; 532: Nulla scientia particularis considérât ens universale

inquantum huiusmodi, sed solum aliquam partem entis divisam ab aliis; circa quam
speculatur per se accidens, sicut scientiae mathematicae aliquod ens speculantur, scilicet
ens quantum. Scientia autem communis considérât universale ens secundum quod ens :

ergo non est eadem alicui scientiarum particularium. Cf. In I Metaph., led. 2, 47.
10 In IVMetaph., led. 1, 531 : Nécessitas autem huius scientiae quae speculatur ens et

per se accidentia entis, ex hoc apparet, quia huiusmodi non debent ignota remanere, cum



298 Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik

Schließlich weist Thomas darauf hin, daß Aristoteles im Verlauf
von cap. 1 eine Art Argument liefert für die Behauptung, daß «das

Seiende» das Subjekt dieser Wissenschaft ist. Im ersten Buch der Meta-

phjsica ist gesagt, daß in dieser Wissenschaft die ersten Prinzipien und
höchsten Ursachen gesucht werden. Prinzipien und Ursachen sind stets

Prinzipien und Ursachen von etwas. Dies kann nur das Seiende sein,
denn alle Philosophen suchen die Prinzipien von dem, was ist. Deshalb
werden in dieser Wissenschaft die Ursachen des Seienden als Seiendes

gesucht. Dieser Argumentation fügt Thomas eine abschließende

Bemerkung zu, die wiederum seinen wissenschafts-theoretischen Ansatz
erkennen läßt: «Also ist das Seiende das Subjekt dieser Wissenschaft,
weil jede Wissenschaft die eigenen Ursachen ihres Subjekts
erforscht»".

2. Das Subjekt der Metaphysik scheint auf diese Weise eindeutig
festgestellt. Aber es zeigt sich, daß Aristoteles' Auffassung in Wirklichkeit

doch komplexer ist. Bereits in der weiteren Lektüre von Metaph. IV
sieht sich Thomas mit Aussagen des Philosophen konfrontiert, die den

Gegenstand der Seinswissenschaft in Richtung eines «ersten Seienden»

modifizieren, und zwar nach zwei Seiten hin.
Im Verlauf von lect. 1, eines Kommentars zum ersten Abschnitt von

Metaph. IV, c. 2, referiert Thomas die Aussage des Aristoteles, daß
«Seiendes oder das, was ist, auf vielfältige Weise ausgesagt wird» (ens

sive quod est, dicitur multipliciter; 535). Aber wenn es so ist, wie kann
dann die Einheit der Seinswissenschaft bewahrt bleiben? Die Antwort
des Aristoteles ist die klassisch gewordene Lehre der «Analogie».
Obschon Seiendes auf vielfältige Weise ausgesagt wird, besteht doch
eine analoge Einheit im Ausgesagten. Seiendes wird nämlich stets in
Beziehung zu einem Ersten als Subjekt ausgesagt. Vier Seinsmodi können

unterschieden werden (540—543). Der schwächste ist das ens ratio-
rtis, d. h. die Negation und die Privation. Der zweite ist das Werden und
die Bewegung. Der dritte Modus ist der der Akzidentien ; sie haben stets

etwas anderes nötig, um zu sein. Diese drei Seinsmodi sind auf den
vierten bezogen, den vollkommensten, den Seinsmodus des Seienden,
dasperse Sein besitzt, d. h. die Substanz. Weil die Substanz das erste unter

ex eis aliorum dependeat cognitio; sicut ex cognitione communium dependet cognitio
rerum propriarum.

11 Ibid., 533: Ergo ens est subiectum huius scientiae, quia quaelibet scientia est

quaerens causas proprias sui subiecti.



Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik 299

allen Seienden ist, ist die Betrachtung der Seinswissenschaft primär und
vornehmlich (primo etprincipaliter) aufdie Substanzen gerichtet12. Aber
bedeutet diese Schlußfolgerung nicht, daß Metaphysik eigentlich Sub-

st&nz-Onto\ogic,philosophiez substantiae (In IIIMetaph., lect. 2, 352), ist?
Der Schwerpunkt scheint sich vom ens commune zu einem ensprimum zu
verschieben.

«Zu der Wissenschaft gehört die Betrachtung des allgemeinen
Seienden, wozu die Betrachtung des ersten Seienden gehört», so heißt es in
In IV Metaph., lect. 5, 593. Aber hier hat «erstes Seiendes» einen
anderen Inhalt bekommen als in der ersten Lektion. War dort die
Substanz als solche im Unterschied zu den Akzidentien gemeint, so

bezieht sich hier «erstes Seiendes» auf die unbewegliche und unstoffliche

Substanz. Wenn es keine unbewegliche Substanz gäbe, so wird
gesagt, würde die Physik die erste Wissenschaft sein, die auch die ersten

Prinzipien des Beweises untersuchen müsste13. Diese Bedeutung von
«erst» trifft Thomas auch in lect. 2, 563 an, wo er Aristoteles' Aussage
(1004a 2) bespricht, daß «es ebensoviel Teile der Philosophie gibt wie
Teile der Substanz». Unter «Teile der Substanz» müssen, so erklärt
Thomas, verschiedene Seinsebenen verstanden werden, nämlich jene
der sinnlichen und jene der unstofflichen Substanzen. Weil die «Teile
der Substanz» eine hierarchische Ordnung bilden, muß es auch unter
den «Teilen der Philosophie» eine erste Philosophie geben. Die «erste»

Philosophie soll jene sein, welche von der unstofflichen Substanz handelt.

Diese Wissenschaft ist die erste und allgemeinste Wissenschaft,
weil sie das betrachtet, was von keiner der Einzelwissenschaften
betrachtet wird, nämlich die substantiae separatae. Bedeutet diese
Konzentration auf das erste Seiende nicht, daß Metaphysik eigentlich Theologie

ist?

Aristoteles bestimmt in Metaph. IV — wie übrigens in den übrigen
Büchern — das Subjekt der Metaphysik auf unterschiedliche Weise. Die
«erste» Philosophie wird aufgefaßt als eine universale Seinswissenschaft,

als eine scientia communis und als die Wissenschaft von einem

12 Ibid., 546 : Omnis scientia quae est de pluribus quae dicuntur ad unum primum, est

proprie et principaliter illius primi Sed substantia est hoc primum inter omnia entia.

Ergo philosophus qui considérât omnia entia, primo et principaliter debet habere in sua
consideratione prineipia et causas substantiarum ; ergo per consequens eius consideratio
primo et principaliter de substantiis est.

13 Cf. In VIMetaph., lect. 1, 1170, wo auf die Aussage in Metaph. IV verwiesen wird :

Eadem enim est scientia primi entis et entis communis, ut in prineipio quarti habitum
est.



300 Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik

ersten, besonderen Seienden. Die unterschiedlichen Aussagen des

Philosophen sind Thomas und anderen mittelalterlichen Kommentatoren
nicht entgangen. Sie haben zu intensiven Diskussionen über die onto-
theologische Struktur dieser Wissenschaft geführt14. Wird Metaphysik
vornehmlich als Wissenschaft von der Substanz gesehen, dann entsteht
eine gewisse Spannung zwischen einem «transzendentalen» Verstehen
des Subjekts der Metaphysik und einer Ontologie, die sich primär an der

kategorialen Ordnung orientiert. Aufschlußreich ist, daß die in In IV
Metaph., lect. 1, 540—543 aufgeführten Seinsmodi sich auf diese letzte

Ordnung beziehen. Wird demgegenüber unter dem «ersten» Seienden
das göttliche verstanden, dann wird eine Spannung fühlbar zwischen
einer Auffassung von Metaphysik als Lehre vom Transzendentalen und

von Metaphysik als Lehre vom Transzendenten15.

3. Thomas hat in dieser Diskussion deutlich Stellung bezogen.
Anhand des Metaphysik-Kommentars kann belegt werden, daß Metaph.

IV, c. 1 die Basis für Thomas' eigenen Entwurf bildet. Die Bemerkung
in der ersten Lektion, daß hier das Subjekt der Metaphysik «festgesetzt»
wird, darf man auch als die «Stabilisation» von Thomas' eigener
Auffassung betrachten. Für diese These gibt es zwei wichtige Hinweise. Der
erste findet sich im Prolog seines Metaphysik-Kommentars. Dabei ist

vor allem auf die Art und Weise zu achten, wie Thomas die
unterschiedlichen Aussagen von Aristoteles über das Subjekt der Metaphysik
synthetisiert. Die Wissenschaft, so Thomas in seinem Prolog, muß die
erste sein, die am meisten vernünftig ist. Das ist die Wissenschaft, die
auf das «am meisten Intelligibile» ausgerichtet ist. Das «am meisten

Intelligibile» kann dreifach aufgefaßt werden. Intelligibilität hat in
erster Linie mit der Erkenntnis der Ursachen zu tun. Darum ist die
Wissenschaft die vernünftigste, welche die ersten Ursachen betrachtet.

Intelligibilität hat in zweiter Linie mit Universalität zu tun. Darum ist
die Wissenschaft die vernünftigste, die auf die universalsten Prinzipien
gerichtet ist. «Dies ist Seiendes und das, was Seiendem folgt, wie Eines
und Vieles, Potenz und Akt». Es verdient angemerkt zu werden, daß
Thomas in Zusammenhang mit diesem Aspekt der Intelligibilität zwei

14 Cf. A. Zimmermann, Ontologie oder Metaphysik? Die Diskussion über den Gegenstand
der Metaphysik im 13. und 14. Jahrhundert, Leiden/Köln 1965.

15 Vgl. L. Honnefelder, Transzendent oder transzendental: Über die Möglichkeit
von Metaphysik, in: Philos. Jahrbuch 92 (1985) 273—290.



Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik 301

Behauptungen hinzufügt, die auch in Metaph. IV, led. 1 zu finden sind.
Dort weist er auf die «Notwendigkeit» dieser Wissenschaft hin. Hier
sagt er, daß dergleichen allgemeine Prinzipien nicht unbestimmt bleiben

sollen, da man ohne sie keine vollständige Erkenntnis haben kann

von dem, was einer Gattung oder einer Art eigen ist. In Metaph. IV,
lect. 1 wird auf den fundamentalen Unterschied zwischen der Seinswis-
senschaft und den Einzelwissenschaften hingewiesen. Derselbe
Gedanke wird im Prolog herausgestellt : die universalsten Prinzipien sollen
nicht von irgendeiner Einzelwissenschaft behandelt werden, sondern

von einer scientia communis. Intelligibilität hat an dritter und letzter
Stelle mit Unstofflichkeit zu tun. Darum ist die Wissenschaft die
vernünftigste, die auf das gerichtet ist, was vollkommen von der Materie

getrennt ist, d. h. Gott und die intelligentiae.
Der wesentliche Punkt in Thomas' Prolog besteht in seiner

anschließenden Darstellung, daß die dreifache Betrachtung des am
meisten Intelligibilen nicht verschiedenen Wissenschaften zugeschrieben

werden muß, sondern nur einer. Die unstofflichen Substanzen sind

ja die allgemeinen und ersten Seinsursachen. Nun kommt es derselben
Wissenschaft zu, sowohl die eigentümlichen Ursachen einer Gattung zu
betrachten als auch die Gattung des Subjekts selbst. Darum muß
dieselbe Wissenschaft die unstofflichen Substanzen erforschen und das ens

commune, welches das Genus ist, von welchem diese Substanzen die
universalen Ursachen sind16. Wir sehen hier, wie Thomas' Betrachtung
von einem wissenschafts-theoretischen Grundprinzip getragen wird.
Dieses Vorgehen stimmt mit demjenigen in seinem Kommentar zu

Metaph. IV überein, denn das Ergebnis von Paragr. 1 war genau, daß

Thomas' wissenschafts-theoretischer Ansatz das persönliche Element
in diesem Kommentar bildet.

Der inhaltliche Zusammenhang zwischen Thomas' Kommentar zu

Metaph. IV und dem Prolog tritt im Verlauf des prooemium deutlich
hervor, in dem Thomas das Subjekt der Metaphysik eindeutig bestimmt.
Obwohl diese Wissenschaft von den ersten Ursachen, dem Seienden im
allgemeinen und den unstofflichen Substanzen handelt, betrachtet sie

16In Metaph., prooemium: Haec autem triplex consideratio, non diversis, sed uni
scientiae attribui debet. Nam praedictae substantiae separatae sunt universales et primae
causae essendi. Eiusdem autem scientiae est considerare causas proprias alicuius generis et

genus ipsum... Unde oportet quod ad eamdem scientiam pertineat considerare substantias

separatas, et ens commune, quod est genus, cuius sunt praedictae substantiae communes et
universales causae.



302 Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik

doch nicht jedes von diesen drei als Subjekt, sondern allein das ens

commune. «Das nämlich ist Subjekt in einer Wissenschaft, dessen Ursachen

und Eigenschaften wir suchen, nicht jedoch die Ursachen
selbst»17. Thomas verarbeitet in seinem Prolog einen Gedanken aus

Metaph. IV und formuliert in seiner Besprechung von Aristoteles' — auf
der Ursächlichkeit gründendem — Argument für die These, daß das

Subjekt dieser Wissenschaft das Seiende ist, dieselbe wissenschaftstheoretische

Überlegung.
Thomas' Entwurf von Metaphysik enthält wichtige Konsequenzen.

Angesichts der Auffassung von Metaphysik als Theologie gilt, daß für
Thomas die Erste Philosophie zwar von Gott handelt, jedoch nicht als

Subjekt. Die Wissenschaft, die Gott als Subjekt betrachtet, ist die theo-

logia sacrae scripturae18. In der Metaphysik wird über Gott gesprochen,
insoweit er die universale Ursache des Seienden ist. Gott ist vielmehr
das Endziel dieser Wissenschaft. Das Verhältnis zwischen dem
Transzendenten und dem Transzendentalen wird von Thomas als Ursäch-

lichkeitsbeziehung verstanden. Angesichts der Auffassung von
Metaphysik als Substanz-Ontologie fällt auf, daß im Prolog in keiner Weise

von Substanz als erstem Seienden die Rede ist. Thomas' Entwurf hat
einen ausgesprochen transzendentalen Charakter. Das Subjekt der
ersten Wissenschaft ist das ens commune. Diese Wissenschaft ist auf das

«Seiende und was dem Seienden folgt» (ens et quae consequuntur ens)

ausgerichtet. Als explizite Beispiele für das, was jedem Seienden

gemeinsam ist, werden genannt: Eines und Vieles, Akt und Potenz.
Ein zweiter wichtiger Hinweis für die These, daß Metaph. IV die

Grundlage für Thomas' eigenen Metaphysikentwurf bildet, ist den

ersten Lektionen der verschiedenen Bücher der Metaphysica zu entnehmen19.

Darin versucht Thomas, den Zusammenhang zwischen Aristoteles'

verschiedenen Traktaten, die unter dem Titel «Metaphysica»
vereint sind, anzuzeigen. In dieser interpretativen Rekonstruktion der
Einheit der Metaphysica zeigt sich, daß Buch IV eine Schlüsselrolle

spielt, denn darin wird das Subjekt dieser Wissenschaft bestimmt. Meta-

17 Ibid. : Ex quo apparet, quod quamvis ista scientia praedicta tria consideret, non
tarnen considérât quodlibet eorum ut subiectum, sed ipsum solum ens commune. Hoc
enim est subiectum in scientia, cuius causas et passiones quaerimus, non autem ipsae
causae alicuius generis quaesiti.

18 Cf. In Boethii De trinitate 5, 4.
19 Siehe In VI Metaph., lect. 1, 1144; VII, led. 1, 1245; IX, led. 1, 1768; X, lect. 1,

1920; XI, lect. 1, 2146.



Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik 303

physik handelt von dem Seienden als Seiendem und von den ersten
Ursachen der Seienden: darum zerfällt sie in zwei Teile. Im ersten wird
das Seiende untersucht, im zweiten die ersten Seinsprinzipien, d. h. die
substantiae separatae — dieser letzte Teil wird in Buch XII behandelt.
Weil in Buch IV auch festgestellt wird, daß das Seiende und das Eine
einander einschließen und unter dieselbe Betrachtung fallen (quia vero

ens et unum se consequuntur, et sub eadem consideratione cadunt, ut inprincipio
quarti est babitum)20, wird der erste Teil aufgeteilt in die Behandlung des

Seienden und in die des Einen und dessen, was dem Einen folgt
(Buch X). Hier finden wir die Rechtfertigung für die Tatsache, daß «das

Eine und das Viele» im Prolog des Kommentars als Gegenstand der

Metaphysik genannt werden. Die Bestimmung des Seienden wird durch
Thomas dann weiter ausgeführt. Seiendes per se wird auf zwei Weisen

gegliedert, nämlich durch die zehn Kategorien (davon handeln die
Bücher VII und VIII) und durch Potenz und Akt (Buch IX). Nur diese

letzte Aufteilung wird im Prolog erwähnt. Man spürt bei Thomas auch
das Bewußtsein, daß die Einteilung des Seienden in die Kategorien und
in Potenz und Akt nicht gleichwertig sind. Die Prädikamente kontrahieren

Seiendes zu besonderen Seinsweisen21. Akt und Potenz werden
dagegen in allen Kategorien angetroffen : in der Metaphysik werden sie

insofern behandelt, als sie dem ens commune folgen22. Der Unterschied
zwischen beiden Einteilungen ist im Wesen der Unterschied, den Thomas

in De veritate 1,1 macht zwischen dem (kategorialen) specialis modus

entis und dem (transzendentalen) modus generaliter consequens omne ens.

Thomas' transzendentales Verständnis des Subjekts der Metaphysik
erfährt eine Fortsetzung im zweiten Thema, welches in Metaph. IV zur
Sprache kommt.

20 In VII Metaph., led. 1, 1245.
21 Cf. In V Metaph., led. 9, 890: Unde oportet, quod ens contrahatur ad diversa

genera secundum diversum modum praedicandi, qui consequitur diversum modum
essendi; S. Th. I, 5, 3 ad 1.

22 In IX Metaph., led. 1, 1770: Sed principalis intentio huius doctrinae non est de

potentia et actu secundum quod sunt in rebus mobilibus solum, sed secundum quod
sequuntur ens commune; S.e.G. II, 54: Potentia autem et actus dividunt ens commune.



304 Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik

3. Die <per se accidentia entis>

1. In Iset. 1 von Metaph. IV (529) sagt Thomas:

Quia vero scientia non solum debet speculari subiectum, sed etiam subiecto

perse accidentia, ideo dicit primo, quod est quaedam scientia, quae speculatur
ens secundum quod ens, sicut subiectum, et speculatur «ea quae insunt enti

per se», idest entisper se accidentia.

Die von Thomas verwendete Terminologie vonperse accidentia entis

hat bei modernen Exegeten zu Fragen geführt. J. C. Doig, zum Beispiel,
konstatiert: «A problem arises, however, when one asks if the per se

accidents of being referred to in the opening paragraphs of this lesson

are the nine categories»23. Die zitierte Stelle aus lect. 1 macht jedoch
deutlich, daß der Ausdruck per se accidentia entis bei Thomas in einem
wissenschafts-theoretischen Kontext steht. Er bezieht sich dann auch

nicht auf die neun Prädikamente, sondern auf die Ordnung der Prädi-
kabilien, d.h. auf das Verhältnis von Subjekt und Prädikat in der
Proposition 24. Thomas' Terminologie ist völlig konsistent mit dem
wissenschafts-theoretischen Rahmen, in welchen er Aristoteles' Erörterung
von vornherein stellt. Jede scientia muß nicht allein ihr Subjekt betrachten,

sondern auch die Eigenschaften, die diesem Subjekt wesentlich
zukommen25. So handelt die Wissenschaft der Substanz von den per se

accidentia uniuseuiusque substantiae (lect. 1, 539), und die Wissenschaft des

Seienden als Seiendes von den per se accidentia entis oder den primae
passiones entis (lect. 4, 571).

Der Ausdruck <per se accidentia entis> schließt sich an die von
Aristoteles in den Analytica Posteriora umrissene Struktur der Wissenschaft

an und scheint keine besondere Schwierigkeit zu bieten. Aber bei
näherem Hinsehen stellt sich heraus, daß dies letztere doch nicht der
Fall ist. Bei Thomas selbst ist auch eine gewisse Zurückhaltung in bezug
auf die Terminologie <per se accidentia entis> zu konstatieren. Obschon

23 Aquinas on Metaphysics. A Historico-doctrinal Study of the Commentary on the
Metaphysics, The Hague 1972, 107.

24 Vgl. zur zweifachen Bedeutung von «Akzidens», De spirit, creaturis q. un.,
a. 11.

25 Cf. In III Metaph., lect. 6, 395; 401 : Omnis scientia considérât per se accidentia
circa subiectum.



Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik 305

die Semantik der transzendentalen Namen in Thomas' Schriften breit
gefächert ist, bleibt der Gebrauch dieser Terminologie eigentlich aufdie
Bücher III und IV des Metaphysik-Kommentars beschränkt. Allein in
S.c.G. I, 50 gebraucht er den Ausdruck <per se accidentia entis>, unter
expliziter Verweisung auf Metaph. IV26. Thomas bevorzugt deutlich
andere Bezeichnungen. So spricht er im Prolog seines Metaphysik-
Kommentars von «dem, was Seiendem folgt» (ea quae consequuntur ens),

und in lect. 2 von Metaph. IV von communia. Auffälliger noch ist, daß das

Eine (unum) einerseits zu denperse Akzidentien des Seienden gerechnet
wird, aber anderseits von Thomas auch als das Subjekt der Metaphysik
bezeichnet wird27. Wie kann jedoch innerhalb ein und derselben
Wissenschaft dasselbe sowohl Subjekt als auch Eigenschaft des Subjekts
sein

Thomas' Verlegenheit muß, denke ich, aus seiner Auffassung von
Metaphysik heraus begriffen werden. Sie hängt mit einer Schwierigkeit
zusammen, die durch den Begriff von per se accidentia in der Wissenschaft

des Seienden entsteht. Einper se Akzidens besagt nämlich etwas,
das von der Subjekt-Gattung verschieden ist ; es fügt dem Subjekt etwas
Wirkliches hinzu. Ist aber dergleichen auf dem Niveau einer transzendentalen

Wissenschaft überhaupt möglich, d.h. bei einer Wissenschaft,
deren Subjekt das Seiende als Seiendes ist? Denn in Metaph. III (c. 8)

zeigt Aristoteles, daß «Seiendes» keine Gattung ist: es kann nicht
differenziert werden durch etwas, das von Seiendem verschieden ist.

Außerhalb des Seienden ist nichts; es kann Seiendem nichts Fremdes

hinzugefügt werden. Das Problem ist deshalb, ob mit dem Begriffper se

accidentia entis nicht ein wissenschafts-theoretischer Rahmen, der an der

kategorialen Ordnung orientiert ist, auf eine Wissenschaft übertragen
wird, in welcher das Verhältnis einer transzendentalen Eigenschaft zum
Seienden nicht adäquat in Termini eines <per se> Akzidens gedacht
werden kann. Diese Problematik bildet wohl den Hintergrund von
Thomas' Zurückhaltung bezüglich der Terminologie per se accidentia

entis. Wir sehen in seinem gesamten Werk, daß das Problem der
Hinzufügung (additio) an das Seiende das grundlegende Problem ist, wel-

26 S.c.G. I, 50: Per se autem accidentia entis, inquantum est ens, sunt «unum» et
«multa», ut probatur in IV Metaph.

27 In XMetaph., led. 1,1920: Superius in quarto huius Philosophus ostendit quod ista
scientia habet pro subiecto ens, et unum, quod cum ente convertitur. Vgl. In VMetaph.,
lect. 7, 842.



306 Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik

ches die transzendentalen Bestimmungen für Thomas darstellen. Das

sprechendste Beispiel ist wohl seine ausführliche Erörterung in De
veritate 21,1 (Utrum bonum aliquid addat super ens).

2. Für diese Problematik ist die zweite Lektion von Thomas'
Kommentar zu Metaph. IV von Bedeutung. Darin wird nämlich die
Konvertibilität des Seienden und des Einen auf der Basis der aristotelischen
Aussage diskutiert (1003 b 22ff.): «Das Seiende und das Eine sind
dasselbe und eine einzige Natur (phjsis) dadurch, daß sie einander

folgen (d.h. implizieren) jedoch nicht so, daß sie beide durch einen

einzigen Wesensbegriff (logos) bestimmt würden». Diese Aussage
berührt einen allgemeinen Sachverhalt, auf welchen in mittelalterlichen
Diskussionen über die transzendentalen Seinseigenschaften ständig
zurückgegriffen wird. Aristoteles nennt ausdrücklich zwei Elemente,
die bei der Konvertibilität eine Rolle spielen: es ist die eine <physis>, die
in den <logos> differenziert wird.

Anläßlich der Konvertibilitätsthese von Aristoteles schaltet Thomas

in seinem Kommentar eine ausführliche Diskussion mit Avicenna
ein, eine Diskussion, die sich gänzlich um das Problem der additio dreht.
Thomas schreibt (lect. 2, 556): «Man muß jedoch wissen (sciendum est),
daß bezüglich dieses Punktes Avicenna einer anderen Auffassung
anhing. Er sagte nämlich, daß das Seiende und das Eine nicht das Wesen

von etwas bezeichnen, sondern etwas Hinzugefügtes (aliquid additum)».
Avicenna vertrat die Meinung, daß das Eine, welches mit Seiendem
konvertibel ist, identisch ist mit dem Einen, welches das Prinzip der
Zahl ist. Aber das Eine, das Prinzip der Zahl ist, bezeichnet eine dem
Wesen hinzugefügte Natur. «Dieses Eine ist mit Seiendem konvertibel,
nicht weil dies das Wesen selbst des Dinges oder des Seienden bezeichnet,

sondern weil es ein Akzidens bezeichnet, das jedem Seienden

inhäriert, wie die Fähigkeit zu lachen, welche konvertibel ist mit
Mensch»28. Avicenna will das Verhältnis einer transzendentalen
Eigenschaft zum Seienden nach dem Modell der Eigenschaft «Fähigkeit
zu lachen» verstehen, welche ein per se Akzidens von «Mensch» ist.

Dieses Modell erwähnt Thomas auch in dem zehnten Einwand von
De veritate 21,1 :

28 In IVMetaphlect. 2, 557: Dicebat autem quod hoc unum convertitur cum ente,
non quia significat ipsam rei substantiam vel entis, sed quia significat accidens quod
inhaeret omni enti, sicut risibile quod convertitur cum homine.



Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik 307

Sicut bonum et ens convertuntur, ita homo et risibile. Sed risibile, quamvis
convertatur cum homine, addit tarnen super hominem aliquid realiter,
scilicet ipsam hominis proprietatem, quae est de genere accidentium. Ergo
et bonum realiter addit super ens.

Thomas' Erwiderung auf diesen Einwand lautet:

Risibile quamvis convertatur cum homine, tarnen addit aliquam naturam
extraneam super hominem, quae est praeter essentiam hominis; sie autem
nihil potest addi super ens.

Die Fähigkeit zu lachen fügt etwas Reales zu Mensch hinzu. Aber auf
diese Weise können die Transzendentalien, wollen sie ihren transzendentalen

Charakter bewahren, nicht etwas zum Seienden hinzufügen.
Im Hinblick auf das Seiende muß der Begriffper se accidentia metaphysisch

umgedeutet werden29.

Auf das von Avicenna gestellte Problem der additio geht Thomas in
seinem Kommentar ausführlich ein. Zuerst behauptet er den Unterschied

zwischen dem numerischen Einen, welches zur Kategorie der

Quantität gehört, und dem transzendentalen Einen, welches mit
Seiendem als solchem gegeben ist.

Nihil enim quod est in determinato genere videtur consequi omnia entia.
Unde unum quod determinatur ad speciale genus entis, scilicet ad genus
quantitatis discretae, non videtur posse cum ente universali converti {led. 2,

559).

Transzendentalität wird offensichtlich oft mißverstanden. So ist in
einer kürzlich erschienenen Studie zu lesen: «Was kann vom Einen und
Sein überhaupt noch ausgesagt werden, wenn sie weder Substanzen

noch Akzidenzien noch Gattungen sind » ?30 Aber aus der zitierten Stelle
wird deutlich, daß für Thomas Transzendentalität nicht Kategorienjen-
seitigkeit bedeutet. Das Seiende und das Eine sind transzendental, weil
sie nicht auf ein bestimmtes Prädikament beschränkt sind. Sie
umfassen, um eine auffallende Formulierung von Thomas zu gebrauchen,

29 Vgl. dazu J. B. Lötz, Zur Konstitution der transzendentalen Bestimmungen des
Seins nach Thomas von Aquin, in : Die Metaphysik im Mittelalter, hg. v. P. Wilpert, Berlin
1963, 337 f.

30 K. Gloy, Aristoteles' Theorie des Einen aufder Basis des Buches I der Metaphysik,
in : Einheit als Grundfrage der Philosophie, hg. v. K. Gloy und E. Rudolph, Darmstadt
1985, 91.



308 Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik

alle Kategorien (circumeunt)^. Aber wenn das Eine quoddam metaphj-
sicum ist (S. Th. I, 11,3), wie ist dann diese transzendentale Eigenschaft
zu deuten? Wenn das Eine mit Seiendem identisch wäre, dann ist es ein
«leeres Gerede» (nugatio) zu behaupten, daß Seiendes eins ist. Wenn das

Eine von Seiendem verschieden wäre, dann ist das Eine eine
Determination, die Seiendes einschränkt. Wie ist dieses Dilemma zu vermeiden?

Thomas entgeht dieser Schwierigkeit dadurch, daß er sowohl die
Identität als auch die Differenz des Einen und des Seienden anerkennt.
Obzwar konvertibel, sind das Seiende und das Eine dennoch keine

Synonyme. Das Eine fügt dem Seienden etwas hinzu. Im Gegensatz zu

dem, was Kant in seiner Kritik der reinen Vernunft {par. 12, B 113)

unterstellt, ist der scholastische Satz «Jedes Seiende ist eins» nicht tau-
tologisch. Es ist keine nutzlose Wiederholung des Gleichen, wenn
«Eines» von «Seiendem» ausgesagt wird. Aber anderseits fügt das

transzendentale Eine dem Seienden keine Natur hinzu. Es ist mit dem
Seienden real identisch, unterscheidet sich aber davon qua Begriff. Was
das Eine dem Seienden hinzufügt, ist eine Negation, nämlich die
Ungeteiltheit. Das bedeutet jedoch keineswegs, daß das Eine ein reines

Gedankending ist. Das Eine bezeichnet das Seiende selbst32. «Das Eine
bedeutet nicht lediglich die Ungeteiltheit, sondern das Wesen des
Seienden mit dieser (Ungeteiltheit)»33. Das Eine ist eine wirkliche
Auslegung des Seienden.

3. In der Explikation des Seienden als Seiendes besteht der Fortgang

der scientia communis, der Metaphysik. In der zweiten Lektion
seines Kommentars zu Metaph. IV zeigt sich auch, daß Thomas auf
diesem Weg weiter geht als der Philosoph. In dieser Lektion folgt
Thomas genau Aristoteles' Argumentation für die Konvertibilität des

Seienden und des Einen. Dessen erstes Argument besteht in der
Darlegung, daß «ein Mensch» und «seiender Mensch» dasselbe ist und die

31 In X Metaph., lect. 3, 1981 : Sed unum quod convertitur cum ente circuit omnia
entia; De virtutihus in communi q. un., a. 2 ad 8: Istud fallit in transcendentibus, quae
circumeunt omne ens.

32 In IV Metaph., lect. 2, 560: Unum enim quod cum ente convertitur, ipsum ens
désignât, superaddens indivisionis rationem, quae, cum sit negatio vel privatio, non ponit
aliquam naturam enti additam. Et sie in nullo differt ab ente secundum rem, sed solum
ratione.

33 Depotentia 9, 7:... non quod significet ipsam indivisionem tantum, sed substantiam
eius cum ipsa.



Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik 309

doppelte Redeweise «ein Mensch ist» und «seiender Mensch ist» nichts
Verschiedenes ausdrückt, denn es ist deutlich, daß sie nicht getrennt
sind, weder im Hinblick auf ihr Entstehen noch im Hinblick auf ihr
Vergehen (1003 b 26 ff.).

Uberraschend ist allerdings, daß im Anschluß an dieses erste Argument

Thomas in seinem Kommentar eine dritte transzendentale

Bestimmung einführt, nämlich «Ding» (res). Thomas wird dazu offenbar

durch die Tatsache angeregt, daß Aristoteles in seiner Argumentation

nicht allein vom «Seienden» und vom «Einen» spricht, sondern
auch von «Mensch». Diesem Begriff gibt er nun eine transzendentale

Wendung:

Sciendum est enim quod hoc nomen homo, imponitur a quidditate, sive a

natura hominis; et hoc nomen res imponitur a quidditate tantum; hoc vero
nomen ens imponitur ab actu essendi; et hoc nomen unum, ab ordine vel
indivisione. Est enim unum ens indivisum. Idem autem est quod habet
essentiam et quidditatem per illam essentiam, et quod est in se indivisum.
Unde ista tria, res, ens, unum, significant omnino idem, sed secundum
diversas rationes (lect. 2, 553).

Die Einführung der transzendentalen Bestimmung «Ding» ist in
dreierlei Hinsicht instruktiv. Erstens : Sie verweist auf den Denker, der
Thomas' Konzept von Metaphysik als Seinswissenschaft beeinflußt hat.

Die Bestimmung <res> ist nämlich Avicenna entnommen. In Tract. I,
c. 5 von dessen Metaphysica finden wir die Trias: ens, res und unum.
Avicenna ist, neben Aristoteles, eine zweite wichtige Quelle der
mittelalterlichen Transzendentalienlehre.

Zweitens: Zwischen «Ding» und «Seiendem» besteht eine begriffliche

Nicht-Identität, welche Thomas auf die Differenz von «Wesen»
und «Sein» zurückführt. Res wird das genannt, «was eine Washeit oder
Essenz hat». Der Name ens ist von dem «Akt des Seins» genommen.
Diese Nicht-Identität weist darauf hin, daß die Struktur des Seienden

bei Thomas komplizierter geworden ist als bei Aristoteles. Thomas
drückt das aus in der These: Hie homo non est sua humanitas nec suum
essei4. Die Struktur des Seienden ist bei Thomas dreifach geworden,
nämlich <subjectum — essentia — esse> 35. «Das, was ist», das Gefüge von

M S.c.C. IV, 11 -, De potentia 7, 4.
35 Zur dreifachen Struktur des Seienden siehe J.A. Aertsen, Nature and Creature.

Thomas Aquinas's Way of Thought, Leiden 1988, 138; 188; 383; 392.



310 Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik

<subjectum — essentia — esse>, wird ens genannt im Hinblick auf sein

<esse>, seine Aktualität — darin liegt das Novum des thomasischen
Seinsverständnisses. Dieses Konkretum wird res genannt im Hinblick
auf sein Wesen, seine «Realität». Dasselbe Konkretum wird unum

genannt unter dem Gesichtspunkt der Ungeteiltheit seiner Komponenten.

Die ontologische Bedeutung der Transzendentalien liegt darin, daß
sie Ausdruck des Sinns des Seienden sind.

Drittens; Die Unterscheidung zwischen «Ding» und «Seiendem» ist
nicht sinnvoll innerhalb der aristotelischen Metaphysik, in welcher sich
die Seinsfrage auf die ousia konzentriert, d.h. auf die essentia36. Diese
Distinktion erlaubt es jedoch, aus der transzendentalen Perspektive
auch so einer Metaphysikauffassung einen Platz zuzuerkennen. «Seiendes»

ist konvertibel mit «Ding», so sagt Thomas, insofern «Seiendes»
die Entität des Dings bedeutet, wie sie durch die zehn Kategorien
eingeteilt wird37. Was Aufmerksamkeit verdient, ist, daß die Kategorien,

die ersten Besonderungen des Seienden, zu Seiendem im Sinne von
«Ding» in Beziehung gesetzt werden, d.h. zu Seiendem in seinem

quidditativen Aspekt. Es ist die Washeit, die in den Kategorien geteilt
wird. Aristoteles' Metaphysik muß darum als eine Philosophie angesehen

werden, die «das, was ist» als res betrachtet. Aus diesem Grunde
bewegt sie sich in Richtung der Substanz.

4. Metaphysik und die ersten Prinzipien des Beweises

1. Das dritte Thema, das in Metaph. IV zur Sprache kommt, betrifft
das dritte Element in der Struktur einer demonstrativen Wissenschaft,
nämlich die Axiome, aus denen der Beweis hervorgeht. Aristoteles'
Erörterung beabsichtigt, eine Antwort auf die Aporie zu geben, die er in
Buch III formuliert hat: Zu welcher Wissenschaft gehört die Betrachtung

der ersten Prinzipien des Beweises?38

Die Behandlung dieser Frage in Metaph. IV zerfällt in zwei Teile. In
lect. 5 wird erörtert, daß es universaliter zur Aufgabe der Metaphysik

36 Vgl. De ente et essentia, c. 2: Ousia enim apud Graecos idem est quod essentia apud
nos.

37 X Th. I, 48, 2 ad 2: Ens dupliciter dicitur. Uno modo, secundum quod significat
entitatem rei, prout dividitur per decern praedicamenta : et sie convertitur cum re.

38 Vgl. In IIIMetaph., lect. 5, 387: Hic intendit disputare de consideratione princi-
piorum demonstrationis, ad quam scientiam pertineat.



Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik 311

gehört, die ersten Prinzipien des Beweises zu betrachten. Das dafür
angeführte Argument beruft sich auf die Eigenart dieser Wissenschaft
als scientia communis. Sie betrachtet das Seiende als Seiendes. Die ersten

Prinzipien des Beweises beziehen sich auf das Seiende als solches und
gehören darum zu der Domäne des Metaphysikers. Daß die ersten
Prinzipien sich auf das Seiende als solches beziehen, ist aus der Tatsache

zu ersehen, daß alle Wissenschaften von ihnen Gebrauch machen. Die
Erklärung dafür ist, daß von jeder Subjekt-Gattung einer Wissenschaft
«seiend» prädiziert werden kann. Die Einzelwissenschaften gebrauchen
jedoch die ersten Prinzipien nicht in ihrem universalen Umfang,
sondern in ihrer Beweiskraft für das spezifische Seiende, das sie betrachten

39.

In der folgenden, sechsten, Lektion wird gezeigt, daß es insbesondere

fspecialiter) zu der Aufgabe des Metaphysikers gehört, das primäre
Prinzip des Beweises, das maxime primum principium40, zu betrachten.
Welches ist dieser fundamentale Grundsatz? Zunächst werden die

Bedingungen eines derartigen Prinzips aufgeführt. Dessen Erkenntnis
muß unfehlbar sein; es darf nichts voraussetzen, sondern durch sich
selbst bekannt sein, und es darf nicht durch Beweis erworben sein41.

Diese Bedingungen treffen auf den Satz zu, daß «etwas nicht zugleich
und in derselben Hinsicht sein und nicht sein kann». Dieses Prinzip
nennt Thomas «das Axiom aller Axiome» (dignitas omnium dignitatum).
Wer beweist, führt alles auf diese Proposition als das Letzte in der
Analyse zurück42. In den übrigen Lektionen von Metaph. IV bespricht
Thomas Aristoteles' langen Disput mit denen, welche dieses Prinzip
leugnen. Der Inhalt davon ist für unser Thema nicht von direktem
Interesse.

2. Was wohl besondere Aufmerksamkeit verdient, ist, daß Thomas
in lect. 6 einen persönlichen Exkurs einfügt — wie gewöhnlich wieder

39/« IV Metaph., lect. 5, 590-591.
*<> In III Metaph., lect. 5, 392.
41 In IVMetaph., lect. 6, 597 :... circa hoc non possit aliquis mentiri, sive errare ; 598 :

non propter suppositionem habitum sed oportet per se esse notum; 599: ut non
acquiratur per demonstrationem.

42 Ibid., 603: Et propter hoc omnes demonstrationes reducunt suas propositiones in
hanc propositionem, sicut in ultimam opinionem omnibus communem: ipsa enim est
naturaliter principium et dignitas omnium dignitatum; 604: inquantum in hanc reducunt

demonstrantes omnia, sicut in ultimum resolvendo.



312 Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik

ange2eigt durch die Formel sciendum est -, der weit über die Littera des

Philosophen hinausgeht. In diesem Exkurs entwickelt er nämlich eine
weitere Rückführung des ersten Prinzips und zwar auf der Basis des

aristotelischen Gedankens, daß der Verstand zwei Tätigkeiten besitzt.

Die eine, die «das Erfassen des Unteilbaren» genannt wird, ist die
Erkenntnis dessen, was etwas ist; die andere ist die Operation des

Verstandes, welcher zusammensetzt und trennt, d.h. die Urteilserkenntnis.

In beiden Verstandesoperationen gibt es ein Erstes. In der

Ordnung der Was-Erkenntnis ist das Erste, das erfaßt wird, «Seiendes».

Nichts kann durch den Verstand erkannt werden, wenn nicht Seiendes

begriffen wird. Von diesem Seinsverstehen hängt nun das Prinzip ab,
daß «etwas nicht zugleich sein und nicht sein kann»43. Das Prinzip,
welches das Erste in der zweiten Verstandesoperation ist, wird von
Thomas in einem absolut Ersten, «Seiendem», begründet. Das neue
Element in Thomas' Kommentar ist, daß er dem von Aristoteles
formulierten Widerspruchsprinzip eine transzendentale Fundierung
gibt.

Thomas' Darstellung in Metaph. IV bekommt noch besonderes

Relief, wenn man sie mit seinem Exposé in De veritate 1, 1 vergleicht.
Dort beginnt er mit dem Hinweis auf die Parallele zwischen der

Ordnung des Beweisens und der Ordnung der Was-Erkenntnis. «Wie es bei
beweisbaren Sätzen ein Zurückführen auf gewisse durch sich dem
Verstand bekannte Prinzipien geben muß, so auch bei jeder Erforschung
dessen, was etwas ist.» Das, was der Verstand zuerst erfaßt und worauf
er alles Begriffene zurückführt, ist «Seiendes». Für diesen Gedanken
verweist Thomas auf Avicenna44. Bei näherem Zusehen zeigt sich, daß

eigentlich der gesamte Einsatz von De veritate 1,1 bei Avicenna vorge-

43 Ibid., 605 : Ad huius autem evidentiam sciendum est, quod, cum duplex sit operatio
intellectus : una, qua cognoscit quod quid est, quae vocatur indivisibilium intelligentia :

alia, qua componit et dividit : in utroque est aliquod primum : in prima quidem operatione
est aliquod primum, quod cadit in conceptione intellectus, scilicet hoc quod dico ens ; nec
aliquid hac operatione potest mente concipi, nisi intelligatur ens. Et quia hoc principium,
impossibile est esse et non esse simul, dependet ex intellectu entis, ideo hoc etiam
principium est naturaliter primum in secunda operatione intellectus, scilicet componentis
et dividends. Vgl. In I Post. Anal., led. 5, 50.

44 De veritate 1, 1: Sicut in demonstrabilibus oportet fieri reductionem in aliqua
principia per se intellectui nota, ita investigando quid est unumquodque. Alias utrobique
in infinitum iretur, et sic periret omnino scientia et cognitio rerum. Illud autem quod
primo intellectus concipit quasi notissimum et in quod conceptiones omnes resolvit est

ens, ut Avicenna dicit in principio suae Metaphysicae.



Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik 313

zeichnet ist. In dessen Metaphjsica steht nämlich zu lesen, daß, wie es auf
dem Gebiet des Urteils (credulitas) erste Prinzipien geben muß, so auch
auf dem Gebiet des Erfassens (imaginatio). Auf diesem Gebiet sind am
geeignetsten von sich selbst her begriffen zu werden: «Ding», «Seiendes»

und «Eines» — die Trias, welche uns im vorigen Paragraphen
begegnet ist45.

So können wir feststellen, daß Thomas in seinem Metaphysik-
Kommentar nicht nur über Aristoteles hinausgeht, sondern auch im
Vergleich zu Avicenna einen weiteren Schritt tut. Es gibt nicht nur
Parallelität zwischen den Ordnungen des Beweisens und der Was-
Erkenntnis. Darüberhinaus ist das Prinzip der Was-Erkenntnis die
Grundlage dessen, was in der Ordnung des Beweisens das Erste ist. Für
dieses Begründungsverhältnis macht Thomas Gebrauch von einem
Gedanken Boethius', der zwar in lect. 6 nicht erwähnt wird, aber von
Thomas in der vorangehenden lectio erörtert wurde. Boethius führt
nämlich in seiner Schrift De hebdomadibus einen Unterschied hinsichtlich

evidenter Propositionen (communes animae conceptiones) ein.
Kennzeichnend für solche Sätze ist, daß sie sogleich erkannt werden, wenn
ihre Termini erkannt sind. Aber manche Propositionen, die durch sich
selbst bekannt sind, sind nur für Sachverständige evident, andere dagegen

für alle Menschen. Diejenigen Sätze sind durch sich selbst allen
bekannt, deren Termini in den Verstand aller fallen. Von dieser Art
sind die communia46. In seinem Kommentar zu De hebdomadibus fügt
Thomas noch hinzu, daß diese gemeinschaftlichsten Begriffe «Seiendes»,

«Eines» und «Gut» sind47. Das Fundierungsverhältnis, welches
Thomas in seinem Metaphysik-Kommentar zwischen dem Ersten in der

Ordnung der Was-Erkenntnis und dem Ersten in der Ordnung des

45 Avicenna Latinus, Liber dephilosophia prima, Tract. I, c. 5 (ed. S. van Riet, Lou-
vain — Leiden 1973, 32f.): Sicut credulitas quae habet prima principia, ex quibus ipsa
provenit per se... Similiter in imaginationibus sunt multa quae sunt principia imaginandi,
quae imaginantur per se Quae autem promptiora sunt ad imaginandum per seipsa, sunt
ea quae communia sunt omnibus rebus, sicut res et ens et unum. — Der Einfluß des

Avicenna ist ganz klar in der Terminologie, welche Thomas verwendet in In ISent. 8,1,3 :

Primum enim quod cadit in imaginatione intellectus, est ens ; sicut primum quod cadit
in credulitate intellectus, sunt dignitates.

46 In IV Metaph., lect. 5, 593: Unde Boetius dicit in libro de Hebdomadibus, quod
quaedam sunt per se nota sapientibus quae non sunt per se nota omnibus. Ilia autem sunt
per se nota omnibus, quorum termini in conceptionem omnium cadunt. Huiusmodi
autem sunt communia, eo quod nostra cognitio a communibus ad propria pervenit.

47 In De hebdomadibus, lect. 2 : Ea autem quae in omni intellectu cadunt, sunt maxime
communia ; quae sunt ens, unum et bonum.



314 Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik

Beweisens entwickelt, beruht auf dieser Rückführung des evidenten
Urteils auf die Termini, aus denen es zusammengesetzt ist.

Eine schöne Synthese der verschiedenen Elemente, welche wir im
Kommentar zu Metaph. IV analysiert haben, finden wir in S. Th. I—II,
94,2. Dort erwähnt Thomas zuerst die Unterscheidung Boethius' in
bezug auf das, was per se notum ist. Dann konstatiert er eine gewisse

Ordnung in dem, was der Mensch erfaßt. Hier bekommt Avicennas
Gedanke, daß «Seiendes» das Ersterkannte ist, seinen Platz. Schließlich
nimmt Thomas das Fundierungsverhältnis, welches er in einem
persönlichen Exkurs im Metaphysik-Kommentar ausgearbeitet hatte, wieder

auf.

In his autem quae in apprehensione hominum cadunt quidam ordo inve-
nitur. Nam illud quod primo cadit sub apprehensione est ens, cujus intel-
lectus includitur in omnibus quaecumque quis apprehendit. Et ideo pri-
mum principium indemonstrabile est quod non est simul affirmare et

negare, quod fundatur supra rationem entis et non entis; et super hoc

principio omnia alia fundantur, ut dicit Philosophus in IV Metaph.

Thomas' Absicht in S. Th. I—II, 94,2 reicht übrigens noch weiter als

im Metaphysik-Kommentar. Gibt er dort eine Begründung für das

Prinzip der theoretischen Vernunft, so will er jetzt auf entsprechende
Weise eine Grundlage für das erste Prinzip der praktischen Vernunft
bieten. Dieses Prinzip gründet er auf die transzendentale Bestimmung
«Gut»48.

3. Bei der Besprechung der ersten zwei Themen aus Metaph. IV,
nämlich die Frage nach dem Subjekt dieser Wissenschaft und die nach
denperse accidentia, trat der ontologische Aspekt der Transzendentalien
hervor: sie sind jene Eigenschaften, die dem Seienden als Seiendem
zukommen. Bei der Diskussion des dritten Themas, nämlich die Frage,
ob die ersten Beweisprinzipien zu der Betrachtung dieser Wissenschaft

gehören, tritt ein anderer Aspekt der Transzendentalien in den
Vordergrund. Dies offenbart sich auch in der Semantik dieser Termini: sie

werden bezeichnet als «dasjenige, das zuerst in den Verstand fällt»; sie

48 Cf. J. A. Aertsen, Natural Law in the Light of the Doctrine ofTranscendentals, in :

L.J. Elders und K. Hedwig (eds.), Lex et Libertas. Freedom and Law According to
St. Thomas Aquinas (Studi Tomistici 30), Città del Vaticano 1987, 99—112.



Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik 315

sind die primae conceptiones intellectus. «Seiendes» ist das Ersterkannte,
weil es die notwendige Bedingung für jede Yerstandeserkenntnis
ist49.

Thomas' Lehre der Transzendentalien ist Ausdruck einer
philosophischen Denkweise, die darauf gerichtet ist, die universalen Seinsmodi
und die primären Bedingungen der Verstandeserkenntnis zu explizieren.

Man könnte diese Denkweise mit der Bezeichnung «Transzenden-

tal-Philosophie» charakterisieren. Diese Bezeichnung hat jedoch als

Nachteil, daß sie normalerweise für Kants Projekt reserviert wird und
auf diese Weise suggeriert, daß «die Transzendental-Philosophie der
Alten» exklusiv aus der kantischen Fragestellung heraus beurteilt werden

muß 50. Es ist aber historisch richtiger und auch philosophisch
fruchtbarer, die mittelalterliche Lehre der <transcendentia> als

eigenständige Form innerhalb der transzendental-philosophischen Tradition
anzuerkennen.

Das Eigene des thomasischen Ansatzes ist, daß er die beiden
erwähnten Aspekte der Transzendentalien, den ontologischen und den

kognitiven, nicht voneinander isoliert. Zwischen ihnen besteht ein
innerer Zusammenhang, der die Zusammengehörigkeit von Sein und
Denken manifestiert. Dieser Zusammenhang kann aus dem Rahmen
heraus verdeutlicht werden, welcher Thomas' Kommentar zu Metaph.
IV bestimmt, nämlich aus dem Rahmen der Wissenschaft. Diese hat
zwei Seiten, eine Subjekt- und eine Objektseite, - diese Termini im
mittelalterlichen Sinne verstanden.

Scientia bezieht sich auf eine Schlußfolgerung, in welcher eine

Wesenseigenschaft von einem subjectum prädiziert wird. Wissenschaft
ist aber auch eine «Verfassung» (habitus) der menschlichen Seele. So

wie der Unterschied der Wissenschaften durch das Subjekt bewirkt
wird, den Satzgegenstand, von dem Aussagen gemacht werden, so wird
der Habitus durch das, was diesem entgegensteht, das objectum, spezifiziert.

Zu Beginn der S. Th. (1,1,7) formuliert Thomas die These : Sic enim

se habet subjectum ad scientiam, sicut objectum adpotentiam vel habitum. Er
fährt fort: «Eigentlicher Gegenstand eines Vermögens oder Habitus ist

49 Vgl. In IVMetaph., lect. 6, 598 :... ex quo ipsum est necessarium ad intelligendum
quodcumque, oportet quod quilibet qui alia est cognoscens, ipsum cognoscat.

so Siehe z. B. den Ansatz von W. Kühn, Das Prinzipienproblem in der Philosophie des

Thomas von Aquin, Amsterdam 1982. Vgl. dazu meine kritische Studie: Transzendental
versus kategorial : Die Zwiespältigkeit von Thomas' Philosophie in : Vivarium 24 (1986)
143-157.



316 Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik

das, auf Grund (ratione) dessen alles sich auf jenes Vermögen oder jenen
Habitus bezieht». Das Objekt des Verstandes muß dann dasjenige sein,

unter welchem alles durch den Intellekt Erkannte begriffen wird. Dies
ist «Seiendes». «Seiendes» ist das formale Objekt des Verstandes, das

primum intelligibile. Von Natur aus, so sagt Thomas in S.c.G. II, 83,
erkennt der Verstand Seiendes und wasperse zum Seienden als solchem

gehört: ein deutlicher Hinweis auf Metaph. IV 51. Hier wird die
Verbindung gelegt zwischen dem Objekt des Verstandes und demjenigen,
wovon die Metaphysik handelt. Das Subjekt der Metaphysik korrespondiert

mit dem Objekt des Intellekts. Diese Korrespondenz ist wesentlich
für die Metaphysik als Wissenschaft. Ihre Möglichkeitsbedingung liegt
in der transzendentalen Offenheit des menschlichen Geistes.

Diese Einsicht bestimmt auch den Fortgang von Thomas' systematischer

Entfaltung der Transzendentalien in De veritate 1,1. Transzendentalien

drücken eine allgemeine Seinsweise aus. Diese betrifft
entweder das Seiende in sich selbst (in se) oder in dessen Hinordnung auf
ein anderes (in ordine ad aliud). Zur ersten Gruppe gehören «Ding» und
«das Eine», m.a.W. die Bestimmungen, die Avicenna erwähnt und in
Thomas' Kommentar zu Metaph. IV erörtert werden. Das Neue der
thomasischen Analyse liegt daher bei der zweiten Gruppe der «relativen»

Transzendentalien. Zu dieser Gruppe gehören «das Wahre» und
«das Gute». Sie drücken die Ubereinstimmung (convenientia) eines
Seienden mit der Seele aus. Thomas' Entfaltung der Transzendentalien

liegt eine Auffassung von Metaphysik als Transzendentalwissenschaft —

ihr Subjekt ist Seiendes — zugrunde, die auch eine Auffassung über das

Wesen des Menschen einschließt; sein Objekt erstreckt sich auf alles,

was ist.

51 S.c.G. II, 83: Hoc autem (obiectum) oportet esse id sub quo comprehenduntur
omnia ab intellectu cognita Quod non est aliud quam ens. Naturaliter igitur intellectus
noster cognoscit ens, et ea quae sunt per se entis inquantum huiusmodi ; in qua cognitione
fundatur primorum principiorum notifia, ut non esse simul affirmare et negare. Vgl.
T. Th. I, 78, 1 : respectu objecti communissimi, quod est ens universale.


	Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik : der Kommentar von Thomas von Aquin zum IV. Buch der Metaphysica

