Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 35 (1988)

Heft: 3

Artikel: Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik : der Kommentar
von Thomas von Aquin zum IV. Buch der Metaphysica

Autor: Aertsen, Jan A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760801

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760801
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JAN A. AERTSEN

Die Lehre der Transzendentalien und
die Metaphysik

Der Kommentar von Thomas von Aquin
zum IV. Buch der Metaphysica

Das 13. Jahrhundert zeigt das Bild eines lebendigen philosophi-
schen Denkens. Verschiedene Themen der antiken Metaphysik, zum
Beispiel die Idee der Partizipation und die Lehre von Akt und Potenz,
werden auf eine urspriingliche Weise durchdacht. Es melden sich auch
neue Lehrentwicklungen an. Eine davon ist die Doktrin von den #rans-
cendentia, wofiir sich seit Suarez der Terminus «Transzendentalien»
eingebiirgert hat.

Als erstes Traktat iiber die transzendentalen Eigenschaften wird
gewohnlich die Summa de bono von Philippus Cancellarius angesehen,
ca. 1230 geschrieben. Im Prolog sagt dieser, da3 er die communissima
behandeln will, die allgemeinsten Bestimmungen, nimlich das Seiende,
das Eine, das Wahre und das Gute. Philipps Erérterung trigt deutlich
die Spur eines ersten Entwurfs. Seine Betrachtungen sind manchmal
wenig systematisch und bediirfen an verschiedenen Punkten einer wei-
teren Ausarbeitung'. Ungefihr 25 Jahre spiter gibt Thomas von Aquin
in seinen Quaestiones disputatae De veritate 1,1 und 21,1 eine mehr
systematische Erorterung der Transzendentalien.

Die Genese der Doktrin von den Transzendentalien im 13. Jahr-
hundert steht im Zusammenhang mit der Aristoteles-Rezeption. Das

' Summa de bono, ed. N. Wicki, Bernae, 1985 (Corpus philosophorum Medii Aevi.
Opera philosophica mediae aetatis selecta, vol. II). Cf. H. PouiLLoN, Le premier traité des
propriétés transcendantales. La «Summa de bono» du Chancellier Philippe, in: Revue
néoscolastique de philosophie 42 (1939) 40-77.



294 Die lehre der Transzendentalien und die Metaphysik

Exposé des Philosophen in Metaph. IV, c. 2 fungiert im Mittelalter als
die klassische Belegstelle fiir die Konvertibilitit des Seienden und des
Einen. Aber noch in einer anderen, mehr allgemeinen, Hinsicht ist das
IV. Buch der Metaphysica von essentieller Bedeutung. Die Bildung der
Lehre von den Transzendentalien setzt einen bestimmten Metaphysik-
begriff voraus. Dafiir ist Metaph. IV fundamental. In diesem Aufsatz
mochten wir Thomas’ Kommentar zu diesem Buch analysieren. Diesem
Kommentar (ca. 1270 anzusetzen) hat die Forschung iiber die Trans-
zendentalien noch wenig Aufmerksamkeit geschenkt, obwohl er sehr
aufschluBreich ist fiir die Hintergriinde von Thomas’ Er6rterung in De
veritate.

1. Der wissenschafts-theoretische Rahmen von
Thomas’ Kommentar zu Metaphysica IV

1. Der gewihlte Ansatz ruft jedoch ein Interpretationsproblem her-
vor. Wenn als Ausgangspunkt fiir eine philosophische Analyse von
Thomas’Auffassungen ein Kommentar zu einem autoritativen Text
genommen wird, erhebt sich die Frage, ob und inwieweit Thomas’
Erérterungen als Aristoteleskommentator ein Bild seiner persénlichen
Sicht geben. Gerade anliBllich Thomas’ Kommentar zu Metaph. IV, c. 2
macht E. Gilson einen scharfen Unterschied zwischen Thomas als
Kommentator und als selbstindigem Denker. In dessen Eigenschaft als
Kommentator «the thought of Thomas Aquinas is bound almost to
coincide with pure Aristotelianism»?2. Aber an dieser Koinzidenz ist
doch der eine oder andere Abstrich zu machen. Gewil3, die Art des
Kommentars legt der Freiheit des Exegeten Beschrinkungen auf. Tho-
mas’ Kommentar ist in erster Linie eine Auslegung und Erlduterung der
Gedanken des Philosophen. Gilson selbst aber weist auf der letzten Seite
seines klassischen Werkes L esprit de la philosophie médiévale darauf hin,
daB die mittelalterlichen Kommentatoren vor allem «kommentierende
Philosophen» gewesen sind. Thomas und Duns Scotus «haben niemals
die Historiker gespielt, sondern wollten Philosophen sein» 3. Dieser
Tendenz begegnen wir auch in Thomas’ Metaphysik-Kommentar 4.

? Being and Some Philosopbers, Toronto 21952, 158.

3 Paris 21948, 402.

4 Cf. L. ELDERs, Le commentaire sur le quatrieme livre de la Métaphysique, in: A##/
del Congr. Intern. Tommaso d’Aquino 1, Napoli 1975, 203-214.



Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik 295

Darin finden wir, wie wir sehen werden, verschiedene Diskussionen
und personliche Beobachtungen, meist eingeleitet durch die Formel
sciendum est, die fur Thomas’ Auffassung der Thematik von Mezaph. IV
relevant sind. Ubrigens fassen schon Zeitgenossen Thomas’ Kommen-
tar zu Metaph. IV, c. 2 als instruktiv fiir dessen persénliches Denken auf,
wie aus Siger von Brabant’s Quaestiones in Metaphysicam zu ersehen
ist’.

2. Ein personlicher Akzent ist von Anfang an in Thomas’ Kom-
mentar zu Metaph. IV zu bemerken. Ein allgemeines Kennzeichen sei-
nes Kommentars ist, dal3 er stets darauf aus ist, sowohl den Zusammen-
hang zwischen den Biichern als auch die eigene Struktur der einzelnen
Biicher anzugeben. Diese Prozedur verfolgt Thomas auch in seinem
Kommentar zu Metaph. IV. In lect. 1, 529 legt er den Aufbau dieses
Buches dar. Die zentrale Fragestellung ist: « Worauf ist die Betrachtung
dieser Wissenschaft gerichtet?» (De quibus est consideratio huius scien-
tiae?) Die Fragestellung sieht Thomas in zwei Etappen entfaltet.

Zuerst setzt Aristoteles das Subjekt dieser Wissenschaft fest (subiec-
tum stabilit huius scientiae). Mit dieser Beurteilung gibt Thomas sicher
die Intention des kurzen ersten Kapitels von Mezaph. IV treffend wie-
der. Indessen spricht der Philosoph selbst in diesem Textabschnitt nir-
gends von «Subjekt». In Thomas’ Kommentar wird deshalb Aristoteles’
Erérterung ausdriicklicher in einen wissenschafts-theoretischen Rah-
men gestellt. Dabei muB3 auch die verwendete Terminologie beachtet
werden, da sie auf einen Denker verweist, der Thomas’ Exegese beein-
fluB3t hat. Der Terminus stabslit ist Avicenna entnommen. 7ract. 1, c. 2
von dessen Metaphysica trigt den Titel: De stabiliendo subiectum huius
scientiae.

Die zweite Phase der Ausarbeitung der allgemeinen Fragestellung
besteht darin, daf3 drei Quaestiones beantwortet werden, die Aristoteles
im vorangehenden dritten Buch, dem sogenannten Aporienbuch, auf-
geworfen hatte. Zum ersten: mul3 diese Wissenschaft Substanzen und
Akzidentien in gleicher Weise betrachten? Zum zweiten: muf} diese
Wissenschaft Eigenschaften wie das Eine und das Viele, das Selbe und
das Verschiedene untersuchen? Zum dritten: mul} diese Wissenschaft
die Grundsitze des Beweises erforschen? ®

’ Introductio, Q. 7 (ed. A. MAURER, Louvain-la-Neuve 1983, 32, Z. 87): Alia est hic
opinio, et fuit Thomae de Aquino.
6 In IV Metaph., lect. 1, 534.



296 Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik

Thomas’ Strukturierung beinhaltet tatsichlich, daB3 Mezaph. IV von
drei Themen handelt. Das erste ist die Frage nach dem eigentlichen
Subjekt der Metaphysik, d.h. nach demjenigen, wodurch sich diese
Wissenschaft von anderen Wissenschaften unterscheidet (/ecz. 1). Das
zweite Thema ist die Frage nach den Eigenschaften, die diesem Subjekt
eigen sind, die per se accidentia entis (lect. 21f.). Diese Terminologie fithrt
Thomas selbst ein, wenn er sich fragt, ob diese Wissenschaft das Eine
und das Viele betrachten muf3. Das dritte Thema betrifft das Verhiltnis
der Metaphysik zu den ersten Grundsitzen des Beweises (Zecz. 5ff.).

Aus dieser Gliederung lif3t sich eine wichtige SchluBfolgerung
ableiten. Thomas’ Entfaltung der Fragestellung 1463t erkennen, da3 er
die Themen, von denen Metaph. IV handelt, in einer zusammenhin-
genden Perspektive erértert. Diese Themen stellen nimlich drei Dinge
zur Diskussion, die zusammen die Struktur jeder Wissenschaft ausma-
chen. Wissenschaft (scientia) bezieht sich auf eine Schluf3folgerung, in
welcher eine Wesenseigenschaft von einem Subjekt ausgesagt wird.
Darum muf, so sagt Thomas anderswo, «jede beweisende Wissenschaft
dreierlei betrachten»: zuerst die Gattung des Subjekts, von welchem die
Eigenschaften gesucht werden; zweitens die Eigenschaften oder per se
accidentia, die von dem Subjekt bewiesen werden; drittens die Axiome
(dignitates), aus welchen der Beweis hervorgeht’. Daraus folgt, dal3 die
Thematik von Mezaph. IV in der Optik des Thomas einen vollstindigen
wissenschafts-theoretischen Rahmen der Metaphysik intendiert.

Dieser Rahmen ist von grundlegender Wichtigkeit fiir eine syste-
matische Ausarbeitung der Lehre von den Transzendentalien. In den
folgenden Paragraphen wollen wir anhand einer Analyse von Thomas’
Kommentar dreierlei aufzeigen: Erstens, Thomas findet in Metaph. IV
den entscheidenden Ausgangspunkt seines Entwurfs von Metaphysik.
Die «Erste Philosophie» ist die Wissenschaft des Seienden als Seiendes.
Zweitens, aus dieser Auffassung folgt, da3 den Transzendentalien eine
besondere Bedeutung zukommt: es sind ja Eigenschaften des Seienden
als Seiendes. In Thomas’ Kommentar wird sichtbar, dal3 er auf diesem
Weg weitergeht als der Philosoph. Metaphysik wird —der Ausdruck fallt

7In I Post. Anal., lect. 15, 129: In demonstrationibus tria sunt. Unum est, quod
demonstratur, scilicet conclusio, quae quidem continet in se id, quod per se inest alicui
generi: per demonstrationem enim concluditur propria passio de proprio subiecto. Aliud
autem sunt dignitates, ex quibus demonstratio procedit. Tertium autem est genus sub-
iectum, cuius proprias passiones et per se accidentia demonstratio ostendit; Jecz. 18, 157:
Omnis enim scientia demonstrativa est circa tria. /n /17 Metaph., lect. 5, 390.



Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik 297

zum erstenmal bei Duns Scotus — scientia transcendens, weil sie de trans-
cendentibus handelt®. Drittens, Metaph. IV ist auch der Ort, wo Thomas
eine Fundierung des ersten Prinzips des Beweises gibt, welche weit tiber
die Littera des Aristoteles hinausgeht. In dieser Begriindung bringt
Thomas noch einen anderen Aspekt der Transzendentalien zur Spra-
che: sie sind die ersten Begriffe des Verstandes. Es ist ein Aspekt, der oft
bei der Erforschung der mittelalterlichen Doktrin vernachlissigt wird,
weil jene durchgingig nur die ontologische Tragweite dieser Lehre
betont.

2. Das Subjekt der Metaphysik

1. Aristoteles’ Stellungnahme in bezug auf das erste Thema fal3t
Thomas zusammen in der Formulierung (lecz. 1, 529): «Es gibt eine
Wissenschaft, die als Subjekt das Seiende als Seiendes betrachtet» (est
quaedam scientia, quae speculatur ens secundum quod ens, sicut subiectum).
Thomas macht zunichst auf den Sinn der Reduplikation «das Seiende
als Seiendes» in der Umschreibung des Subjekts aufmerksam. Diese gibt
den Unterschied zwischen der Metaphysik und den anderen Wissen-
schaften an. Auch die Gegenstinde der anderen Wissenschaften sind
«Seiende». Sie betrachten jedoch nicht das Seiende als Seiendes, statt
dessen sondern sie einen Teil davon ab: so handelt die Mathematik vom
ens quantum und die Naturphilosophie vom ens mobile. Sie betrachten das
Seiende nur partiell; sie sind partikulire Wissenschaften. Die Metaphy-
sik dagegen betrachtet das ens universale als solches. Sie ist eine scientia
communis®.

Mit dieser ersten Feststellung verbindet Thomas eine Beobachtung
iiber die « Notwendigkeit» dieser Wissenschaft. Seiendes und die Eigen-
schaften des Seienden sollen nicht unbekannt bleiben, weil die Er-
kenntnis des Ubrigen davon abhingt, genauso wie die Erkenntnis der
Besonderheit der Dinge abhingig ist von der Erkenntnis des Gemein-
samen'’,

8 Duns Scotus, /n Metaph., prol. n. 5 (Opera Omnia, ed. Vives VII, 4).

o In IV Metaph., lect. 1,530; 532: Nulla scientia particularis considerat ens universale
inquantum huiusmodi, sed solum aliquam partem entis divisam ab aliis; circa quam
speculatur per se accidens, sicut scientiae mathematicae aliquod ens speculantur, scilicet
ens quantum. Scientia autem communis considerat universale ens secundum quod ens:
ergo non est eadem alicui scientiarum particularium. Cf. /n [ Metaph., lect. 2, 47.

Y0 In IV Metaph., lect. 1, 531: Necessitas autem huius scientiae quae speculatur ens et
per se accidentia entis, ex hoc apparet, quia huiusmodi non debent ignota remanere, cum



298 Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik

SchlieBlich weist Thomas darauf hin, dal} Aristoteles im Verlauf
von cap. 1 eine Art Argument liefert fiir die Behauptung, dal3 «das
Seiende» das Subjekt dieser Wissenschaft ist. Im ersten Buch der Meza-
physica ist gesagt, dall in dieser Wissenschaft die ersten Prinzipien und
hochsten Ursachen gesucht werden. Prinzipien und Ursachen sind stets
Prinzipien und Ursachen von etwas. Dies kann nur das Seiende sein,
denn alle Philosophen suchen die Prinzipien von dem, was ist. Deshalb
werden in dieser Wissenschaft die Ursachen des Seienden als Seiendes
gesucht. Dieser Argumentation fiigt Thomas eine abschlieBende Be-
merkung zu, die wiederum seinen wissenschafts-theoretischen Ansatz
erkennen liBt: «Also ist das Seiende das Subjekt dieser Wissenschaft,
weil jede Wissenschaft die eigenen Ursachen ihres Subjekts er-
forscht» !l

2. Das Subjekt der Metaphysik scheint auf diese Weise eindeutig
festgestellt. Aber es zeigt sich, da3 Aristoteles” Auffassung in Wirklich-
keit doch komplexer ist. Bereits in der weiteren Lektiire von Mezaph. IV
sieht sich Thomas mit Aussagen des Philosophen konfrontiert, die den
Gegenstand der Seinswissenschaft in Richtung eines «ersten Seienden»
modifizieren, und zwar nach zwei Seiten hin.

Im Verlauf von /ect. 1, eines Kommentars zum ersten Abschnitt von
Metaph. 1V, c. 2, referiert Thomas die Aussage des Aristoteles, dal3
«Seiendes oder das, was ist, auf vielfiltige Weise ausgesagt wird» (ens
stve quod est, dicitur multipliciter; 535). Aber wenn es so ist, wie kann
dann die Einheit der Seinswissenschaft bewahrt bleiben? Die Antwort
des Aristoteles ist die klassisch gewordene Lehre der «Analogien.
Obschon Seiendes auf vielfiltige Weise ausgesagt wird, besteht doch
eine analoge Einheit im Ausgesagten. Seiendes wird namlich stets in
Beziehung zu einem Ersten als Subjekt ausgesagt. Vier Seinsmodi kon-
nen unterschieden werden (540-543). Der schwichste ist das ens ratio-
nis, d. h. die Negation und die Privation. Der zweite ist das Werden und
die Bewegung. Der dritte Modus ist der der Akzidentien; sie haben stets
etwas anderes noétig, um zu sein. Diese drei Seinsmodi sind auf den
vierten bezogen, den vollkommensten, den Seinsmodus des Seienden,
das per se Sein besitzt, d. h. die Substanz. Weil die Substanz das erste unter

ex eis aliorum dependeat cognitio; sicut ex cognitione communium dependet cognitio
rerum propriarum.

"' /bid., 533: Ergo ens est subiectum huius scientiae, quia quaelibet scientia est
quaerens causas proprias sui subiecti.



Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik 299

allen Seienden ist, ist die Betrachtung der Seinswissenschaft primir und
vornehmlich (primo et principaliter) auf die Substanzen gerichtet!?. Aber
bedeutet diese SchluB3folgerung nicht, da3 Metaphysik eigentlich Sub-
stanz-Ontologie, philosophia substantiae (In I11 Metaph., lect. 2, 352), ist?
Der Schwerpunkt scheint sich vom ens commune zu einem ens primum zu
verschieben.

«Zu der Wissenschaft gehért die Betrachtung des allgemeinen Sei-
enden, wozu die Betrachtung des ersten Seienden gehort», so heillt es in
In IV Metaph., lect. 5, 593. Aber hier hat «erstes Seiendes» einen
anderen Inhalt bekommen als in der ersten Lektion. War dort die
Substanz als solche im Unterschied zu den Akzidentien gemeint, so
bezieht sich hier «erstes Seiendes» auf die unbewegliche und unstoffli-
che Substanz. Wenn es keine unbewegliche Substanz gibe, so wird
gesagt, wiirde die Physik die erste Wissenschaft sein, die auch die ersten
Prinzipien des Beweises untersuchen miisste'3. Diese Bedeutung von
«erst» trifft Thomas auch in Jecz. 2, 563 an, wo er Aristoteles’ Aussage
(1004 a 2) bespricht, da3 «es ebensoviel Teile der Philosophie gibt wie
Teile der Substanz». Unter «Teile der Substanz» miissen, so erklirt
Thomas, verschiedene Seinsebenen verstanden werden, nimlich jene
der sinnlichen und jene der unstofflichen Substanzen. Weil die «Teile
der Substanz» eine hierarchische Ordnung bilden, mul3 es auch unter
den «Teilen der Philosophie» eine erste Philosophie geben. Die «erste»
Philosophie soll jene sein, welche von der unstofflichen Substanz han-
delt. Diese Wissenschaft ist die erste und allgemeinste Wissenschaft,
weil sie das betrachtet, was von keiner der Einzelwissenschaften
betrachtet wird, nimlich die substantiae separatae. Bedeutet diese Kon-
zentration auf das erste Seiende nicht, da3 Metaphysik eigentlich Theo-
logie ist?

Aristoteles bestimmt in Metaph. IV — wie iibrigens in den iibrigen
Biichern — das Subjekt der Metaphysik auf unterschiedliche Weise. Die
«erste» Philosophie wird aufgefalit als eine universale Seinswissen-
schaft, als eine scientia communis und als die Wissenschaft von einem

12 Jbid., 546: Omnis scientia quae est de pluribus quae dicuntur ad unum primum, est
proprie et principaliter illius primi ... Sed substantia est hoc primum inter omnia entia.
Ergo philosophus qui considerat omnia entia, primo et principaliter debet habere in sua
consideratione principia et causas substantiarum; ergo per consequens eius consideratio
primo et principaliter de substantiis est.

3 Cf. In VI Metaph., lect. 1, 1170, wo auf die Aussage in Metaph. IV verwiesen wird:
Eadem enim est scientia primi entis et entis communis, ut in principio quarti habitum
est.



300 Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik

ersten, besonderen Seienden. Die unterschiedlichen Aussagen des Phi-
losophen sind Thomas und anderen mittelalterlichen Kommentatoren
nicht entgangen. Sie haben zu intensiven Diskussionen iiber die onto-
theologische Struktur dieser Wissenschaft gefiihrt'4. Wird Metaphysik
vornehmlich als Wissenschaft von der Substanz gesehen, dann entsteht
eine gewisse Spannung zwischen einem «transzendentalen» Verstehen
des Subjekts der Metaphysik und einer Ontologie, die sich primir an der
kategorialen Ordnung orientiert. AufschluBreich ist, daB3 die in /» /17
Metaph., lect. 1, 540-543 aufgefiihrten Seinsmodi sich auf diese letzte
Ordnung beziehen. Wird demgegeniiber unter dem «ersten» Seienden
das gottliche verstanden, dann wird eine Spannung fiithlbar zwischen
einer Auffassung von Metaphysik als Lehre vom Transzendentalen und
von Metaphysik als Lehre vom Transzendenten'’.

3. Thomas hat in dieser Diskussion deutlich Stellung bezogen.
Anhand des Metaphysik-Kommentars kann belegt werden, dal3 Mezaph.
IV, c. 1 die Basis fiir Thomas’ eigenen Entwurf bildet. Die Bemerkung
in der ersten Lektion, daB hier das Subjekt der Metaphysik «festgesetzt»
wird, darf man auch als die «Stabilisation» von Thomas’ eigener Auf-
fassung betrachten. Fiir diese These gibt es zwei wichtige Hinweise. Der
erste findet sich im Prolog seines Metaphysik-Kommentars. Dabei ist
vor allem auf die Art und Weise zu achten, wie Thomas die unter-
schiedlichen Aussagen von Aristoteles iiber das Subjekt der Metaphysik
synthetisiert. Die Wissenschaft, so Thomas in seinem Prolog, muf} die
erste sein, die am meisten verniinftig ist. Das ist die Wissenschaft, die
auf das «am meisten Intelligibile» ausgerichtet ist. Das «am meisten
Intelligibile» kann dreifach aufgefalit werden. Intelligibilitit hat in
erster Linie mit der Erkenntnis der Ursachen zu tun. Darum ist die
Wissenschaft die verniinftigste, welche die ersten Ursachen betrachtet.
Intelligibilitat hat in zweiter Linie mit Universalitit zu tun. Darum ist
die Wissenschaft die verniinftigste, die auf die universalsten Prinzipien
gerichtet ist. « Dies ist Seiendes und das, was Seiendem folgt, wie Eines
und Vieles, Potenz und Akt». Es verdient angemerkt zu werden, daf3
Thomas in Zusammenhang mit diesem Aspekt der Intelligibilitit zwei

14 Cf. A. ZIMMERMANN, Ontologie oder Metaphysik ? Die Diskussion iiber den Gegenstand
der Metaphysik im 13. und 14. Jabrhundert, Leiden/Kéln 1965.

!> Vgl. L. HONNEFELDER, Transzendent oder transzendental: Uber die Méglichkeit
von Metaphysik, in: Philos. Jabrbuch 92 (1985) 273-290.



Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik 301

Behauptungen hinzufiigt, die auch in Mezaph. 1V, lect. 1 zu finden sind.
Dort weist er auf die «Notwendigkeit» dieser Wissenschaft hin. Hier
sagt er, dal3 dergleichen allgemeine Prinzipien nicht unbestimmt blei-
ben sollen, da man ohne sie keine vollstindige Erkenntnis haben kann
von dem, was einer Gattung oder einer Art eigen ist. In Metaph. 1V,
lect. 1 wird auf den fundamentalen Unterschied zwischen der Seinswis-
senschaft und den Einzelwissenschaften hingewiesen. Derselbe Ge-
danke wird im Prolog herausgestellt: die universalsten Prinzipien sollen
nicht von irgendeiner Einzelwissenschaft behandelt werden, sondern
von einer scientia communts. Intelligibilitit hat an dritter und letzter
Stelle mit Unstofflichkeit zu tun. Darum ist die Wissenschaft die ver-
niinftigste, die auf das gerichtet ist, was vollkommen von der Materie
getrennt ist, d.h. Gott und die zntelligentiae.

Der wesentliche Punkt in Thomas’ Prolog besteht in seiner
anschlieBenden Darstellung, daB3 die dreifache Betrachtung des am
meisten Intelligibilen nicht verschiedenen Wissenschaften zugeschrie-
ben werden mul3, sondern nur einer. Die unstofflichen Substanzen sind
ja die allgemeinen und ersten Seinsursachen. Nun kommt es derselben
Wissenschaft zu, sowohl die eigentiimlichen Ursachen einer Gattung zu
betrachten als auch die Gattung des Subjekts selbst. Darum muf3 die-
selbe Wissenschaft die unstofflichen Substanzen erforschen und das ens
commune, welches das Genus ist, von welchem diese Substanzen die
universalen Ursachen sind '6. Wir sehen hier, wie Thomas’ Betrachtung
von einem wissenschafts-theoretischen Grundprinzip getragen wird.
Dieses Vorgehen stimmt mit demjenigen in seinem Kommentar zu
Metaph. IV iiberein, denn das Ergebnis von Paragr. 1 war genau, dal}
Thomas’ wissenschafts-theoretischer Ansatz das personliche Element
in diesem Kommentar bildet.

Der inhaltliche Zusammenhang zwischen Thomas’ Kommentar zu
Metaph. IV und dem Prolog tritt im Verlauf des prooemium deutlich
hervor, in dem Thomas das Subjekt der Metaphysik eindeutig bestimmt.
Obwohl diese Wissenschaft von den ersten Ursachen, dem Seienden im
allgemeinen und den unstofflichen Substanzen handelt, betrachtet sie

16 In Metaph., prooemium: Haec autem triplex consideratio, non diversis, sed uni
scientiae attribui debet. Nam praedictae substantiae separatae sunt universales et primae
causac essendi. Eiusdem autem scientiae est considerare causas proprias alicuius generis et
genus ipsum ... Unde oportet quod ad eamdem scientiam pertineat considerare substantias
separatas, et ens commune, quod est genus, cuius sunt praedictae substantiae communes et
universales causae.



302 Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik

doch nicht jedes von diesen drei als Subjekt, sondern allein das ens
commune. « Das nimlich ist Subjekt in einer Wissenschaft, dessen Ursa-
chen und Eigenschaften wir suchen, nicht jedoch die Ursachen
selbst»'”. Thomas verarbeitet in seinem Prolog einen Gedanken aus
Metaph. IV und formuliert in seiner Besprechung von Aristoteles’ — auf
der Ursichlichkeit griindendem — Argument fiir die These, daf3 das
Subjekt dieser Wissenschaft das Seiende ist, dieselbe wissenschafts-
theoretische Uberlegung.

Thomas’ Entwurf von Metaphysik enthilt wichtige Konsequenzen.
Angesichts der Auffassung von Metaphysik als Theologie gilt, daf fiir
Thomas die Erste Philosophie zwar von Gott handelt, jedoch nicht als
Subjekt. Die Wissenschaft, die Gott als Subjekt betrachtet, ist die zheo-
logia sacrae scripturae'®. In der Metaphysik wird iiber Gott gesprochen,
insoweit er die universale Ursache des Seienden ist. Gott ist vielmehr
das Endziel dieser Wissenschaft. Das Verhiltnis zwischen dem Trans-
zendenten und dem Transzendentalen wird von Thomas als Ursich-
lichkeitsbeziehung verstanden. Angesichts der Auffassung von Meta-
physik als Substanz-Ontologie fillt auf, dal im Prolog in keiner Weise
von Substanz als erstem Seienden die Rede ist. Thomas’ Entwurf hat
einen ausgesprochen transzendentalen Charakter. Das Subjekt der
ersten Wissenschaft ist das ens commune. Diese Wissenschaft ist auf das
«Seiende und was dem Seienden folgt» (ens et quae consequuntur ens)
ausgerichtet. Als explizite Beispiele fiir das, was jedem Seienden
gemeinsam ist, werden genannt: Eines und Vieles, Akt und Potenz.

Ein zweiter wichtiger Hinweis fiir die These, daB3 Mezaph. IV die
Grundlage fiir Thomas’ eigenen Metaphysikentwurf bildet, ist den
ersten Lektionen der verschiedenen Biicher der Metaphysica zu entneh-
men '?. Darin versucht Thomas, den Zusammenhang zwischen Aristo-
teles’ verschiedenen Traktaten, die unter dem Titel « Metaphysica»
vereint sind, anzuzeigen. In dieser interpretativen Rekonstruktion der
Einheit der Metaphysica zeigt sich, dall Buch IV eine Schliisselrolle
spielt, denn darin wird das Subjekt dieser Wissenschaft bestimmt. Meta-

7 Ibid. : Ex quo apparet, quod quamvis ista scientia praedicta tria consideret, non
tamen considerat quodlibet eorum ut subiectum, sed ipsum solum ens commune. Hoc
enim est subiectum in scientia, cuius causas et passiones quaerimus, non autem ipsae
causae alicuius generis quaesiti.

'8 Cf. In Boethii De trinitate 5, 4.

19 Siehe In VI Metaph., lect. 1, 1144 ; VII, lect. 1, 1245; IX, lect. 1, 1768; X, lect. 1,
1920; XI, Zect. 1, 2146.



Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik 303

physik handelt von dem Seienden als Seiendem und von den ersten
Ursachen der Seienden: darum zerfillt sie in zwei Teile. Im ersten wird
das Seiende untersucht, im zweiten die ersten Seinsprinzipien, d.h. die
substantiae separatae — dieser letzte Teil wird in Buch XII behandelt.
Weil in Buch IV auch festgestellt wird, daf3 das Seiende und das Eine
einander einschlieBen und unter dieselbe Betrachtung fallen (guia vero
ens et unum se consequuntur, et sub eadem consideratione cadunt, ut in principio
quarti est habitum )*°, wird der erste Teil aufgeteilt in die Behandlung des
Seienden und in die des Einen und dessen, was dem Einen folgt
(Buch X). Hier finden wir die Rechtfertigung fiir die Tatsache, daf3 «das
Eine und das Viele» im Prolog des Kommentars als Gegenstand der
Metaphysik genannt werden. Die Bestimmung des Seienden wird durch
Thomas dann weiter ausgefiihrt. Seiendes per se wird auf zwei Weisen
gegliedert, nimlich durch die zehn Kategorien (davon handeln die
Biicher VII und VIII) und durch Potenz und Akt (Buch IX). Nur diese
letzte Aufteilung wird im Prolog erwihnt. Man spiirt bei Thomas auch
das BewuBtsein, daf3 die Einteilung des Seienden in die Kategorien und
in Potenz und Akt nicht gleichwertig sind. Die Pridikamente kontra-
hieren Seiendes zu besonderen Seinsweisen?!'. Akt und Potenz werden
dagegen in allen Kategorien angetroffen: in der Metaphysik werden sie
insofern behandelt, als sie dem ens commune folgen?2. Der Unterschied
zwischen beiden Einteilungen ist im Wesen der Unterschied, den Tho-
mas in De veritate 1,1 macht zwischen dem (kategorialen) specialis modus
entis und dem (transzendentalen) modus generaliter consequens omne ens.
Thomas’ transzendentales Verstindnis des Subjekts der Metaphysik
erfihrt eine Fortsetzung im zweiten Thema, welches in Mezaph. IV zur
Sprache kommt.

20 In VII Metaph., lect. 1, 1245,

N CE In V Metaph., lect. 9, 890: Unde oportet, quod ens contrahatur ad diversa
genera secundum diversum modum praedicandi, qui consequitur diversum modum
essendi; 5. 74. 1, 5, 3 ad 1.

22 [n IX Metaph., lect. 1, 1770: Sed principalis intentio huius doctrinae non est de
potentia et actu secundum quod sunt in rebus mobilibus solum, sed secundum quod
sequuntur ens commune; S.c.G. 11, 54: Potentia autem et actus dividunt ens commu-
ne.



304 Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik

3. Die <per se accidentia entis>

1. In lect. 1 von Metaph. IV (529) sagt Thomas:

Quia vero scientia non solum debet speculari subiectum, sed etiam subiecto
per se accidentia, ideo dicit primo, quod est quaedam scientia, quae speculatur
ens secundum quod ens, sicut subiectum, et speculatur «ea quae insunt enti
per se», idest entis per se accidentia.

Die von Thomas verwendete Terminologie von per se accidentia entis
hat bei modernen Exegeten zu Fragen gefiihrt. J. C. Doig, zum Beispiel,
konstatiert: « A problem arises, however, when one asks if the per se
accidents of being referred to in the opening paragraphs of this lesson
are the nine categories»??. Die zitierte Stelle aus /ecz. 1 macht jedoch
deutlich, dal3 der Ausdruck per se accidentia entis bei Thomas in einem
wissenschafts-theoretischen Kontext steht. Er bezieht sich dann auch
nicht auf die neun Pridikamente, sondern auf die Ordnung der Pridi-
kabilien, d. h. auf das Verhiltnis von Subjekt und Pridikat in der Pro-
position 24, Thomas’ Terminologie ist v5llig konsistent mit dem wissen-
schafts-theoretischen Rahmen, in welchen er Aristoteles’ Erérterung
von vornherein stellt. Jede seientia mul3 nicht allein ihr Subjekt betrach-
ten, sondern auch die Eigenschaften, die diesem Subjekt wesentlich
zukommen *°. So handelt die Wissenschaft der Substanz von den per se
accidentia uniuscuiusque substantiae (lect. 1,539), und die Wissenschaft des
Seienden als Seiendes von den per se accidentia entis oder den primae
passiones entis (lect. 4, 571).

Der Ausdruck <per se accidentia entis> schlieB3t sich an die von
Aristoteles in den Analytica Posteriora umrissene Struktur der Wissen-
schaft an und scheint keine besondere Schwierigkeit zu bieten. Aber bei
niherem Hinsehen stellt sich heraus, daB3 dies letztere doch nicht der
Fall ist. Bei Thomas selbst ist auch eine gewisse Zuriickhaltung in bezug
auf die Terminologie <per se accidentia entis> zu konstatieren. Obschon

2 Aquinas on Metaphysics. A Historico-doctrinal Study of the Commentary on the Meta-
DPhysies, The Hague 1972, 107.

24 Vgl. zur zweifachen Bedeutung von «Akzidens», De spirit. creaturis q.un.,
a. 11.

2 Cf. In IIT Metaph., lect. 6, 395; 401: Omnis scientia considerat per se accidentia
circa subiectum.



Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik 305

die Semantik der transzendentalen Namen in Thomas’ Schriften breit
gefichert ist, bleibt der Gebrauch dieser Terminologie eigentlich auf die
Biicher IIT und IV des Metaphysik-Kommentars beschrinkt. Allein in
§.c.G. 1, 50 gebraucht er den Ausdruck <per se accidentia entis>, unter
expliziter Verweisung auf Mezaph. IV ?°. Thomas bevorzugt deutlich
andere Bezeichnungen. So spricht er im Prolog seines Metaphysik-
Kommentars von «dem, was Seiendem folgt» (ea quae consequuntur ens),
und in Ject. 2 von Metaph. IV von communia. Auffilliger noch ist, daf3 das
Eine (unum ) einerseits zu den per se Akzidentien des Seienden gerechnet
wird, aber anderseits von Thomas auch als das Subjekt der Metaphysik
bezeichnet wird?’. Wie kann jedoch innerhalb ein und derselben Wis-
senschaft dasselbe sowohl Subjekt als auch Eigenschaft des Subjekts
sein?

Thomas’ Verlegenheit mul3, denke ich, aus seiner Auffassung von
Metaphysik heraus begriffen werden. Sie hingt mit einer Schwierigkeit
zusammen, die durch den Begriff von per se accidentia in der Wissen-
schaft des Seienden entsteht. Ein per se Akzidens besagt nimlich etwas,
das von der Subjekt-Gattung verschieden ist; es fiigt dem Subjekt etwas
Wirkliches hinzu. Ist aber dergleichen auf dem Niveau einer transzen-
dentalen Wissenschaft iiberhaupt méglich, d. h. bei einer Wissenschaft,
deren Subjekt das Seiende als Seiendes ist? Denn in Mezaph. 111 (c. 8)
zeigt Aristoteles, da3 «Seiendes» keine Gattung ist: es kann nicht dif-
ferenziert werden durch etwas, das von Seiendem verschieden ist.
AuBerhalb des Seienden ist nichts; es kann Seiendem nichts Fremdes
hinzugefiigt werden. Das Problem ist deshalb, ob mit dem Begriff per se
accidentia entis nicht ein wissenschafts-theoretischer Rahmen, der an der
kategorialen Ordnung orientiert ist, auf eine Wissenschaft iibertragen
wird, in welcher das Verhiltnis einer transzendentalen Eigenschaft zum
Seienden nicht adidquat in Termini eines <per se> Akzidens gedacht
werden kann. Diese Problematik bildet wohl den Hintergrund von
Thomas’ Zuriickhaltung beziiglich der Terminologie per se accidentia
entis. Wir sehen in seinem gesamten Werk, da3 das Problem der Hin-
zufigung (additio) an das Seiende das grundlegende Problem ist, wel-

%6 5.¢.G. 1, 50: Per se autem accidentia entis, inquantum est ens, sunt «unum» et
«multa», ut probatur in IV Metaph.

2 In X Metaph., lect. 1,1920: Superius in quarto huius Philosophus ostendit quod ista
scientia habet pro subiecto ens, et unum, quod cum ente convertitur. Vgl. /n I Metaph.,
lect. 7, 842.



306 Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik

ches die transzendentalen Bestimmungen fiir Thomas darstellen. Das
sprechendste Beispiel ist wohl seine ausfiihrliche Erorterung in De
veritate 21,1 (Utrum bonum aliquid addat super ens).

2. Fir diese Problematik ist die zweite Lektion von Thomas’ Kom-
mentar zu Metaph. IV von Bedeutung. Darin wird nimlich die Kon-
vertibilitit des Seienden und des Einen auf der Basis der aristotelischen
Aussage diskutiert (1003 b 22ff.): «Das Seiende und das Eine sind
dasselbe und eine einzige Natur (physis) dadurch, daB3 sie einander
folgen (d.h. implizieren) ... jedoch nicht so, daB sie beide durch einen
einzigen Wesensbegriff (/ogos) bestimmt wiirden». Diese Aussage be-
rihrt einen allgemeinen Sachverhalt, auf welchen in mittelalterlichen
Diskussionen iiber die transzendentalen Seinseigenschaften stindig
zuriickgegriffen wird. Aristoteles nennt ausdriicklich zwei Elemente,
die bei der Konvertibilitit eine Rolle spielen: es ist die eine <physis», die
in den </ogos> differenziert wird.

AnliBlich der Konvertibilititsthese von Aristoteles schaltet Tho-
mas in seinem Kommentar eine ausfiihrliche Diskussion mit Avicenna
ein, eine Diskussion, die sich ginzlich um das Problem der add:tio dreht.
Thomas schreibt (Zect. 2, 556): « Man mul3 jedoch wissen (sciendum est),
daB beziiglich dieses Punktes Avicenna einer anderen Auffassung
anhing,. Ersagte nimlich, da3 das Seiende und das Eine nicht das Wesen
von etwas bezeichnen, sondern etwas Hinzugefiigtes (a/iquid additum )».
Avicenna vertrat die Meinung, dal3 das Eine, welches mit Seiendem
konvertibel ist, identisch ist mit dem Einen, welches das Prinzip der
Zahl ist. Aber das Eine, das Prinzip der Zahl ist, bezeichnet eine dem
Wesen hinzugefiigte Natur. « Dieses Eine ist mit Seiendem konvertibel,
nicht weil dies das Wesen selbst des Dinges oder des Seienden bezeich-
net, sondern weil es ein Akzidens bezeichnet, das jedem Seienden
inhiriert, wie die Fahigkeit zu lachen, welche konvertibel ist mit
Mensch»?8. Avicenna will das Verhiltnis einer transzendentalen Ei-
genschaft zum Seienden nach dem Modell der Eigenschaft «Fihigkeit
zu lachen» verstehen, welche ein per se Akzidens von « Mensch» ist.

Dieses Modell erwihnt Thomas auch in dem zehnten Einwand von
De veritate 21,1:

28 In IV Metaph., lect. 2, 557: Dicebat autem quod hoc unum convertitur cum ente,
non quia significat ipsam rei substantiam vel entis, sed quia significat accidens quod
inhaeret omni enti, sicut risibile quod convertitur cum homine.



Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik 307

Sicut bonum et ens convertuntur, ita homo et risibile. Sed risibile, quamvis
convertatur cum homine, addit tamen super hominem aliquid realiter,
scilicet ipsam hominis proprietatem, quae est de genere accidentium. Ergo
et bonum realiter addit super ens.

Thomas’ Erwiderung auf diesen Einwand lautet:

Risibile quamvis convertatur cum homine, tamen addit aliquam naturam
extraneam super hominem, quae est praeter essentiam hominis; sic autem
nihil potest addi super ens.

Die Fihigkeit zu lachen fiigt etwas Reales zu Mensch hinzu. Aber auf
diese Weise konnen die Transzendentalien, wollen sie ihren transzen-
dentalen Charakter bewahren, nicht etwas zum Seienden hinzufligen.
Im Hinblick auf das Seiende mul3 der Begriff per se accidentia metaphy-
sisch umgedeutet werden .

Auf das von Avicenna gestellte Problem der additio geht Thomas in
seinem Kommentar ausfithrlich ein. Zuerst behauptet er den Unter-
schied zwischen dem numerischen Einen, welches zur Kategorie der
Quantitit gehort, und dem transzendentalen Einen, welches mit Sei-
endem als solchem gegeben ist.

Nihil enim quod est in determinato genere videtur consequi omnia entia.
Unde unum quod determinatur ad speciale genus entis, scilicet ad genus

quantitatis discretae, non videtur posse cum ente universali converti (ect. 2,
559).

Transzendentalitit wird offensichtlich oft milverstanden. So ist in
einer kiirzlich erschienenen Studie zu lesen: « Was kann vom Einen und
Sein iiberhaupt noch ausgesagt werden, wenn sie weder Substanzen
noch Akzidenzien noch Gattungen sind»?3° Aber aus der zitierten Stelle
wird deutlich, daB fiir Thomas Transzendentalitit nicht Kategorienjen-
seitigkeit bedeutet. Das Seiende und das Eine sind transzendental, weil
sie nicht auf ein bestimmtes Pridikament beschrinkt sind. Sie um-
fassen, um eine auffallende Formulierung von Thomas zu gebrauchen,

? Vgl. dazu J.B. Lotz, Zur Konstitution der transzendentalen Bestimmungen des
Seins nach Thomas von Aquin, in: Die Metaphysik im Mittelalter, hg. v. P. WiLPERT, Berlin
1963, 337L.

3% K. GLroy, Aristoteles’ Theorie des Einen auf der Basis des Buches I der Metaphysik,

in: Einbeit als Grundfrage der Philosophie, hg. v. K. GLoY und E. RuboLpH, Darmstadt
1985, 91.



308 Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik

alle Kategorien (circumeunt ). Aber wenn das Eine guoddam metaphy-
sicum ist (8. Th. 1, 11,3), wie ist dann diese transzendentale Eigenschaft
zu deuten? Wenn das Eine mit Seiendem identisch wire, dann ist es ein
«leeres Gerede» (nugatio) zu behaupten, da3 Seiendes eins ist. Wenn das
Eine von Seiendem verschieden wire, dann ist das Eine eine Deter-
mination, die Seiendes einschrinkt. Wie ist dieses Dilemma zu vermei-
den?

Thomas entgeht dieser Schwierigkeit dadurch, da3 er sowohl die
Identitit als auch die Differenz des Einen und des Seienden anerkennt.
Obzwar konvertibel, sind das Seiende und das Eine dennoch keine
Synonyme. Das Eine fiigt dem Seienden etwas hinzu. Im Gegensatz zu
dem, was Kant in seiner Kritik der reinen Vernunft (par. 12, B 113)
unterstellt, ist der scholastische Satz «Jedes Seiende ist eins» nicht tau-
tologisch. Es ist keine nutzlose Wiederholung des Gleichen, wenn
«Eines» von «Seiendem» ausgesagt wird. Aber anderseits fiigt das
transzendentale Eine dem Seienden keine Natur hinzu. Es ist mit dem
Seienden real identisch, unterscheidet sich aber davon qua Begriff. Was
das Eine dem Seienden hinzufiigt, ist eine Negation, nimlich die Unge-
teiltheit. Das bedeutet jedoch keineswegs, da3 das Eine ein reines
Gedankending ist. Das Eine bezeichnet das Seiende selbst 2. «Das Eine
bedeutet nicht lediglich die Ungeteiltheit, sondern das Wesen des Sei-
enden mit dieser (Ungeteiltheit)»?3. Das Eine ist eine wirkliche Aus-
legung des Seienden.

3. In der Explikation des Seienden als Seiendes besteht der Fort-
gang der scientia communis, der Metaphysik. In der zweiten Lektion
seines Kommentars zu Metaph. IV zeigt sich auch, daBl Thomas auf
diesem Weg weiter geht als der Philosoph. In dieser Lektion folgt
Thomas genau Aristoteles’ Argumentation fiir die Konvertibilitit des
Seienden und des Einen. Dessen erstes Argument besteht in der Dar-
legung, daf3 «ein Mensch» und «seiender Mensch» dasselbe ist und die

3V In X Metaph., lect. 3, 1981: Sed unum quod convertitur cum ente circuit omnia
entia; De virtutibus in communi q. un., a. 2 ad 8: Istud fallit in transcendentibus, quae
circumeunt omne ens.

32 [n IV Metaph., lect. 2, 560: Unum enim quod cum ente convertitur, ipsum ens
designat, superaddens indivisionis rationem, quae, cum sit negatio vel privatio, non ponit
aliquam naturam enti additam. Et sic in nullo differt ab ente secundum rem, sed solum
ratione.

33 De potentia 9, 7: ... non quod significet ipsam indivisionem tantum, sed substantiam
eius cum ipsa.



Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik 309

doppelte Redeweise «ein Mensch ist» und «seiender Mensch ist» nichts
Verschiedenes ausdriickt, denn es ist deutlich, dal3 sie nicht getrennt
sind, weder im Hinblick auf ihr Entstehen noch im Hinblick auf ihr
Vergehen (1003 b 26ft.).

Uberraschend ist allerdings, dal im AnschluB an dieses erste Argu-
ment Thomas in seinem Kommentar eine dritte transzendentale
Bestimmung einfiihrt, namlich «Ding» (res). Thomas wird dazu offen-
bar durch die Tatsache angeregt, daf3 Aristoteles in seiner Argumenta-
tion nicht allein vom «Seienden» und vom «Einen» spricht, sondern
auch von «Mensch». Diesem Begriff gibt er nun eine transzendentale
Wendung:

Sciendum est enim quod hoc nomen Aomo, imponitur a quidditate, sive a
natura hominis; et hoc nomen res imponitur a quidditate tantum; hoc vero
nomen exs imponitur ab actu essendi; et hoc nomen unum, ab ordine vel
indivisione. Est enim unum ens indivisum. Idem autem est quod habet
essentiam et quidditatem per illam essentiam, et quod est in se indivisum.
Unde ista tria, res, ens, unum, significant omnino idem, sed secundum
diversas rationes (Zect. 2, 553).

Die Einfiihrung der transzendentalen Bestimmung «Ding» ist in
dreierlei Hinsicht instruktiv. Erstens: Sie verweist auf den Denker, der
Thomas’ Konzept von Metaphysik als Seinswissenschaft beeinfluf3t hat.
Die Bestimmung <res> ist nimlich Avicenna entnommen. In 77ract. 1,
c. 5 von dessen Metaphysica finden wir die Trias: ens, res und unum.
Avicenna ist, neben Aristoteles, eine zweite wichtige Quelle der mit-
telalterlichen Transzendentalienlehre.

Zweitens: Zwischen «Ding» und «Seiendem» besteht eine begriffli-
che Nicht-Identitit, welche Thomas auf die Differenz von « Wesen»
und «Sein» zuriickfithrt. Res wird das genannt, «was eine Washeit oder
Essenz hat». Der Name ens ist von dem « Akt des Seins» genommen.
Diese Nicht-Identitit weist darauf hin, dal3 die Struktur des Seienden
bei Thomas komplizierter geworden ist als bei Aristoteles. Thomas
driickt das aus in der These: Hic homo non est sua humanitas nec suum
esse 3. Die Struktur des Seienden ist bei Thomas dreifach geworden,
nimlich <subjectum — essentia — esse» **. « Das, was ist», das Gefiige von

3 8.¢.G. IV, 11; De potentia 7, 4.
3% Zur dreifachen Struktur des Seienden siehe J. A. AERTSEN, Nature and Creature.
Thomas Aquinas’s Way of Thought, Leiden 1988, 138; 188; 383; 392.



310 Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik

<subjectum — essentia — esse», wird ens genannt im Hinblick auf sein
<esse», seine Aktualitit — darin liegt das Novum des thomasischen
Seinsverstindnisses. Dieses Konkretum wird res genannt im Hinblick
auf sein Wesen, seine «Realitit». Dasselbe Konkretum wird wunum
genannt unter dem Gesichtspunkt der Ungeteiltheit seiner Komponen-
ten. Die ontologische Bedeutung der Transzendentalien liegt darin, daf3
sie Ausdruck des Sinns des Seienden sind.

Dirittens : Die Unterscheidung zwischen « Ding» und «Seiendem» ist
nicht sinnvoll innerhalb der aristotelischen Metaphysik, in welcher sich
die Seinsfrage auf die ousiz konzentriert, d. h. auf die essentia®®. Diese
Distinktion erlaubt es jedoch, aus der transzendentalen Perspektive
auch so einer Metaphysikauffassung einen Platz zuzuerkennen. «Seien-
des» ist konvertibel mit «Ding», so sagt Thomas, insofern «Seiendes»
die Entitit des Dings bedeutet, wie sie durch die zehn Kategorien
eingeteilt wird?’. Was Aufmerksamkeit verdient, ist, dal die Katego-
rien, die ersten Besonderungen des Seienden, zu Seiendem im Sinne von
«Ding» in Beziehung gesetzt werden, d.h. zu Seiendem in seinem
quidditativen Aspekt. Es ist die Washeit, die in den Kategorien geteilt
wird. Aristoteles” Metaphysik muf3 darum als eine Philosophie angese-
hen werden, die «das, was ist» als res betrachtet. Aus diesem Grunde
bewegt sie sich in Richtung der Substanz.

4. Metaphysik und die ersten Prinzipien des Beweises

1. Das dritte Thema, das in Mezaph. IV zur Sprache kommt, betrifft
das dritte Element in der Struktur einer demonstrativen Wissenschaft,
nimlich die Axiome, aus denen der Beweis hervorgeht. Aristoteles’
Erérterung beabsichtigt, eine Antwort auf die Aporie zu geben, die er in
Buch III formuliert hat: Zu welcher Wissenschaft gehért die Betrach-
tung der ersten Prinzipien des Beweises?

Die Behandlung dieser Frage in Mezaph. IV zerfillt in zwei Teile. In
Ject. 5 wird erortert, da3 es universaliter zur Aufgabe der Metaphysik

3¢ Vgl. De ente et essentia, c. 2: Ousia enim apud Graecos idem est quod essentia apud
nos.

375.7h. 1, 48, 2 ad 2: Ens dupliciter dicitur. Uno modo, secundum quod significat
entitatem rei, prout dividitur per decem praedicamenta: et sic convertitur cum re.

38 Vgl. In 11T Metaph., lect. 5, 387: Hic intendit disputare de consideratione princi-
piorum demonstrationis, ad quam scientiam pertineat.



Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik 311

gehort, die ersten Prinzipien des Beweises zu betrachten. Das dafiir
angefiihrte Argument beruft sich auf die Eigenart dieser Wissenschaft
als scientia communis. Sie betrachtet das Seiende als Seiendes. Die ersten
Prinzipien des Beweises beziehen sich auf das Seiende als solches und
gehéren darum zu der Domine des Metaphysikers. Dal3 die ersten
Prinzipien sich auf das Seiende als solches beziehen, ist aus der Tatsache
zu ersehen, daf3 alle Wissenschaften von ihnen Gebrauch machen. Die
Erklirung dafiir ist, daB3 von jeder Subjekt-Gattung einer Wissenschaft
«seiend» pridiziert werden kann. Die Einzelwissenschaften gebrauchen
jedoch die ersten Prinzipien nicht in ihrem universalen Umfang, son-
dern in ihrer Beweiskraft fiir das spezifische Seiende, das sie betrach-
(<o

In der folgenden, sechsten, Lektion wird gezeigt, daB3 es insbeson-
dere (specialiter) zu der Aufgabe des Metaphysikers gehort, das primire
Prinzip des Beweises, das maxime primum principium*°, zu betrachten.
Welches ist dieser fundamentale Grundsatz? Zunichst werden die
Bedingungen eines derartigen Prinzips aufgefiihrt. Dessen Erkenntnis
muf3 unfehlbar sein; es darf nichts voraussetzen, sondern durch sich
selbst bekannt sein, und es darf nicht durch Beweis erworben sein4!.
Diese Bedingungen treffen auf den Satz zu, dal3 «etwas nicht zugleich
und in derselben Hinsicht sein und nicht sein kann». Dieses Prinzip
nennt Thomas «das Axiom aller Axiome» (dignitas omnium dignitatum).
Wer beweist, fithrt alles auf diese Proposition als das Letzte in der
Analyse zuriick#2. In den iibrigen Lektionen von Metaph. IV bespricht
Thomas Aristoteles’ langen Disput mit denen, welche dieses Prinzip
leugnen. Der Inhalt davon ist fiir unser Thema nicht von direktem
Interesse.

2. Was wohl besondere Aufmerksamkeit verdient, ist, dal3 Thomas
in Ject. 6 einen personlichen Exkurs einfiigt — wie gewohnlich wieder

39 In IV Metaph., lect. 5, 590-591.

40 In IIT Metaph., lect. 5, 392.

W In IV Metaph., lect. 6,597: ... circa hoc non possit aliquis mentiri, sive errare ; 598:
... non propter suppositionem habitum ... sed oportet per se esse notum; 599: ... ut non
acquiratur per demonstrationem.

42 [bid., 603: Et propter hoc omnes demonstrationes reducunt suas propositiones in
hanc propositionem, sicut in ultimam opinionem omnibus communem: ipsa enim est
naturaliter principium et dignitas omnium dignitatum; 604: ... inquantum in hanc redu-
cunt demonstrantes omnia, sicut in ultimum resolvendo.



312 Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik

angezeigt durch die Formel sciendum est -, der weit tiber die Littera des
Philosophen hinausgeht. In diesem Exkurs entwickelt er nimlich eine
weitere Riickfiihrung des ersten Prinzips und zwar auf der Basis des
aristotelischen Gedankens, daf3 der Verstand zwei Titigkeiten besitzt.
Die eine, die «das Erfassen des Unteilbaren» genannt wird, ist die
Erkenntnis dessen, was etwas ist; die andere ist die Operation des
Verstandes, welcher zusammensetzt und trennt, d.h. die Urteilser-
kenntnis. In beiden Verstandesoperationen gibt es ein Erstes. In der
Ordnung der Was-Erkenntnis ist das Erste, das erfal3t wird, «Seiendes».
Nichts kann durch den Verstand erkannt werden, wenn nicht Seiendes
begriffen wird. Von diesem Seinsverstehen hingt nun das Prinzip ab,
dal3 «etwas nicht zugleich sein und nicht sein kann» **. Das Prinzip,
welches das Erste in der zweiten Verstandesoperation ist, wird von
Thomas in einem absolut Ersten, «Seiendem», begriindet. Das neue
Element in Thomas’ Kommentar ist, dal3 er dem von Aristoteles for-
mulierten Widerspruchsprinzip eine transzendentale Fundierung
gibt.

Thomas’ Darstellung in Metaph. IV bekommt noch besonderes
Relief, wenn man sie mit seinem Exposé in De veritate 1, 1 vergleicht.
Dort beginnt er mit dem Hinweis auf die Parallele zwischen der Ord-
nung des Beweisens und der Ordnung der Was-Erkenntnis. « Wie es bei
beweisbaren Sitzen ein Zuriickfithren auf gewisse durch sich dem Ver-
stand bekannte Prinzipien geben muf}, so auch bei jeder Erforschung
dessen, was etwas ist.» Das, was der Verstand zuerst erfal3t und worauf
er alles Begriffene zuriickfiihrt, ist «Seiendes». Fiir diesen Gedanken
verweist Thomas auf Avicenna %4, Bei niherem Zusehen zeigt sich, da3
eigentlich der gesamte Einsatz von De veritate 1,1 bei Avicenna vorge-

43 Ibid., 605: Ad huius autem evidentiam sciendum est, quod, cum duplex sit operatio
intellectus: una, qua cognoscit quod quid est, quae vocatur indivisibilium intelligentia:
alia, qua componit et dividit: in utroque est aliquod primum: in prima quidem operatione
est aliquod primum, quod cadit in conceptione intellectus, scilicet hoc quod dico ens; nec
aliquid hac operatione potest mente concipi, nisi intelligatur ens. Et quia hoc principium,
impossibile est esse et non esse simul, dependet ex intellectu entis, ... ideo hoc etiam
principium est naturaliter primum in secunda operatione intellectus, scilicet componentis
et dividentis. Vgl. /n I Post. Anal., lect. 5, 50.

4 De veritate 1, 1: Sicut in demonstrabilibus oportet fieri reductionem in aliqua
principia per se intellectui nota, ita investigando quid est unumquodque. Alias utrobique
in infinitum iretur, et sic periret omnino scientia et cognitio rerum. Illud autem quod
primo intellectus concipit quasi notissimum et in quod conceptiones omnes resolvit est
ens, ut Avicenna dicit in principio suae Metaphysicae.



Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik 313

zeichnet ist. In dessen Metaphysica steht nimlich zu lesen, daB3, wie es auf
dem Gebiet des Urteils (credulitas) erste Prinzipien geben muf, so auch
auf dem Gebiet des Erfassens (izaginatio). Auf diesem Gebiet sind am
geeignetsten von sich selbst her begriffen zu werden: «Ding», «Seien-
des» und «Eines» — die Trias, welche uns im vorigen Paragraphen
begegnet ist*’.

So kénnen wir feststellen, dal Thomas in seinem Metaphysik-
Kommentar nicht nur iiber Aristoteles hinausgeht, sondern auch im
Vergleich zu Avicenna einen weiteren Schritt tut. Es gibt nicht nur
Parallelitit zwischen den Ordnungen des Beweisens und der Was-
Erkenntnis. Dariiberhinaus ist das Prinzip der Was-Erkenntnis die
Grundlage dessen, was in der Ordnung des Beweisens das Erste ist. Fiir
dieses Begriindungsverhiltnis macht Thomas Gebrauch von einem
Gedanken Boethius’, der zwar in /ect. 6 nicht erwihnt wird, aber von
Thomas in der vorangehenden /Jeczzo errtert wurde. Boethius fiihrt
nimlich in seiner Schrift De hebdomadibus einen Unterschied hinsicht-
lich evidenter Propositionen (communes animae conceptiones) ein. Kenn-
zeichnend fiir solche Sitze ist, dal3 sie sogleich erkannt werden, wenn
ihre Termini erkannt sind. Aber manche Propositionen, die durch sich
selbst bekannt sind, sind nur fiir Sachverstindige evident, andere dage-
gen fiir alle Menschen. Diejenigen Sitze sind durch sich selbst allen
bekannt, deren Termini in den Verstand aller fallen. Von dieser Art
sind die communia*®. In seinem Kommentar zu De hebdomadibus fugt
Thomas noch hinzu, daB3 diese gemeinschaftlichsten Begriffe «Seien-
des», «Eines» und «Gut» sind*’. Das Fundierungsverhiltnis, welches
Thomas in seinem Metaphysik-Kommentar zwischen dem Ersten in der
Ordnung der Was-Erkenntnis und dem Ersten in der Ordnung des

45 Avicenna Latinus, Liber de philosophia prima, Tract. 1, c. 5 (ed. S. van RIET, Lou-
vain — Leiden 1973, 32f.): Sicut credulitas quae habet prima principia, ex quibus ipsa
provenit per se ... Similiter in imaginationibus sunt multa quae sunt principia imaginandi,
quae imaginantur per se ... Quae autem promptiora sunt ad imaginandum per seipsa, sunt
ea quae communia sunt omnibus rebus, sicut res et ens et unum. — Der EinfluB3 des
Avicenna ist ganzklar in der Terminologie, welche Thomas verwendet in /n 7 Sent. 8,1, 3:
Primum enim quod cadit in imaginatione intellectus, est ens ...; sicut primum quod cadit
in credulitate intellectus, sunt dignitates.

6 In IV Metaph., lect. 5, 593: Unde Boetius dicit in libro de Hebdomadibus, quod
quaedam sunt per se nota sapientibus quae non sunt per se nota omnibus. Illa autem sunt
per se nota omnibus, quorum termini in conceptionem omnium cadunt. Huiusmodi
autem sunt communia, eo quod nostra cognitio a communibus ad propria pervenit.

47 In De hebdomadibus, lect. 2: Ea autem quae in omni intellectu cadunt, sunt maxime
communia; quae sunt ens, unum et bonum.



314 Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik

Beweisens entwickelt, beruht auf dieser Riickfithrung des evidenten
Urteils auf die Termini, aus denen es zusammengesetzt ist.

Eine schone Synthese der verschiedenen Elemente, welche wir im
Kommentar zu Metaph. IV analysiert haben, finden wir in §. 7A. I-II,
94,2. Dort erwihnt Thomas zuerst die Unterscheidung Boethius’ in
bezug auf das, was per se notum ist. Dann konstatiert er eine gewisse
Ordnung in dem, was der Mensch erfafit. Hier bekommt Avicennas
Gedanke, daB3 «Seiendes» das Ersterkannte ist, seinen Platz. Schlie8lich
nimmt Thomas das Fundierungsverhiltnis, welches er in einem per-
sonlichen Exkurs im Metaphysik-Kommentar ausgearbeitet hatte, wie-
der auf.

In his autem quae in apprehensione hominum cadunt quidam ordo inve-
nitur. Nam illud quod primo cadit sub apprehensione est ens, cujus intel-
lectus includitur in omnibus quaecumque quis apprehendit. Et ideo pri-
mum principium indemonstrabile est quod non est simul affirmare et
negare, quod fundatur supra rationem entis et non entis; et super hoc
principio omnia alia fundantur, ut dicit Philosophus in IV Metaph.

Thomas’ Absicht in 5. 7. I-11, 94,2 reicht iibrigens noch weiter als
im Metaphysik-Kommentar. Gibt er dort eine Begriindung fiir das
Prinzip der theoretischen Vernunft, so will er jetzt auf entsprechende
Weise eine Grundlage fiir das erste Prinzip der praktischen Vernunft

bieten. Dieses Prinzip griindet er auf die transzendentale Bestimmung
«Gut» 8,

3. Bei der Besprechung der ersten zwei Themen aus Metaph. IV,
nimlich die Frage nach dem Subjekt dieser Wissenschaft und die nach
den per se accidentia, trat der ontologische Aspekt der Transzendentalien
hervor: sie sind jene Eigenschaften, die dem Seienden als Seiendem
zukommen. Bei der Diskussion des dritten Themas, nimlich die Frage,
ob die ersten Beweisprinzipien zu der Betrachtung dieser Wissenschaft
gehoren, tritt ein anderer Aspekt der Transzendentalien in den Vor-
dergrund. Dies offenbart sich auch in der Semantik dieser Termini: sie
werden bezeichnet als «dasjenige, das zuerst in den Verstand fillt»; sie

8 Cf.]. A. AErRTSEN, Natural Law in the Light of the Doctrine of Transcendentals, in:
L.J. ELoers und K. HEpwiG (eds.), Lex et Libertas. Freedom and Law According to
St. Thomas Aquinas (Studi Tomistici 30), Citta del Vaticano 1987, 99-112.



Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik 315

sind die primae conceptiones intellectus. «Seiendes» ist das Ersterkannte,
weil es die notwendige Bedingung fiir jede Verstandeserkenntnis
ist 4.

Thomas’ Lehre der Transzendentalien ist Ausdruck einer philoso-
phischen Denkweise, die darauf gerichtet ist, die universalen Seinsmodi
und die primiren Bedingungen der Verstandeserkenntnis zu explizie-
ren. Man konnte diese Denkweise mit der Bezeichnung « Transzenden-
tal-Philosophie» charakterisieren. Diese Bezeichnung hat jedoch als
Nachteil, daf3 sie normalerweise fiir Kants Projekt reserviert wird und
auf diese Weise suggeriert, dal «die Transzendental-Philosophie der
Alten» exklusiv aus der kantischen Fragestellung heraus beurteilt wer-
den mufB3*°. Es ist aber historisch richtiger und auch philosophisch
fruchtbarer, die mittelalterliche Lehre der <transcendentia)> als eigen-
stindige Form innerhalb der transzendental-philosophischen Tradition
anzuerkennen.

Das Eigene des thomasischen Ansatzes ist, dall er die beiden
erwihnten Aspekte der Transzendentalien, den ontologischen und den
kognitiven, nicht voneinander isoliert. Zwischen ihnen besteht ein
innerer Zusammenhang, der die Zusammengehorigkeit von Sein und
Denken manifestiert. Dieser Zusammenhang kann aus dem Rahmen
heraus verdeutlicht werden, welcher Thomas” Kommentar zu Mezaph.
IV bestimmt, nimlich aus dem Rahmen der Wissenschaft. Diese hat
zwei Seiten, eine Subjekt- und eine Objektseite, — diese Termini im
mittelalterlichen Sinne verstanden.

Scientia bezieht sich auf eine SchluBfolgerung, in welcher eine
Wesenseigenschaft von einem subjectum pridiziert wird. Wissenschaft
ist aber auch eine « Verfassung» (habitus) der menschlichen Seele. So
wie der Unterschied der Wissenschaften durch das Subjekt bewirkt
wird, den Satzgegenstand, von dem Aussagen gemacht werden, so wird
der Habitus durch das, was diesem entgegensteht, das objectum, spezifi-
ziert. Zu Beginn der 5. 75. (I, 1,7) formuliert Thomas die These: Sic enim
se habet subjectum ad scientiam, sicut objectum ad potentiam vel habitum. Ex
fahrt fort: « Eigentlicher Gegenstand eines Vermégens oder Habitus ist

9 Vgl In IV Metaph., lect. 6,598: ... ex quo ipsum est necessarium ad intelligendum
quodcumque, oportet quod quilibet qui alia est cognoscens, ipsum cognoscat.

%0 Siche z. B. den Ansatz von W. KUBN, Das Prinzipienproblem in der Philosophie des
Thomas von Aquin, Amsterdam 1982. Vgl. dazu meine kritische Studie: Transzendental
versus kategorial: Die Zwiespiltigkeit von Thomas’ Philosophie? in: Vivarium 24 (1986)
143-157.



316 Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik

das, auf Grund (ratione) dessen alles sich auf jenes Vermégen oder jenen
Habitus bezieht». Das Objekt des Verstandes mul3 dann dasjenige sein,
unter welchem alles durch den Intellekt Erkannte begriffen wird. Dies
ist «Seiendes». «Seiendes» ist das formale Objekt des Verstandes, das
primum intelligibile. Von Natur aus, so sagt Thomas in S.c.G. II, 83,
erkennt der Verstand Seiendes und was per se zum Seienden als solchem
gehort: ein deutlicher Hinweis auf Mezaph. IV °'. Hier wird die Ver-
bindung gelegt zwischen dem Objekt des Verstandes und demjenigen,
wovon die Metaphysik handelt. Das Subjekt der Metaphysik korrespon-
diert mit dem Objekt des Intellekts. Diese Korrespondenz ist wesentlich
fiir die Metaphysik als Wissenschaft. Thre Méglichkeitsbedingung liegt
in der transzendentalen Offenheit des menschlichen Geistes.

Diese Einsicht bestimmt auch den Fortgang von Thomas’ systema-
tischer Entfaltung der Transzendentalien in De veritate 1, 1. Transzen-
dentalien driicken eine allgemeine Seinsweise aus. Diese betrifft ent-
weder das Seiende in sich selbst (77 se) oder in dessen Hinordnung auf
ein anderes (i ordine ad aliud). Zur ersten Gruppe gehéren « Ding» und
«das Eine», m.a.W. die Bestimmungen, die Avicenna erwihnt und in
Thomas’ Kommentar zu Metaph. IV erortert werden. Das Neue der
thomasischen Analyse liegt daher bei der zweiten Gruppe der «relati-
ven» Transzendentalien. Zu dieser Gruppe gehoren «das Wahre» und
«das Gute». Sie driicken die Ubereinstimmung (convenientia) eines Sei-
enden mit der Seele aus. Thomas’ Entfaltung der Transzendentalien
liegt eine Auffassung von Metaphysik als Transzendentalwissenschaft —
ihr Subjekt ist Seiendes — zugrunde, die auch eine Auffassung tiber das
Wesen des Menschen einschlieB3t; sein Objekt erstreckt sich auf alles,
was ist.

' 5.c.G. 11, 83: Hoc autem (obiectum) oportet esse id sub quo comprehenduntur
omnia ab intellectu cognita ... Quod non est aliud quam ens. Naturaliter igitur intellectus
noster cognoscit ens, et ea quae sunt per se entis inquantum huiusmodi; in qua cognitione
fundatur primorum principiorum notitia, ut non esse simul affirmare et negare. Vgl.
5.7h.1, 78, 1: ... respectu objecti communissimi, quod est ens universale.



	Die Lehre der Transzendentalien und die Metaphysik : der Kommentar von Thomas von Aquin zum IV. Buch der Metaphysica

