
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 35 (1988)

Heft: 1-2

Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes Rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Nicole Bériou: La prédication de Ranulphe de la Houblonnière. Sermons
aux clercs et aux simples gens à Paris au XIIIe siècle. Vol. I et II. — Paris : Etudes
Augustiniennes 1987. 224 et 414 p.

Ranulphe est né à La Houblonnière, village normand dans les environs de

Lisieux, vers 1225. On situe généralement vers 1260 le début de son enseignement

à Paris, mais les seuls témoins de son activité à l'Université (deux Quodlibets)

se placent probablement à Noël 1274 et Pâques 1275. A cette époque, il a

déjà été curé de Saint-Gervais (entre 1267 et 1273) et il est chanoine depuis peu
de temps. En cette dernière qualité, il fut un assez proche collaborateur de

l'évêque Etienne Tempier; on le voit siéger en 1277 à une commission
restreinte devant laquelle Henri de Gand fut convoqué pour reconnaître la
pluralité des formes substantielles dans l'homme, mais on ne sait s'il participa cette
même année à la commission qui prépara la condamnation de l'«averroïsme».
Par un concours de circonstances imprévues il fut désigné par le pape Nicolas III
comme successeur de Tempier et il fut sacré évêque le 29 septembre 1280. Il
semble avoir été un évêque attentif aux problèmes et aux réalités de son temps,
en particulier à ceux qui concernaient l'Université; il convoqua notamment
l'assemblée de maîtres en théologie qui conduisit Gilles de Rome à rétracter
certaines propositions condamnées en 1277 avant de lui conférer la licence et la
maîtrise. Ranulphe est mort le 12 novembre 1288.

Selon N. Bériou, R. a dû prêcher plus de trois cents fois, mais on ne connaît
que vingt-sept sermons qui puissent lui être attribués: dix-sept sont identifiés
d'emblée par leurs rubriques ; les dix autres peuvent l'être par la critique interne
du texte. La collection éditée dans la présente publication représenterait donc à

peine le dixième de cette activité de prédicateur. Tous ces sermons ont été
prononcés entre 1260 et 1288 et certains peuvent être très exactement datés.

Quatorze d'entre eux sont des sermons de tempore, douze des sermons de sanctis,
le dernier a été prononcé pour une ordination. Ils semblent n'avoir connu
qu'une diffusion restreinte puisque quinze de ces textes ne sont attestés que par
un seul manuscrit, neuf autres le sont par deux témoins ; seuls trois d'entre eux
sont retransmis par trois, quatre ou même huit manuscrits. Ces copies sont
elles-mêmes différentes entre elles car elles résultent de reportations faites
d'après les notes des auditeurs. Comme on le devine d'après cette situation et
comme le dit l'éditrice avec un certain sens de la litote, « la tradition manuscrite,
au total assez modeste, n'est pas toujours simple et cohérente» (38). Il faut dans

chaque cas adopter la méthode d'édition la plus appropriée sans qu'il soit
possible d'esquisser le moindre stemma.



256 Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus

On peut illustrer cela à l'aide du sermon 14: prononcé le 12 février 1283, il
est connu par quatre manuscrits. Les deux premiers ont été compilés par deux

reportateurs travaillant de concert et leur texte est presque identique, mais les

deux autres versions diffèrent entre elles et avec la première. «Le seul lien entre
ces trois versions est le discours de l'orateur dont chaque auditeur transmet ce

qu'il a pu ou ce qu'il a voulu retenir. Aucun ne transforme délibérément les

propos du prédicateur en supprimant des passages entiers de son discours, ou en
introduisant de longs développements inédits. Aucun ne fournit un texte meilleur

que les autres. Tantôt ils se recoupent, tantôt ils se complètent: la repor-
tation intégrale de haute fidélité est une chimère» (62). Cette situation se reflète
très exactement dans l'édition sur trois colonnes du texte de R. : chaque colonne
reproduit une des trois versions en présence et on peut se rendre compte
aisément par leurs textes parallèles et par leurs espaces blancs en quoi elles

divergent et en quoi elles se complètent.
Cet exemple suffira à faire comprendre le soin avec lequel a été effectuée

cette édition. Selon les mots du P. Bataillon dans sa préface: «Pour la première
fois à ma connaissance, nous avons une édition critique, menée avec les exigences

modernes, d'une série complète de sermons réellement prêchés par un
prédicateur» (7—8). Il faut ajouter à cela que les textes de R. sont accompagnés de

treize autres, eux aussi inédits, apparentés à sa prédication. Certains, comme ceux
de Guillaume de Mailly ou de Nicolas de Biard ont été utilisés par lui, alors que
d'autres témoignent de son influence. Il est intéressant de retrouver dans le
domaine de la prédication le phénomène bien connu par ailleurs du réemploi des

éléments utiles rencontrés chez d'autres auteurs. Ces emprunts sont identifiés par
l'éditrice, mais elle a aussi dressé, en plus des index habituels, diverses listes

d'exempla, de proverbes, de sentences, de métaphores et comparaisons employés
par R., ainsi qu'un glossaire de latin et de français médiéval qui sera très apprécié
des lecteurs non familiarisés avec ce genre de littérature. Tout cela est le fruit
d'une énorme quantité d'efforts, mais c'est du beau travail en vérité.

Quant au contenu de ces sermons, le lecteur sera frappé d'abord par la

langue vivante et directe de R. qui ne craint pas de dire ce qu'il pense avec
franchise et vigueur. Mais au-delà de l'aspect anecdotique, la qualité de cette
parole ne fait aucun doute. R. croit à ce qu'il dit et, à ses yeux, la prédication est
dotée d'une puissance propre : «Pain de vie qui régénère le pécheur blessé à mort
par le péché, la parole du prédicateur est capable, par la volonté de Dieu
lui-même, de chasser le démon du cœur de l'homme et de le préserver de toute
maladie spirituelle» (97). Sa prédication n'est sans doute pas sans défauts, et
N. Bériou qui la résume en deux formules (bien croire et bien agir), a su repérer
ici ou là quelques motivations moins nobles. Mais ce n'est pas pour autant qu'il
perd de son intérêt. Nous ne saurions mieux dire ici que le P. Bataillon,
incomparable connaisseur en ce domaine : « Ranulphe n'est certainement pas un
grand ténor de la vie religieuse de son temps, mais ce qui est sans doute mieux,
un de ces hommes sérieux, solides, consciencieux qui font la valeur et la durée
des institutions, qui aussi, plus que des figures plus pittoresques ou géniales, sont
caractéristiques de leur temps.»

Jean-Pierre Torrell



Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus 257

Bibliotheca Trinitariorum. Internationale Bibliographie trinitarischer
Literatur. Bd 1 : Autorenverzeichnis. Hg. von Erwin Schädel unter Mitarbeit von
Dieter Brünn und Peter Müller. — Paris-München-NewYork-London:
K.G. Saur 1984. CXII-624 S.

I

Wie Gott, der Drei-einige, alles endliche Sein zum Bild, zur Entsprechung,
zur Analogie seiner eigenen innertrinitarischen Bewegtheit hervorruft, — dies
ausdrücklich zu bedenken, fand von der Väterzeit her immer mehr ins theologische

Interesse hinein: Alles Sein ist prinzipiell trinitarisch. Und dies mit
innerer Konsequenz; denn wie sollte es sonst möglich sein,Jesus Christus als das

Bild (des drei-einigen) Gottes schlechthin dem gläubigen Denken weiter zu
erschließen.

«Similitudo», «vestigium» oder«imago trinitatis» —so lauten denn auch die
klassischen Worte für dieses Bemühen. «Dreifaltigkeitsspiegel», «analogia
trinitatis» und «trinitarische Ontologie» sind deren mehr neuere Bezeichnungen.

Aber trotz dieser neueren Bezeichnungen erscheint heute der Versuch, das

Geschöpfliche grundsätzlich als eine trinitarische Entsprechung zu lesen, aufs
Ganze gesehen an den Rand gedrängt. Ja, er muß sich gegen den Verdacht
wehren, eine «unverbindliche Spielerei», eine «enthusiastische Anmaßung»,
weil ein unerlaubtes «Spiel mit dem Göttlichen» zu sein (K. Hemmerle,
Thesen zu einer trinitarischen Ontologie, Einsiedeln 1975, 68). Keineswegs ist
das Thema der trinitarischen Entsprechung aus den dogmatischen Lehrbüchern
unseres Jahrhunderts geschwunden: darüber hinaus gibt es — vor allem von
philosophischer Seite — auch immer wieder Einzelentwürfe zu ihm. Aber das

darf nicht über die Tatsache hinwegtäuschen, daß unser Thema meist als eine
Kuriosität aus dem theologiegeschichtlichen Schatz oder höchstens als eine
Beigabe gewertet wird. Demgegenüber wiederholen wir K. Rahners Klage von
1959 (Schriften 4, 281, Anm. 7), daß die trinitarische Ontologie «über Gebühr
vernachlässigt» sei. Sofort aber fügen wir hinzu, daß deren wahre Bedeutung
allein im Licht des christlichen Zentrums aufgehen kann. Am Schicksal der
trinitarischen Analogie bestätigt sich nämlich: Theologische Aspekte, die sich
von Jesus als dem Gekreuzigt-Erhöhten lösen, werden unverbindlich. Das
Thema der analogia trinitatis konnte in unserem Jahrhundert also nicht aus
seiner Außenseiter-Position herauskommen, weil der Rückbezug auf das
trinitarische Urbild oder die «konkrete Analogie» (H. U. von Balthasar) in Jesus
Christus und damit die Einbettung in eine umfassende Onto-Theologie fehlt:
Es wurde un-verbindlich, weil es von seinem Wurzelgrund getrennt war. Und
Balthasars Entwurf einer trinitarischen Ontologie (Theodramatik, Bd. IV,
Einsiedeln 1983, 53—95; vgl. Theologik, Bd. II, Einsiedeln 1985, 33-39, 159—170,

183-198, 270—273) kann als der entschiedenste Versuch einer christologischen
Rückbettung gelesen werden.



258 Besprechungen — Rezensionen - Comptes rendus

Seine Hochblüte erlebte das Thema konsequent in den großen Entwürfen
der mittelalterlichen Onto-Theologie ; dort lebte es ganz selbstverständlich.
Konsequent schwindet es, wenn auch der haltgebende Rahmen dieser
umfassenden Onto-Theologie seit dem Beginn der Neuzeit zerbricht ; und dann ist es

selbstverständlich tot. Und als einer der Gründe kann hier die Bewegung des
«Sozianismus» angeführt werden, deren Bestrebung, alles Trinitarische, ja alles

Metaphysische aus dem Denken um der Autonomie (auch kirchlicher Autorität
gegenüber) willen auszuschalten, in der 1684 von C. C. Sandius herausgegebenen

'Bibliotheca anti-trinitariorum ' ihre entscheidende Dokumentation fand. Der
Einfluß dieser Bewegung läßt sich nicht zuletzt von Descartes über Erasmus
von Rotterdam bis hin zu Kant verfolgen. Und er hielt sich umso länger und
stärker, als er sich auch als Reaktion auf eine sich abkapselnde Theologie
verstand, die die Trinität als «strengstes Glaubensgeheimnis» auf den
Verehrungsaltar stellte (siehe Einführung IX—XII des zu besprechenden Bandes).

Der Versuch der Deutschen Idealisten, die Einheit von Philosophie und
Theologie/Religion und auch Kunst gerade unter trinitarischer Perspektive
wieder herzustellen, erschien aufden ersten Blick wie eine große Befreiung zum
Trinitarischen. Indes wurde und wird er bis heute — vor allem ob des

Hegel'schen Titanismus - eher wie eine bedrohliche Wolke für die Theologie
empfunden. Dies dürfte z. B. einer der Gründe dafür sein, daß die hegelianisch
beeinflußten Ansätze zur trinitarischen Ontologie (wie von F. A. Staudemaier)
nicht siegreich ins 20. Jahrhundert hinübergingen; und vielleicht verhinderte
die anti-hegel'sche Ängstlichkeit auch eine stärkere Rezeption von Denkern
wie M. J. Scheeben, der nicht zuletzt im Rückgriff auf Staudemaier eine chri-
stozentrierte Imago-trinitatis-Lehre anstrebte (vgl. W. Kern, Zur theologischen
Auslegung des Schöpfungsglaubens. In: MySal 2, 464—545, bes. 490f. Ders.,
Einheit-in-Mannigfaltigkeit. In : Gott in Welt. FS für K. Rahner, Bd. 1, Freiburg
1964, 207-239, bes. 208 f.).

II

Es mag nun überraschen oder/und freuen, daß genau 300 Jahre nach dem
Erscheinen der 'Bibliotheca anti-trinitariorum' der erste Band einer 'Bibliotheca
Trinitariorum' erschien (im folgenden. BT T), die sich als «weiterführende
Komplettierung» und «Pendant» (Einführung IX) der historischen
AntiSammlung versteht. Erwin Schädel hat zusammen mit Dieter Brünn und Peter
Müller (in einem von der DFG geförderten Projekt) 4712 Titel aus der gesamten
Geistesgeschichte alphabetisch zusammengetragen. Das Auswahlkriterium war
vor allem das «interdisziplinär wie interkulturell bedeutsame Theorem der
'analogia trinitatis'» (XX). Der Hg. gesteht selbst, daß hier «Titel von verschiedenem

Niveau und verschiedener Qualität... nebeneinander aufzufinden» sind
(XX). Und so begegnen wir, um nur einiges Wichtiges zu nennen, Titel 1. zur
klassischen Trinitätsspekulation, 2. zur (triadischen) Dialektik, die vor allem
durch Hegel berühmt-berüchtigt wurde, 3. zum tiefen-psychologisch bedeutsamen

Ur-Bild oder Archetyp(P) des Triadischen, und schließlich 4. zu triadisch-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 259

militärischen Sichtweisen oder Konzeptionen in allen Bereichen (angefangen
von der Religionswissenschaft und Ethnologie über die Philosophie,
Ikonographie und Musik, bis hin zur Naturwissenschaft, Soziologie, Sprachwissenschaft

usw.). Hier scheint nichts unmöglich. Viele Titel (nicht alle) sind bereits
mit kurzen Hinweisen auf Hintergründe oder inhaltliche Schwerpunkte oder

gar Inhaltsverzeichnisse versehen. Auch werden, besonders bei historischen
Titeln, häufig die verschiedenen Angaben berücksichtigt. H. Beck macht in
seiner Rezension (In: ThRv 82 (1986) 299-301, bes. 300) darauf aufmerksam,
daß hier eine Systematik nicht zu ersehen sei und bisweilen sogar unklar bliebe,
ob es sich um eine pro- oder anti-trinitarische Schrift handle.

Angesichts all dessen ist der Rezensent natürlich auf den in Kürze erscheinenden

zweiten Band gespannt, in dem das bisher aufgelistete Material
«wissenschaftlich-kritisch» unter formalen, sachlichen und historischen Gesichtspunkten

aufgearbeitet werden soll (XX).

III

Es stimmt nachdenklich, daß dieses Projekt in der philosophischen Ära (nä-
herhin am Philosophischen Lehrstuhl von H. Beck in Bamberg) entstand, und
zwar in der Hoffnung, daß von ihm her «auch die derzeitige Theologie einige
Impulse zur Selbstbesinnung erhalten» möge (VIII). Und vielleicht dürfen wir
uns an Hegel erinnert fühlen, der ja meinte, er müsse als Philosoph das eigentlich

Trinitarische retten, welches er bei den Theologen seiner Zeit völlig
verkommen sah.

Indes : Hegel ist für E. Schädel, wie aus der (jetzt näher zu betrachtenden)
Einführung zu ersehen ist, eher einer der großen Beispiele für die «Trinitäts-
vergessenheit», genauer für die gnostisch-dialektische Verzerrung und Engführung

des Trinitarischen. Und damit ist die inhaltliche Grundperspektive von
E. Schädel angesprochen, die er in früheren Veröffentlichungen grundgelegt
hat (vgl. Nr. 3489—3494 der BT 1) und hier in seiner (in sechs Sprachen gefaßten)

Einführung noch einmal zusammenfaßt. Ausgangspunkt ist der augustini-
sche Ternar: esse, nosse, velle - etwas frei mit «Sein», «Erkennen», «Handeln»
übersetzt (VIII) —, ein Ternar, der ja seit Augustin als trinitarische Spur zu lesen
ist. Im Mittelalter waren diese drei Größen und die daraus erwachsenen
Hauptwissenschaften: Ontologie, Erkenntnismetaphysik und Moral/Ethik
eins, weil metaphysisch-trinitarisch eingebettet. In der Neuzeit aber kommt es

zur «Negativ-Triade von Dialektik, Positivismus und Existentialismus» (XVI):
Sein wird dialektisch mißverstanden, Wissen positivistisch, Moral/Ethik exi-
stentialistisch. Sein und Schein, Wahrheit und Falschheit, Gut und Böse fließen
ununterscheidbar ineinander (XVf.). Diese «drei Hauptstränge neuzeitlicher
Trinitätsvergessenheit» (VII) bzw. «derzeitiger Antimetaphysik» (XII) aber
haben dem «Nihilismus» (VII, XII) entschieden Vorschub geleistet. Und so ist
eines der Grundanliegen des Herausgebers, diesem «Unheimlichsten aller
Gäste» (Nietzsche) die Tür zu weisen; wissenschaftlicher formuliert: Die BT
möchte «einen Beitrag zu ontisch konsistenter Zukunftsgestaltung leisten,



260 Besprechungen — Rezensionen - Comptes rendus

indem sie - bibliographisch retrospektiv — auf das Trinitarische als ein zentrales

Interpretament integrer Prinzipienwirklichkeit aufmerksam macht» (VIII).
Und am Ende steht die Hoffnung, «in der Ontologie die Seinsmacht des <Va-

ters>, in der Noetik den erkenntnishaften Hervorgang des <Sohnes> und in der
Ethik die Lebensvollendung des <H1. Geistes> repräsentiert» zu sehen (XVI),
und so eine «postidealistische Trinitätsphilosophie» Platz greifen zu lassen, in
der — nach anfänglicher «Reinigung» von ideologischen Zwängen — Philosophie
und Religion so zueinanderfinden wie «Erleuchtung und Vollendung bzw. wie
Erkennen und Lieben» (XVIII).

IV

Natürlich, wer liest nicht gerne von solchen Hoffnungen. Und doch möchte
ich als Theologe drei Thesen formulieren, die ich als Anfragen speziell zum Inhalt
der Einführung aber zugleich als Einstieg in die erwünschte theologische
Besinnung verstehe.

Erstens: Das unentschiedene Ringen des Augustinus um zwei gleichrangige
Ternare (esse-nosse-velle bzw. mens-notia-amor und memoria-intelligentia-voluntas)
macht schon daraufaufmerksam, daß niemals eine Perspektive alles klärt, so sehr
bestimmte Schemata (hier: Sein-Erkennen-Handeln bzw. Ontologie-Noetik-
Ethik) vieles klären hilft: Es kommt im Trinitarischen doch wohl darauf an,
immer mehrere verschiedene, nicht auf einen Nenner zu bringende Perspektiven
miteinander ins Spiel zu bringen. Und dabei gilt es wohl auf die typisch
trinitarische Spannung zu achten, nach der das Dritte kein Drittes ist, vielmehr die
Einheit der beiden Ersten, und doch ein Drittes neben diesen.

Zweitens: Zu schnell sprechen wir von trinitarischen Spuren, wo höchstens
von Spuren-Elementen die Rede sein könnte. Jeder Ternar muß eingebettet
werden in das Gesamt der Analogie, welche nach E. Przywara ja als eine Kreuz-
Analogie (d. h. als zwei sich durchdringende Analogie-Ebenen : innerweltliche
und gott-geschöpfliche) zu sehen ist. Nur das Gesamt der Kreuz-Analogie (und
vor allem die Durchkreuzung der beiden Hauptdimensionen) läßt, wenn
überhaupt, etwas vom Trinitarischen erspüren. Als Beispiel sei der biblische Ur-Text
der Analogie, Joh 17,21—23 angeführt: Hier ist das Gesamt der Analogie als

vielschichtig-dialogische Wie-Einheit dargestellt: Vater und Sohn, Sohn und
Jünger, Jünger und Vater und Jünger untereinander - all diese Verhältnisse
stehen in Wie- Verhältnissen zueinander. Und erst dieses ganze Gefüge ist eine

trinitarische Spur und deren einzelne Momente (etwa: Jünger-Jünger) sind nur
Spuren-Elemente. Und jetzt erscheint auch der sogenannte Ternar (Sein-
Erkennen-Handeln) als eines der vielfältigen Spuren-Elemente auf der
innerweltlichen Ebene.

Drittens, das eigentliche Urbild des Trinitarischen ist nach christlicher
Perspektive Jesus Christus. Er ist die einmalige Konkretion der vollen Analogie.
Und ohne den Rückbezug zu diesem gibt es kein Leben trinitarischer Spuren-
Elemente. Darin ist jeder Kritik und Position im Sinne K. Barths (vgl. KD 1/1,
352—367) zuzustimmen. Vielleicht aber können diese Spuren-Elemente in



Besprechungen — Rezensionen - Comptes rendus 261

ihrem Zusammen als ein Vorspiel zu dieser einzigartigen «konkreten Analogie»
gesehen werden. (Näheres zum Ganzen: S.-M. Wittschier, Kreuz — Trinität -
Analogie. Trinitarische Ontologie unter dem Leitbild des Kreuzes. Aufgewiesen

an einer ästhetischen Theologie, Würzburg 1987).
Das großangelegte «quasi säkulare Unternehmen» der BT (so W. Kern in

seiner Rezension In: ZfRGG 38 (1986) 379f.) schließt eine empfindliche Lücke
— wissenschaftlich wie historisch — und regt zum Weiterforschen und Differenzieren

an bzw. begründet solches, und zwar zu einem Ur-Thema allen Denkens :

der Analogie, genauer: der analogia entis als analogia trinitatis.

Sturmius M. Wittschier

Jacob Kremer: Lazarus. Die Geschichte einer Auferstehung. Text,
Wirkungsgeschichte und Botschaft von Joh 11,1—46. — Stuttgart: Katholisches
Bibelwerk 1985. 384 S.

Die Erzählung von der Auferweckung des Lazarus ist eine der schwierigsten
für Glauben und Exegese. Die Auferweckung eines seit vier Tagen Toten bzw.
seine namentliche Zurückrufung ins Leben ist für die einen das Wunder
schlechthin, das Jesu Gottessohnschaft ausweist, für die anderen dagegen
Anstoß und Glaubens-Hindernis. Die Perikope wird gern bei kirchlichen
Beerdigungen als Evangelium gewählt, die Ostkirche feiert diese Totenerweckung
als «kleines Ostern» am Samstag vor dem Palmsonntag, und die Kunst hat sich
dieses Themas seit frühester Zeit in vielfältigen Variationen angenommen. Die
heutige Bibelwissenschaft hat große Vorbehalte gegenüber der Historizität dieser

Perikope, «sie kann geradezu als Testfall neuerer Exegese gelten» (9).
Kremer untersucht darum zuerst Gestalt und Entstehungsgeschichte der
Lazaruserzählung, dann zeigt er ihre Wirkungsgeschichte in der Rezeption der
Liturgie, Dichtung und darstellenden Kunst und erarbeitet im dritten Teil die
theologische Botschaft des Textes.

1. Textgestalt und Entstehungsgeschichte

Der Text Joh 11,1-46 ist in allen wichtigen Handschriften überliefert und
gehört zum Bestand des vierten Evangeliums. Die Perikope leitet zum Tötungsbeschluß

und zur Passion Jesu über und erhält dadurch in der Sicht des
Verfassers ein besonderes Gewicht (sie fehlt bei den Synoptikern). Die Geschichte
von der Auferweckung des Lazarus hat ihre Entsprechung in der Ostergeschichte

Joh 20 - in beiden geht es um die «Verherrlichung» des Sohnes - und
umschließt mit dieser die Passionsgeschichte. Kremer analysiert sodann den
Textaufbau und weist auf die dramatische Spannung desselben (retardierende
Momente, Erwartungen, Reaktionen, Todesbeschluß). «Diese wie ein Drama
aufgebaute Geschichte hat einen doppelten Schwerpunkt : Die Erweckung des



262 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Toten als Handlungsschwerpunkt und die Selbstoffenbarung als Sinnschwerpunkt»

(29). Das Gespräch gibt drei Sinngebungen an: Die Umstehenden sollen
zum Glauben kommen (VV 15. 42. 45), die Krankheit dient der Offenbarung von
Gottes Herrlichkeit (VV 4. 40), die Erkrankung des Lazarusführt zuJesu Tod und
Erhöhung (VV 7 f. 9 f. 16). Auch diese dreifache Sinngebung erfolgt in einer
kunstvollen Steigerung (30 f.). Viele Aussagen haben über den wörtlichen Sinn
hinaus noch eine metaphorische Bedeutung (wandeln, einschlafen, aufwecken
usw.) und spiegeln die Sprache des urkirchlichen Lebens. Vergangenheit und
Gegenwart verschmelzen miteinander (Wechsel der Zeiten bei den Verben):
Kremer verweist auch auf die Verschmelzung der Horizonte in der bildenden
Kunst, woJesu Wirken in eine spätere Umgebung gestellt wird (35). Auffällig ist
auch die Fiktionalität der Erzählweise: sie äußert sich in der Auswahl einzelner
Momente, in der Straffung von Episoden, im Stil der wörtlichen Reden (an den
Leser gerichtet) und in Aussagen über innere Gemütserregungen Jesu. Für den
Erzähler ist nicht Lazarus, sondern Jesus die zentrale Gestalt und seine

Selbstaussage die Mitte der Geschichte. (Er ist Herr des Todes; seine Macht über den
Tod soll die Menschen zum Glauben führen). Gattungsmäßig unterscheidet
sich die Lazarusgeschichte deutlich von den synoptischen Totenerweckungen
(Mk 5; Lk 7) und von den alttestamentlichen Prophetenlegenden (1 Kön 17;
2 Kön 4); sie stimmt dagegen weitgehend mit den johanneischen «Zeichen»-
Erzählungen überein (Joh 2. 6. 9). (Vgl. die hilfreiche Zusammenfassung S. 80 f.

und nach jedem Kapitel!)
Der Evangelist gestaltet eine ihm mündlich oder schriftlich vorliegende

Nachricht über eine Totenerweckung für einen bestimmten Leserkreis. Woher
diese Tradition stammt, kann nicht sicher beantwortet werden (auch Lk 16 liegt
dem Gleichnis von Lazarus und dem Prasser eine Lazarustradition schon vor).
Ob eine Krankenheilung oder das Gleichnis zur Totenerweckungserzählung
weiterentwickelt wurden, kann nicht verifiziert werden. «Für jeden Theologen
stellt sich damit die Frage: Wie kann angesichts dieses Tatbestandes heute die
Lazarusgeschichte als zuverlässiges und wahres Evangelium vernommen und
verkündet werden?» (109) Als Weg dazu untersucht Kremer das Verständnis
von Joh 11 im Lauf der Jahrhunderte.

2. Wirkungsgeschichte der Lazaruserzählung

Nach Kremer schafft der «Einblick in die Wirkungsgeschichte, wie seit

einigen Jahren betont wird, erst die Voraussetzung dafür, daß der heutige Leser
versteht, wie sehr seine Probleme und seine Sicht der Bibel durch die
Geschichte bestimmt sind» (111). Kremer untersucht die Rezeption an
markanten Beispielen aus dem christlichen Altertum (apostolische Zeit, patristische
Exegese, frühe Dichtung, Liturgie und darstellende Kunst), aus dem Mittelalter
und der Reformationszeit sowie aus der Neuzeit. Für Origenes z. B. ist Lazarus
Bild des durch die Sünde krank gewordenen Christen: «Da aber die menschliche

Natur wandelbar ist, so kann wohl auch ein Freund Jesu einmal schwach
werden. Er kann schwach werden, wenn Jesus nicht bei ihm ist; ja er könnte



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 263

nicht nur schwach werden, sondern sogar sterben» (Frg. 77; zit. 121). Die
Auferweckung des Lazarus zeigt die Rückkehr des Sünders zur Tugend, und das

Staunen über dieses Wunder bringt noch nicht Glaubende zum Glauben
(vgl. 123). Der noch nicht hellhörig gewordene Lazarus muß mit lauter Stimme
aus seinem Grab herausgerufen und von seiner Gebundenheit befreit werden,
um wieder Anteil an der Mahlgemeinschaft zu erhalten. Wer aber die Autorität
zum «Lösen» hat, läßt Origenes offen. Bei Augustinus wird der Bezug auf die
kirchliche Bußpraxis und Mt 18,18 ausdrücklich, wie er denn auch Maria, die
Schwester des Lazarus, mit der Sünderin von Lk 7 identifiziert und ihre
Vergebung als «bessere» Auferweckung als die des Lazarus versteht (129). Bei
Ephräm dem Syrer (f 373) wird das Weinen Jesu am Grab des Freundes
gedeutet: «Seine Tränen waren wie der Regen, und Lazarus wie das Korn, und
das Grab wie die Erde. Er schrie mit der Stimme eines Gewitters, und der Tod
erzitterte bei seiner Stimme. Lazarus sproßte auf wie das Korn, er trat heraus
und betete den Herrn an, der ihn auferweckt hatte » (Kommentar zu Diatessaron
SC 121,303—309; zit. 140). Viele bildnerische Darstellungen der Lazaruserwek-
kung in den römischen Katakomben zeigen die liturgische Rezeption von
Joh 11. Lazarus erscheint in jugendlicher Gestalt vor einem Grabhaus als Bild
der Seele oder der durch die Auferweckung Neugeborenen, den Jesus mit
seinem Stab berührt hat (Stab des Moses? Zauberstab des Seelenführers Hermes

oder auf späteren Darstellungen mit seinem Kreuz. Lazarus ist hier Bild
des jeweils Begrabenen, der auf die Auferweckung hofft. Die vergangene Tat
Jesu wird im Licht der Gegenwart betrachtet und auf die künftige Auferwek-
kung bezogen. Im Mittelalter und zu Beginn der Reformationszeit wird Joh 11

ähnlich gedeutet wie in den vorausgehenden Jahrhunderten. Thomas von
Aquin unterscheidet zwischen Literalsinn und mystischem Sinn sowie zwischen
der Auferweckung des Lazarus als Rückkehr ins frühere Leben und der
Auferstehung Christi (resurrectio perfecta Christi, resurrectio imperfecta des Lazarus,

STh III 53,3). Wie Thomas von Aquin betont auch Erasmus von Rotterdam
die Wirklichkeit des Wunders. Für Martin Luther zeigt die Perikope, daß Gott
anders als wir über den Tod denkt: «Nun seht ihr, was für eine Macht und
welches Vermögen Gott hat. Mir ist's darum zu tun, daß ihr Jünger glaubt, daß

vor Gott und vor mir der Tod ein Schlaf ist. Da lerne, wer kann. Ich meine ja,
das wäre eine Lektion, die man lernen müßte, ganz gewiß zu wissen, daß die, die
vor unseren Augen begraben werden, schlafen. Ich wüßte nicht, wie man davon
herrlicher und tröstlicher predigen könnte» (3. Predigt und Nachschrift;
zit. 178). Bei Luther steht das Thema des Glaubens im Vordergrund: «Diese
Worte gehören her, wenn man sterben muß. Man muß sie den Angefochtenen
und den Sterbenden einbläuen, (und zeigen), wie sich hier Christus selber malt»
(zit. 179). Jesu Erregung wird von Luther als Zorn über Tod und Teufel
verstanden und energisch die Auferstehung des Leibes betont. Gegen eine allegorische

Deutung auf die kirchliche Bußpraxis wendet sich Huldrych Zwingli,
ebenso auchJohannes Calvin (vgl. 82—185). Die Dichtung, die mittelalterlichen
Theaterspiele und die bildnerischen Darstellungen sind in steigendem Maß am
äußern Vorgang der Erweckung interessiert und gehen oft sehr frei mit dem
biblischen Text um. Die Dramen sind auch am Gemütszustand des Lazarus



264 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

interessiert und lassen ihn beim anschließenden Gastmahl von den Schrecken
der Totenwelt (Hölle) erzählen. Wegen dieser Schrecken habe Lazarus nie mehr
gelacht (vgl. 230). Eine völlig neue Sicht setzt im 17. und 18. Jahrhundert ein:
Die Auferweckung des Lazarus wird erstmals bezweifelt oder geleugnet. Die
Rationalisten der Aufklärungszeit erklären die Lazarusgeschichte entweder als

Betrug oder als Erweckung eines Scheintoten (232 f.) ; die Theologen verstehen
Joh 11 als Mythos oder Dichtung des Evangelisten. D. F. Strauß (+ 1874) leugnet

den historischen Charakter der Erzählung und versteht sie — in Analogie zu
heidnischen Mythen und alttestamentlichen Totenerweckungen — als mythische

Einkleidung einer urchristlichen Idee (vgl. 241—243), später als Schöpfung
des Evangelisten (als «freie Dichtung des Evangelisten»; 245). In der Liturgie
wird die Auferweckung des Lazarus in den Ostkirchen nach wie vor gefeiert. In
der Westkirche gab es nie ein Fest, aber der Name Lazarus wird im römischen
Kalender am 17. Dezember angeführt und an die Auferweckung des Lazarus in
der Totenliturgie erinnert (vgl. 273). Besonders interessant sind die neuzeitlichen

Rezeptionen bei Dichtern und Schriftstellern. K. Marti z. B. sieht in der
Perikope die Infragestellung der verbreiteten Friedhofromantik:

I friede
der hof hält
ist friede nicht
friede
der hof hält
ist tod

II unhöflich
ruft friede
der friede ist
in den friedlosen
todhof :

«todhof:
«lazarus
komm heraus!»
(geduld und révolté. Die gedichte am rand, Stuttgart 1984; zit. 296).

Der auferweckte Lazarus ist bei Capek und Greene von der Angst vor dem
nochmaligen Sterben erfüllt, bei R. M. Rilke ist Jesus zum «Unerlaubten»
gedrängt worden (die Wiederbelebung eines Toten), bei W. B. Yeats macht
Lazarus Jesus bittere Vorwürfe, daß er ihn aus der Ruhe des Todes gezerrt habe
und verlangt von ihm, die Tat rückgängig zu machen (vgl. 307). Einen
rebellierenden Lazarus schildert H. Daiber, weil er sich als Objekt einer wirksamen
Demonstration göttlicher Macht mißbraucht fühlt. Hierin äußert sich die
marxistisch gefärbte Kritik an der christlichen Religion. Nach dem der Auferwek-
kung folgenden Festmahl erhängt sich Lazarus (308). Die pessimistischste
Deutung bietet der Russe L. N. Andrejev (f 1919) : Die Spuren des Todes sind
durch die Auferweckung nicht getilgt, « und so glich das, was der Tod am Antlitz
und am Leib des Lazarus vollbracht hatte, dem Werk eines großen Malers, einer



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 265

unvollendeten Zeichnung hinter dünnem Glas», blaugeschwollen sind Gesicht
und Hände, die Haut und der ganze Körper aufgequollen und geplatzt (309),
sein Blick verstört, er schweigt, und wem er begegnet, wird bis ins Innerste
getroffen von seinem vernichtenden Blick. Kaiser Tiberius läßt ihn in Rom
blenden (um sich dem tötenden Blick zu entziehen). Blind und gemieden lebt er
mit seinem «verfluchten Wissen» in der Wüste, stolpert der sinkenden Sonne

entgegen, «vor dem glühenden Schleier der Abendröte erschien sein dunkler
Körper mit den weit ausgestreckten Armen wie ein schauerliches Ebenbild des

Kreuzes. Es begab sich aber, daß er einst aufbrach und nicht wiederkehrte. So

endete, wahrscheinlich, das zweite Leben des Lazarus, der sich drei Tage lang
unter der rätselhaften Macht des Todes befand und wunderbar auferweckt
ward» (zit. 311). Zwar wurde Lazarus auferweckt, aber der schauerlichen Macht
des Todes konnte er nicht entrissen werden; sein Todesblick brachte den
Menschen den Tod. Lazarus als «Lebend-Toter» wird für J. Cayrol Symbol für
die Insassen des Konzentrationslagers Mauthausen (ähnliche Akzente bei
H. Bienek, A. Malraux u.a.). Auch Dürrenmatts «Meteor» verwendet — ohne
Nennung — das Lazarusmotiv vom Auferstehen und Nicht-sterben-Können
(vgl. 313£). Und so bemerkt Kremer: «In den zuletzt angeführten Stimmen

mag auch mitklingen, daß heutzutage so mancher sich von einem Herzinfarkt,
Unfall oder im Alter durch die Medizin vom (klinischen) Tod <gerettet> weiß,
das wiedergeschenkte Leben aber nur als Last erfährt» (314). Die Dichter,
Prediger und Kritiker entdecken den symbolischen Wert der Lazaruserzählung,
während die kirchlichen Ausleger entweder die Totenerweckung bestreiten
oder als «Tatsache» verteidigen.

3. Die Botschaft der Lazaruserzählung

Kremer fragt im dritten Teil zuerst nach Glaubwürdigkeit und Wahrheit
von Joh 11 und schließt mit einer theologischen Auslegung. Er weist zuerst auf
die heutigen Erkenntnisse, daß die Evangelien — unbeschadet der kirchlichen
Inspirationslehre - Niederschlag einer längeren Traditions- und Redaktionsgeschichte

sind, die Sprache einer vergangenen Epoche sprechen und immer nur
einen indirekten Zugang zu Jesus selbst eröffnen (330). «Wer als Mensch des

20. Jahrhunderts die Evangelien liest, muß darum den Unterschied zwischen
dem Hergang der Ereignisse bzw. dem Wortlaut der Reden einerseits und der
Form ihrer geschichtlichen Vermittlung andererseits berücksichtigen» (331).
FürJoh 11 bedeutet dies, daß keine protokollarische Berichterstattung erwartet
werden darf und daß die Unsicherheit oder Negierung der Faktizität letztlich
nicht das Gewicht besitzt, das ihr oft zugeschrieben wird (die Wirkungsgeschichte

zeigt dies einleuchtend). Nicht der äußere Hergang, sondern die
symbolische Sinnhaftigkeit ist wichtig. Die Auferweckung des Lazarus wird nicht
um ihrer selbst willen erzählt, sondern als Evangelium von der MachtJesu über
den Tod, um den Glauben an den Sohn Gottes zu wecken, der «die Auferstehung

und das Leben» ist. Sie ist zeichenhafter Hinweis aufJesu Auferweckung
als dem Zentrum der Evangelienverkündigung. Jesus erhebt nicht nur den

Anspruch, Macht über den Tod zu besitzen, sondern übt sie nach dem Zeugnis



266 Besprechungen — Rezensionen - Comptes rendus

des Evangelisten auch aus. Was im Alten Testament allein Gott zukommt,
nämlich Sündenvergebung und Totenerweckung, kommt nach dem Neuen
Testament Jesus Christus als dem Sohn Gottes zu. Daß hier menschliche Grenzen

gesprengt werden, hat vor allem die moderne Lazarusdeutung der Dichtung
sichtbar gemacht. Von der befreienden MachtJesu über Sünde und Tod und von
der Hoffnung auf die künftige Totenerweckung geben die kirchliche Auslegung
von Joh 11 und die Rezeption in Liturgie, Dichtung und Kunst ein beredtes
Zeugnis. Kremer plädiert für ein «geistliches Lesen» der Lazarusgeschichte, das

einen «theologischen» Sinn sucht, der selbst über das hinausgehen kann, was
der Verfasser vor Augen hatte: «Indem dieser nämlich den Text niederschrieb
und ein Lesen zu späteren Zeiten und in anderen soziokulturellen Kontexten
ermöglichte, gab er ihn sozusagen frei» (345). Zuletzt gibt Kremer aufgrund der
Ergebnisse seiner Untersuchung eigene Anregungen zur neuen Lektüre von
Joh 11 und legt als Schluß eine Ansprache bei einem Begräbnis vor (346-375).
«Diese vor etwa 1900 Jahren aufgeschriebene Botschaft verkündet uns die
Kirche als Wort Gottes. Obwohl in menschlicher Sprache abgefaßt, ist also die
Lazarusgeschichte mehr als bloßer Ausdruck menschlicher Sehnsucht wie etwa
die alten Mythen und Märchen. Sie handelt von Jesus Christus, der sich in
seinem Leben durch machtvolle Taten als der Gesandte Gottes zu erkennen gab
und nach seinem Tod am Kreuz als der auferstandene Sohn Gottes offenbarte.
In dem Evangelium — so haben es die Christen von Anfang an verstanden —

spricht der auferstandene Herr selbst uns an; er selbst fordert uns wie die
Geschwister in Betanien auf, trotz vieler unbeantworteter Fragen den Schritt
des Glaubens zu wagen, damit wir leben» (374).

Das Buch ist für den interessierten Leser eine Fundgrube und vermittelt
einen aufschlußreichen Durchblick durch die Auslegungsgeschichte. Nach
jedem Abschnitt folgt eine hilfreiche Zusammenfassung der Ergebnisse, in der
Mitte des Buches finden sich Reproduktionen der wichtigsten bildhaften
Darstellungen der Lazarusperikope, und ein Autorenregister ermöglicht ein rasches

Aufschlagen der gesuchten Deutung.
Marie-Louise Gubler

Norbert Lohfink : Das Jüdische am Christentum. Die verlorene Dimension.

— Freiburg i. Br. : Herder 1987. 268 S.

Dieses Buch stellt zehn Referate und Vorlesungen zusammen, die der
bekannte Frankfurter Alttestamentler Norbert Lohfink zwischen 1978 und
1986 gehalten und zum Teil verstreut veröffentlicht hat. Es handelt sich im
Grunde genommen um eine neue Form biblischer Theologie. Statt ein umfassendes

System der alttestamentlichen Gedankenwelt zu entwerfen, nimmt der
Verfasser die Gelegenheit wahr, zu Themen, die ihm gestellt wurden oder die er
sich wohl auch selbst stellte, die Bibel zu befragen, sowohl das Alte wie auch das

Neue Testament. Diese Art der biblischen Interpretation, die unter dem Impuls
heutiger Fragen in Bewegung gesetzt wird, hat Lohfink schon in einem frühe-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 267

ren, in ähnlicher Weise aus verschiedenen Referaten entstandenem Werk «Unsere

großen Wörter. Das Alte Testament zu Themen dieser Jahre» (1. Auflage:
Freiburg i. Br. 1977) mit großer Meisterschaft geübt. Lohfink hat die Gabe,
große Zusammenhänge zu sehen und darzustellen : sowohl in unserer
geistiggesellschaftlichen Situation als auch in der Geschichte des alten Israel. Gleichzeitig

verarbeitet er eine staunenswerte Fülle von Literatur zu den einzelnen
Problemkreisen, wiederum sowohl in seinem Fachbereich des Alten Testamentes

als auch in aktuellen Fragen. Gleichzeitig verfügt er über eine glänzende,
moderne Formulierungsgabe, die gleich weit von langweiliger Fachsprache wie
von modischem Journalistendeutsch entfernt ist.

In diesem Band finden sich neben einer Deutung von Dichtungen Peter
Handkes Beiträge zur Volkskirche, zur «Weltlosigkeit des Christentums» (im
Gegensatz zur Weltbezogenheit des jüdischen Glaubens; von daher auch der —

nicht ganz eindeutige - Titel von Lohfinks Buch), zum Problem der politischen
Macht (im Lichte einer überraschenden, facettenreichen Studie zum Bild des

«Gottesreiches» in der Heiligen Schrift und in der Predigt Jesu), zur Wirtschaft,
zur Option für die Armen, zum Schulsystem, zu Erbsünde und Friedensbewegung

und schließlich eine kritische Auseinandersetzung mit neuen deutschen
Bibelübersetzungen. Es ist eine interessante und herausfordernde Reihe von
Fragen, die mit dem Rückzug in den elfenbeinernen Turm des Exegeten und
Wissenschafters entschieden Schluß gemacht hat. Der Wissenschafter gibt im
Gegenteil Rechenschaft über den Beitrag, den seine Forschungsarbeit am Alten
Testament zum Verständnis unserer Situation und zur Lösung unserer
Probleme leisten kann. Das ist die große Bedeutung eines solchen Werkes, eines
solchen Denkens.

Ein solches Ziel ist aber selbstverständlich nicht leicht zu erreichen. Im
Alten Testament ist vieles an den geschichtlichen Verhältnissen für uns dunkel.
Wir wissen nicht, aus welchen konkreten historischen Bedingungen mancher
biblische Text im einzelnen herausgewachsen ist. Lohfink ist hypothesenfreudig.

Das gehört zum Historiker. Er kennzeichnet auch den hypothetischen
Charakter mancher seiner Behauptungen. Vielleicht entsteht trotzdem stellenweise

ein Bild, das zu sicher konturiert ist. Ich vermute z.B., daß «das»
Christentum gar nicht so weltlos war (und ist), wie dies im dritten Beitrag in einem
Hell-dunkel-Kontrast zum Judentum herausgearbeitet ist. Was wurde nicht
alles über und gegen die konstantinische Wende gesagt... Uberhaupt ist die
Achse welthaft - innerlich/geistig nicht ganz deckungsgleich mit der für das

Christentum, das Neue Testament viel wesentlicheren zwischen
gegenwärtig/irdischer und eschatologisch-ewiger Realität, weil eschatologisch auf seine
Weise durchaus weltbezogen bleibt. In diesem und andern Punkten können die
kurzen Aufsätze ja auch nicht alles sagen. Stoff zu Diskussionen bleibt genug.
Der Verfasser besitzt in hohem Maß die Kunst, Probleme zu sehen und zur
Diskussion zu stellen.

Adrian Schenker



268 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Harald Schweizer: Biblische Texte verstehen. Arbeitsbuch zur Hermeneutik
und Methodik der Bibelinterpretation. — Stuttgart: Kohlhammer 1986.

199 S.

Dieses handliche Buch führt aufklare, pädagogische Weise in die linguistischen

Methoden der Exegese ein. Es ist als eine Methodenlehre gedacht, die
sowohl die Prinzipien erläutert als auch praktische Beispiele bietet (bes. in
Kap. 4 Analyse von Hos 1). Das Werk basiert auf einer gründlichen Kenntnis
der Literatur, die ausführlich zitiert wird. Man merkt ihm den Ursprung in der
praktischen biblischen Arbeit in Seminarien, Übungen und Kursen an. Die
engagierte Überzeugung vom Wert dieses Zugangs wuchs dem Verfasser wohl
auch aus dem Erfolg und aus dem Gewinn solcher exegetischer Arbeit für alle
Beteiligten zu. Er schreibt überzeugt, aber ohne Sektarismus. Das ist sehr
wohltuend.

In einem ersten Kapitel begründen sieben Thesen die Berechtigung einer
linguistischen, textanalytischen Arbeit. Sie ist nicht, wie ihr so oft vorgeworfen
wird, künstlich und unnötig kompliziert. Die Tatsache der Texte selbst fordert
sie, und sie schließt, wie Schweizer ausdrücklich betont (10), andere Zugänge ja
auch nicht aus.

Das zweite Kapitel enthält eine gute, knappe Definition der Hermeneutik,
der Lehre des Verstehens. Kap. 3 bildet das Hauptstück des Buches. Hier werden

in kurzen, übersichtlichen Sinnschritten die Instrumente der exegetischen
Analyse dargestellt. Die einzelnen methodischen Operationen werden definiert
und mit Namen versehen, die erklärt werden. Tabellen machen manches
anschaulicher. Schließlich erfolgt in Kap. 4 eine interessante Anwendung der
Methodenlehre auf Hos 1. Ein kurzes Schlußkapitel illustriert semantische
Kategorien an Beispielen der hebräischen Bibel. Die vier Register erhöhen die
Nützlichkeit des Bandes beträchtlich. Dank ihnen ist es auch ein Referenz- und
Nachschlagewerk, zu dem gerade Nicht-Fachleute gerne greifen werden. Dieses
Buch ist alles in allem ein geglücktes Beispiel einer Einführung in eine Methode,

deren Brauchbarkeit gerade in dieser Einführung auf ansprechende und
überzeugende Art bewiesen wird.

Adrian Schenker

F. X. Durrwell : Der Geist des Herrn. Tiefe Gottes - schöpferische Weite.

- Salzburg: Otto Müller-Verlag 1986. 240 S.

Dieses Werk ist die deutsche Übersetzung der französischen Originalausgabe

«L'Esprit Saint de Dieu», die 1985 in Paris erschienen ist. Verfasser ist der
bekannte Redemptorist und Bibeltheologe, dem wir das berühmte, in zahlreichen

Neuauflagen erschienene Werk «Die Auferstehung Jesu als Heilsmyste-
rium» (10. überarbeitete Auflage, Salzburg 1976) verdanken. Die deutsche



Besprechungen — Rezensionen - Comptes rendus 269

Übertragung dieses neuen und - sagen wir es gleich — meisterhaften, reifen
Buches von Durrwell stammt von Alois Schmid, einem Mitbruder des Verfassers,

der Professor für Botanik ist. Ein schönes Denkmal brüderlicher Pietät!
Die Übertragung zeichnet sich durch Genauigkeit, Durchsichtigkeit und Qualität

des Deutschen aus. Dennoch ist es wohl unvermeidlich, daß bei einem so
subtilen und präzisen Text die Übersetzung gelegentlich einmal nicht mitten ins
Schwarze trifft. Nach einem Geleitwort von O. Knoch, dem früheren Direktor
des deutschen katholischen BibelWerkes und einem Vorwort des Übersetzers
breitet sich der eigentliche Text des Buches in fünf Kapiteln aus, die durch eine
kurze Einleitung und Schlußfolgerung eingerahmt und mit vier nützlichen
Verzeichnissen versehen sind.

Im 1. Kap. beschreibt der Verf. die Eigenart der Offenbarung des Heiligen
Geistes in der Schrift. Er ist nicht in Begriffen zu fassen und doch erfahrbar.
Auch die bibeltheologische Methode Durrwells ist kurz skizziert. Sie nimmt das

Zeugnis der Schrift als Ganzes und interpretiert es im Lichte der ganzen
theologischen und geistlichen Tradition. Hier ist der Ort, auf einen hervorragenden
Vorzug dieses Werkes hinzuweisen: es enthält eine Reihe von sorgfältig
ausgewählten Zitaten aus Kirchenvätern, klassischen Theologen, geistlichen
Meistern und modernen Autoren, die den Text Durrwells begleiten und ergänzen.
Die Knappheit und die treffsichere Auswahl dieser Lesefrüchte verleihen
Durrwells Buch einen besonderen Wert.

Kap. 2 entwirft eine Bibeltheologie des Geistes Gottes im Alten Bund,
Kap. 3 und 4 beleuchten die Beziehung des Geistes zu Christus dem Auferstandenen

und zur Kirche. Diese drei Kapitel bilden den Hauptteil der Studie und
sind Meisterwerke bibeltheologischer Synthese. Im Kapitel über den Heiligen
Geist und die Kirche ist stärker als in den beiden andern die theologische
Tradition der Kirche eingearbeitet. Die Fülle der beleuchteten Gegenstände ist
großartig. Es ist eine bibeltheologische Summe über den Geist Gottes. Der Text
ist stellenweise anspruchsvoll, oft aber auch bildhaft und anschaulich. Das Buch
ist sowohl ein theologischer Beitrag zur Überwindung der Geist-Vergessenheit
in der neueren katholischen Theologie als auch ein spiritueller Führer für
solche, die das Geheimnis des Heiligen Geistes betrachten wollen.

Adrian Schenker

Gerhard Lohfink; Rudolf Pesch: Tiefenpsychologie und keine Exegese.
Eine Auseinandersetzung mit Eugen Drewermann. — Stuttgart: Katholisches
Bibelwerk 1987. 112 S. (Stuttgarter Bibelstudien 129).

Die beiden Neutestamentier verstehen ihre Auseinandersetzung mit
Drewermanns «Tiefenpsychologie und Exegese» (Bd. 1 und 2) als «ausgesprochene
Streitschrift» (8). Dem Generalangriff Drewermanns auf die historisch-kritische

Methode der Exegese antworten sie mit einer sauberen Analyse der Dre-



270 Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus

wermann'schen Voraussetzungen und Ergebnisse. Dabei wird deutlich, daß
Drewermann nicht nur ein gespanntes Verhältnis zur historisch-kritischen
Exegese hat (die Zitate aus seinem Werk belegen dies zur Genüge), sondern
darüber hinaus die Ergebnisse derselben äußerst selektiv benützt, wo es seiner

tiefenpsychologischen Methode dient. Diese aber ist für ihn nicht nur eine,

sondern die unerläßliche Methode der Exegese. Die Verfasser anerkennen
durchaus das Anliegen Drewermanns, «die alten Texte mit gegenwärtigem
Erleben zu verbinden und die Auslegung in den Dienst des gegenwärtigen
Lebens zu stellen» (25), zeigen aber überzeugend auf, daß die tiefenpsychologische

Auslegung Drewermanns die Bibel aus der Geschichte reißt und
Offenbarung mit Religion gleichsetzt. Ihn interessiert bei der archetypischen
Betrachtungsweise nur die immer gültige überzeitliche Geltung, das Typische in der
menschlichen Seele. Exodus, jungfräuliche GeburtJesu, Tod und Auferstehung
Jesu usw. werden zu inneren Bildern der menschlichen Psyche reduziert. Da für
Drewermann der Traum «der Vater aller Dinge, die für die Religion belangvoll
sind», ist, und die Tiefenpsychologie ihn liest als «Traumbuch Gottes vom
Menschen» (zit. 39/40), vermag er nicht zu sehen, was die Verfasser zu Recht
bemerken: «Für die Schrift ist nicht der Traum die zentrale Gotteserfahrung,
sondern die Begegnung mit dem Wort Gottes, vor allem dem Wort Gottes in
Person : mit Jesus von Nazaret, und mit seiner Gemeinde, der Kirche, die sein
Wort und ihn selbst als Wort verbindlich auslegt» (40). Hier liegt denn auch der
springende Punkt der Geschichtsvergessenheit Drewermanns : das Christentum
ist nur mehr Religion des Einzelnen, das Subjektive die entscheidende
Erkenntnisquelle, der Bruch mit dem jüdischen Volksdenken vollzogen. Die Verfasser
fragen darum zu Recht: «Und ist sich Drewermann bewußt, daß er mit solchen
Formulierungen faktisch das Alte Testament verabschiedet und zudem einem
unterschwelligen Antijudaismus den Boden bereitet?» (43). Drewermann
propagiert eine «neue oder auch sehr alte Form von Selbsterlösungsreligion die
mit der christlichen Tradition nicht übereinstimmt» (46). Die einzige Wahrheit
biblischer Texte ist ihre psychologische Wahrheit. Daß diese Reduktion
theologischer Inhalte auf tiefenpsychologische, allgemein gültige menschliche
Gegebenheiten Drewermann dazu verleitet, die kontextuelle Einbindung der
analysierten Perikopen zu mißachten oder Texte kurzerhand zu verändern, zeigt
exemplarisch die Interpretation der Verklärung Christi (Mk 9,2—13). Gegen den
Text spricht er von einer Vision Jesu und versteigt sich zu einer — auf einer
unsichern Etymologie aufgebauten — Spekulation über die Bedeutung von
Tabor als «Nabel» der Welt. «Es bedarf gar keiner historisch-kritischen
Exegese, sondern nur der schlichten Textlektüre, um festzustellen, daß Drewermann

sich über die klaren Aussagen des Textes einfach hinwegsetzt. Und
deshalb kann man angesichts seiner ungebundenen Auslassungen nicht mehr
von Exegese sprechen», bemerken die Verfasser (87). Und als Fazit betonen sie:
« Eine umstürzend neue Theologie Neu ist — abgesehen von Erkenntnissen der
Tiefenpsychologie, die allerdings selektiv eingebracht werden — nichts, jedenfalls

keine theologische Aussage. Im Gegenteil: Aufs Ganze gesehen ist die
Theologie verabschiedet ; sie hat zugunsten einer vagen Religiosität abgedankt,
die sich mit der Tiefenpsychologie zu einer modernen Gnosis verbündet. Dabei



Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus 271

ist Drewermann ein Magier des Wortes, das traumhaft hingesetzt wird und nicht
selten verschiedenartige Verständnisse zuläßt. Doch die Richtung führt weit
weg von der Schrift und von der Tradition der Kirche» (101).

Das Christentum wird von einer Art «Universalreligion auf archetypischer
Grundlage» aufgesogen und der Sog-Effekt der Drewermann'schen Hermeneutik

einem riesigen Magen vergleichbar, der unterschiedslos Texte der Bibel, aus
Ägypten, Märchen, Geschichtswerke, Kierkegaard und Gandhi verschlingt
(102). Trotz dieses vernichtenden Urteils über die tiefenpsychologische «Exegese»

Drewermanns anerkennen die Autoren sein Anliegen: «Drewermann hat
begriffen, daß die Theologie verkommen muß, wenn sie ihre Reflexion nicht
auf authentischen Glaubenserfahrungen aufbauen kann» (102). Den Mangel an
lebendiger Glaubenserfahrung in der Kirche hat Drewermann sensibel

wahrgenommen; seine tiefenpsychologische Deutung aber vermag der Not der
gegenwärtigen Kirche keine überzeugende Antwort zu geben. Die Autoren
bestimmen zum Schluß diese Not als Verlust der messianischen Dimension, der
Geschichte (als auch gegenwärtiger Heilsgeschichte) und der Weltdimension
des Christentums (den Trend zur Privatisierung und Entweltlichung des Glaubens,

die Drewermann gerade verstärkt). Nur wenn die Kirche für ihre Theologie

wieder aus der «Ortlosigkeit» findet — für die Autoren heißt dies konkret
«das messianische Gottesvolk, das ganz im Glauben und ganz in der Nachfolge
Jesu lebt» als Ort finden — kann auch der Einzelne in diesem Gottesvolk wieder
die Schrift entdecken.

Daß dies offenbar nicht so leicht ist, anerkennen die Autoren am Schluß:
«Offenbar erlebt Eugen Drewermann die Exegese nur als ortlos, erfahrungslos
und glaubensfern. So griff er zur Tiefenpsychologie, um der Exegese zur
Lebensnähe zu verhelfen. Er mußte den Schatz Gottes im Schimmer der
eigenen Träume orten, weil er ihn im Herzen der Kirche nicht finden konnte.
Was für Bücher könnte ein derart begabter Autor schreiben, wenn er neute-
stamentlich verfaßte Gemeinde, so wie Lukas sie schildert, erleben würde!»
(112). Mag auch für die beiden Mitglieder der «integrierten Gemeinde» in
München dieser Ort gefunden sein, so ist doch nicht zu übersehen, daß nicht für
alle Exegeten die Alternative Tiefenpsychologie oder integrierte Gemeinde
heißen kann und daß nach je neuen «Orten» der Theologie gesucht werden
muß.

Marie-Louise Gubler

Erich Brock: Naturphilosophie. - Bern: Francke-Verlag 1985. 287 S.

Dies sollte eine simple Buchbesprechung werden. Es wurde aber
unvermeidlich eine Auseinandersetzung mit dem Autor. Die beste Buchbesprechung
findet sich im Buche selbst: Der Herausgeber — Ernst Oldemeyer — hat auf
zehn Seiten präzise den Standort des Autors beschrieben und auf alle Umstände
hingewiesen, die entstehungsgeschichtlich wissenswert sind. Wer sich also mit
dem Werk befassen will, der lese zuvor diesen Text (269—280), studiere auch die



272 Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus

Auswahlbibliographie Brooks (254—268), und er wird hernach wissen, ob es für
ihn sinnvoll ist, sich mit dem Autor einzulassen.

Der Einstieg ist nämlich nicht ganz einfach ; man muß sich einlesen, und es

wird der keinen Spaß an der Lektüre haben, der die altphilologische Bildung des

Autors nicht gustiert. Auch jene, die hier Systematisches suchen oder aber

«Abklärung von Sachverhalten», kommen nicht auf ihre Rechnung. Hier geht
es um die Darlegung eines philosophischen Standpunktes, die dem etwas sagt,
der sich zwischen Kant und Hegel, Leibniz und Bergson auskennt. Der Autor
sieht sich umstellt von Positivismus und Darwinismus auf der einen Seite, von
den Exzessen romantischer Naturphilosophie aufder anderen Seite. Er versucht
angesichts dessen der Natur gerecht zu werden ; polemisch bis sarkastisch, aber
auch beschwörend und ausgleichend. Kenntnisreich in Naturwissenschaft und
Philosophie, Ästhet und Skeptiker zugleich, sucht er Natur und Geist in einem
Gesamtprozeß verständlich zu machen.

Ernst Brock (1889—1976) war freier Schriftsteller; seine Bildung und sein
Interesse machten ihn zu einem «Gelehrten» im besten Sinne. Seine Geisteshaltung

ergibt sich aus den zwei akademischen Marksteinen: Ehrendoktorat
1943 an der Universität Zürich über das Weltbild von E.Jünger; Habilitation
daselbst 1951 über die Vorsokratiker.

Brocks Werk ist essayistisch im besten Sinne. Die Naturphilosophie macht
nur ein Teilgebiet seines Gedankengebäudes aus und ist eigentlich nur
verständlich aus seiner Gesamtweltanschauung. Ich sehe hier den Versuch, nach
den Übertreibungen der deutschen Idealisten einerseits und der positivistisch
orientierten Wissenschaftstheorie andererseits die Natur wieder zu einer Quelle
ontologischer Einsichten zu machen. Erfreulich, wie sich Brock von keiner
Seite einschüchtern läßt. Er vertraut seiner Intuition, und man kann ihn als

einen Pragmatiker des «Seins-Vertrauens» ansehen. In den dialektischen Prozeß,

den er vielseitig vorführt, wird man einbezogen, angeregt, aber auch
verunsichert. Dies um so mehr, als er durch seine «ästhetische» Sicht fast zu einem
Aussteiger in Richtung moderner Autoren (wie etwa Capra) wird.

Brock sieht in der Natur Sinn neben Unsinn, zugleich ein gegenseitiges
Angewiesensein der um ihr Daseinsrecht streitenden Entitäten, eine Harmonie
also aus Spannungen. Höherentwicklung wird als Herausforderung verstanden,
das Beste ist zu realisieren. So schaukelt sich die Natur zwischen polaren Kräften
auf«und besetzt alle Ränge» (103). Auch Gut und Böse sind hierzu eingespannt,
und die freund-feindliche Koexistenz der Lebewesen wird zum Modellfall, was
«Natur» eigentlich ist und will. Die lustvolle Erfahrung von Natur zeigt, daß
wir uns nicht der ästhetischen Komponente verschließen können : das Kunstwerk

Natur realisiert sich in Überschwänglichkeit. Der Mensch steht in dieser

Entwicklung, und Brocks Naturphilosophie ist weitgehend eine Belehrung, wie
sich der Mensch angesichts einer so beschaffenen Welt verhalten soll.

Aber diese Belehrung wird nur den erreichen, der gewillt ist, eine
«Naturphilosophie von oben her» zu akzeptieren. «Dieser Zugang», schreibt Brock
(245), sei «zwar verwegen», doch mache der Weg von unten her «überhaupt
nichts verständlich». Ebenso sollte der Leser sich in Philosophiegeschichte
auskennen, sonst wird er glauben, Brock kämpfe gegen Windmühlenflügel.



Besprechungen — Rezensionen - Comptes rendus 273

Abgesehen von Kenntnissen zur modernen Physik und Biologie werden also

Begriffe wie Kants Ding-an-sich, die Antinomien und Aporien, oder auch
erkenntnistheoretische Grundpositionen (wie z. B. der Streit Kants gegen Jaco-
bi/Hamann) als bekannt vorausgesetzt. Das gilt ebenso für Heraklits Chaos,
Leibniz' Monaden, Hegels Dialektik, Bergsons «élan vital» und die «données
immédiates», Schellings intellektuale Anschauung und schließlich den
Existenzbegriff der Existenzialisten.

Soviel über Brocks Platz im philosophischen Umfeld. Brock «verstehen»
kann man freilich nur nach eigener Lektüre und erst dann, wenn man sich auf
seine Diktion eingestellt hat. Der Rezensent muß daher versuchen, Kerngedanken

herauszuschälen, sie möglichst als Zitat zu belassen und dennoch seine
eigene Meinung deutlich zu machen. Ein solches Ausleuchten von Brocks
Gedankenlandschaft ist mühsam. Die nachfolgende Durchsicht der Kapitel
(5—253) ist also keine Inhaltsangabe; sie ist vielmehr «Text und Wertung», d. h.

kritisch-positive Rezeption.

I. Sinn und Unsinn

«Die Welt ist sinnvoll und sinnlos, wie wir es auch wenden» (30). Sinn ist
mehr als nur Wirklich-Sein, denn dieses kann ohne Widerspruch auch sinnlos
sein, «ein unerschöpflicher Steinbruch von reinem Material für die Vernunft»
(6), und «es ist daher gut, daß die Bäume des Sinns nicht in den Himmel
wachsen und das Sinnlose immer nur zu einem Teil sinnvoll wird» (7). Mit
Recht resümiert Brock: «Indem die Ordnung maßlos tief in die Unordnung
eindringt, dringt die Unordnung ebenso in die Ordnung ein und bricht nahe
ihrem Mittelpunkt selbst auf» (31).

II. Monistische und dualistische Tendenzen im physikalischen und
philosophischen Naturdenken

Diskussion über Kraft, Masse, Trägheit, Monaden. Brock zitiert Schellings
<Ideen zur Philosophie der Natur>: «Materie ist ein durch anziehende und
zurückstoßende Kräfte begrenzter und erfüllter Raum» (39). «In der gegenseitigen

Beziehung zwischen Masse und Mittelpunkt, zwischen Materiellem und
Ideellem, zwischen Stoff und Form liegt also die Urform der Gestalt» (42).
Brocks Stärke sind die vielen Bezüge, hier von Hegel bis zum «fast dialektischen
Bewegungscharakter» beim Elektromagnetismus. «Das festeste Seinsmoment
der Welt (ist) ein Hin- und Herpendeln zwischen Indifferenz und Differenz,
Einheit und Vielheit» (48), letzten Endes eine Pendelbewegung zwischen
(absoluter) Ordnung und (absoluter) Unordnung, also ein «Wechselspiel zweier
durch Gegensätze und Einheit verbundener Mächte» (50/51).



274 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

III. Rationale und irrationale Elemente in den Weltbildern
der Physik

Erkennen geht über die Ratio hinaus, es bezieht auch das Sinnliche ein,
«welches sich die Vivisektion durch den Verstand gefallen läßt» (54).
Komplementaritäten — hier sieht Brock richtig—: das «ist die normale Situation der

Physik; die Wirklichkeit antwortet so, wie man sie fragt» (56). Das muß man
aushalten, nur der Buddhismus enthebt sich aller Paradoxien zugunsten einer
Leerheit. Aber auch Kants Unterscheidung von Ding-an-sich und Erscheinung
hält Brock für einen «doppelbödigen Trick». Man muß das Unmittelbare der
«sinnlichen Wirklichkeit» beibehalten, Heraklits «sichtbare Harmonie», das

«Zusammenfügen des Widersprechenden (Philolaos)». Die wirkliche Welt ist
nicht jene der Rationalisten, die alles Subjektive «ausjäten», weil es «irgendwie
im parmenideischen Sinne sowieso Täuschung, Nichtsein, Sünde ist» (63),
sondern eher die der Neuplatoniker und Lichtmetaphysiker. Brock ist hier
durchaus aktuell.

IV. Zeit, Weltrhythmus und Leben

Zeit, in der etwas geschieht, ist wie ein Ein- und Ausatmen. Pendelschlag
der Weltgeschichte (von Heraklit und Empedokles bis heute)! Brocks Überlegungen

zwischen Entropie und christlicher Heilsgeschichte sind ein interessanter

Text mit weniger Dornen, an denen sonst der Leser aufgespießt wird.

V. Das Leben: Formkomplexion und Entformung

«Auf jeden Fall ist es falsch, daß die Natur das Einfache wolle und mit
einfachen Mitteln wirke; sie will Komplikation» (101). «Alle Schachtelungen
der Zweckmäßigkeit, alle Gegenseitigkeiten und Koexistenzen müssen
vorkommen, alle Ränge müssen besetzt sein und zusammenwirken (103) und der
Formaufbau geht bis zu Bewußtsein und Charakter» (93). Mit einem Feuerwerk
von Metaphern spricht Brock von dem, was dem Stoff «zugemutet wird», von
den «Verstrickungen, gegenseitigen Hemmungen, Rückläufigkeiten» (106) bis
hin zur «Selbstverwirklichung». «Die Existenz macht das Abstrakte konkret:
diese Vergegenwärtigung wird klar, wo die Existenz als Einsatz gegeben wird»
(113). Bis wohin solcher Existenzialismus geht, zeigt Brock beim ontologischen
Gottesbeweis : « Er besagt, Gott müsse existieren aus der Notwendigkeit seines

allgemeinen Begriffs Wir wissen dann wohl, daß Gott existieren muß, aber
wir wissen nicht, ob Gott es auch weiß, es fehlt da eben noch etwas : Wir müssen
selbst einen Sog entfalten, der die Energie sammelt, damit Gott existiere»
(113).



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 275

Hier wird nicht weiter auf den anschließenden Exkurs «Die Katalysatoren»
(Verknüpfung mit finalen Kräften, Antagonismus beim Hormonhaushalt) und
den Nachtrag «Die Spaltung des Lebens in männlich und weiblich» (Zur
Entfaltung braucht das Sein einen Gegenspieler) eingegangen. Es handelt sich um
Beispiele für eine seiner Grundideen: Harmonie durch Streit («... wie Heraklit
sagt» [120]).

VI. Das Leben : Kausalitätsidee, Finalitätsidee, Freiheitsidee

«Um die Summe der Inhalte aus dem Fach <Möglichkeit> in das Fach
<Wirklichkeit> zu befördern, kann man die Lokomitive vorn (Zweck) oder
hinten (Ursache) an den Wagen spannen» (136). Ursache und Zweck können
sich aber nicht decken, wie das Leibniz meinte. « Es muß also zwischen Zweck
und Kausalität etwas wie ein neutraler Bezirk sein, ein Bezirk der Freiheit.
Freiheit kann nur dadurch gesichert bleiben, daß beide auch gegeneinander
wirken, nicht nur zusammen» (135). Auch der frühe Hegel hat dieses «Luftloch»

gekannt. Die «blindwütende Kausalität» wird gleichsam an einem Nasenring

so geleitet, daß sie mit ihren Kräften die verwickelte Formenwelt aufbaut,
«übertölpelt wie der dumme Teufel im Volksmärchen» (137).

VII. Materialismus in der Erkenntnis des Lebens: Der Darwinismus

Das Sinnhafte läßt sich aus der Naturbetrachtung nicht ausschließen. Brock
reitet hier eine berechtigte Attacke gegen die Materialisten, die «von einem an
Plato oder Kant erinnernden intellektuellen Reinheits-Komplex besessen sind,
der bis zu einer Art Waschzwang führen kann». Dubois-Reymond wird zitiert,
wie er Darwin als Erlösung aus dem Dilemma <Zufall oder Teleologie>
begrüßt.

Das Feuerwerk des Brock'schen Sarkasmus ist auch heute noch erfrischend,
doch kann man es hier nicht schildern. Da ist vom «wilden Jubel die Rede, als

die letzte Zitadelle höheren Sinnes fiel ». Oder von den blinden Hühnern die —

wie Gilgamesch auf seiner Suche nach dem Leben — «zufällig auf die Perle des

Sinnvollen» lospicken. S. 167 könnte man passagenweise in ein Kabarett
einbauen querentes quem devorent...

Brock hat nichts gegen Entwicklung, wohl aber versteht er nicht die
vorgetragenen Erklärungen. Wieder wird die Nähe zu Leibniz deutlich. — Was zwar
konsequent ist, aber doch irritiert, ist dann Brocks Begeisterung für das

«Gewaltige und Schöne» in der Natur ohne Mitgefühl für das Unterlegene: «Der
Kampf ums Dasein ist derart erbarmungslos, daß nur die höchste Zweckmäßigkeit

und Gespanntheit ihn durchhalten kann» (173). Später wird Brock
sagen, daß auch in der menschlichen Gesellschaft dieser Kampf unentbehrlich
ist : « Steigerung erfolgt nicht ohne Herausforderung der Kraft ; diese aber erfolgt
nicht durch Ermahnungen zum Altruismus, sondern fast nur durch die äußerste



276 Besprechungen — Rezensionen - Comptes rendus

Bedrohung des egoistischen Interesses» (191). Wie Nietzsche ist er dagegen,
«die Enterbten, Mißratenen, Hilflosen, Gescheiterten auf Kosten der anderen
zu fördern» (191).

VIII. Gemeinschaften des Lebendigen : Symbiosen und Biozönosen

Brock versucht hier innerbiologische Fakten heranzuziehen, um die «dar-
winistische Mythologie» durch eine wirklichkeitsangemessenere zu ersetzen.
Nun ist endlich auch von Positivem, von Sympathie und Kooperation in der
Natur die Rede, und davon, daß wir in der «erfahrenen Harmonie» auch ein
echtes Stück Erkenntnis haben.

Im Exkurs... über die Parasiten
verweist Brock darauf, daß deren Existenz die Unnatürlichkeit darwinistischer
Denkweise zeigt. Aber das Heimtückische beim Parasitismus passe auch nicht
zur Idee des Naturkunstwerkes: Hier sei hineingepfuscht worden! «Brutale
Feindschaft gibt es in der Natur überall, sie gehört zum konstituierenden Wesen
der Natur und zu ihren positiven Zielen» (199), aber wo tückische Raffiniertheit
den Sinn pervertiert, bekommt der Vorgang den «Siegel des Unsittlichen». Hier
bedürfte es eines eigenen Artikels, um die Einführung des Bösen bei Brock
darzulegen und um die Theodizee Brocks dem Leser näherzubringen.

IX. Existenzielle Interessen und metaphysische Ausblicke: Die Ideen von Gott,
Unsterblichkeit, Vorsehung und Freiheit

Im Grund ist hier Brock nur noch mit einem Beine in der Naturphilosophie ;

es ist Kulturkritik im weiteren Sinne. Ihre Darstellung könnte sinnvoll in einem
— wie vorgeschlagen — Artikel zur Theodizee erfolgen, um so mehr, als Brock
aufrichtigerweise zugesteht: «Wir drehen uns im Kreise» (224).

Anhang 1 : Sein, Sinn, Gesetz und Verantwortung
Anhang 2 : Entwurf zu einer Naturphilosophie

Die bisher besprochenen Artikel, etwa 1950-55 geschrieben, wurden vom
Herausgeber zusammengestellt. Die zwei Anhänge stammen aus späterer Zeit ;

Brocks «Entwurf» (von 1973) ist das Jüngste. Hier findet sich eine etwas
abgeklärte, komprimierte Version; ihr wollen wir die abschließende Meinung
des Autors entnehmen. Sie ist konsequent als innerweltliche Interpretation;
aber man kann Brock vorwerfen, daß er genau das tut, was er anderen vorhält.
Nach ihm erklärt eine Naturphilosophie von unten her «überhaupt nichts». Aber
auch sein Zugang ist nur relativ oben, zu tief nämlich, wenn man auch das
Göttliche mit einbeziehen will. Geben wir ihm noch einmal das Wort!



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 277

«Naturphilosophie ist die Aufsuchung eines mehr oder minder gesamthaften

Sinnes in der Natur» (240). Aber es ist nicht von vorneherein alles Sinn.
Sinn gestaltet sich erst: wirkliches Geschehen findet nur dort statt, «wo es in
einen Raum der Freiheit hinein vor sich geht» (240). Eine existentielle Lust des
am-Leben-Teilhabens begleitet diese Art von Weltgeschehen, wo das Höchste

gewagt werden soll. Der Mensch ist das Paradebeispiel: «Ohne die ernstliche
Möglichkeit des Scheitern wird nicht die letzte Energie aus dem Menschen
herausgeschlagen» (236).

«Ist diese Möglichkeit gegeben, diese Pflicht auferlegt, so ist damit auch die
schlichte Tatsache gegeben und erklärt, daß es in der Welt und im Menschenleben

nirgends Erbarmen gibt. Das ist übrigens in der Hauptsache auch die
Überzeugung Jesu. Er glaubt, der Mensch kann, wenn er will. Dies ist ein
harmonistisches, wenn auch brutales Weltbild. An der Leibnizen Formel der
prästabilierten Harmonie ist nur falsch, daß diese nicht prästabiliert, sondern
zur Hälfte sich erst herausringend ist aus der Auseinandersetzung mit
Bedingungen, und ferner, daß in der Harmonie auch diejenige Harmonie mitgemeint
sein muß, die nur formal stimmig ein Gleichgewicht ist, inhaltlich aber für die
einbezogenen Faktoren und Positionen schreiende Disharmonie bedeutet»
(247).

Brock ist gegen den Darwinismus. Das hindert ihn aber nicht, die «Brutalität

des Weltlaufs» (248) als unvermeidlich anzusehen, «nicht eigentlich böse,
denn die erbarmungslose Kraftanforderung hat einen guten Sinn» (248). Um
diese Weltsicht durchgängig zum Tragen zu bringen, zur Entfaltung und
Intensivierung zu führen, ist es « notwendig gegeben, daß die Welt monadisch gebaut
ist», daß sie «einem Sternenmeer von Sinnmittelpunkten, Subjekten gleicht»
(245). Oder etwas nüchterner gesagt: «Das Problem spitzt sich im Naturgeschehen

darauf zu, wie weit und wie praktisch in dem Netz der Ursache-
Wirkung-Beziehung Platz geschaffen werden kann für andersartige, schöpferische

Sinngebungen. Dabei ist der Wert des Sinnfreien, Sinneutralen, Akzentlosen

keineswegs in seiner mehr negativen, stofflichen Rolle für das Schöpferische

erschöpft» (242). Insofern soll man auch zurückhaltend sein mit der
Definition des Bösen, denn die schöpferischen Kräfte bedürfen eines
Gegenspielers. Allerdings gibt es neben dem gleichsam unvermeidlichen Leiden jene
Scheußlichkeiten, für die «als einzig vernünftige Hypothese» (249) die
Annahme zu machen ist, daß eine personartige Intelligenz sie ersonnen hat. - «Ein
Naturgott müßte immer polarisiert zwischen Gut und Böse ausgerichtet sein»
(250).

Brock zieht sich hier - wie Münchhausen — an den eigenen Haaren aus dem

Problemsumpf, indem er nun aus seiner Naturphilosophie heraustritt-. Der
Mensch ist aufgerufen, «die Kraft mit ihrem positiven Werte und das Gute aus
seiner Verstrickung mit dem Bösen glaubend und handelnd zu lösen und
durchzusetzen. Das geht über alle Natur hinaus» (251). Solches Sollen bedarf
eines übernatürlichen Seins: der «unverbrauchte Name» ist Gott (239).

Selbst Unsterblichkeit wird dann noch denkbar: «In der Natur besteht
Interesse für das Individuum nur als für den relativ unentbehrlichen Vertreter
der Gattung. Der Mensch hat sich und sein Ich, gewollt oder nicht, so stark



278 Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus

gemacht, daß es nicht mehr sterben will noch kann. Damit ist ein Bruch
gegenüber der Natur eingetreten » (252). Es wäre - meint Brock — auch im Sinn
der Natur unrationell, das Ich auf dem «gegebenen Höhepunkt seiner
Funktionsfähigkeit fortzuwerfen» (252), es sei denn, man würde den Geist als «ein
reines Entartungsprodukt der Natur» (252) ansehen.

Aber freilich, dieses hier so freundliche Ende von Brocks Darlegung ist auf
dem Entwicklungswege seines Buches viel ruppiger, widersprüchlicher,
polemischer (auch gegenüber dem Christentum) als der späte Text. Wer sich auf
den Kämpfer Brock einlassen will, der lese vielleicht zuerst Kapitel VII. Hat er
das verdaut, wird er den Mut haben, den ganzen Brock kennen lernen zu
wollen.

Erwin Nickel

Edith Stein : Phénoménologie et philosophie chrétienne. Présenté et
traduit par Philibert Secretan. - Paris: Ed. du Cerf 1987, 177 p.

Si la phénoménologie est considérée aujourd'hui comme une méthode
dépassée, c'est une raison de plus pour saluer toute entreprise qui contribue à la
faire connaître et qui démontre la fécondité d'un système qui est probablement
la dernière grande philosophie du XXe siècle. En fait, l'intérêt du choix de textes
d'Edith Stein traduits et commentés ici par Ph.Secretan, est à la fois d'ordre
didactique, philosophique et biographique. Les quatre premiers chapitres de

l'ouvrage nous offrent une des présentations les plus claires que nous connaissions

de la science phénoménologique, l'objectivité de l'exposé étant à

proportion de la situation intellectuelle particulière d'E. Stein, fidèle disciple de

Husserl, dont la fidélité n'a pu cependant être vécue, après la conversion au
catholicisme de 1922, que dans la distance d'une reprise réflexive constante des

thèses fondamentales de son maître. On retrouve les mêmes qualités d'honnêteté

dans le chapitre VI — 60 pages consacrées à M. Heidegger — à ceci près que
les deux parties qui le composent (exposé de la pensée et prise de position)
trahissent ici un certain malaise où se mêlent admiration et embarras et qui
freine l'élan de la réflexion critique. Suffisamment métaphysicienne pour avoir
saisi la profondeur du projet initial de l'auteur de Sein und Zeit (la quête de l'être
et de son sens), E. Stein n'en est pas moins assez lucide pour avoir su discerner
dans les concepts fondamentaux de l'analytique existentiale, à travers l'aura
quasi magique qui les entoure, des obscurités et des lacunes qui limitent leur
portée ontologique. Il est significatif — et nous touchons ici à l'intérêt proprement

philosophique de l'ouvrage - que la critique d'E. Stein soit centrée sur la
discussion de la valeur ontologique de ces concepts (sans oublier leur connotation

religieuse camouflée), se laissant guider par deux questions essentielles : 1.

Qu'en est-il de l'être du Dasein dont on nous dit qu'il est déterminé par des

prédicats comme le souci (Sorge), l'être-jeté (Gewogenheit), la déchéance (Verfall),
le temps, Yêtre-pour-la-mort, etc...? 2. «L'analyse du Dasein est-elle une base

suffisante pour poser adéquatement la question de l'être?» (c'est le titre du



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 279

chapitre VI). Cette mise en question, cependant, n'est peut-être pas aussi radicale

qu'elle aurait pu l'être. Elle ne va pas, semble-t-il, jusqu'à mettre en cause la

valeur ontologique comme telle des existentiaux heideggériens — valeur pas
vraiment fondée dans le cours de l'analyse heideggérienne. Plutôt que la forme, c'est
le contenu et l'objet des existentiaux qui retiennent l'attention d'E. Stein, en tant
qu'ils rendent problématique, sinon impossible, un accès à l'être, comme à une
science objective de l'être. «L'être de l'homme en tant que tel est manqué, alors
même qu'on en a éclairé les dernières profondeurs» (107, souligné par
l'auteur).

La question de la possibilité d'une science de l'être et celle du sens de l'être
lui-même courent tout au long des sept textes proposés, parce qu'ils sont au
centre de la réflexion d'E. Stein, comme elle le confesse elle-même dans la

préface de Endliches und Ewiges Sein (1935) : « Au centre se place la question de

l'être ». L'intérêt à la fois philosophique et biographique (au sens d'une biographie

intellectuelle et spirituelle des textes proposés s'échelonnant entre 1929 et
1937, postérieurement donc au baptême d'E. Stein, résident en ceci que ces
textes reflètent, d'une part, la problématique fondamentale de l'être telle qu'elle
peut se poser en régime phénoménologique, et d'autre part, l'itinéraire
intellectuel et spirituel qui s'ensuit pour un esprit qui, entre Husserl et saint Thomas,
a su tracer son propre chemin vers la vérité. L'être en tant que vérité, la vérité en
tant qu'être : tel est le telos de la quête steinienne et qui va motiver, après 1922, le

dialogue avec la scolastique, comme aussi bien les questions concernant la

possibilité et la nature d'une philosophie chrétienne (cf. le chapitre VII). Serait-
ce trop audacieux de dire que l'action de la grâce qui a abouti à la conversion de
1922, occasionnée, en particulier, par la lecture du Livre des miséricordes de sainte
Thérèse d'Avila, a été préparée aussi, dans l'intelligence d'E. Stein, par une
perception de l'être qui a toujours été celle de l'Eglise latine et qu'on résume
dans les termes de « réalisme catholique » Que le réalisme — quant à l'être du
moi, quant à l'être du monde et à l'Etre de Dieu — n'ait entraîné chez E. Stein
aucun abandon de la phénoménologie, mais seulement un infléchissement et un
dépassement de l'idéalisme transcendental husserlien, cela signifie que cette
grande intelligence avait reçu de la philosophie de son maître quelque chose à

quoi elle nepouvait renoncer et ceci au nom de son propre réalisme, à savoir que
le logos de l'être doit être recherché quelque part du côté de l'ego, dans «ce
domaine de la conscience, dit-elle, que personne avant lui (Husserl) n'avait
connu. » (15) Le logos de l'être repose dans les profondeurs de la subjectivité, mais
à condition de découvrir dans l'espace vide que celle-ci dessine chez Husserl une
plénitude cachée, une vie jaillissante, dans la finitude et la mobilité du Moi, de
l'Etre infini et éternel. La doctrine théocentrique affirmée d'E. Stein prend bien
son point de départ dans l'ego et non dans les médiations du monde, mais le
principe est, comme pour saint Thomas, Dieu seul.

Il est intéressant de noter que le commentaire de Ph. Secretan (introduction
et post face), singulièrement pénétrant, comme on va le voir à l'instant, conclut
de l'examen de la philosophie d'E. Stein, précisément à cette orientation plus
augustinienne que thomasienne de sa pensée, allant jusqu'à dire de celle qui n'a
cessé de méditer et de discuter la philosophie du Docteur Angélique, qu'elle est



280 Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus

en définitive plus proche de Duns Scot (comme le montre la réponse qu'elle a

donnée à un problème aussi essentiel que celui de l'individuation). Bien plus,
Ph. Secretan n'hésite pas à reconnaître dans la pensée d'E. Stein « une parenté
bien plus profonde avec la XVIIe siècle qu'avec le XIIIe» (172) — avec Pascal

qu'avec saint Thomas. A cet égard, c'est dans le lieu philosophique même où se

manifeste cette parenté, dans la notion de Yâme, résidence du cœur, que
s'accomplit chez E. Stein le dépassement de Husserl et l'accomplissement des
recherches fondamentales qui furent les siennes.

On ne peut s'empêcher de noter ici qu'on trouve le même dépassement et la
même actualisation chez un disciple plus lointain de Husserl, chez Michel
Henry, qui a élaboré le concept rigoureux de cette « âme », de son intériorité et
de son affectivité essentielles. L'âme, en son immanence absolue, mais sans
cesse reçue (c'est la création continuée de l'enseignement chrétien), ouvre en
elle l'espace du mystère (inexplicite chez M. Henry) de l'Etre qui donne. Des
textes d'E. Stein, cités fort à propos par Ph. Secretan (cf. 161 ss.), des métaphores
caractéristiques, enchaînant sur le «château» thérésien («centre immobile»,
«demeure», etc...), réfèrent manifestement à une immanence qui s'oppose au
moi-limite, au moi-point mobile, au moi-néant de la tradition des Kant-Jaspers
ou des Heidegger-Sartre. L'âme est la substance vivante du moi (concept qui fait
défaut chez Husserl et chez Heidegger), selon la forme qui est la sienne, celle de

l'affectivité : « dans l'amour, la pitié, le pardon, le contentement, la paix qui sont,
dit E. Stein en des termes rigoureux, les formes spécifiques de la vie actuelle »

(173). Les fines intuitions du commentaire de Ph. Secretan nous autorisent ainsi
à reconnaître une autre parenté étonnante: celle d'E.Stein avec l'auteur de
L'Essence de la manifestation, auquel les lignes suivantes, qui concluent l'ouvrage,
pourraient être appliquées également : « C'est dans la plus grande infidélité à la

philosophie de son maître qu'E. Stein demeure la plus fidèle à l'esprit de la
phénoménologie ; à condition de laisser le mystère de YEgo se transignifier en
relation d'un Moi vivant au mystère du Dieu présent (174, souligné par
l'auteur).

On ne saurait oublier enfin les mérites du traducteur qui valent ceux de

l'interprète. Ph. Secretan a su restituer dans une langue aisée, qui pour ainsi dire
coule de source, la pensée claire mais difficile d'Edith Stein, en particulier dans
le chapitre sur Heidegger dans lequel, après les maladresses des traductions
françaises antérieures, certaines difficultés du vocabulaire conceptuel heideg-
gérien ont été surmontées avec bonheur.

Gabrielle Dufour-Kowalska

Mathematics and Metaphysics in Aristotle / Mathematik und Metaphysik
bei Aristoteles. Hg. von Andreas Graeser. - Bern—Stuttgart : Paul Haupt

1987. 332 S. (Berner Reihe philosophischer Studien 6).

Der vorliegende Sammelband « Mathematics and Metaphysics in Aristotle /
Mathematik und Metaphysik bei Aristoteles», hg. von Andreas Graeser, enthält



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 281

die Vorträge des X. Symposium Aristotelicum, das vom 6.—12. September 1984

in Sigriswil mit internationaler Beteiligung abgehalten wurde. Hauptanliegen
dieses Symposions war es, die in der Forschung wenig beachteten Metaphysik-
Bücher M (XIII) und N (XIV) von Aristoteles eingehend und in ihrer
philosophischen Relevanz (neu) zu bestimmen. Exemplarisch hierfür sollen die
Aufsätze von Szlezâk, Patzig und Annas besprochen werden.

Thema des Aufsatzes von Szlezâk «Die Lückenhaftigkeit der akademischen

Prinzipientheorien nach Aristoteles' Darstellung in Metaphysik M und N » sind
die von Aristoteles an die Akademiker gerichteten Vorwürfe, die besagen, daß
die Bestimmungen und Beweisführungen der Archai wie auch deren Verhältnis
zu den Mathematika lückenhaft und unvollständig sind. Diese Vorwürfe sind —

wie Szlezâk betont — aus der gänzlichen Verkennung und prinzipiellen
Infragestellung akademischen Philosophierens erwachsen. In einer eher historischen
Rekonstruktion stellt Szlezâk heraus, daß die Absicht, die hinter der
pauschalpolemischen Kritik Aristoteles steht, sich in ihr Gegenteil verkehrt : nicht die
Platoniker werden einer UnVollständigkeit und inneren Inkohärenz ihrer
Gedankenführung überführt, vielmehr gewinnen ihre Theorien an Plausibi-
lität.

Zentrales Anliegen des Aufsatzes von Patzig «Das Programm von M und
seine Ausführung» ist der Substanzbegriff im Buch M und N der Metaphysik.
Nachdem im ersten Teil die Differenz zwischen Programm und Ausführung
herausgearbeitet wurde, dergestalt daß der Inhalt des Buches M nicht allein auf
die Bestimmung der Seinsweise der mathematischen Gegenstände beschränkt
bleibt, sondern immer wieder durch kritische Bemerkungen gegen die
Platonische und Pythagoreische Theorie aufgelockert wird, wird besonders im zweiten

Teil der Nachweis erbracht, daß die Mathematika «potentiell, nach Art der
Hyle» (123), genauer als «intelligible Hyle» (124) existieren, die als solche in
den sinnlich wahrnehmbaren Substanzen enthalten sind, aber erst durch
Abstraktion aus ihnen gewonnen werden.

Einen eher realistischen Standpunkt dagegen vertritt Annas in ihrem Aufsatz

«Die Gegenstände der Mathematik bei Aristoteles», indem sie die These
vertritt, daß die Mathematika im Denken von den konkreten Sinnendingen als
diese oder jene bestimmten mathematischen Gegenständen mit ihren
dazugehörenden Eigenschaften abstrahiert bzw. — wie sie sagt — «subtrahiert» (vgl.
134—138) werden. Dadurch gewinnen sie aber ontologisch gesehen keinen
Sonderstatus platonischer Prägung über oder neben den Konkreta, sondern
bleiben auf diese als von ihnen getrennte Gegenstände bezogen.

Ein Wort noch zur Edition. Beachtenswerterweise hat der Herausgeber dem
Band einen Index locorum angefügt, in dem sowohl alle Aristoteles Zitate wie
auch die der griechischen und lateinischen Autoren angeführt sind, die sich auf
Aristoteles beziehen. Dies erleichtert die Übersicht über den Textbestand und
bietet eine gute Orientierungshilfe.

Rigo Söder



282 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

James McEvoy: The Philosophy of Robert Grosseteste. - Oxford: Clarendon

Press 1982 (21986) 560 S.

Gegenüber den aufwendigen und häufig institutionell gestützten
Forschungsprogrammen anderer philosophiegeschichtlich relevanter Autoren hebt
sich die Grosseteste-Forschung auch dadurch ab, daß auf diesem Gebiet nur
wenige Spezialisten arbeiten und sich letztlich auskennen. Auch wenn Grosseteste

nie ein vergessener Autor war1, so hat doch die wissenschaftliche
Darstellung seiner Werke erst spät, seit den Editionsarbeiten von L. Baur2 und den
philologischen Untersuchungen S. H. Thomsons3, begonnen. Eine spektakuläre,

fast bis zur Popularisierung reichende Wende findet sich in der Fachliteratur
bei A. C. Crombie 4, der in einer vor allem wissenschaftstheoretisch angelegten
Interpretation der Lichtlehre Grossetestes die «Anfänge der experimentellen
Wissenschaft» meinte finden zu können. Aber diese Auffassung, die wegen
ihrer vermeintlichen Geschlossenheit (und vielleicht auch wegen ihrer
wissenschaftsgeschichtlichen Vereinfachungen) zur opinio communis geworden ist, war
in der engeren Fachdiskussion nie unumstritten. Man verdankt es den
unauffälligen und doch von großer Sachkenntnis zeugenden Arbeiten von D. A. Callus5

und S. Gieben6, daß in ihrer Nachfolge auf einer sehr breiten Basis

philologisch und systematisch orientierte Studien7 unternommen wurden, die dazu

beigetragen haben, die philosophische Relevanz Grossetestes differenzierter zu
beurteilen. Inmitten dieser erneuten und keineswegs abgeschlossenen Beschäftigung

hat nun J. McEvoy eine Gesamtdarstellung der Philosophie Grossetestes

vorgelegt, die — wie man meinen möchte — zu früh komme, aber die in ihrer
sachlichen und methodischen Kompetenz die Aussicht hat, zu einem Standardwerk

zu werden.
Die Untersuchung gliedert sich in vier Teile, in denen — nach einer

biographischen Skizze (5—48) — das Thema des «Lichtes» zum Leitfaden der
Interpretation wird: The Angelic Light (51-146), The Light ofNature (149—222), The

Light of Intelligence (255—441). Bereits ein Blick auf die Proportionen dieser
Abschnitte zeigt, daß die Naturphilosophie überraschend zurücktritt, während
dagegen die Angelologie und Psychologie an Gewicht gewinnen. Die
Schlußbemerkung (Conclusion, 445—545) faßt in großen Linien die Ergebnisse zusammen.

Der Anhang gibt ein Verzeichnis der Manuskripte, Editionen und
Übersetzungen (455—504) und eine Chronologie der naturwissenschaftlichen Werke
(505—519). Der Verf. hat parallel dazu umfangreiche, in der Monographie nicht
explizit verwendete Materialien in mehreren Studien separat publiziert8.

Es ist von der Sache her keineswegs überraschend, daß der Verf. den Ansatz
seiner Interpretation in die Angelologie verlegt (51 ff.). Diese für die
Grosseteste-Deutung wahrscheinlich entscheidende Änderung rechtfertigt sich
dadurch, daß hier erstmals die einschlägigen, bisher aber kaum zugänglichen
Kommentare zum Corpus Areopagiticum herangezogen werden, aber auch daß
Grosseteste selbst keine scharfe Linie zwischen dem subiectum der Philosophie
und der Theologie zieht, wie dies später — wenngleich mit jeweils anderen
Akzenten — etwa bei Albertus Magnus und Thomas von Aquin geschieht. Für



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 283

Grosseteste gibt die sapientia Christiana die leitende Erkenntnisperspektive an,
die sich auch auf die profanen Wissenschaften als Instrument der Weisheit
erstreckt. Das Weltbild, das dieser Wissenschaftskonzeption zugrundeliegt, stuft
sich hierarchisch von der Körperwelt, dem menschlichen Geist über die Sphären

der Engel bis zum Schöpfer — hier sind keine frühmodernen Züge zu finden.
Die Angelologie, wie sie Grosseteste vertritt, leitet sich zunächst von Augustinus

her (52 ff.), aber sie gewinnt ihre Eigenart dadurch, daß im Engel die
descriptio rerum (64ff.) vorgebildet ist. Der Verf., der Unterschiede zur arabischen

Konzeption des datorformarum genau sieht, hebt zurecht den beträchtlichen

Einfluß der Areopagitica hervor. Diese Verbindung ist bisher sicherlich
unterschätzt worden. Die Interpretationen der Areopagitica erschließen Neuland

auch insofern, als sie eine methodisch differenzierte Analyse der Texte
vorlegen: die Auslegung secundum meutern auctoris (69ff.), die Verfahren der
extrem literarischen Übersetzung (74 ff.), die Systematik der Kommentierung
(83ff.), die Korrekturen (94ff.) und die thematischen Erweiterungen (lOOff.),
die vor allem die Illuminationslehre betreffen. Aber Grosseteste, der «Erasmus
des Mittelalters» (Smalley), läßt letztlich in der für ihn charakteristischen Weise
die eigene Lehre, die sich auch in den extensiones abzeichnet, hinter der
Kommentierung der Texte zurücktreten.

Es ist bekannt, daß die Originalität Grossetestes vor allem in der Lichtkos-
mogonie liegt (The Light ofNature, 149ffi). Der Verf. gibt zunächst eine
Darstellung, wie sie in De luce entwickelt ist (152ff.). Nur nebenbei seien hier die
zahlreichen Textkorrekturen erwähnt, die es nahelegen, den Traktat neu zu
edieren. Eine wichtige, vieldiskutierte und wahrscheinlich nicht zu beantwortende

Frage betrifft die mögliche Abhängigkeit, durch die man Grossetestes De
luce in einen größeren geschichtlichen Kontext einbinden könnte. Der Verf.
verweist zurecht auf den Genesisbericht, auf Augustinus, Basilius, die Araber,
Alpetragius und Piatons Timaeus, aber diese Parallelen tragen nicht weit. «Analogies

aside, however, it would appear that Grosseteste's identification of light
with the prima corporeitas was original to him» (161). Dagegen sind die
Hinweise auf Aristoteles (De caelo) durchaus bemerkenswert (162ff.). Aber
andererseits - und dies ist für Grosseteste nicht untypisch - schließt die Nähe zu
Aristoteles nicht aus, die Natur mit Mitteln der Euklidischen Geometrie zu
interpretieren (169ff.). Der theologische Hintergrund dieser Mathematisierung
(um nicht von einem «Ideenkleid» zu sprechen) ist das Verständnis des Schöpfers

als numerator et mensurator (180 ff.). Diese letztlich nicht-aristotelischen
Elemente der Kosmologie zeigen sich auch in der Auffassung der Materie
(180ff.), der Allmacht des Schöpfers (188ff.), in einem tentativen Heliozen-
trismus (200 ff.) und schließlich in der Lichtästhetik (203ff.). Für die mögliche
Vorgeschichte des neuzeitlichen Weltbildes sei hier nur auf die Bemerkungen
zu De operationibus solis (201 ff.) hingewiesen. In gerade diesen Zusammenhang
gehört auch die komplizierte, vom Verf. sehr vorsichtig behandelte Frage, ob
und inwieweit Grosseteste als Experimentator auch als Mathematiker gelten
kann. Die Fachliteratur (Baur, Crombie, Duhem, Koyré, Eastwood, Beaujouan,
Alessio) setzt hier bekanntlich verschiedene Akzente. Der Verf. selbst neigt
mehr dazu, Grosseteste retrospektiv aus der Tradition des christlich patristi-



284 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

sehen Schöpfungsgedankens zu sehen, zumal auf dieser Linie die «neue» Deutung

des Schöpfers als numerator möglich wird (211 ff.). Diese Balance zwischen
Tradition und Neuerung dürfte der geschichtlichen Stellung Grossetestes letztlich

wohl angemessen sein.
Der Abschnitt über die Epistemologie {The Light ofIntelligence, 225 ff.) setzt

gegenüber der bisherigen Forschung - ähnlich wie die Ausführungen zur
Angelologie — neue Akzente. Das Thema wird zunächst durch eine
historischphilologische Sichtung der Quellen eröffnet (225 ff.). Die Sachfragen, die hier
auftreten, betreffen zunächst das Verhältnis von Seele und Körper (268 ff.). Auf
die zahlreichen Detailprobleme ist hier nicht einzugehen. Es sei aber bemerkt,
daß sich vor allem in der Rezeption traditioneller Lehren die Schwierigkeit
einer Synthese abzuzeichnen scheint. Die Epistemologie Grossetestes, wie sie in
De veritate vorliegt, greift auf Augustinus zurück, während der Kommentar zu
den Analytica Posteriora etwa in der Diskussion der Universalien (237ff.), der
Erkenntnisbedingungen (329 ff.) und der Begründung und Stringenz der
Erkenntnis (337 ff.) ganz andere Wege geht. Der Verf. zeigt, auch gegenüber der
These Gilsons, daß die Illuminationstheorie und das Abstraktionsverfahren
doch in eine Konkordanz zu bringen sind, deren Begründung insofern im
intellectus agens liegt, als der Akt der Abstraktion durch die Aktivität des

allgemeinen, fundierenden Lichtprinzips getragen wird. Diese Bindung ist sicherlich
neu gesehen. Die abschließenden Kapitel, auf die hier nur generell verwiesen
wird, behandeln Fragen des Mikro- und Makrokosmos (369 ff.), dessen Topoi
(380 ff.) und schließlich Themen, die mit der geschichtlichen und kirchenpolitischen

Stellung Grossetestes zusammenhängen (401 ff.).
Eine Darstellung, die wie die vorliegende Monographie ein Gesamtbild

liefert, setzt eine breite Forschung voraus, die gewöhnlich nicht das Verdienst
eines Einzelnen ist. Aber man wird in diesem Fall wohl nur mit Einschränkungen

sagen können, daß McEvoy — um einen mittelalterlichen Topos zu
gebrauchen — « auf den Schultern» früherer Arbeiten steht, da ein nicht geringer
Teil der Forschungen und Ergebnisse vom Autor selbst erarbeitet sind. Dies gilt
vor allem für zahlreiche Fragen der Biographie, der Text- und Manuskriptkritik,
der philosophisch-theologischen Analyse und vor allem für die philosophiegeschichtliche

Präzisierung der Stellung Grossetestes. Der Verf. arbeitet hier mit
verschiedenen Verfahren, die sich teilweise auch überschneiden, so daß die
hermeneutische Geschlossenheit der Argumentation streckenweise darunter
leidet. Das Buch ist, gerade in seiner Gelehrsamkeit, nicht leicht zu lesen. Wenn
man eine Bewertung wagt, wird man sagen können, daß durch die Neuinterpretation

der Angelologie und Epistemologie die einseitig auf die Naturphilosophie

verkürzte Bedeutung Grossetestes korrigiert worden ist. Auch die Fragen
der experimentellen Wissenschaft und der mathematischen Interpretation der
Natur wird man in Zukunft wohl vorsichtiger beantworten müssen. Demgegenüber

fällt auf, daß McEvoy zwar häufig den Terminus «Lichtmetaphysik»
gebraucht, aber doch — wie es scheint — mit einigem Unbehagen (450). In der
Tat hat dieser von Cl. Baeumker eingeführte Terminus nicht nur wegen seiner
begrifflichen Ungenauigkeit, sondern wahrscheinlich auch wegen der nicht
geringen ästhetischen Assoziationen eine für die sonst eher karge philosophi-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 285

sehe Terminologie geradezu glänzende Karriere gemacht, die nicht einmal die
Niederungen der Psychoanalyse ausgelassen hat. Die Scholastik hat eigentlich
genauer über das subiectum der Metaphysik nachgedacht.

Der Autor spielt häufig mit dem Gedanken, wie die Geschichte der
mittelalterlichen Philosophie und Theologie wohl verlaufen wäre, wenn sie sich —

was sie faktisch nicht getan hat — an der mathematisch-naturwissenschaftlichen
Richtung Grossetestes orientiert hätte. Auch wenn man diese Überlegungen
nicht in jeder Hinsicht teilt, so lassen sie doch den Pluralismus der
naturwissenschaftlichen, philosophischen und theologischen Forschungen im Mittelalter

deutlich werden. Diese geschichtliche Vielgestaltigkeit, die als Reichtum des

Mittelalters heute wiederentdeckt und systematisch aufgearbeitet wird, ist in der
vorliegenden Monographie mit großer fachlicher Kompetenz dargestellt.

Klaus Hedwig

Anmerkungen:

1 Vgl. die von S. Gieben zusammengestellte Bibliographie der Grosseteste-Studien

von 1473 bis 1961. In: Coli. Franc. 39 (1969) 362-418.
2 L. Baur, BGPhM 9, Münster 1912.
3 S. H. Thomson, The Writings of Robert Grosseteste, Bishof of Lincolm,

Cambridge/Mass. 1940.
4 A. C. Crombie, Robert Grosseteste and the Origins of Experimental Science, 1100—

1700, Oxford 1953 (1962).
5 Neben den bei McEvoy aufgeführten Studien (528) sei hier nur hingewiesen auf

D. A. Callus (Hg.), Robert Grosseteste, Scholar and Bishop, Oxford 1955.
6 Vgl. die Angaben bei McEvoy, 533 ff. Leider hat S. Gieben seine Dissertation (De

metaphysica lucis apud Robertum Grosseteste, Rom 1953) nicht veröffentlicht.
7 Hier sei nur hingewiesen auf die Arbeiten von H. P. F. Mercken, P. Rossi,

R. C. Dales, L. Mendoza.
8 Vgl. Bull. SIEPM 23 (1981) 64ff.; 24 (1982) 69ff.





NEUERSCHEINUNGEN

Las apariciones Marianas en la vida de la Iglesia. — Salamanca: Sociedad Mariologica
espaüola 1987. 403 p. (Estudios Marianos 52).

Bollettino di storia dellafilosofia dell'Università degli studi di Lecce. Vol. 8. A cura di Giovanni
Papuli. — Lecce: Edizioni Milella 1980-85. 431 p.

The Churches in InternationalAffairs. Commission of the Churches on International Affairs
of the World Council of Churches. Reports 1983-1986. — Geneva: WCC (1987)
195 p.

Churches Respond to BEM. Official Responses to the «Baptism, Eucharist and Ministry»
Text. Vol. IV. Edited by Max Thurian. — Geneva: WCC (1987) XII—257 p. (Faith
and Order Paper 137).

Commission on Faith and Order. Minutes of the Meeting of the Standing Commission 1987,
Madrid, Spain. - Geneva: WCC (1987) 117p. (Faith and Order Paper 141).

Conseil œcuménique des Eglises. Comité central. Procès-verbal de la 38e session, Genève,
16—24 janvier 1987. - Genève: COE (1987) 83 p.

Conservatisme voor de Franse Revolutie. Zus.-gest. von Else Walravens. Mit Beiträgen von
Lorenzo Bianchi, Ronald Commers, Marc van den Bossche, Else Walravens. —

Brüssel: Tijdschrift vöör de Studie van de Verlichtingen van het vrije Denken 14/15
(1986/87) 4, 377-469.

Diakonia 2000. Called to he Neighbours. Official Report, WCC World Consultation Inter-
Church Aid, Refugee and World Service, Larnaca 1986. Edited by Klaus Poser. —

Geneva: WCC (1987) IX-133p.
De dignitate hominis. Festschrift für Carlos-Josaphat Pinto de Oliveira. Hg. von Adrian

Holderegger, Ruedi Imbach und Raul Suarez de Miguel. - Freiburg i.Ue., Freiburg

i.Br.-Wien: Universitätsverlag, Herder (1987) 612 S. (Studien zur theologischen

Ethik 22).

Families in Transition. The Case for Counselling in Context. Edited by Masamba ma Mpolo
and Cécile de Sweemer. - Geneva: WCC (1987) VIII-148p.

Franz von Assisi. Das Testament eines armen Mannes. Bildmeditationen von Anton
Rotzetter und Werinhard Einhorn. - Freiburg-Basel-Wien: Herder (1987)
120 S.

Œuvres de saint Augustin 46B, Lettres 1*-29*. Nouvelle édition du texte critique et
introduction par Johannes Divjak. Traduction et commentaire par divers auteurs. -
Etudes augustiniennes 1987. 666 p. (Bibliothèque Augustinienne).

Origeniana Quarta. Die Referate des 4. Internationalen Origeneskongresses (Innsbruck,
2.-6. September 1985). Hg. von Lothar Lies. — Innsbruck—Wien : Tyrolia 1987.
VIII-505 S. (Innsbrucker Theologische Studien 19).

Persona e personalismi. A cura di Antonio Pavan e Andrea Milano. Con contribuzioni di
Antonio Pavan, Andrea Milano, Virgilio Melchiorre, Pierangelo Sequeri, Wolfhart

Pannenberg, Armando Rigobello, Giorgio Campanini, Etienne Borne, Paul
Valadier, Paolo Nepi e Jean-Dominique Durand. - Napoli: Edizioni Dehoniane
(1987) XIV-466 p.



288 Neuerscheinungen

Philosophie und Begründung. Hg. vom Forum für Philosophie Bad Homburg. — Frankfurt /
M. (1987) 408 S. (Suhrkamp TB Wissenschaft 673).

La Proclamation del Mensaje cristiano. Actas del IV Simposio de Teologfa Histörica, 28-
30 abril 1986. - Valencia: Facultad de Teologfa San Vicente Ferrer 1986. 435 p.
(Series Valentina 17).

Psyche und Pneuma. 1. Forschungscolloquium des Vereins für Sozialisationsforschung in
Berlin 1986. - Berlin: Verein für Sozialisationsforschung (1987) 184 S.

Religie, secularisatie vrijzinnigheid. Zus.-gest. von Hubert Dethier. Mit Beiträgen von
Ronald Commers, Hubert Dethier, Karel Dobbelaere, Jaak van Landschoot. -
Brüssel : Tijdschrift vöör de Studie van de Verlichting en van het vrije Denken 14/15
(1986/87) 3, 277-370.

The Teaching ofEcumenics. Edited by Samuel Amirtham and Cyris H. S. Moon. — Geneva :

WCC (1987) XII-142 p.

Die unvollendete Vernunft: Moderne versus Postmoderne. Hg. von Dietmar Kamper und
Willem van Reijen. - Frankfurt/M. : Suhrkamp (1987) 275 S. (Edition Suhrkamp
N.F. 358).

Unified in Hope. Arabs and fews Talk About Peace. Interviews by Carol J. Birkland.
Foreword by Ghassan Rubeiz. - Geneva: WCC (1987) XIV—160 p.

Adler, H. G. : Vorschule einer Experimentaltheologie. Betrachtungen über Wirklichkeit
und Sein. - Stuttgart: Franz Steiner Verlag Wiesbaden 1987. 381 S.

Athappilly, Sebastian : Glaube und Welt. Eine Studie über das Wohl-Heil-Verhältnis bei
Karl Rahner. - Graz: dbv-Verlag (1987) XII-318S. (Dissertationen der Karl-
Franzens-Universität Graz 70).

Autori, Vari : Matthias Joseph Scheeben — teologo cattolico d'ispirazione tomista. — Cittä
del Vaticano: Libreria Editrice Vaticana 1988. 539 p. (Studi Tomistici 33).

Bedouelle, Guy ; Patrick le Gal : Le « divorce » du Roi Henry VIII. Etudes et documents.
— Genève: Librairie Droz 1987. 476 p.

Bluck, John : Everyday Ecumenism. Can You Take the World Church Home —Geneva :

WCC (1987) X-70 p. (The Risk Book Series 35).

Blumenberg, Hans: Die Sorge geht über den Fluß. - Frankfurt / M. : Suhrkamp (1987)
222 S. (Bibliothek Suhrkamp 965).

Bochenski, Joseph M. : Über den Sinn des Lebens und über die Philosophie. Aufsätze.

Ausgewählt, eingeleitet und hg. von Darius Gabler. — Freiburg—Basel—Wien,
Zürich: Herder, NZN-Buchverlag (1987) 168 S.

Böhme, Gernot: Philosophieren mit Kant. Zur Rekonstruktion der Kantischen Erkennt¬
nis- und Wissenschaftstheorie. — Frankfurt/M. : Suhrkamp (1986) 252 S. (Suhrkamp
TB Wissenschaft 642).

Boss, Gilbert: Les machines à penser. L'homme et l'ordinateur. - Zurich: Editions du
Grand Midi (1987) 202 p.

Braine, David : The Reality of Time and the Existence of God. The Project of Proving
God's Existence. — Oxford: Clarendon Press 1988. XVI-383 p.

Brandt, Reinhard; Werner Stark (Hg.): Neue Autographen und Dokumente zu Kants
Leben, Schriften und Vorlesungen. — Hamburg: Felix Meiner Verlag (1987) X-
292 S. (Kant-Forschungen 1).



Neuerscheinungen 289

Brockway, Allan R.; J. Paul Rajashekar (Hg.): New Religious Movements and the
Churches. Report and papers of a consultation sponsored by the Lutheran World
Federation and the World Council of Churches. Free University, Amsterdam,
September 1986. - Geneva: WCC (1987) XIX-200 p.

Bsteh, Andreas (Hg.): Dialog aus der Mitte christlicher Theologie. Mit Beiträgen von
Richard Schaeffler, George Chemparathy, Eduard Schweizer, Walter Kasper,
Aloysius Pieris, Wolfhart Pannenberg, Georges C. Anawati und Walter Kern. —

Mödling: St. Gabriel (1987) 245 S. (Beiträge zur Religionstheologie 5).

Caparello, Adriana: La «Perspectiva» in Sigieri di Brabante. — Città del Vaticano:
Libreria Editrice Vaticana 1987. 213 p. (Studi Tomistici 31).

Ceccon, Claudius; Kristian Paludan: My Neighbour - Myself. Visions of Diakonia. -
Geneva: WCC (1988) 109 p.

Coreth, Emerich ; Walter M. Neidl, Georg Pfligersdorffer (Hg.) : Christliche Philo¬

sophie im katholischen Denken des 19. und 20. Jahrhunderts. Bd. 1 : Neue Ansätze
im 19. Jahrhundert. Redaktion: Heinrich M. Schmidinger und Bernhard Braun. —

Graz-Wien—Köln : Styria (1987) 799 S.

Duchrow, Ulrich: Global Economy. A Confessional Issue for the Churches? Translated
by David Lewis. (Originaltitel: Weltwirtschaft heute: Eine Welt für bekennende
Kirche?). - Geneva: WCC (1987) XIV-231 p.

Egger, Wilhelm : Methodenlehre zum Neuen Testament. Eine Einführung in linguisti¬
sche und historisch-kritische Methoden. — Freiburg-Basel-Wien: Herder (1987)
234 S.

Elders, LeoJ. : Die Metaphysik des Thomas von Aquin in historischer Perspektive. Teil
2. — Salzburg-München: Pustet (1987) 331 S. (Salzburger Studien zur Philosophie
17).

Enomiya-Lassalle, Hugo M. : Kraft aus dem Schweigen. Einübung in die ZEN-Medi-
tation. - Freiburg-Basel-Wien: Herder (1988) 158 S. (Herder TB 1528).

Filone di Alessandria. La Filosofia Mosaica. La creazione del mondo secondo Mosè.
Traduzione di Clara Kraus Reggiani; Le allégorie delle Leggi. Traduzione di
Roberto Radice. Prefazioni, apparati e commentari di Roberto Radice. Monografia
introduttiva di Giovanni Reale e Roberto Radice. - Milano: Rusconi (1987) CXLI—
580 p. (I Classici del Pensiero, sez. I : Filosofia classica e tardo-antica).

Flasch, Kurt: Einführung in die Philosophie des Mittelalters. - Darmstadt: Wissen¬
schaftliche Buchgesellschaft (1987) XII—226 S. (Die Philosophie).

Gethmann- Siefert, Annemarie ; Otto Pöggeler (Hg.) : Heidegger und die praktische
Philosophie. — Frankfurt/M. : Suhrkamp (1988) 395 S. (Suhrkamp TB Wissenschaft
694).

Greisch, Jean : La parole heureuse. Martin Heidegger entre les choses et les mots. - Paris :

Beauchesne (1987) 421 p. (Bibliothèque des archives de philosophie N.S. 47).

Grillmeier, Aloys : Christ in Christian Tradition. Vol. 2 : From the Council of Chalcedon
(451) to Gregory the Great (590-604). Part 1: Reception and Contradiction. The
Development of the Discussion About Chalcedon From 451 to the Beginning of the

Reign of Justinian. Translated by Pauline Allen and John Cawte. — London-
Oxford: Mowbray (1987) XXI-340 p.



290 Neuerscheinungen

Guardini, Romano: Der Anfang aller Dinge. Meditationen über Genesis Kapitel 1-3.
Weisheit der Psalmen. Meditationen. - Mainz, Paderborn: Matthias-Grünewald-
Verlag, Verlag Ferdinand Schöningh (1987) 261 S.

Guardini, Romano: Tugenden. Meditationen über Gestalten sittlichen Lebens. - Mainz,
Paderborn: Matthias-Grünewald-Verlag, Verlag Ferdinand Schöningh (1987)
183 S.

Hager, Fritz-Peter : Gott und das Böse im antiken Piatonismus. — Würzburg, Amsterdam :

Königshausen Sc Neumann, Rodopi 1987. 165 S. (Elementa 43).

Hubbeling, Hubertus Gezinus : Principles of the Philosophy of Religion. — Assen/Maas-
tricht-Wolfeboro : Van Gorcum 1987. IX-285 p. (Philosophia religionis 25).

Imhof, Beat W. : Edith Steins philosophische Entwicklung. Leben und Werk. Bd. 1. —

Basel—Boston : Birkhäuser Verlag 1987. 344 S. (Basler Beiträge zur Philosophie und
ihrer Geschichte 10).

Imstepf, Armin: Die schweizerischen Katholikentage 1903-1954. Geschichte, Organi¬
sation, Programmatik und Sozialstruktur. - Freiburg i.Ue. : Universitätsverlag 1987.

XXII-472 S. (Religion — Politik — Gesellschaft in der Schweiz 1).

Jaspert, Bernd ; Carl Heinz Ratschow : Paul Tillich. Ein Leben für die Religion. - Kassel :

Verlag Evangelischer Presseverband 1987. 85 S. (Didaskalia 32).

Klausnitzer, Wolfgang: Das Papstamt im Disput zwischen Lutheranern und Katholi¬
ken. Schwerpunkte von der Reformation bis zur Gegenwart. — Innsbruck—Wien :

Tyrolia-Verlag 1987. 586 S. (Innsbrucker Theologische Studien 20).

Köhl, Georg : Der Berufdes Pastoralreferenten. Pastoralgeschichtliche und pastoraltheo¬
logische Überlegungen zu einem neuen pastoralen Beruf. — Freiburg i. Ue. :

Universitätsverlag (1987) XVIII—404 S. (Praktische Theologie im Dialog 1).

Kreiml, Josef : Zwei Auffassungen des Ethischen bei Heidegger. Ein Vergleich von «Sein
und Zeit» mit dem «Brief über den Humanismus». — Regensburg: S. Roderer Verlag
1987. 179 S. (Theorie und Forschung 19; Philosophie und Theologie 2).

Langer, Otto: Mystische Erfahrung und spirituelle Theologie. Zu Meister Eckharts
Auseinandersetzung mit der Frauenfrömmigkeit seiner Zeit. — München—Zürich :

Artemis 1987. X—312 S. (Münchener Texte und Untersuchungen zur deutschen
Literatur des Mittelalters 91).

Léon-Dufour, Xavier : Lecture de l'évangile selon Jean, tome I : chapitres 1—4. - Paris :

Seuil (1987) 432 p. (Parole de Dieu).

Lohse, Eduard: Théologie du Nouveau Testament. Traduit de l'allemand par Pierre
Jundt. Préface de Daniel Marguerat. (Titre en allemand: Grundriß der neutesta-
mentlichen Theologie). - Genève: Labor et Fides (1987) 285 p. (Le monde de la

Bible).

Lübbe, Hermann : Fortschrittsreaktionen über konservative und destruktive Modernität.
— Graz-Wien-Köln: Styria (1987) 220 S. (Herkunft und Zukunft 10).

Lübbe, Hermann : Die Wissenschaften und ihre kulturellen Folgen. Über die Zukunft des

common sense. -Opladen: Westdeutscher Verlag(1987) 60 S. (Rheinisch-Westfälische
Akademie der Wissenschaften. Vorträge G 285).

Magistri Guillelmi Altissiodorensis : Summa aurea. Introduction générale. Cura et
studio Jean Ribaillier. — Paris, Grottaferrata : CNRS, Collegium S. Bonaventurae ad

Claras Aquas 1987. VIII—327 p. (Spicilegium Bonaventurianum XX).



Neuerscheinungen 291

Naduvileküt, James : Christus der Heilsweg. Soteria als Theodrama im Werk Hans Urs
von Balthasars. — St. Ottilien: Eos Verlag (1987) XIII-398 S. (Dissertationen
theologische Reihe 22).

Newbigin, Lesslie: Mission in Christ's Way. Bible Studies. - Geneva: WCC (1987)
VII—40 p. (Mission Series 8).

Nguyen van Tot, Pierre: Le Bouddha et le Christ. Parallèles et ressemblances dans la
littérature canonique et apocryphe chrétienne. - Rome: Urbaniana University Press

1987. 137 S. (Collectio Urbaniana 3284).

Pangallo, Mario : L'essere come atto nel tomismo essenziale di Cornelio Fabro. — Città
del Vaticano: Libreria Editrice Vaticana 1987. 168 p. (Studi Tomistici 32).

Pesch, Rudolf : Paulus kämpft um sein Apostolat. Drei weitere Briefe an die Gemeinde
Gottes in Korinth. Paulus neu sehen. - Freiburg—Basel-Wien: Herder (1987) 191 S.

(Herderbücherei 1382).

Pilly, Pierre ; Jean-Robert Gnaegi, Daniel Marguerat, Bruno Bürki, Claude Bridel :

De geste et de parole. 20 ans de ministère diaconal dans les Eglises réformées de la
Suisse romande. Préface de Jean-Pierre Rapin. — Genève: Labor et Fides (1987)
131 p.

Polverari, Alberto: Vita di Pio IX. Dall'esilio di Gaeta al Regno d'Italia (II). — Città del
Vaticano: Editrice la Postulazione délia causa di Pio IX, Libreria Editrice Vaticana
1987. 270 p. (Studi Piani 5).

Proclo Licio Diadoco: I Manuali. Elementi di Fisica — Elementi di Teologia; I Testi
magico-teurgici; Marino di Neapoli: Vita di Proclo. Traduzione, prefazioni, note e
indici di Chiara Faraggiana di Sarzana. Saggio introduttivo di Giovanni Reale. —

Milano : Rusconi CCXXIII—352 p. (I Classici del Pensiero, sez. I : Filosofia classica e

tardo-antica).

Rajendra, Cecil : Dove on Fire. Poems on Peace,Justice and Ecology. Illustrations byJose
Venturelli. - Geneva: WCC (1987) IX—82 p. (The Risk Book Series 33).

Reckinger, François : Baptiser des enfants à quelles conditions Réflexions théologiques
et pastorales. — Bruxelles: Editions Nauwelaerts (1987) 236 p.

Sanchez Vaquero, José: Cristianos: Reconciliaos; (Salamanca: 30 anos de Ecumenis-
mo). — Salamanca: Publicaciones Universidad Pontificia 1985. 396 p. (Bibliotheca
œcumenica Salmanticensis 10).

Schnädelbach, Herbert: Vernunft und Geschichte. Vorträge und Abhandlungen. —

Frankfurt / M. : Suhrkamp (1987) 290 S. (Suhrkamp TB Wissenschaft 683).

Schockenhoff, Eberhard: Bonum hominis. Die anthropologischen und theologischen
Grundlagen der Tugendethik des Thomas von Aquin. — Mainz: Matthias-Grünewald

(1987) 613 S. (Tübinger Theologische Studien 28).

Scoto, Giovanni : Omelia sul Prologo di Giovanni. A cura di Marta Cristiani. — Arnoldo
Mondadori Editore (1987) LXVIII-141 p. (Scrittori Greci e Latini).

Sertillanges, Antonin Dalmace: San Tommaso d'Aquino. 4a ed. italiana con introdu-
zione di Antonio Piolanti. - Città del Vaticano: Libreria Editrice Vaticana 1988.
124 p. (Classici del Tomismo 3).

Sommer, Manfred: Evidenz im Augenblick. Eine Phänomenologie der reinen Empfin¬
dung. — Frankfurt / M. : Suhrkamp (1987) 436 S.



292 Neuerscheinungen

Speer, Andreas: Triplex Veritas. Wahrheitsverständnis und philosophische Denkform
Bonaventuras. - Werl/Westf. : Dietrich-Coelde-Verlag 1987. 233 S. (Franziskanische

Forschungen 32).

Spiegel, Egon : Gewaltverzicht. Grundlagen einer biblischen Friedenstheologie. - Kas¬

sel: Weber, Zucht (1987) 279 S.

Stallmach, Josef : Ansichsein und Seinsverstehen. Neue Wege der Ontologie bei Nicolai
Hartmann und Martin Heidegger. - Bonn: Bouvier Verlag Herbert Grundmann
1987. VIII—211 S. (Abhandlungen zur Philosophie, Psychologie und Pädagogik
205).

Steiner, Rudolf: Das Leben nach dem Tod und sein Zusammenhang mit der Welt der
Lebenden. Vorträge, ausgewählt und hg. von Frank Teichmann. - Stuttgart : Verlag
Freies Geistesleben (1987) 279 S. (Rudolf Steiner. Themen aus dem Gesamtwerk
15).

Thomas, Geoffrey: The Moral Philosophy of Thomas Hill Green. - Oxford: Clarendon
Press 1987. XVII-406 p.

Thomas von Aquin: Über die Einheit des Geistes gegen die Averroisten / De unitate
intellectus contra Averroistas. Über die Bewegung des Herzens / De motu cordis.
Übersetzung, Einführung und Erläuterungen von Wolf-Ulrich Klünker. — Stuttgart:

Verlag Freies Geistesleben (1987) 186 S.

Van Roo, William A.: Telling About God. Vol. 3: Understanding. — Roma: Editrice
Pontificia Università Gregoriana 1987. XIII-349 p. (Analecta Gregoriana 249).

Wagner, Franz (Hg.) : Medizinisches Denken und Handeln. Eine sozialwissenschaftliche
Visite. Mit Beiträgen von Horst Baier, Lars Clausen, Hans-Ulrich Deppe, Wolf
Dombrowsky, Manfred Gaspar, Peter Gross, Ronald Hitzler, Anne Honer, Heinrich

Huebschmann, Traugott Koch, Irmgard Vogt, Franz Wagner und Klaus
Westerbeck. - Linz: Universitätsverlag R. Trauner (1987) 191 S.

Weber, Hans-Ruedi: The Way of the Lamb. Christ in the Apocalypse. Lenten Medita¬
tions. - Geneva: WCC (1988) X-58 p. (The Risk Book Series 36).

Wilczek, Gerhard : Geist und Materie. Zeit und Ewigkeit. — Pfaffenhofen : Ilmgauverlag
(1985) 16 S.

Wolbert, Werner: Der Mensch als Mittel und Zweck. Die Idee der Menschenwürde in
normativer Ethik und Metaethik. — Münster: Aschendorff (1987) IV—157 S.

(Münsterische Beiträge zur Theologie 53).

Zsifkovits, Valentin: Ethik des Friedens. Bd. 1 : Soziale Perspektiven. - Linz: Veritas-
Verlag (1987) 224 S.


	Besprechungen - Rezensionen - Comptes Rendus

