
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 35 (1988)

Heft: 1-2

Artikel: Philosophiegeschichte als Provokation

Autor: Perler, Dominik

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760800

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760800
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dominik Perler

Philosophiegeschichte als Provokation
Diskussion von : Kurt Flasch :

Einführung in die Philosophie des Mittelalters. -
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1987. 226 S.

Gesamtdarstellungen haben das paradoxe Schicksal, in hohem Maße partiell
zu sein, denn sie drängen komplexe Zusammenhänge auf wenige Seiten zusammen,

pressen weiträumige Entwicklungen in kurze Kapitel und übergehen
notgedrungen einen großen Teil der zu behandelnden Thematik : Vom Ganzen
werden nur wenige Teile sichtbar. In diesem methodischen Dilemma befindet
sich besonders jede Einführung in die mittelalterliche Philosophie ; sie sollte
den Weg bahnen zu philosophischem Denken in einem Jahrtausend und

vermag bloß auf einige Wegweiser hinzudeuten. Diese offensichtlich zum Scheitern

verurteilte Aufgabe kann nur bewältigt werden, wenn das Hauptgewicht
nicht auf die zu beschreitenden Wege, sondern auf die Verdeutlichung von
verschiedenen Marschrichtungen gelegt wird. Eine Einführung in die
Philosophie des Mittelalters kann nur gelingen, wenn der Anspruch, in die
Philosophie - gleichsam in den Hauptweg - einzuführen, von vornherein zugunsten
einer Suche nach philosophischen Scheidewegen fallengelassen wird.

Von dieser wichtigen methodischen Voraussetzung geht K. Flasch aus.

Nachdem er in Dasphilosophische Denken im Mittelalter. Von Augustin zu Machia-
velli (Stuttgart: Reclam 1986) bereits das Forschungsfeld abgegrenzt und
strukturiert hat, versucht er nun, ihm philosophische Gestalt zu verleihen. Dazu
bestimmt er jedoch nicht das « Wesentliche » der mittelalterlichen Philosophie,
sondern er untersucht ihre Konflikte und Entwicklungsschübe im Zustand der

Entstehung (XI). Der Autor vermeidet also jede essentialistische Prämisse, die
der gesamten Philosophie des Mittelalters ein Wesen oder verbindendes
Element — z.B. den Konflikt zwischen Glauben und Vernunft, die Synthese von
Aristotelismus und Christentum usw. — zugrundelegt, um vielmehr den
Prozeßcharakter des philosophischen Denkens « in einer Reihe von offenen
Situationen» (XII) herauszuarbeiten.



238 Philosophiegeschichte als Provokation

1. Historische Forschung gegen äternistische Verblasenheit

Die Dynamik und innere Spannung der mittelalterlichen Philosophie
zeigen sich erst, wenn diese erstens nicht als eine Abfolge von starren Denksystemen,

sondern als ein offener Dialog zwischen verschiedenen Diskussionspartnern

verstanden wird, und wenn sie zweitens im jeweiligen historischen
Kontext situiert wird. Diesen zwei Forderungen wird Flasch mit Hilfe eines

methodischen Kunstgriffes gerecht : Er baut fast alle dreizehn Kapitel dialogisch

auf, indem er jedes philosophische Problem aus der Sicht von zwei
Kontrahenten beleuchtet und damit nicht die Problemlösung, sondern die
Problemdiskussion in den Mittelpunkt stellt. Zudem zeigt er, wie die einzelnen Debatten
im jeweiligen politisch-ökonomischen Hintergrund verankert sind und keineswegs

bloß eine innerphilosophische Relevanz besitzen. Bei einer fakten- und
textorientierten Erforschung der mittelalterlichen Philosophie entpuppt sich

die angebliche Wiederkehr von Problemen als «äternistische Verblasenheit»
(27), die Individuen und Texte in den ewigen Lichtkreis überzeitlicher
Probleme treten läßt (26).

Wortgewandt und mit klarer Argumentation brandmarkt der Autor die
Tendenz, Philosophiegeschichte zu betreiben, um von der Geschichte
loszukommen, als Entwertung der historischen Zusammenhänge, die aus Angst vor
dem Relativismus eine diffuse zeitlose Wahrheit anstrebt (28). Die Aufgabe
jeder historischen Forschung — auch der philosophischen — ist nicht die
Konstruktion einer künstlichen Kontinuität, sondern die « exakte Ermittlung von
Differenzen » (28), sowohl innerhalb des Forschungsgebietes wie auch zwischen
der erforschten Vergangenheit und der jeweiligen Gegenwart des Forschers.

Nur so können die «realgeschichtliche Funktion der Gedanken» (28) einer

vergangenen Epoche ermittelt und die Historizität der Philosophiegeschichte,
d.h. ihre Bedingtheit durch historisch geprägte Maßstäbe und Forschungsziele,
bewußt gemacht werden.

Wird dieser methodische Grundsatz auf die Erforschung der mittelalterlichen

Philosophie angewandt, so ergeben sich zwei weitreichende Konsequenzen

:

a) Forschungsgebiet und -methode werden beträchtlich erweitert : Da jeder Text
konkret situiert werden muß, erhalten Fragen der Textüberlieferung Gewicht,
die genaue philologische und paläographische Kenntnisse erfordern (35). Auch

wissenssoziologische Fragestellungen (Wie wurde philosophisches Wissen
vermittelt? Welche Bedeutung kam ihm in den Klöstern, Universitäten und im
gesellschaftlichen Leben zu?) und faktenhistorische Probleme (In welchem
Staats-, kirchen- und universitätspolitischen Klima wurden die philosophischen
Diskussionen geführt?) treten in den Vordergrund. Die Historisierung der

Philosophiegeschichte treibt diese also aus dem Elfenbeinturm der Ideen hinaus



Philosophiegeschichte als Provokation 239

und konfrontiert sie mit dem politischen, sozialen und kulturellen Umfeld der
scheinbar autonomen Probleme.

b) Alle normativen methodischen Ansätze müssen überwunden werden : Das

philosophische Denken im Mittelalter ist weder eine bloße Vorbereitung der

kopernikanischen Wende noch eine Vor- und Nachgeschichte des Thomismus.
Es trägt vielmehr seinen Maßstab in sich, indem es in seiner Zeit eine bestimmte
Funktion erfüllt (14). «Man suche eine ältere Philosophie also am Ort ihrer
Entstehung auf» (15), fordert Flasch programmatisch, denn «eine <große>

Philosophie mag diejenige heißen, die vorgegebene Zielvorstellungen, Welt-
und Wertkonzepte klar ausspricht, dadurch kritisierbar macht und neue
Wertungen bzw. neue Denkregeln akzeptabel macht.» (15) Diese historistische
Position erinnert stark an Rankes berühmte These : « Ich aber behaupte : jede

Epoche ist unmittelbar zu Gott, und ihr Wert beruht gar nicht auf dem, was aus

ihr hervorgeht, sondern in ihrer Existenz selbst, in ihrem eignen Selbst. » (« Über
die Epochen der neueren Geschichte » in Geschichte und Politik - Ausgewählte

Aufsätze und Meisterschriften, hg. von H.Hofmann. - Stuttgart: Kröner 1940,

141.) In der Tat fordert auch Flasch einen historischen Eigenwert für jedes

philosophiegeschichtliche Ereignis. Er grenzt sich aber vom Historismus des 19.

Jahrhunderts klar ab, indem er die Einzelergebnisse nicht aneinanderreiht und
lose «vor Gott» bzw. vor den Leser stellt, sondern einerseits die dynamische
Verkettung der Ereignisse darstellt und andererseits die Geschichte nicht in der
Geschichte beläßt, sondern stets auch ihre Distanz zur Gegenwart thematisiert.
Bereits in Dasphilosophische Denken im Mittelalter (op. cit., 17) forderte er : « Das

Bewußtsein, philosophische Bezugspunkte in der Gegenwart zu haben, verhindert

nicht notwendigerweise, sondern befördert möglicherweise die historische

Untersuchung. Das Ziel solcher Recherchen ist die philosophische Explikation
der historischen Erfahrung des Abstands. » Es wäre jedoch wünschenswert, daß

der Verfasser genauer zeigte, wie sich der Historiker in Beziehung setzt «zu
seiner Gegenwart als einer wandelbaren geschichtlichen Konstellation» (28)
und feuilletonistisch anmutende Parallelen wie die folgende vermiede: «Im
20. Jahrhundert reichten die Verletzung eines militärischen Prestigeobjektes,
die Eroberung einer unfruchtbaren Militärinsel im südlichen Eismeer und das

Attentat eines jungen Terroristen als Kriegsanlaß; daneben nehmen sich die

dogmatischen Differenzen (sc. in der Abendmahls- und Trinitätslehre) als

Konfliktstoff eher <vernünftig> aus. » (40)
Eine Lokalisierung der « philosophischen Bezugspunkte in der Gegenwart »

wäre auch für eine Präzisierung des methodischen Grundsatzes hilfreich. Wir
sehen das philosophische Denken im Mittelalter nämlich nicht im Werden,
sondern im Geworden-Sein, d.h. wir können die dynamische Entwicklung
nicht nachvollziehen, sondern bloß als bereits abgeschlossen betrachten. Diese
scheinbar triviale Feststellung erweist sich bei näherer Betrachtung als

bedeutungsvoll, denn es zeigt sich, daß die « offenen Situationen » (XII) bereits ent-



240 Philosophiegeschichte als Provokation

schieden sind und in der Gegenwart als offen konstruiert werden. Der Maßstab,
den die mittelalterliche Philosophie in sich trägt, manifestiert sich nicht im
bloßen Faktenmaterial, sondern in dessen innerphilosophischen Anordnung
sowie in der Zuordnung zu außerphilosophischen Ereignissen. Auf jeden Fall ist
die Offenheit bereits geordnet und darf deshalb nur als mögliche Offenheit des

Gewordenen im vergangenen Zustand des Werdens verstanden werden. Diese

Einschränkung ist besonders für die Beurteilung des «Sitzes im Leben» (14) der

mittelalterlichen Philosophie von Bedeutung. Es geht nicht darum zu entscheiden,

welchen Sitz sie im Leben hatte, sondern welchen Sitz wir ihr aufgrund des

vorhandenen Textmaterials mit Hilfe einer konstruierten Offenheit zuschreiben

können.

Flaschs Konzeption der Philosophiegeschichte im allgemeinen und der

mittelalterlichen Philosophie im besondern bricht radikal mit zwei Hauptströmungen

der philosophischen Mediävistik, nämlich mit der katholisch-thomi-
stischen und der rationalistisch-aufklärerischen Schule, die beide eine norma-
tiv-reduktionistische Methode wählten. Der neue Ansatz stellt freilich kaum
eine « ex nihilo »-Schöpfung dar, sondern er trägt klare, leider nicht explizierte
Züge der «nouvelle histoire»; das wissenssoziologische Postulat (35) erinnert
z.B. deutlich an J.Le Goffs Forderung: «... l'intérêt est de déplacer l'attention
des institutions vers les hommes, des idées vers les structures sociales, les

pratiques et les mentalités... » (Les intellectuels au Moyen Age. - Paris : Seuil 1985,

I). In Anlehnung an die Literaturwissenschaft (vgl. H.-R.Jauß, Literaturgeschichte

als Provokation. — Frankfurt a. M. : Suhrkamp 1970, 144—207) könnte
Flaschs Forschungsprogramm im Sinne einer Philosophiegeschichte als Provokation

verstanden werden. Eine Philosophiegeschichte, die das Ungelöste und

Unausgeglichene aufsucht, « weil nur so Geschichte als Bewegung sichtbar wird » (81),
die gerade die Unausgegorenheit und die Brüche des Mittelalters hervorhebt,
um « das Staccato seiner realgeschichtlichen und intellektuellen Umwälzungen »

(81) auf den Leser einhämmern zu lassen, provoziert nicht nur die nach einer

«philosophia perennis» strebende Philosophiegeschichte, sondern jedes

philosophische Denken, auch das zeitgenössische, das sich in eine Ideengeschichte
flüchtet und vom eigenen realgeschichtlichen Kontext zu abstrahieren versucht.
Nur wenn in Betracht gezogen wird, daß problemgeschichtliche Fragestellungen

kulturell produziert sind und nicht eine apriorische Voraussetzung kultureller

Produktion darstellen (35), kann die Mehrdeutigkeit philosophischer
Diskussionen erkannt werden. Erst wenn die spätbürgerliche Illusion von der

Autonomie der Kultur (15) aufgegeben wird, kann die gegenseitige Durchdringung

von realen Lebensbedingungen und Philosophie erforscht werden. « Erst

wenn der Aufblick zu den Klassikern, der einem bürgerlichen Individualismus

entspringt» (62), zugunsten einer Einsicht in die komplizierte Struktur zahlreicher

ineinander verwobener Denksysteme aufgegeben wird, kommt der
Prozeßcharakter der Geschichte (80) zur Geltung.



Philosophiegeschichte als Provokation 241

Der Autor entwirft mit rhetorischer Brillanz das Programm einer im eigentlichen

Sinne geschichtlichen Philosophiegeschichte. Die erfrischende Provokation

steigert sich aber gelegentlich zur argumentativ mangelhaften Polemik.
Die These «Das Zeitlose ist das Unwahre» (81) beispielsweise bedürfte einer
ausführlicheren geschichtsphilosophischen, nicht nur philosophiegeschichtlichen

Begründung, wenn sie mehr sein will als eine amüsante Hegel-Parodie.
Gelegentlich besteht zudem eine Disharmonie zwischen der strengen Forderung

nach akribischer historischer Forschung (81) und einem zwar leicht
lesbaren, aber terminologisch ungenauen Stil, der die methodisch geforderten
Differenzen und Nuancen rhetorisch nivelliert. Der Verfasser fordert die
historische Rekonstruktion der Ausgangssituation von politischen und intellektuellen

Krisen (120), skizziert aber z.B. Abailards Biographie in folgender
simplifizierender Weise: «Er selbst entstammte dem Landadel, und als der Onkel
seiner Geliebten ihn nächstens hatte überfallen und kastrieren lassen, wurde er
Mönch und arbeitete an der Reform des Mönchtums. » (84) Beruhten die
klerikalen Reformversuche also auf einer Kastrationsangst

Trotzdem kommt dem Autor das Verdienst zu, wichtige methodologische

Perspektiven aufzuzeigen. Wie R. Imbach bereits festgestellt hat (vgl. «Neue
Perspektiven für die Erforschung der mittelalterlichen Philosophie», Freiburger
Zeitschriftfür Philosophie und Theologie 34 [ 198 7] 243-256), weist die Erforschung
der mittelalterlichen Philosophie ein großes Defizit an methodischer Reflexion
und metahistorischer Begründung auf. Das vorliegende Buch ist insofern
wegweisend, als es nicht nur in die mittelalterliche Philosophie einführt, sondern
auch die Einführung selbst thematisiert und dadurch die enge Verflechtung von
«objektiver» Geschichte und «subjektivem» Geschichtsbild verdeutlicht.
Flaschs Ansätze könnten terminologisch präzisiert und ausgebaut werden, so

daß ähnlich wie in der Literaturgeschichte auch in der Philosophiegeschichte eine

Erneuerung eintritt. Die These, die Jauß für die Literaturgeschichte aufgestellt
hat, könnte nämlich auch für die Philosophiegeschichte fruchtbar gemacht
werden: «Die Geschichtlichkeit der Literatur beruht nicht auf einem post
festum erstellten Zusammenhang <literarischer Fakten), sondern auf der
vorgängigen Erfahrung des literarischen Werkes durch seine Leser. Dieses
dialogische Verhältnis ist auch die primäre Gegebenheit für die Literaturgeschichte.
Denn der Literarhistoriker muß selbst immer erst wieder zum Leser werden,
bevor er ein Werk verstehen und einordnen, anders gesagt: sein eigenes Urteil
im Bewußtsein seines gegenwärtigen Standorts in der historischen Reihe der
Leser begründen kann» (op.cit., 171). Auch die Geschichtlichkeit der
Philosophie wird in der vorgängigen Erfahrung, d.h. Rezeption eines philosophischen

Werkes durch die Leser in der Entstehungszeit des Textes oder in einer
späteren Epoche sichtbar. Auch der Philosophiehistoriker kann die Relevanz
eines Textes nur im Bewußtsein seiner eigenen Distanz vom Standpunkt der in
die historische Debatte involvierten Personen beurteilen. Deshalb sind nicht



242 Philosophiegeschichte als Provokation

nur die zahlreichen Produktions-, sondern auch die Rezeptionsbedingungen

philosophischer Werke von entscheidender Bedeutung.

2. Philosophische Dialoge gegen doktrinäre Monologe

Das methodische Vorgehen des Autors soll im folgenden durch eine
Kurzanalyse von drei ausgewählten Kapiteln dokumentiert werden.

a) Im ersten Kapitel «Zitat und Einsetzung — karolingischer Neubeginn»
(1-11) veranschaulicht der Verfasser am Beispiel Alkuins, der am Hofe Karls
des Großen für die gesamte Kultur- und Kirchenpolitik verantwortlich war, die

enge Verflechtung von Philosophie und Politik. Obwohl sich Alkuins
Philosophie keineswegs durch Originalität auszeichnete, sondern vielmehr ein
Konglomerat aus aristotelischer Logik und augustinischer Trinitätslehre darstellte,
kam ihr doch im Kontext der aufblühenden Frankenherrschaft große Bedeutung

zu. Wie Karl nämlich versuchte, auf politischer Ebene das Erbe Ostroms
anzutreten und Byzanz zu kopieren (2), so strebte Alkuin in kultureller Hinsicht
danach, die Hofwissenschaft des bis dahin wilden, ungebildeten Westens auf
den Stand der lateinischen Vorbilder zu bringen (7). Beiden diente die christliche

Lehre als Leitgedanke, so daß einerseits die politischen Machtansprüche
des Kaisers einer theologischen Legitimierung bedurften, und andererseits die

griechisch-heidnische Philosophie mit den offiziellen Richtlinien der christlichen

Glaubenslehre in Einklang gebracht werden mußte. Angesichts dieser

komplizierten Verflechtungen erwies sich Alkuins Rückgriff auf Augustin als

philosophisch hilfreich und politisch wirksam. Es gelang ihm nämlich erstens,
die aristotelische Kategorienlehre einzuführen, indem er die Beziehung
zwischen Gott-Vater und Gott-Sohn mit Hilfe der Begriffe <Substanz> und <Ak-
zidens> erklärte (7—8). Zweitens bewahrte er das Dogma der Unwandelbarkeit
Gottes, indem er nach augustinischem Vorbild von Gott nicht nur die Kategorie

<Wesen>, sondern auch jene der Beziehung aussagte, so daß in Gott
Beziehung-Sein (Vater-und-Sohn-Sein) ist, ohne daß Gott deshalb wandelbar
wäre (9). Drittens verfolgte er das Ziel, die verwirrenden Aussagen der Bibel,
z.B. die Trinität Gottes, verständlich zu machen und zu einem geordneten
Ganzen zusammenzufügen, damit der durch Kaiser Karl bewirkten politischen
Einheit auch eine religiöse und kulturelle entspreche (10).

An diesem Beispiel wird ersichtlich, daß Nachahmung und Einsetzung alter
Theorien in neue historische Kontexte keineswegs als bloßes Epigonentum
abgetan werden können. « In bestimmten historischen Konstellationen ist die

Reprise so groß wie das Original » (2), stellt der Autor mit Recht fest. Er versteht

es, diesen Sachverhalt äußerst kurz und prägnant darzustellen, und verleiht dank
diesem methodischen Grundsatz der scheinbar unoriginellen Philosophie des

Frühmittelalters größeres Gewicht. Damit trägt er zur Aufwertung einer zu



Philosophiegeschichte als Provokation 243

Unrecht lange Zeit verschmähten Epoche bei und zeigt, daß die scheinbar

dunklen Perioden der Philosophie eher düstere Stellen in der Philosophiegeschichte

sind. Es wäre allerdings interessant, wenn der Autor nicht nur den

philosophisch-politischen Aspekt betonen würde, sondern noch stärker auf die
bereits im frühen Mittelalter zentrale Stellung der Logik hinwiese. Wie J.
Marenbon (vgl. Early Medieval Philosophy : An Introduction. — London : Routledge
and Kegan 1983, 27—42 und From the Circle ofAlcuin to the School ofAuxerre :

Logic, Theology and Philosophy in the Early Middle Ages. — Cambridge : University
Press 1981, 30-66) bereits verdeutlicht hat, diente Boethius, der mehrere
Schriften aus dem Organon des Aristoteles übersetzt und kommentiert hatte, als

Hauptquelle für das frühe Mittelalter. Da Boethius auch einflußreiche theologische

Schriften (z.B. De trinitate) verfaßt hatte, die Alkuin bekannt waren,
müßte genauer untersucht werden, ob die Interpretation der Trinitätslehre mit
Hilfe der Logik nicht nur als eine Einsetzung Augustins, sondern auch als eine

Reprise des Boethius zu verstehen ist.

b) Wie im dritten Kapitel «Selbstbestimmung oder Prädestination - Eriu-
gena gegen Gottschalk» (25—37) deutlich gezeigt wird, bot sich nur zwei
Generationen nach Alkuin, als die Kulturreform etabliert war, das karolingische
Reich jedoch wankte, eine neue Ausgangssituation für die Philosophie. Die
spätantiken Texte wurden nicht mehr rege diskutiert, sondern angesichts der
unsicheren politischen Lage in Klosterschulen ängstlich verwaltet und
ausschließlich einem Publikum von Mönchen zugänglich gemacht (30). Als nun
Gottschalk die spätaugustinische Lehre der «gemina praedestinatio» entdeckte
und radikal zwischen den von Gott auserwählten und den verdammten
Menschen unterschied, erschütterte er das theologische Fundament der karolingi-
schen Macht. «Daß Christus nicht für alle Menschen gestorben sei, sondern nur
für wenige Auserwählte, hemmte die Missionierungs- und Ausdehnungstendenz,

die dem Reich Karls d. Gr. innewohnte.» (31) Aber auch das Gutachten
des Johannes Scotus Eriugena, das Gottschalks Irrlehre widerlegen sollte, löste

heftige Kontroversen aus. Der Ire berief sich nämlich auf die Gotteslehre des

frühen Augustin, nach der Gott nichts als verströmende Güte ist und keinen
Menschen verdammt. Damit widerlegte er nicht nur die doppelte
Prädestination, sondern er behauptete, es gebe überhaupt keine endgültige
Vorherbestimmung und schon gar keine Hölle, denn das Böse sei lediglich ein
Mangel und existiere an sich nicht (32). Womit konnten die kirchlichen
Autoritäten nun drohen, wenn die Hölle nur bildlich zu verstehen war? Weder
Gottschalks scharfe Trennung zwischen Himmelsstaat und Teufelsvolk noch
deren Auflösung durch Eriugenas Retablierung der neuplatonischen
Privationslehre war für die politische und kirchliche Führung akzeptabel.

Der Verfasser zeigt sehr anschaulich, wie stark philosophische Diskussionen
durch eine unterschiedliche Rezeption von Autoritäten geprägt werden. Die
Auseinandersetzung zwischen Eriugena und Gottschalk veranschaulicht näm-



244 Philosophiegeschichte als Provokation

lieh die Spannung zwischen dem frühen und späten Augustin, die unweigerlich
zu Konflikten führen mußte. Flasch verdeutlicht zudem den großen Stellenwert,

der kirchlichen und politischen Institutionen in philosophischen Debatten

zukam: Die Verurteilung des abtrünnigen Mönchs Gottschalk war die
Antwort auf eine Anfechtung der theologischen Legitimation von (kirchen-)
politischer Hegemonie.

Trotz der politischen Brisanz, die der Prädestinationsdebatte zweifellos
zukommt, könnte die innerphilosophische Argumentation noch klarer
herausgearbeitet werden. Seit der spätantiken Rezeption von Aristoteles' De interpre-
tatione, Kapitel 9, vor allem aber seit der lateinischen Ubersetzung dieses Textes
durch Boethius, waren die theologischen Diskussionen über Prädestination eng
mit der logisch-sprachphiiosophischen Erörterung des «futura contingentia»-
Problems verknüpft. Da die Ausbildung in Logik und Grammatik bereits im
Frühmittelalter das intellektuelle Leben prägte, wie der Autor selber feststellt
(34), sollte klarer gezeigt werden, wie die Frage nach der sprachlichen
Bezugnahme auf zukünftige Sachverhalte das theologische Problem der göttlichen
Einwirkung auf diese Ereignisse beeinflußte.

c) Das elfte Kapitel «Harmonisierung oder Kritik — Luttereils Einwände

gegen Wilhelm von Ockham» (149—165) zeigt, welchen Einbruch Ockhams

Sprachkritik und Erkenntnistheorie in die intellektuell uniformierte und nivellierte

«Normalscholastik» (150) darstellte. Indem Ockham die virtuellen und
formalen Distinktionen des Thomas von Aquin und Johannes Duns Scotus

radikal ablehnte und sich stets auf die individuell gegebene Wirklichkeit
beschränkte, wählte er das Einzelding als Ausgangspunkt seines Denkens (153).
Diese Betonung der Individualität führte erstens zu einer neuen Erkenntnistheorie,

die von der intuitiven Wahrnehmung des kontingent gegebenen

Objekts ausgeht. Doch keine Kombination der Einzelwahrnehmungen zeigt,
wie die Welt wirklich ist, denn: «Alles könnte auch ganz anders sein» (160).
Zweitens ergab sich eine radikale Sprachkritik, die nachweist, daß die Sprache
die Welt nicht abbildet, sondern ein Konstrukt aus direkt und indirekt bezeichnenden

Begriffen darstellt. Drittens schließlich folgte ein neuer Wissensbegriff:
Wissen ist ein unabgeschlossenes und vielfach bedingtes System von Begriffen
und Begriffsverknüpfungen, das aufder Grundlage der individuell wandelbaren

Wahrnehmung konstruiert wird (155—156).

Der Autor stellt diese neue Philosophie nicht — wie dies in Gesamtdarstellungen

üblich ist — als abgeschlossenes nominalistisches System anderen

Philosophien gegenüber, sondern er erklärt ihre wichtigsten Kernsätze aus dem

Blickwinkel eines Gegners, des Oxforder Kanzlers Johann Lutterell. Dadurch
wird geschickt gezeigt, daß nicht nur Ockham, sondern auch die intelligenten
Kritiker Ockhams Beachtung verdienen : Die Diskussionen über eine philosophische

Theorie sind gelegentlich ebenso interessant wie die Theorie selbst.

Zudem weist der Verfasser mit Recht darauf hin, daß Ockhams theoretische



Philosophiegeschichte als Provokation 245

Philosophie nicht bloß eine innerphilosophische Kritik an Distinktionen
darstellt, sondern auch auf dem sozialgeschichtlichen Hintergrund verstanden
werden muß. Die Machtkämpfe zwischen Kirche und Staat, die wirtschaftlichen

Depressionen und die zahlreichen Seuchen im beginnenden 14. Jahrhundert

machten dem physisch, psychisch und ökonomisch geschwächten
Menschen die Kontingenz und Hinfälligkeit des diesseitigen Lebens bewußt. Sie

zeigten ihm aber auch, daß die Welt nicht einfach vorgegeben, sondern in ihrer
Gestalt bestimmbar ist (156). Flasch weist ausdrücklich daraufhin, daß Ockham
keineswegs nur als spitzfindiger Sprachphilosoph, sondern auch als

politischphilosophischer Schriftsteller beurteilt werden muß, da er sich in seiner zweiten
Lebenshälfte fast ausschließlich politischen Fragen widmete (151). Erstaunlicherweise

unterläßt es der Autor, diese Interdependenz von Philosophie und
Politik durch die Analyse eines Textes aus Ockhams Spätwerk zu belegen.

Das Bemühen, komplexe Sachverhalte einfach und kurz darzustellen, ist

zwar in einer allgemeinen Einführung berechtigt, es muß aber Vereinfachungen

in Kauf nehmen, die zu schwerwiegenden Mißverständnissen führen können.

Die Behauptung, vor Ockham sei Wissen als göttliche Erleuchtung oder als

Nachzeichnen der göttlichen Ordnung des Universums verstanden worden
(155), erweist sich als unhaltbar, wenn der sprachphilosophisch entwickelte
Wissens- und Wahrheitsbegriff im frühen 13. Jahrhundert genauer untersucht
wird (vgl. die ausgezeichnete Studie von S. P. Marrone, William ofAuvergne and

Robert Grosseteste: New Ideas of Truth in the Early Thirteenth Century. - Princeton:

University Press 1983). Auch die These, Ockhams Sprachkritik sei ein
«Mißtrauen in die welterschließende Kraft der Sprache» (159) ist in dieser

scharfen Formulierung irreführend, denn Ockham förderte gerade das

Vertrauen in die Sprache, indem er ihre inneren Strukturgesetze sowie ihre Beziehung

zur bezeichneten Wirklichkeit genau analysierte: Indem die Möglichkeiten
und Grenzen der welterschließenden Kraft der Sprache bewußt gemacht

wurden, konnte diese präziser bestimmt und als Mittel zum Wissenserwerb

eingesetzt werden. Es stellt sich zudem die Frage, ob Ockhams Gottesbegriff
wirklich als Entrationalisierung (162) zu verstehen ist. Durch die Entflechtung
von Begriffsstruktur und bezeichneter Wirklichkeit führte Ockham die

Rationalisierung vielmehr zu einem kompromißlosen Ende, denn er konzentrierte
sich nicht auf den Inhalt des Begriffs <Gott>, also auf irgendeine transzendente,
nicht unmittelbar wahrnehmbare Wirklichkeit, sondern auf den Gottesbegriff
als Begriff, d. h. als rational konstruiert. Die methodische Rationalität, die der
Verfasser Ockham ausdrücklich attestiert (165), zeigt sich auch und gerade im
Gottesbegriff. A. Ghisalberti spricht deshalb sogar von einer «teologia raziona-
le» (vgl. «II Dio dei filosofi secondo Guglielmo di Occam», Rivista diftlosoßa
neo-scolastica 62 (1970) 272—290).



246 Philosophiegeschichte als Provokation

3. Thematische Vielfalt gegen philosophische Uniformität

Wer sich im Gebiet der mittelalterlichen Philosophie nur für die «großen»
Denker interessiert, fällt einem gefährlichen Philosophieverständnis zum Opfer:

Er übersieht erstens die Tatsache, daß auch die sogenannten Klassiker
zahlreicher Nicht-Klassiker bedurften, um sich auf geistige Höhen zu schwingen,

und er ist sich zweitens nicht bewußt, daß der Klassiker-Kanon unter
bestimmten historisch-kulturellen Bedingungen, die einem steten Wandel
unterworfen sind, erstellt wurde. Gemäß dem Verfasser wird der Wettstreit um
die Klassiker der mittelalterlichen Philosophie einerseits von einem Individualismus

genährt, «der den einzelnen <Denker> isoliert, der das Gewicht von
Tradition und Institution unterbewertet und schon bei der Erhebung der
elementaren Tatsachen vernachläßigt» (62), und andererseits «bis heute zu sehr
nach theologischen Motiven bewertet» (62). Er stimmt deshalb einen Preisgesang

auf die mittelmäßigen Schriftsteller an (62-65) ; die maßgebenden
Denkrichtungen entstehen nicht durch einen Wettkampfder Tiefsinnigsten, sondern
« sie ergeben sich aus dem komplexen Zusammenspiel von pädagogischen und
sozialen Bedürfnissen, von kulturpolitischen Eingriffen und intellektuellen
Vorgeschichten» (63). Daraus lassen sich praktische Konsequenzen für die

Forschung ableiten :

a) Zahlreiche Denker, die bislang als zweitrangig und uninteressant abgetan
wurden, treten ins Blickfeld des Forschers. Flasch zeigt z. B. sehr anschaulich,
wie sich der scheinbar unoriginelle Kommentar des Macrobius zu Ciceros

«Somnium Scipionis» im 11. Jahrhundert in Diskussionen über Kosmologie
und Politik als äußerst brisant erwies (65—78).

b) Konflikte zwischen verschiedenen Kulturen treten in den Vordergrund und
lassen Dispute unter Einzeldenkern in einem neuen Licht erscheinen. Die
Diskussionen über Gegenstand und Aufgabe der Metaphysik im 13. Jahrhundert

beispielsweise gewinnen an Transparenz, wenn sie auf dem Hintergrund
des arabischen Einflusses, des Aufeinanderprallens von Islam und Christentum,
verstanden werden (94—116). Dem Autor ist es gelungen, die Transformation
des lateinischen Westens durch die arabische Philosophie aufzuzeigen. Leider
bleibt die jüdische Philosophie, die ebenfalls beachtliche Beiträge zur
Metaphysikdiskussion geleistet hat, fast unerwähnt. Es wäre dringend notwendig, daß

ihr endlich auch im deutschsprachigen Raum die gebührende Beachtung
geschenkt wird, nachdem C. Sirat {La philosophie juive au Moyen Age. - Paris :

Centre National de la Recherche Scientifique 1983, vgl. vor allem 13—18)

bereits deutlich auf ihre Bedeutung aufmerksam gemacht hat. Hier ließe sich das

methodische Prinzip des Autors exemplifizieren, denn gerade die jüdische
Philosophie vollzog (und vollzieht) sich in stark kulturell geprägten Strukturen; sie



Philosophiegeschichte als Provokation 247

weist sowohl innere Konflikte (Auseinandersetzungen zwischen Orthodoxie
und Liberalismus) als auch äußere Spannungen (Autonomie und Integration in
der islamischen oder christlichen Kultur) auf.

c) Die philosophischen Thesen der «Einzeldenker» gewinnen durch den
erweiterten philosophischen Kontext, in den sie gestellt werden, an Klarheit und
Brisanz. Der Autor zeigt diesen Vorgang am Beispiel der von Albert dem

Großen erörterten Unsterblichkeitslehre. Indem Albert dieses Problem auf den
arabischen Streit um den Intellekt zurückführte, fand er nicht nur eine
philosophische Lösung, sondern er setzte auch ein (kirchen-)politisches Zeichen:
«Was Albert den machtgewohnten Herren der Kurie vorführte, war das Exem-

pel einer neuen philosophischen Kultur, die sich den Reichtum des antiken und
arabischen Erbes aneignen und die vorstellungsgebundene Selbstgewißheit der

augustinisch eingefärbten Rhetorik der Lateiner überwinden wollte.» (128)
d) Die Philosophie wird in ihrerpolitischen Dimension erfaßt — nicht bloß als

abstrakte politische Theorie, sondern als im eigentlichen Sinne praktische
Philosophie, die zu den politischen und sozialen Strukturen ihrer Zeit Stellung
bezieht. Der Verfasser veranschaulicht, wie unterschiedlich politische Theorien
eingesetzt werden können: papalistisch mit einer biologistisch-anthropologi-
schen Grundlegung im Sinne des Thomas von Aquin (137—140), als umfassende

Kultur- und Friedensphilosophie im Sinne Dantes (140—143) oder als die Lehre

von der Gesundheit eines politischen Organismus im Sinne des Marsilius von
Padua (143—148). Am Beispiel Dantes, der seine antipapalistische Theorie der
Weltmonarchie mit einem Rückgriff auf die Intellekttheorie begründete,
könnte indessen noch deutlicher gezeigt werden, daß die in einen historischsozialen

Kontext «eingesetzte» Philosophie keineswegs als bloßes Instrument
oder Sprachorgan der Politik zu verstehen ist. Sie entwickelte vielmehr im
innerphilosophischen Rahmen auch eine Eigendynamik, die aus der Verbindung
verschiedener Disziplinen entstand.

Der methodische Ansatz des Autors stößt aber auch auf Grenzen, die zu
bedenken sind:

e) Das ständige Bemühen, die Philosophie in ihrem realgeschichtlichen
Kontext zu zeigen, droht in einen unreßektierten Soziologismus auszuarten, wenn
die Verkettung von Philosophie, Politik, Ökonomie usw. nicht genau analysiert
wird. Die Behauptung, Abailard habe eine radikal veränderte Auffassung von
Wissenschaft entwickelt und «der neuen Rationalität, wie sie sich im
Aufschwung der Geldwirtschaft entwickelte, eine theoretische Fassung» (83) gegeben,

könnte als plumper Materialismus (miß)verstanden werden, wenn die

Verbindung von «neuer Rationalität», die sich bei Abailard vor allem in der
Sprachphilosophie und Ethik zeigte, und dem «Aufschwung der Geldwirtschaft»

nicht anhand von Texten belegt wird. Eine philosophisch begründete
Geldtheorie findet sich z. B. bei Petrus Johannis Olivi und Johannes Buridan,
die in Anlehnung an die physikalische Impetustheorie eine dynamische Geld-



248 Philosophiegeschichte als Provokation

Werttheorie entwickelten: Geld wurde nicht mehr als bloßes Tauschmittel,
sondern als Kapital verstanden, da ihm wie einem physikalischen Körper eine
innere Kraft attestiert wurde, die einen Wertzuwachs bewirkt (vgl. die
interessante Studie von M. Wolff, Geschichte der Impetustheorie. - Frankfurt a.M. :

Suhrkamp 1978, vor allem 174—184 und 199-211).
f) Der Verfasser fordert zwar, auch die individuelle Entwicklung der einzelnen

Denker zu berücksichtigen (36), läßt diese aber gelegentlich hinter nicht genau
definierte politisch-soziale Strukturen zurücktreten. Das Denken des Thomas

von Aquin beispielsweise, dessen einzige Leistung es scheinbar war, alle weltliche

Macht papalistisch zu instrumentalisieren und an einem historischen

Kompromiß zu scheitern (140), würde an Transparenz gewinnen, wenn es in
seinen Entwicklungsstufen und Spannungen analysiert statt auf eine Kurzform
reduziert würde.

g) Am bedenklichsten scheint mir der leichtsinnige Verzicht aufden Begriff
«Scholastik» zu sein. Das Mittelalter hatte «keine Schul-Aufgaben, es war die

Mitbegründung einer geschichtlichen Welt» (38), verkündet Flasch. In der Tat
ist der Ausdruck «Scholastik» unangebracht, wenn er das gesamte Wissen des

Mittelalters zusammenfassen und inhaltlich festlegen soll. Er ist aber hilfreich
und notwendig zur Charakterisierung der spezifischen Methode philosophischen

Denkens, das sich im schulischen Rahmen der Klöster und Universitäten
vollzog. Philosophieren hieß in erster Linie: als Lehrer oder Schüler Texte
lesen, kommentieren und interpretieren. J. Le Goffnennt deshalb mit Recht die
scholastische Arbeitstechnik das Kennzeichen der mittelalterlichen Philosophie

: « Rien de plus frappant que le contraste entre les images qui représentent
au travail l'intellectuel du Moyen Age et l'humaniste. L'un est un professeur,
saisi dans son enseignement, entouré d'élèves, assiégé par les bancs, où se presse
l'auditoire. L'autre est un servant solitaire, dans son cabinet tranquille, à l'aise

au milieu de la pièce dégagée est cossue où se meuvent librement ses pensées »

(op.cit., 187-188). Wie die ausführlichen Sudien von P.Glorieux (vgl. z.B.

«L'enseignement au Moyen Age», Archives d'histoire doctrinale et littéraire du

Moyen Age 35 [1968] 65—186) gezeigt haben, waren die philosophischen und

theologischen Diskussionen stark vom scholastischen Lehrbetrieb geprägt. Der
Kommentar zu den Sentenzen des Petrus Lombardus beispielsweise stellte eine

Pflichtübung für jeden Magister der Theologie dar. Dies bedeutet : Aufgrund
äußerer formaler Zwänge der Scholastik mußte auf vorgegebene Fragen inhaltlich

Stellung bezogen werden.

h) Obwohl es sicherlich wichtig ist, auf « mittelmäßige » Autoren aufmerksam

zu machen, dürfen in einer Einführung die einflußreichen Denker des

Mittelalters nicht fehlen - nicht um ihnen den Klassikernimbus zu verleihen,
sondern um ihre zentrale Stellung in den scholastischen Diskussionen sowie in
der Wirkungsgeschichte der mittelalterlichen Philosophie zu verdeutlichen.
«Als Abailard auftrat, machte die Weltgeschichte einen Ruck» (93), doch bei



Philosophiegeschichte als Provokation 249

Johannes Duns Scotus und Johannes Buridan blieb sie scheinbar unverändert,
denn Flasch räumt dem « Doctor Subtilis » einen äußerst marginalen Platz ein
und läßt den berühmten Rektor der Pariser Universität sogar ganz unerwähnt.
Damit werden zwei Denker vernachlässigt, die nicht nur die Vor- und
Nachgeschichte des Ockhamismus prägten, sondern die metaphysischen Diskussionen

(Duns Scotus) und logischen Debatten (Buridan) des ganzen Spätmittelalters

nachhaltig beeinflußten (vgl. z. B. L. Honnefelder, Ens inquantum ens : Der
Begriff des Seienden als solchen als Gegenstand der Metaphysik nach der Lehre des

Johannes Duns Scotus. — Münster : Aschendorff 1979 und J. Pinborg, ed., The Logic

ofJohn Buridan. - Copenhagen: Museum Tusculanum 1976). Auch für die
äußerst unterschiedliche Rezeption der mittelalterlichen Philosophie in der
Neuzeit und Moderne sind diese Autoren von größter Bedeutung. Einerseits
wurden sie als abschreckende Beispiele für die blutleere, dekadente Scholastik
zitiert. D. Diderot beispielsweise fällte in seiner Encyclopédie ou Dictionnaire
raisonné des sciences, des arts et des métiers (Œuvres complètes VIII, éd.

J.Lough/J.Proust. — Paris: Hermann 1976, 301) folgendes vernichtendes
Urteil : « La théologie et la philosophie de son temps, déjà surchargées de questions

ridicules, achevèrent de se corrompre sous Scot dont la malheureuse
subtilité s'exerça à inventer de nouveaux mots, de nouvelles distinctions et de

nouveaux sujets de disputes qui se sont perpétuées en Angleterre au-delà des

siècles de Bacon et de Hobbs. » Er tadelte die der Logik verpflichtete Philosophie

mit scharfen Worten : « La scolastique est moins une philosophie particulière

qu'une méthode d'argumentation syllogistique, sèche et serrée, sous

laquelle on a réduit l'aristotélisme fourrée de cent questions puériles »

(ibid. 302). Andererseits regten gerade Duns Scotus und Buridan zahlreiche

Philosophen des 20.Jahrhunderts an ; man denke z. B. an M. Heideggers
Habilitationsschrift Die Kategorien- und Bedeutungslehre des Duns Scotus (Tübingen:
Mohr 1916) oder an die sprachanalytischen Arbeiten von P. Geach (Reference

and Generality. — Ithaca N. Y. : Cornell University Press 1962). Die Brüche und
Spannungen der mittelalterlichen Philosophie, die der Verfasser aufspüren will,
zeigen sich gerade in der kontroversen Rezeption ihrer Hauptexponenten.

i) Das vorliegende Buch zeichnet sich zwar durch thematische Vielfalt aus,
schenkt aber der Logik und Sprachphilosophie nur wenig Beachtung (einige
Ausführungen 151—156). Damit wird nicht nur ein großer Teil der zeitgenössischen,

vor allem englischsprachigen Forschung im Gebiet der mittelalterlichen
Philosophie ausgeblendet; ein bereits seit Boethius, spätestens seit Abailard
wichtiger Pfeiler des philosophischen Denkens bleibt weitgehend unbeachtet.

Logik gehörte zur Grundausbildung jedes mittelalterlichen Intellektuellen, und
semantische Diskussionen durchdrangen alle Gebiete der Philosophie — auch
und gerade die Metaphysik. Wie L. M.de Rijk ausgeführt hat (La philosophie au

moyen âge. — Leiden : E.J. Brill 1985, 183-203), waren z. B. Begriff und Funktion
der «suppositio naturalis» ein Markstein für die verschiedensten philosophi-



250 Philosophiegeschichte als Provokation

sehen Theorien des 13. und 14.Jahrhunderts. Eine Auseinandersetzung mit den

logisch-semantischen Debatten verhilft zudem zu einem besseren Verständnis
des bereits erwähnten scholastischen Charakters ; sprachphilosophische Diskussionen

gehörten zum «Schulalltag» und prägten die Denkstrukturen. N. Kretzmann

hat in seiner Einleitung zur Cambridge History ofLater Medieval Philosophy

(Cambridge: University Press 1982, 4) sehr deutlich auf diese enge Verflechtung

von logischer Methode und philosophischer Theorie aufmerksam
gemacht : «... any history ofmedieval philosophy which, like ours, leaves theology
out ofaccount is bound to devote more space to logic than to any other branch of
philosophy. The imbalance, if there is one, is embedded in the nature of
medieval scholasticism, in which the unusual importance of logic is partly a

consequence of the fact that during the Middle Ages logic was conceived of
more broadly than in any other period of the history of philosophy. » Ältere
Philosophien am Ort ihrer Entstehung aufsuchen (15) heißt auch: philosophisches

Denken vergangener Epochen aus seinen immanenten Denkstrukturen, die
durch eine bestimmte Denkschulung geformt werden, zu verstehen
versuchen.

j) Auch die Naturphilosophie bleibt leider unberücksichtigt. Wie A. Maier
(Ausgehendes Mittelalter, 3 Bde. — Roma : Ed. di Storia e Letteratura 1964—1977

und Die Vorläufer Galileis im 14.fahrhundert. - Roma : Ed. di Storia e Letteratura
1966) in ihren Pionierarbeiten bereits gezeigt hat, nahmen naturphilosophische
Fragen spätestens seit der Rezeption der aristotelischen Physik und deren
arabischen Kommentare eine wichtige Stellung in der mittelalterlichen Philosophie

ein. Diesem Forschungsgebiet wird in Italien (vgl. z.B. A. Maierü, ed.,
Studi sul XIV secolo in memoria di Anneliese Maier. — Roma : Ed. di Storia e

Letteratura 1982; F.Bottin, La scienza degli occamisti. — Rimini: Ed.Maggioli
1982), vor allem aber im angelsächsischen Raum (siehe z.B. E.Grant, Physical
Science in the Middle Ages. — Cambridge: University Press 1977 und M. Clagett,
ed., Archimedes in the Middle Ages, 4 vols. — Madison : University of Wisconsin
Press und Philadelphia: The American Philosophical Society 1964—1980)

immer mehr Bedeutung beigemessen. Es wäre interessant, gerade anhand dieser
Thematik die von Flasch immer wieder betonte Durchdringung von Philosophie

und gesellschaftlichem Leben genauer zu untersuchen, denn wie M. Wolff
gezeigt hat, muß das Problem der « neuen » Naturphilosophie und -Wissenschaft

auch als «die Frage nach einem sozialen Kontext der Revolution der
mechanischen Bewegungslehre » (op. cit. 37) aufgeworfen werden.

Der Band enthält wertvolle bibliographische Hinweise (197—219) und
sieben Tafeln, welche die philosophischen Diskussionen kunsthistorisch illustrieren.

Besonders hilfreich sind die Angaben zu schwer zugänglichen Texten
unbekannter Autoren. Die Zusammenstellung beansprucht zwar keine
Vollständigkeit, doch sie will dem Bedürfnis gerecht werden, « die Übersetzungen
der wichtigen Texte zu kennen » (198). Ungeklärt—und deshalb beunruhigend —



Philosophiegeschichte als Provokation 251

bleibt jedoch, nach welchen Kriterien die Auswahl getroffen wurde. Es ist

auffällig, daß gerade wichtige Übersetzungen logisch-sprachphilosophischer
Werke nicht in die Liste aufgenommen sind. Es fehlen z. B. : William of
Sherwood, Introduction to Logic, tr. N.Kretzmann. — Minneapolis: University of
Minnesota Press 1966; vom gleichen Autor Treatise on Syncategorematic Words,

tr. N. Kretzmann. — Minneapolis : University of Minnesota Press 1968 ; Peter of
Spain, Tracatatus syncategorematum, tr. J. P. Mullally. — Milwaukee : Marquette
University Press 1964; William Ockham, Predestination, God's Foreknowledge,

and Future Contingents, tr. M.McCord Adams/N.Kretzmann. — New York:
Appleton-Century-Crofts 1969 ; John Buridan, The Treatise on Supposition - The

Treatise on Consequences, tr. P. King. — Dordrecht : D. Reidel 1985 ; John Wyclif,
On Universals, tr. A.Kenny, intr. P. V.Spade. - Oxford: Clarendon Press 1985;
Paul of Venice, Logica Magna, «Tractatus de Terminis», tr. N. Kretzmann,
«Tractatus de Scire et Dubitare», tr. P.Clarke. — Oxford: University Press

1979/81; für den deutschsprachigen Raum besonders wichtig: Raimundus

Lullus, Die neue Logik - Logica Nova, hg. C. Lohr, übers. V. Hösle/W. Büchel. —

Hamburg: F. Meiner 1985. Unerklärlich für den Leser ist zudem, daß Der
Verteidiger des Friedens (übers. W.Kunzmann/H.Kusch. - Stuttgart: Reclam

1971), um nur die deutsche Übersetzung der bedeutenden politisch-philosophischen

Schrift des Marsilius von Padua zu nennen, nicht aufgeführt ist. Man
vermißt auch einige wichtige französische Übersetzungen, z. B. Saint Bonaven-

ture, Les six lumières de la connaissance humaine, éd. P. Michaud-Quantain. — Paris :

Ed. Franciscaines 1971 und Jean Duns Scot, Traité du premier principe, éd.

R. Imbach. — Genève / Lausanne / Neuchâtel : Cahiers de la Revue de Théologie

et de Philosophie 1983. Hilfreich wäre auch ein Vermerk von Cajetan,

Commentary on Being and Essence, tr. L. H. Kendzierski/F. C. Wade, Mediaeval

Philosophical Texts in Translation 14. - Milwaukee: Marquette University
Press 1964 gewesen, um auf die Thomas-Rezeption im Spätmittelalter
hinzuweisen. In der gleichen Reihe ist Giles of Rome, Theorems on Existence and

Essence, tr. M.V.Murray, Mediaeval Philosophical Texts in Translation 7. —

Milwaukee: Marquette University Press 1952 (Nachdruck 1973) erschienen —

ein Werk, das in der Bibliographie leider verschmäht wird. Unbedingt zu

erwähnen sind überdies die Übersetzungen von zwei prominenten italienischen

Philosophiehistorikern: Tommaso d'Aquino, Trattato sull'unità dell'intelletto

contro gli Averroisti, comm. ed. intr. di B. Nardi. - Firenze 1938; Tommaso

d'Aquino, De magistro, tr. ed intr. di T.Gregory. — Roma: Ed. Armando
1965.



252 Philosophiegeschichte als Provokation

4. Ausblick gegen Rückblick

Flasch nähert sich der mittelalterlichen Philosophie nicht « sine ira et
studio» als teilnahmsloser Historiker, sondern er setzt sich deutlich und engagiert
in Beziehung zu diesem Denken - mit historischem Blick, aber aus zeitgenössischer

Perspektive. Die zahlreichen methodischen Reflexionen, die Vermeidung

jeder künstlichen Objektivität sowie der Verzicht auf abgerundete,
harmonische Darstellungen verleihen dem Buch eine persönliche Note; sie

machen es kantig, sperrig und deshalb lesenswert. Der «Zorn und Eifer», der
sich von ironischen Seitenhieben bis zu polemischen Schlägen steigern kann,
läßt den Leser ahnen, daß die historische Arbeit nicht bloß von einem
akademischen Interesse getragen wird. Die Einführung führt den Leser nicht behutsam

in die Philosophie des Mittelalters ein, sondern sie wirft ihn auf einen Weg
und treibt ihn an, selber voranzugehen. Dadurch stößt sie bisweilen auf Widerstand,

wie die oben angeführten kritischen Bemerkungen verdeutlichen. Sicher
aber fördert sie die Lust des Lesers, sich an den Entdeckungen im Bereich der
mittelalterlichen Philosophie zu beteiligen, und erreicht damit ihr Ziel (vgl.
XII). Indem sie mit neuen methodischen Voraussetzungen auf die mittelalterliche

Philosophie zurückblickt, ermöglicht sie gleichzeitig einen Ausblick in die

künftige Forschung:
a) Der engen Verflechtung von Philosophie, Theologie, Politik, Kunst usw.

kann nur durch vermehrte interdisziplinäre Forschung Rechnung getragen werden.

Es ist zu hoffen, daß Flaschs Forderung einer «geschichtlichen
Philosophiegeschichte» ernst genommen wird, so daß einerseits innerhalb der
Philosophie den historisch und philologisch orientierten Arbeiten mehr als bloß eine

propädeutische Funktion beigemessen wird und andererseits außerhalb der

Philosophie der Dialog mit Literatur-, Kunst-, Kirchen-, Wirtschafts- und
anderen Historikern gesucht wird.

b) Die Studie zeigt, daß die Ara der enzyklopädischen Gesamtdarstellungen

endgültig zu Ende gegangen ist — auch und gerade im Bereich der mittelalterlichen

Philosophie. Der Prozeßcharakter der Philosophie kann nur in minutiösen
Einzelstudien zur Geltung kommen. In Flaschs Metaphorik heißt dies: Der
«Bildersaal abstrakter Grundrißzeichnungen» (80) muß dem ergiebigen
Studium einzelner Porträts weichen.

c) Philosophiegeschichte begnügt sich indessen nicht mit der Betrachtung
von Porträts. Sie ordnet, vergleicht und beurteilt die Einzelbilder. Indem sie

eine bestimmte Bilderkonstellation wählt und eine Ordnung schafft, die freilich
bloß einen hermeneutischen und keinen hierarchischen Charakter besitzt, verläßt

sie den Rahmen der historischen Quellenforschung. Es ist nicht nur eine

philosophiegeschichtliche, sondern in hohem Maße auch eine geschichtsphilo-
sophische Frage, ob man die Philosophie des Mittelalters als progressives, in der



Philosophiegeschichte als Provokation 253

Aufklärung kulminierendes Denken, als geschlossenes, um Thomas von Aquin
kreisendes System oder als intellektuellen Ausdruck einer je individuell erlebten

Gegenwart sieht. Die metahistorische Fundierung der Philosophiegeschichte durch

Geschichtsphilosophie, die im Bereich der Mediävistik leider häufig nur implizit
erfolgt, bedarf dringend einer Explikation.

d) Indem Flasch nicht nur auf die mittelalterliche Philosophie blickt,
sondern immer auch seinen eigenen Blick im Auge hat, verdeutlicht er, worauf
philosophische Arbeit abzielt: analytisches Denken, das sich auf aposteriorisch
Gegebenes richtet, gleichzeitig aber auch die dazu erforderlichen — vorgegebenen

oder gewählten — Voraussetzungen untersucht und sich damit die eigene
Bedingtheit bewußt macht. Daß sich diese reflexive Tätigkeit keineswegs in der
Suche nach apriorischen Grundlagen erschöpfen muß, sondern sehr wohl an
konkreten historischen Fakten orientieren kann, zeigt einmal mehr, daß

Philosophie vornehmlich die Arbeit daran ist, wie man etwas sieht, nicht was man
sieht.




	Philosophiegeschichte als Provokation

