Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 35 (1988)

Heft: 1-2

Artikel: Philosophiegeschichte als Provokation
Autor: Perler, Dominik

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760800

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760800
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DomiNik PERLER

Philosophiegeschichte als Provokation

Diskussion von : Kurt Flasch:
Einfiihrung in die Philosophie des Mittelalters. —
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1987. 226 S.

Gesamtdarstellungen haben das paradoxe Schicksal, in hohem MaBe partiell
zu sein, denn sie dringen komplexe Zusammenhinge auf wenige Seiten zusam-
men, pressen weitrdumige Entwicklungen in kurze Kapitel und iibergehen
notgedrungen einen groBen Teil der zu behandelnden Thematik: Vom Ganzen
werden nur wenige Teile sichtbar. In diesem methodischen Dilemma befindet
sich besonders jede Einfithrung in die mittelalterliche Philosophie; sie sollte
den Weg bahnen zu philosophischem Denken in einem Jahrtausend und ver-
mag blof3 auf einige Wegweiser hinzudeuten. Diese offensichtlich zum Schei-
tern verurteilte Aufgabe kann nur bewiltigt werden, wenn das Hauptgewicht
nicht auf die zu beschreitenden Wege, sondern auf die Verdeutlichung von
verschiedenen Marschrichtungen gelegt wird. Eine Einfiihrung in die Philo-
sophie des Mittelalters kann nur gelingen, wenn der Anspruch, in die Philo-
sophie — gleichsam in den Hauptweg — einzufiihren, von vornherein zugunsten
einer Suche nach philosophischen Scheidewegen fallengelassen wird.

Von dieser wichtigen methodischen Voraussetzung geht K.Flasch aus.
Nachdem er in Das philosophische Denken im Mittelalter. Von Augustin zu Machia-
velli (Stuttgart: Reclam 1986) bereits das Forschungsfeld abgegrenzt und struk-
turiert hat, versucht er nun, ihm philosophische Gestalt zu verleihen. Dazu
bestimmt er jedoch nicht das « Wesentliche » der mittelalterlichen Philosophie,
sondern er untersucht ihre Konflikte und Entwicklungsschiibe im Zustand der
Entstehung (XI). Der Autor vermeidet also jede essentialistische Primisse, die
der gesamten Philosophie des Mittelalters ein Wesen oder verbindendes Ele-
ment — z.B. den Konflikt zwischen Glauben und Vernunft, die Synthese von
Aristotelismus und Christentum usw. — zugrundelegt, um vielmehr den Pro-
zeBcharakter des philosophischen Denkens «in einer Reihe von offenen Situa-
tionen» (XII) herauszuarbeiten.



238 Philosophiegeschichte als Provokation

1. Historische Forschung gegen dternistische Verblasenbeit

Die Dynamik und innere Spannung der mittelalterlichen Philosophie zei-
gen sich erst, wenn diese erstens nicht als eine Abfolge von starren Denksy-
stemen, sondern als ein offener Dialog zwischen verschiedenen Diskussions-
partnern verstanden wird, und wenn sie zweitens im jeweiligen historischen
Kontext situiert wird. Diesen zwei Forderungen wird Flasch mit Hilfe eines
methodischen Kunstgriffes gerecht: Er baut fast alle dreizehn Kapitel dialo-
gisch auf, indem er jedes philosophische Problem aus der Sicht von zwei Kon-
trahenten beleuchtet und damit nicht die Problemlésung, sondern die Problem-
diskussion in den Mittelpunkt stellt. Zudem zeigt er, wie die einzelnen Debatten
im jeweiligen politisch-6konomischen Hintergrund verankert sind und keines-
wegs blof3 eine innerphilosophische Relevanz besitzen. Bei einer fakten- und
textorientierten Erforschung der mittelalterlichen Philosophie entpuppt sich
die angebliche Wiederkehr von Problemen als «idternistische Verblasenheit»
(27), die Individuen und Texte in den ewigen Lichtkreis tiberzeitlicher Pro-
bleme treten 18t (26).

Wortgewandt und mit klarer Argumentation brandmarkt der Autor die
Tendenz, Philosophiegeschichte zu betreiben, um von der Geschichte loszu-
kommen, als Entwertung der historischen Zusammenhinge, die aus Angst vor
dem Relativismus eine diffuse zeitlose Wahrheit anstrebt (28). Die Aufgabe
jeder historischen Forschung — auch der philosophischen — ist nicht die Kon-
struktion einer kiinstlichen Kontinuitit, sondern die «exakte Ermittlung von
Differenzen » (28), sowohl innerhalb des Forschungsgebietes wie auch zwischen
der erforschten Vergangenheit und der jeweiligen Gegenwart des Forschers.
Nur so kénnen die «realgeschichtliche Funktion der Gedanken» (28) einer
vergangenen Epoche ermittelt und die Historizitit der Philosophiegeschichte,
d.h. ihre Bedingtheit durch historisch geprigte MaBstibe und Forschungsziele,
bewuf3t gemacht werden.

Wird dieser methodische Grundsatz auf die Erforschung der mittelalterli-
chen Philosophie angewandt, so ergeben sich zwei weitreichende Konsequen-
2B

a) Forschungsgebiet und -methode werden betrichtlich erweitert : Da jeder Text
konkret situiert werden muB}, erhalten Fragen der Textiiberlieferung Gewicht,
die genaue philologische und palidographische Kenntnisse erfordern (35). Auch
wissenssoziologische Fragestellungen (Wie wurde philosophisches Wissen ver-
mittelt? Welche Bedeutung kam ihm in den Kléstern, Universititen und im
gesellschaftlichen Leben zu?) und faktenhistorische Probleme (In welchem
staats-, kirchen- und universititspolitischen Klima wurden die philosophischen
Diskussionen gefiihrt?) treten in den Vordergrund. Die Historisierung der
Philosophiegeschichte treibt diese also aus dem Elfenbeinturm der Ideen hinaus



Philosophiegeschichte als Provokation 239

und konfrontiert sie mit dem politischen, sozialen und kulturellen Umfeld der
scheinbar autonomen Probleme.

b) Alle normativen methodischen Ansétze miissen iiberwunden werden : Das phi-
losophische Denken im Mittelalter ist weder eine bloBe Vorbereitung der
kopernikanischen Wende noch eine Vor- und Nachgeschichte des Thomismus.
Es trigt vielmehr seinen MaBstab in sich, indem es in seiner Zeit eine bestimmte
Funktion erfiillt (14). « Man suche eine iltere Philosophie also am Ort ihrer
Entstehung auf» (15), fordert Flasch programmatisch, denn «eine <grofBe»
Philosophie mag diejenige heiBlen, die vorgegebene Zielvorstellungen, Welt-
und Wertkonzepte klar ausspricht, dadurch kritisierbar macht und neue Wer-
tungen bzw. neue Denkregeln akzeptabel macht.» (15) Diese historistische
Position erinnert stark an Rankes beriihmte These: «Ich aber behaupte: jede
Epoche ist unmittelbar zu Gott, und ihr Wert beruht gar nicht auf dem, was aus
ihr hervorgeht, sondern in ihrer Existenz selbst, in ihrem eignen Selbst. » (« Uber
die Epochen der neueren Geschichte» in Geschichte und Politik - Ausgewiblite
Aufsitze und Meisterschriften, hg. von H. Hofmann. — Stuttgart: Kréner 1940,
141.) In der Tat fordert auch Flasch einen historischen Eigenwert fiir jedes
philosophiegeschichtliche Ereignis. Er grenzt sich aber vom Historismus des 19.
Jahrhunderts klar ab, indem er die Einzelergebnisse nicht aneinanderreiht und
lose «vor Gott» bzw. vor den Leser stellt, sondern einerseits die dynamische
Verkettung der Ereignisse darstellt und andererseits die Geschichte nicht in der
Geschichte beli3t, sondern stets auch ihre Distanz zur Gegenwart thematisiert.
Bereits in Das philosophische Denken im Mittelalter (op.cit., 17) forderte er: « Das
Bewultsein, philosophische Bezugspunkte in der Gegenwart zu haben, verhin-
dert nicht notwendigerweise, sondern beférdert méglicherweise die historische
Untersuchung. Das Ziel solcher Recherchen ist die philosophische Explikation
der historischen Erfahrung des Abstands. » Es wire jedoch wiinschenswert, dal3
der Verfasser genauer zeigte, wie sich der Historiker in Beziehung setzt «zu
seiner Gegenwart als einer wandelbaren geschichtlichen Konstellation» (28)
und feuilletonistisch anmutende Parallelen wie die folgende vermiede: «Im
20. Jahrhundert reichten die Verletzung eines militirischen Prestigeobjektes,
die Eroberung einer unfruchtbaren Militirinsel im siidlichen Eismeer und das
Attentat eines jungen Terroristen als KriegsanlaB3; daneben nehmen sich die
dogmatischen Differenzen (sc. in der Abendmahls- und Trinititslehre) als
Konfliktstoff eher <verniinftig> aus.» (40)

Eine Lokalisierung der « philosophischen Bezugspunkte in der Gegenwart »
wire auch fiir eine Prizisierung des methodischen Grundsatzes hilfreich. Wir
sehen das philosophische Denken im Mittelalter nimlich nicht im Werden,
sondern im Geworden-Sein, d.h. wir kénnen die dynamische Entwicklung
nicht nachvollziehen, sondern blof3 als bereits abgeschlossen betrachten. Diese
scheinbar triviale Feststellung erweist sich bei niherer Betrachtung als bedeu-
tungsvoll, denn es zeigt sich, daB3 die «offenen Situationen» (XII) bereits ent-



240 Philosophiegeschichte als Provokation

schieden sind und in der Gegenwart a/s offen konstruiert werden. Der MaBstab,
den die mittelalterliche Philosophie in sich trigt, manifestiert sich nicht im
blofen Faktenmaterial, sondern in dessen innerphilosophischen Anordnung
sowie in der Zuordnung zu auBBerphilosophischen Ereignissen. Aufjeden Fall ist
die Offenheit bereits geordnet und darf deshalb nur als mdgliche Offenbeit des
Gewordenen im vergangenen Zustand des Werdens verstanden werden. Diese Ein-
schrinkung ist besonders fiir die Beurteilung des «Sitzes im Leben» (14) der
mittelalterlichen Philosophie von Bedeutung. Es geht nicht darum zu entschei-
den, welchen Sitz sie im Leben hatte, sondern welchen Sitz wir ihr aufgrund des
vorhandenen Textmaterials wit Hilfe einer konstruierten Offenbeit zuschreiben
kinnen.

Flaschs Konzeption der Philosophiegeschichte im allgemeinen und der
mittelalterlichen Philosophie im besondern bricht radikal mit zwei Hauptstro-
mungen der philosophischen Medidvistik, nimlich mit der katholisch-thomi-
stischen und der rationalistisch-aufklidrerischen Schule, die beide eine norma-
tiv-reduktionistische Methode wihlten. Der neue Ansatz stellt freilich kaum
eine «ex nihilo»-Schopfung dar, sondern er trigt klare, leider nicht explizierte
Ziige der «nouvelle histoire »; das wissenssoziologische Postulat (35) erinnert
z.B. deutlich an ]. Le Goffs Forderung: «... 'intérét est de déplacer I’attention
des institutions vers les hommes, des idées vers les structures sociales, les
pratiques et les mentalités... » (Les intellectuels au Moyen Age. — Paris : Seuil 1985,
7). In Anlehnung an die Literaturwissenschaft (vgl. H.-R.]JauB3, Literaturge-
schichte als Provokation. — Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1970, 144-207) koénnte
Flaschs Forschungsprogramm im Sinne einer Philosophiegeschichte als Provokation
verstanden werden. Eine Philosophiegeschichte, die das Ungelsste und Unaus-
geglichene aufsucht, « weil nur so Geschichte als Bewegung sichtbar wird » (81),
die gerade die Unausgegorenheit und die Briiche des Mittelalters hervorhebt,
um «das Staccato seiner realgeschichtlichen und intellektuellen Umwilzungen »
(81) auf den Leser einhimmern zu lassen, provoziert nicht nur die nach einer
«philosophia perennis» strebende Philosophiegeschichte, sondern jedes philo-
sophische Denken, auch das zeitgendssische, das sich in eine Ideengeschichte
flichtet und vom eigenen realgeschichtlichen Kontext zu abstrahieren versucht.
Nur wenn in Betracht gezogen wird, daf3 problemgeschichtliche Fragestellup-
gen kulturell produziert sind und nicht eine apriorische Voraussetzung kultu-
reller Produktion darstellen (35), kann die Mehrdeutigkeit philosophischer
Diskussionen erkannt werden. Erst wenn die spitbiirgerliche Illusion von der
Autonomie der Kultur (15) aufgegeben wird, kann die gegenseitige Durchdrin-
gung von realen Lebensbedingungen und Philosophie erforscht werden. « Erst
wenn der Aufblick zu den Klassikern, der einem biirgerlichen Individualismus
entspringt» (62), zugunsten einer Einsicht in die komplizierte Struktur zahlrei-
cher ineinander verwobener Denksysteme aufgegeben wird, kommt der Pro-
zeBcharakter der Geschichte (80) zur Geltung,



Philosophiegeschichte als Provokation 241

Der Autor entwirft mit rhetorischer Brillanz das Programm einer im eigent-
lichen Sinne geschichtlichen Philosophiegeschichte. Die erfrischende Provo-
kation steigert sich aber gelegentlich zur argumentativ mangelhaften Polemik.
Die These «Das Zeitlose ist das Unwahre» (81) beispielsweise bediirfte einer
ausfiihrlicheren geschichtsphilosophischen, nicht nur philosophiegeschichtli-
chen Begriindung, wenn sie mehr sein will als eine amiisante Hegel-Parodie.
Gelegentlich besteht zudem eine Disharmonie zwischen der strengen Forde-
rung nach akribischer historischer Forschung (81) und einem zwar leicht les-
baren, aber terminologisch ungenauen Stil, der die methodisch geforderten
Differenzen und Nuancen rhetorisch nivelliert. Der Verfasser fordert die histo-
rische Rekonstruktion der Ausgangssituation von politischen und intellektuel-
len Krisen (120), skizziert aber z. B. Abailards Biographie in folgender simpli-
fizierender Weise: « Er selbst entstammte dem Landadel, und als der Onkel
seiner Geliebten ihn nichstens hatte iiberfallen und kastrieren lassen, wurde er
Ménch und arbeitete an der Reform des Ménchtums. » (84) Beruhten die kle-
rikalen Reformversuche also auf einer Kastrationsangst ?

Trotzdem kommt dem Autor das Verdienst zu, wichtige methodologische Per-
spektiven aufzuzeigen. Wie R. Imbach bereits festgestellt hat (vgl. « Neue Per-
spektiven fiir die Erforschung der mittelalterlichen Philosophie», Freiburger
Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 34 [1987] 243-256), weist die Erforschung
der mittelalterlichen Philosophie ein groBes Defizit an methodischer Reflexion
und metahistorischer Begriindung auf. Das vorliegende Buch ist insofern weg-
weisend, als es nicht nur in die mittelalterliche Philosophie einfiihrt, sondern
auch die Einfiihrung selbst thematisiert und dadurch die enge Verflechtung von
«objektiver» Geschichte und «subjektivem» Geschichtsbild verdeutlicht.
Flaschs Ansitze kénnten terminologisch prizisiert und ausgebaut werden, so
daB dhnlich wie in der Literaturgeschichte auch in der Philosophiegeschichte eine
Erneuerung eintritt. Die These, die JauB fiir die Literaturgeschichte aufgestellt
hat, kénnte nidmlich auch fiir die Philosophiegeschichte fruchtbar gemacht
werden: «Die Geschichtlichkeit der Literatur beruht nicht auf einem post
festum erstellten Zusammenhang <literarischer Fakten», sondern auf der vor-
gingigen Erfahrung des literarischen Werkes durch seine Leser. Dieses dialo-
gische Verhiltnis ist auch die primire Gegebenheit fiir die Literaturgeschichte.
Denn der Literarhistoriker muf3 selbst immer erst wieder zum Leser werden,
bevor er ein Werk verstehen und einordnen, anders gesagt : sein eigenes Urteil
im BewuBtsein seines gegenwirtigen Standorts in der historischen Reihe der
Leser begriinden kann» (op.cit., 171). Auch die Geschichtlichkeit der Philo-
sophie wird in der vorgingigen Erfahrung, d.h. Rezeption eines philosophi-
schen Werkes durch die Leser in der Entstehungszeit des Textes oder in einer
spiateren Epoche sichtbar. Auch der Philosophiehistoriker kann die Relevanz
eines Textes nur im BewuBtsein seiner eigenen Distanz vom Standpunkt der in
die historische Debatte involvierten Personen beurteilen. Deshalb sind nicht



242 Philosophiegeschichte als Provokation

nur die zahlreichen Produktions-, sondern auch die Rezeptionsbedingungen phi-
losophischer Werke von entscheidender Bedeutung,

2. Philosophische Dialoge gegen doktrindre Monologe

Das methodische Vorgehen des Autors soll im folgenden durch eine Kurz-
analyse von drei ausgewihlten Kapiteln dokumentiert werden.

a) Im ersten Kapitel « Zitat und Einsetzung — karolingischer Neubeginn »
(1-11) veranschaulicht der Verfasser am Beispiel Alkuins, der am Hofe Karls
des GroBen fiir die gesamte Kultur- und Kirchenpolitik verantwortlich war, die
enge Verflechtung von Philosophie und Politik. Obwohl sich Alkuins Philo-
sophie keineswegs durch Originalitit auszeichnete, sondern vielmehr ein Kon-
glomerat aus aristotelischer Logik und augustinischer Trinititslehre darstellte,
kam ihr doch im Kontext der aufblithenden Frankenherrschaft groBe Bedeu-
tung zu. Wie Karl nimlich versuchte, auf politischer Ebene das Erbe Ostroms
anzutreten und Byzanz zu kopieren (2), so strebte Alkuin in kultureller Hinsicht
danach, die Hofwissenschaft des bis dahin wilden, ungebildeten Westens auf
den Stand der lateinischen Vorbilder zu bringen (7). Beiden diente die christ-
liche Lehre als Leitgedanke, so daB3 einerseits die politischen Machtanspriiche
des Kaisers einer theologischen Legitimierung bedurften, und andererseits die
griechisch-heidnische Philosophie mit den offiziellen Richtlinien der christli-
chen Glaubenslehre in Einklang gebracht werden muflte. Angesichts dieser
komplizierten Verflechtungen erwies sich Alkuins Riickgriff auf Augustin als
philosophisch hilfreich und politisch wirksam. Es gelang ihm nimlich erstens,
die aristotelische Kategorienlehre einzufiihren, indem er die Beziehung zwi-
schen Gott-Vater und Gott-Sohn mit Hilfe der Begriffe «Substanz> und <Ak-
zidens» erklirte (7-8). Zweitens bewahrte er das Dogma der Unwandelbarkeit
Gottes, indem er nach augustinischem Vorbild von Gott nicht nur die Kate-
gorie (Wesen», sondern auch jene der Beziehung aussagte, so dafl in Gott
Beziehung-Sein (Vater-und-Sohn-Sein) ist, ohne daf3 Gott deshalb wandelbar
wire (9). Drittens verfolgte er das Ziel, die verwirrenden Aussagen der Bibel,
z.B. die Trinitit Gottes, verstindlich zu machen und zu einem geordneten
Ganzen zusammenzufiigen, damit der durch Kaiser Karl bewirkten politischen
Einheit auch eine religiése und kulturelle entspreche (10).

An diesem Beispiel wird ersichtlich, da3 Nachahmung und Einsetzung alter
Theorien in neue historische Kontexte keineswegs als bloBes Epigonentum
abgetan werden kénnen. «In bestimmten historischen Konstellationen ist die
Reprise so groB wie das Original » (2), stellt der Autor mit Recht fest. Er versteht
es, diesen Sachverhalt duBerst kurzund prignant darzustellen, und verleiht dank
diesem methodischen Grundsatz der scheinbar unoriginellen Philosophie des
Frithmittelalters groBeres Gewicht. Damit trigt er zur Aufwertung einer zu



Philosophiegeschichte als Provokation 243

Unrecht lange Zeit verschmihten Epoche bei und zeigt, daB3 die scheinbar
dunklen Perioden der Philosophie eher diistere Stellen in der Philosophiege-
schichte sind. Es wire allerdings interessant, wenn der Autor nicht nur den
philosophisch-politischen Aspekt betonen wiirde, sondern noch stirker auf die
bereits im frithen Mittelalter zentrale Stellung der Logik hinwiese. Wie J. Ma-
renbon (vgl. Early Medieval Philosophy : An Introduction. — London: Routledge
and Kegan 1983, 27-42 und From the Circle of Alcuin to the School of Auxerre :
Logic, Theology and Philosophy in the Early Middle Ages. — Cambridge : University
Press 1981, 30—66) bereits verdeutlicht hat, diente Boethius, der mehrere
Schriften aus dem Organon des Aristoteles iibersetzt und kommentiert hatte, als
Hauptquelle fiir das frithe Mittelalter. Da Boethius auch einfluBlreiche theolo-
gische Schriften (z.B. De trinitate) verfaBBt hatte, die Alkuin bekannt waren,
miiflte genauer untersucht werden, ob die Interpretation der Trinititslehre mit
Hilfe der Logik nicht nur als eine Einsetzung Augustins, sondern auch als eine
Reprise des Boethius zu verstehen ist.

b) Wie im dritten Kapitel «Selbstbestimmung oder Pridestination — Eriu-
gena gegen Gottschalk» (25-37) deutlich gezeigt wird, bot sich nur zwei Gene-
rationen nach Alkuin, als die Kulturreform etabliert war, das karolingische
Reich jedoch wankte, eine neue Ausgangssituation fiir die Philosophie. Die
spitantiken Texte wurden nicht mehr rege diskutiert, sondern angesichts der
unsicheren politischen Lage in Klosterschulen ingstlich verwaltet und aus-
schlieBlich einem Publikum von Ménchen zuginglich gemacht (30). Als nun
Gottschalk die spitaugustinische Lehre der «gemina praedestinatio» entdeckte
und radikal zwischen den von Gott auserwihlten und den verdammten Men-
schen unterschied, erschiitterte er das theologische Fundament der karolingi-
schen Macht. « Daf3 Christus nicht fiir alle Menschen gestorben sei, sondern nur
fiir wenige Auserwihlte, hemmte die Missionierungs- und Ausdehnungsten-
denz, die dem Reich Karls d. Gr. innewohnte.» (31) Aber auch das Gutachten
des Johannes Scotus Eriugena, das Gottschalks Irrlehre widerlegen sollte, 16ste
heftige Kontroversen aus. Der Ire berief sich nimlich auf die Gotteslehre des
friihen Augustin, nach der Gott nichts als verstrémende Giite ist und keinen
Menschen verdammt. Damit widerlegte er nicht nur die doppelte Pri-
destination, sondern er behauptete, es gebe iiberhaupt keine endgiiltige Vor-
herbestimmung und schon gar keine Hélle, denn das Bése sei lediglich ein
Mangel und existiere an sich nicht (32). Womit konnten die kirchlichen Auto-
rititen nun drohen, wenn die Hélle nur bildlich zu verstehen war? Weder
Gottschalks scharfe Trennung zwischen Himmelsstaat und Teufelsvolk noch
deren Auflésung durch Eriugenas Retablierung der neuplatonischen Priva-
tionslehre war fiir die politische und kirchliche Fiithrung akzeptabel.

Der Verfasser zeigt sehr anschaulich, wie stark philosophische Diskussionen
durch eine unterschiedliche Rezeption von Autorititen geprigt werden. Die
Auseinandersetzung zwischen Eriugena und Gottschalk veranschaulicht nim-



244 Philosophiegeschichte als Provokation

lich die Spannung zwischen dem frithen und spiten Augustin, die unweigerlich
zu Konflikten fiihren muBte. Flasch verdeutlicht zudem den groBen Stellen-
wert, der kirchlichen und politischen Institutionen in philosophischen Debat-
ten zukam: Die Verurteilung des abtriinnigen Ménchs Gottschalk war die
Antwort auf eine Anfechtung der theologischen Legitimation von (kirchen-)
politischer Hegemonie.

Trotz der politischen Brisanz, die der Pridestinationsdebatte zweifellos
zukommt, kénnte die innerphilosophische Argumentation noch klarer heraus-
gearbeitet werden. Seit der spitantiken Rezeption von Aristoteles’ De interpre-
tatione, Kapitel 9, vor allem aber seit der lateinischen Ubersetzung dieses Textes
durch Boethius, waren die theologischen Diskussionen iiber Pridestination eng
mit der logisch-sprachphilosophischen Erérterung des «futura contingentia»-
Problems verkniipft. Da die Ausbildung in Logik und Grammatik bereits im
Frihmittelalter das intellektuelle Leben prigte, wie der Autor selber feststellt
(34), sollte klarer gezeigt werden, wie die Frage nach der sprachlichen Bezug-
nahme auf zukiinftige Sachverhalte das theologische Problem der géttlichen
Einwirkung auf diese Ereignisse beeinfluf3te.

c) Das elfte Kapitel « Harmonisierung oder Kritik — Lutterells Einwinde
gegen Wilhelm von Ockham» (149-165) zeigt, welchen Einbruch Ockhams
Sprachkritik und Erkenntnistheorie in die intellektuell uniformierte und nivel-
lierte « Normalscholastik» (150) darstellte. Indem Ockham die virtuellen und
formalen Distinktionen des Thomas von Aquin und Johannes Duns Scotus
radikal ablehnte und sich stets auf die individuell gegebene Wirklichkeit
beschrinkte, wihlte er das Einzelding als Ausgangspunkt seines Denkens (153).
Diese Betonung der Individualitit fithrte erstens zu einer neuen Erkenntnis-
theorie, die von der intuitiven Wahrnehmung des kontingent gegebenen
Objekts ausgeht. Doch keine Kombination der Einzelwahrnehmungen zeigt,
wie die Welt wirklich ist, denn: « Alles kénnte auch ganz anders sein» (160).
Zweitens ergab sich eine radikale Sprachkritik, die nachweist, dal3 die Sprache
die Welt nicht abbildet, sondern ein Konstrukt aus direkt und indirekt bezeich-
nenden Begriffen darstellt. Drittens schlieBlich folgte ein neuer Wissensbegriff:
Wissen ist ein unabgeschlossenes und vielfach bedingtes System von Begriffen
und Begriffsverkniipfungen, das auf der Grundlage der individuell wandelbaren
Wahrnehmung konstruiert wird (155-156).

Der Autor stellt diese neue Philosophie nicht — wie dies in Gesamtdarstel-
lungen iiblich ist — als abgeschlossenes nominalistisches System anderen Phi-
losophien gegeniiber, sondern er erklirt ihre wichtigsten Kernsitze aus dem
Blickwinkel eines Gegners, des Oxforder Kanzlers Johann Lutterell. Dadurch
wird geschickt gezeigt, daB3 nicht nur Ockham, sondern auch die intelligenten
Kritiker Ockhams Beachtung verdienen: Die Diskussionen iiber eine philoso-
phische Theorie sind gelegentlich ebenso interessant wie die Theorie selbst.
Zudem weist der Verfasser mit Recht darauf hin, da3 Ockhams theoretische



Philosophiegeschichte als Provokation 245

Philosophie nicht bloB eine innerphilosophische Kritik an Distinktionen dar-
stellt, sondern auch auf dem sozialgeschichtlichen Hintergrund verstanden
werden mul}. Die Machtkimpfe zwischen Kirche und Staat, die wirtschaftli-
chen Depressionen und die zahlreichen Seuchen im beginnenden 14. Jahrhun-
dert machten dem physisch, psychisch und 6konomisch geschwichten Men-
schen die Kontingenz und Hinfilligkeit des diesseitigen Lebens bewuBt. Sie
zeigten ihm aber auch, daf3 die Welt nicht einfach vorgegeben, sondern in ihrer
Gestalt bestimmbar ist (156). Flasch weist ausdriicklich darauf hin, dal Ockham
keineswegs nur als spitzfindiger Sprachphilosoph, sondern auch als politisch-
philosophischer Schriftsteller beurteilt werden muB, da er sich in seiner zweiten
Lebenshilfte fast ausschlieBlich politischen Fragen widmete (151). Erstaunli-
cherweise unterlift es der Autor, diese Interdependenz von Philosophie und
Politik durch die Analyse eines Textes aus Ockhams Spitwerk zu belegen.

Das Bemiihen, komplexe Sachverhalte einfach und kurz darzustellen, ist
zwar in einer allgemeinen Einfithrung berechtigt, es mul3 aber Vereinfachun-
gen in Kauf nehmen, die zu schwerwiegenden Mif3verstindnissen fithren kén-
nen. Die Behauptung, vor Ockham sei Wissen als gottliche Erleuchtung oder als
Nachzeichnen der gottlichen Ordnung des Universums verstanden worden
(155), erweist sich als unhaltbar, wenn der sprachphilosophisch entwickelte
Wissens- und Wahrheitsbegriff im frithen 13. Jahrhundert genauer untersucht
wird (vgl. die ausgezeichnete Studie von S. P. Marrone, William of Auvergne and
Robert Grosseteste: New Ideas of Truth in the Early Thirteenth Century. — Prince-
ton: University Press 1983). Auch die These, Ockhams Sprachkritik sei ein
«MiBtrauen in die welterschlieBende Kraft der Sprache» (159) ist in dieser
scharfen Formulierung irrefithrend, denn Ockham férderte gerade das Ver-
trauen in die Sprache, indem er ihre inneren Strukturgesetze sowie ihre Bezie-
hung zur bezeichneten Wirklichkeit genau analysierte: Indem die Moglichkei-
ten und Grenzen der welterschlieBenden Kraft der Sprache bewuf3t gemacht
wurden, konnte diese priziser bestimmt und als Mittel zum Wissenserwerb
eingesetzt werden. Es stellt sich zudem die Frage, ob Ockhams Gottesbegriff
wirklich als Entrationalisierung (162) zu verstehen ist. Durch die Entflechtung
von Begriffsstruktur und bezeichneter Wirklichkeit fiihrte Ockham die Ratio-
nalisierung vielmehr zu einem kompromiBlosen Ende, denn er konzentrierte
sich nicht auf den Inhalt des Begriffs <Gott, also auf irgendeine transzendente,
nicht unmittelbar wahrnehmbare Wirklichkeit, sondern auf den Gottesbegriff
als Begriff, d. h. als rational konstruiert. Die methodische Rationalitit, die der
Verfasser Ockham ausdriicklich attestiert (165), zeigt sich auch und gerade im
Gottesbegriff. A. Ghisalberti spricht deshalb sogar von einer «teologia raziona-
le» (vgl. «Il Dio dei filosofi secondo Guglielmo di Occamp», Rivista di filosofia
neo-scolastica 62 (1970) 272-290).



246 Philosophiegeschichte als Provokation

3. Thematische Vielfalt gegen philosophische Uniformitit

Wer sich im Gebiet der mittelalterlichen Philosophie nur fiir die «groBen»
Denker interessiert, fillt einem gefihrlichen Philosophieverstindnis zum Op-
fer: Er tbersieht erstens die Tatsache, daB3 auch die sogenannten Klassiker
zahlreicher Nicht-Klassiker bedurften, um sich auf geistige Hé6hen zu schwin-
gen, und er ist sich zweitens nicht bewuflt, daB} der Klassiker-Kanon unter
bestimmten historisch-kulturellen Bedingungen, die einem steten Wandel
unterworfen sind, erstellt wurde. GemiB3 dem Verfasser wird der Wettstreit um
die Klassiker der mittelalterlichen Philosophie einerseits von einem Individua-
lismus genihrt, «der den einzelnen <Denker» isoliert, der das Gewicht von
Tradition und Institution unterbewertet und schon bei der Erhebung der ele-
mentaren Tatsachen vernachliBigt» (62), und andererseits «bis heute zu sehr
nach theologischen Motiven bewertet» (62). Er stimmt deshalb einen Preisge-
sang auf die mittelmiBigen Schriftsteller an (62—65); die maB3gebenden Denk-
richtungen entstehen nicht durch einen Wettkampf der Tiefsinnigsten, sondern
«sie ergeben sich aus dem komplexen Zusammenspiel von pidagogischen und
sozialen Bediirfnissen, von kulturpolitischen Eingriffen und intellektuellen
Vorgeschichten» (63). Daraus lassen sich praktische Konsequenzen fiir die
Forschung ableiten:

a) Zahlreiche Denker, die bislang als zweitrangig und uninteressant abgetan
wurden, treten ins Blickfeld des Forschers. Flasch zeigt z. B. sehr anschaulich,
wie sich der scheinbar unoriginelle Kommentar des Macrobius zu Ciceros
«Somnium Scipionis» im 11. Jahrhundert in Diskussionen iiber Kosmologie
und Politik als dullerst brisant erwies (65—78).

b) Konflikte zwischen verschiedenen Kulturen treten in den Vordergrund und
lassen Dispute unter Einzeldenkern in einem neuen Licht erscheinen. Die
Diskussionen iiber Gegenstand und Aufgabe der Metaphysik im 13. Jahrhun-
dert beispielsweise gewinnen an Transparenz, wenn sie auf dem Hintergrund
des arabischen Einflusses, des Aufeinanderprallens von Islam und Christentum,
verstanden werden (94—116). Dem Autor ist es gelungen, die Transformation
des lateinischen Westens durch die arabische Philosophie aufzuzeigen. Leider
bleibt die jiidische Philosophie, die ebenfalls beachtliche Beitrige zur Metaphy-
sikdiskussion geleistet hat, fast unerwihnt. Es wire dringend notwendig, da83
ihr endlich auch im deutschsprachigen Raum die gebiihrende Beachtung
geschenkt wird, nachdem C. Sirat (La philosophie juive au Moyen Age. - Paris:
Centre National de la Recherche Scientifique 1983, vgl. vor allem 13-18)
bereits deutlich auf ihre Bedeutung aufmerksam gemacht hat. Hier lieBe sich das
methodische Prinzip des Autors exemplifizieren, denn gerade die jiidische Phi-
losophie vollzog (und vollzieht) sich in stark kulturell geprigten Strukturen; sie



Philosophiegeschichte als Provokation 247

weist sowohl innere Konflikte (Auseinandersetzungen zwischen Orthodoxie
und Liberalismus) als auch dul3ere Spannungen (Autonomie und Integration in
der islamischen oder christlichen Kultur) auf.

c) Die philosophischen Thesen der « Einzeldenker» gewinnen durch den
erweiterten philosophischen Kontext, in den sie gestellt werden, an Klarheit und
Brisanz. Der Autor zeigt diesen Vorgang am Beispiel der von Albert dem
GroBen erorterten Unsterblichkeitslehre. Indem Albert dieses Problem auf den
arabischen Streit um den Intellekt zuriickfiihrte, fand er nicht nur eine philo-
sophische Losung, sondern er setzte auch ein (kirchen-)politisches Zeichen:
«Was Albert den machtgewohnten Herren der Kurie vorfiihrte, war das Exem-
pel einer neuen philosophischen Kultur, die sich den Reichtum des antiken und
arabischen Erbes aneignen und die vorstellungsgebundene Selbstgewif3heit der
augustinisch eingefirbten Rhetorik der Lateiner iiberwinden wollte.» (128)

d) Die Philosophie wird in ihrer politischen Dimension erfalit — nicht blof3 als
abstrakte politische Theorie, sondern als im eigentlichen Sinne praktische Phi-
losophie, die zu den politischen und sozialen Strukturen ihrer Zeit Stellung
bezieht. Der Verfasser veranschaulicht, wie unterschiedlich politische Theorien
eingesetzt werden kénnen: papalistisch mit einer biologistisch-anthropologi-
schen Grundlegung im Sinne des Thomas von Aquin (137-140), als umfassende
Kultur- und Friedensphilosophie im Sinne Dantes (140—143) oder als die Lehre
von der Gesundheit eines politischen Organismus im Sinne des Marsilius von
Padua (143-148). Am Beispiel Dantes, der seine antipapalistische Theorie der
Weltmonarchie mit einem Riickgriff auf die Intellekttheorie begriindete,
kénnte indessen noch deutlicher gezeigt werden, daf die in einen historisch-
sozialen Kontext «eingesetzte» Philosophie keineswegs als bloB3es Instrument
oder Sprachorgan der Politik zu verstehen ist. Sie entwickelte vielmehr 7z
innerphilosophischen Rabmen auch eine Eigendynamik, die aus der Verbindung
verschiedener Disziplinen entstand.

Der methodische Ansatz des Autors sté3t aber auch auf Grenzen, die zu
bedenken sind:

e) Das stindige Bemiihen, die Philosophie in ihrem realgeschichtlichen
Kontext zu zeigen, droht in einen unreflektierten Soziologismus auszuarten, wenn
die Verkettung von Philosophie, Politik, Okonomie usw. nicht genau analysiert
wird. Die Behauptung, Abailard habe eine radikal verinderte Auffassung von
Wissenschaft entwickelt und «der neuen Rationalitit, wie sie sich im Auf-
schwung der Geldwirtschaft entwickelte, eine theoretische Fassung» (83) gege-
ben, konnte als plumper Materialismus (miB3)verstanden werden, wenn die
Verbindung von «neuer Rationalitit», die sich bei Abailard vor allem in der
Sprachphilosophie und Ethik zeigte, und dem « Aufschwung der Geldwirt-
schaft» nicht anhand von Texten belegt wird. Eine philosophisch begriindete
Geldtheorie findet sich z. B. bei Petrus Johannis Olivi und Johannes Buridan,
die in Anlehnung an die physikalische Impetustheorie eine dynamische Geld-



248 Philosophiegeschichte als Provokation

werttheorie entwickelten: Geld wurde nicht mehr als bloB3es Tauschmittel,
sondern als Kapital verstanden, da ihm wie einem physikalischen Kérper eine
innere Kraft attestiert wurde, die einen Wertzuwachs bewirkt (vgl. die inter-
essante Studie von M. Wolff, Geschichte der Impetustheorie. — Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 1978, vor allem 174-184 und 199-211).

f) Der Verfasser fordert zwar, auch die individuelle Entwicklung der einzelnen
Denker zu beriicksichtigen (36), 1iBt diese aber gelegentlich hinter nicht genau
definierte politisch-soziale Strukturen zuriicktreten. Das Denken des Thomas
von Aquin beispielsweise, dessen einzige Leistung es scheinbar war, alle welt-
liche Macht papalistisch zu instrumentalisieren und an einem historischen
Kompromil3 zu scheitern (140), wiirde an Transparenz gewinnen, wenn es in
seinen Entwicklungsstufen und Spannungen analysiert statt auf eine Kurzform
reduziert wiirde.

g) Am bedenklichsten scheint mir der leichtsinnige Verzicht auf den Begriff
« Scholastik » zu sein. Das Mittelalter hatte «keine Schul-Aufgaben, es war die
Mitbegriindung einer geschichtlichen Welt» (38), verkiindet Flasch. In der Tat
ist der Ausdruck «Scholastik » unangebracht, wenn er das gesamte Wissen des
Mittelalters zusammenfassen und inhaltlich festlegen soll. Er ist aber hilfreich
und notwendig zur Charakterisierung der spezifischen Methode philosophi-
schen Denkens, das sich im schulischen Rahmen der Kléster und Universititen
vollzog. Philosophieren hie in erster Linie: als Lehrer oder Schiiler Texte
lesen, kommentieren und interpretieren. J. Le Goff nennt deshalb mit Recht die
scholastische Arbeitstechnik das Kennzeichen der mittelalterlichen Philoso-
phie: «Rien de plus frappant que le contraste entre les images qui représentent
au travail I'intellectuel du Moyen Age et ’humaniste. L’un est un professeur,
saisi dans son enseignement, entouré d’éleves, assiégé par les bancs, ou se presse
'auditoire. L’autre est un servant solitaire, dans son cabinet tranquille, a 'aise
au milieu de la piece dégagée est cossue ou se meuvent librement ses pensées»
(op.cit., 187-188). Wie die ausfiihrlichen Sudien von P.Glorieux (vgl. z. B.
«L’enseignement au Moyen Age», Archives d’histoire doctrinale et littéraire du
Moyen Age 35 [1968] 65-186) gezeigt haben, waren die philosophischen und
theologischen Diskussionen stark vom scholastischen Lehrbetrieb geprigt. Der
Kommentar zu den Sentenzen des Petrus Lombardus beispielsweise stellte eine
Pflichtiibung fiir jeden Magister der Theologie dar. Dies bedeutet: Aufgrund
duBerer formaler Zwinge der Scholastik muf3te auf vorgegebene Fragen inhalt-
lich Stellung bezogen werden.

h) Obwohl es sicherlich wichtig ist, auf «mittelmiBige » Autoren aufmerk-
sam zu machen, diirfen in einer Einfiihrung die einfluBreichen Denker des
Mittelalters nicht fehlen — nicht um ihnen den Klassikernimbus zu verleihen,
sondern um ihre zentrale Stellung in den scholastischen Diskussionen sowie in
der Wirkungsgeschichte der mittelalterlichen Philosophie zu verdeutlichen.
«Als Abailard auftrat, machte die Weltgeschichte einen Ruck» (93), doch bei



Philosophiegeschichte als Provokation 249

Johannes Duns Scotus und Johannes Buridan blieb sie scheinbar unverindert,
denn Flasch riumt dem «Doctor Subtilis» einen duBerst marginalen Platz ein
und 148t den berithmten Rektor der Pariser Universitit sogar ganz unerwihnt.
Damit werden zwei Denker vernachlissigt, die nicht nur die Vor- und Nach-
geschichte des Ockhamismus prigten, sondern die metaphysischen Diskussio-
nen (Duns Scotus) und logischen Debatten (Buridan) des ganzen Spitmittelal-
ters nachhaltig beeinfluBBten (vgl. z. B. L. Honnefelder, Ens inquantum ens: Der
Begriff des Seienden als solchen als Gegenstand der Metaphysik nach der Lebre des
Johannes Duns Scotus. — Miinster : Aschendorff 1979 und J. Pinborg, ed., 7ke Logic
of Jobn Buridan. — Copenhagen: Museum Tusculanum 1976). Auch fiir die
duBerst unterschiedliche Rezeption der mittelalterlichen Philosophie in der
Neuzeit und Moderne sind diese Autoren von groBter Bedeutung, Einerseits
wurden sie als abschreckende Beispiele fiir die blutleere, dekadente Scholastik
zitiert. D.Diderot beispielsweise fillte in seiner Ewncyclopédie ou Dictionnaire
raisonné des sciences, des arts et des métiers ((Euvres completes VIII, éd.
J.Lough /J.Proust. — Paris: Hermann 1976, 301) folgendes vernichtendes
Urteil : « La théologie et la philosophie de son temps, déja surchargées de ques-
tions ridicules, acheveérent de se corrompre sous Scot dont la malheureuse
subtilité s’exerca a inventer de nouveaux mots, de nouvelles distinctions et de
nouveaux sujets de disputes qui se sont perpétuées en Angleterre au-dela des
siecles de Bacon et de Hobbs. » Er tadelte die der Logik verpflichtete Philoso-
phie mit scharfen Worten: « La scolastique est moins une philosophie particu-
liere qu'une méthode d’argumentation syllogistique, séche et serrée, sous
laquelle on a réduit Daristotélisme fourrée de cent questions puériles»
(ibid. 302). Andererseits regten gerade Duns Scotus und Buridan zahlreiche
Philosophen des 20. Jahrhunderts an; man denke z B. an M. Heideggers Habi-
litationsschrift Die Kategorien- und Bedeutungslehre des Duns Scotus (Tibingen:
Mohr 1916) oder an die sprachanalytischen Arbeiten von P.Geach (Reference
and Generality. — Ithaca N.Y.: Cornell University Press 1962). Die Briiche und
Spannungen der mittelalterlichen Philosophie, die der Verfasser aufspiiren will,
zeigen sich gerade in der kontroversen Rezeption ihrer Hauptexponenten.

1) Das vorliegende Buch zeichnet sich zwar durch thematische Vielfalt aus,
schenkt aber der Logik und Sprachphilosophie nur wenig Beachtung (einige Aus-
fithrungen 151-156). Damit wird nicht nur ein groBer Teil der zeitgendssi-
schen, vor allem englischsprachigen Forschung im Gebiet der mittelalterlichen
Philosophie ausgeblendet; ein bereits seit Boethius, spitestens seit Abailard
wichtiger Pfeiler des philosophischen Denkens bleibt weitgehend unbeachtet.
Logik gehorte zur Grundausbildung jedes mittelalterlichen Intellektuellen, und
semantische Diskussionen durchdrangen alle Gebiete der Philosophie — auch
und gerade die Metaphysik. Wie L. M. de Rijk ausgefiihrt hat (La philosophie au
moyen dge. — Leiden: E.]. Brill 1985, 183-203), waren z. B. Begriff und Funktion
der «suppositio naturalis» ein Markstein fiir die verschiedensten philosophi-



250 Philosophiegeschichte als Provokation

schen Theorien des 13. und 14. Jahrhunderts. Eine Auseinandersetzung mit den
logisch-semantischen Debatten verhilft zudem zu einem besseren Verstindnis
des bereits erwihnten scholastischen Charakters ; sprachphilosophische Diskus-
sionen gehorten zum «Schulalltag» und prigten die Denkstrukturen. N. Kretz-
mann hat in seiner Einleitung zur Cambridge History of Later Medieval Philosophy
(Cambridge: University Press 1982, 4) sehr deutlich auf diese enge Verflech-
tung von logischer Methode und philosophischer Theorie aufmerksam ge-
macht: «... any history of medieval philosophy which, like ours, leaves theology
out of account is bound to devote more space to logic than to any other branch of
philosophy. The imbalance, if there is one, is embedded in the nature of
medieval scholasticism, in which the unusual importance of logic is partly a
consequence of the fact that during the Middle Ages logic was conceived of
more broadly than in any other period of the history of philosophy.» Altere
Philosophien am Ort ihrer Entstehung aufsuchen (15) heif3t auch: philosophi-
sches Denken vergangener Epochen aus seinen immanenten Denkstrukturen, die
durch eine bestimmte Denkschulung geformt werden, zu verstehen ver-
suchen.

j) Auch die Naturphilosophie bleibt leider unberiicksichtigt. Wie A.Maier
(Ausgehendes Mittelalter, 3 Bde. — Roma: Ed. di Storia e Letteratura 1964—1977
und Die Vorliufer Galileis im 14. Jahrbundert. — Roma: Ed. di Storia e Letteratura
1966) in ihren Pionierarbeiten bereits gezeigt hat, nahmen naturphilosophische
Fragen spitestens seit der Rezeption der aristotelischen Physik und deren ara-
bischen Kommentare eine wichtige Stellung in der mittelalterlichen Philoso-
phie ein. Diesem Forschungsgebiet wird in Italien (vgl. z.B. A.Maieru, ed.,
Studi sul X1V secolo in memoria di Anneliese Maier. — Roma: Ed. di Storia e
Letteratura 1982; F.Bottin, La scienza degli occamisti. — Rimini: Ed. Maggioli
1982), vor allem aber im angelsichsischen Raum (siche z. B. E. Grant, Physical
Science in the Middle Ages. — Cambridge: University Press 1977 und M. Clagett,
ed., Archimedes in the Middle Ages, 4 vols. — Madison: University of Wisconsin
Press und Philadelphia: The American Philosophical Society 1964—1980)
immer mehr Bedeutung beigemessen. Es wire interessant, gerade anhand dieser
Thematik die von Flasch immer wieder betonte Durchdringung von Philoso-
phie und gesellschaftlichem Leben genauer zu untersuchen, denn wie M. Wolff
gezeigt hat, muf3 das Problem der « neuen » Naturphilosophie und -wissenschaft
auch als «die Frage nach einem sozialen Kontext der Revolution der mecha-
nischen Bewegungslehre » (op.cit. 37) aufgeworfen werden.

Der Band enthilt wertvolle bibliographische Hinweise (197-219) und sie-
ben Tafeln, welche die philosophischen Diskussionen kunsthistorisch illustrie-
ren. Besonders hilfreich sind die Angaben zu schwer zuginglichen Texten
unbekannter Autoren. Die Zusammenstellung beansprucht zwar keine Voll-
stindigkeit, doch sie will dem Bediirfnis gerecht werden, «die Ubersetzungen
der wichtigen Texte zu kennen » (198). Ungeklirt —und deshalb beunruhigend —



Philosophiegeschichte als Provokation 2p1

bleibt jedoch, nach welchen Kriterien die Auswahl getroffen wurde. Es ist
auffillig, daBB gerade wichtige Ubersetzungen logisch-sprachphilosophischer
Werke nicht in die Liste aufgenommen sind. Es fehlen z. B.: William of Sher-
wood, Introduction to Logic, tr. N.Kretzmann. — Minneapolis: University of
Minnesota Press 1966 ; vom gleichen Autor 7reatise on Syncategorematic Words,
tr. N. Kretzmann. — Minneapolis: University of Minnesota Press 1968 ; Peter of
Spain, Zracatatus syncategorematum, tr. ].P.Mullally. — Milwaukee: Marquette
University Press 1964 ; William Ockham, Predestination, God’s Foreknowledge,
and Future Contingents, tr. M. McCord Adams/N.Kretzmann. — New York:
Appleton-Century-Crofts 1969 ; John Buridan, 7he Treatise on Supposition — The
Treatise on Consequences, tr. P.King. — Dordrecht: D.Reidel 1985; John Wyclif,
On Universals, tr. A.Kenny, intr. P. V.Spade. — Oxford: Clarendon Press 1985;
Paul of Venice, Logica Magna, «Tractatus de Terminis», tr. N. Kretzmann,
«Tractatus de Scire et Dubitare», tr. P.Clarke. — Oxford: University Press
1979/81; fiir den deutschsprachigen Raum besonders wichtig: Raimundus
Lullus, Die neue Logik - Logica Nova, hg. C. Lohr, iibers. V. Hosle / W. Biichel. —
Hamburg: F.Meiner 1985. Unerklirlich fiir den Leser ist zudem, dal3 Der
Verteidiger des Friedens (iibers. W.Kunzmann /H.Kusch. - Stuttgart: Reclam
1971), um nur die deutsche Ubersetzung der bedeutenden politisch-philosophi-
schen Schrift des Marsilius von Padua zu nennen, nicht aufgefiihrt ist. Man
vermiBt auch einige wichtige franzosische Ubersetzungen, z. B. Saint Bonaven-
ture, Les six lumiéres de la connaissance humaine, éd. P. Michaud-Quantain. — Paris:
Ed. Franciscaines 1971 und Jean Duns Scot, 77aité du premier principe, éd.
R.Imbach. — Genéve / Lausanne / Neuchitel: Cahiers de la Revue de Théo-
logie et de Philosophie 1983. Hilfreich wire auch ein Vermerk von Cajetan,
Commentary on Being and Essence, tr. L.H.Kendzierski/F.C. Wade, Mediaeval
Philosophical Texts in Translation 14. — Milwaukee: Marquette University
Press 1964 gewesen, um auf die Thomas-Rezeption im Spitmittelalter hinzu-
weisen. In der gleichen Reihe ist Giles of Rome, Theorems on Existence and
Essence, tr. M. V. Murray, Mediaeval Philosophical Texts in Translation 7. —
Milwaukee: Marquette University Press 1952 (Nachdruck 1973) erschienen —
ein Werk, das in der Bibliographie leider verschmiht wird. Unbedingt zu
erwihnen sind iiberdies die Ubersetzungen von zwei prominenten italienischen
Philosophiehistorikern: Tommaso d’Aquino, 7rattato sull’unita dell’intelletto
contro gli Averroisti, comm. ed. intr. di B.Nardi. — Firenze 1938; Tommaso
d’Aquino, De magistro, tr. ed intr. di T.Gregory. — Roma: Ed. Armando
1965.



252 Philosophiegeschichte als Provokation

4. Ausblick gegen Riickblick

Flasch nihert sich der mittelalterlichen Philosophie nicht «sine ira et stu-
dio» als teilnahmsloser Historiker, sondern er setzt sich deutlich und engagiert
in Beziehung zu diesem Denken — mit historischem Blick, aber aus zeitgends-
sischer Perspektive. Die zahlreichen methodischen Reflexionen, die Vermei-
dung jeder kiinstlichen Objektivitit sowie der Verzicht auf abgerundete, har-
monische Darstellungen verleihen dem Buch eine persénliche Note; sie
machen es kantig, sperrig und deshalb lesenswert. Der « Zorn und Eifer», der
sich von ironischen Seitenhieben bis zu polemischen Schligen steigern kann,
148t den Leser ahnen, daB3 die historische Arbeit nicht bloB3 von einem akade-
mischen Interesse getragen wird. Die Einfiihrung fiihrt den Leser nicht behut-
sam in die Philosophie des Mittelalters ein, sondern sie wirft ihn auf einen Weg
und treibt ihn an, selber voranzugehen. Dadurch st68t sie bisweilen auf Wider-
stand, wie die oben angefiihrten kritischen Bemerkungen verdeutlichen. Sicher
aber fordert sie die Lust des Lesers, sich an den Entdeckungen im Bereich der
mittelalterlichen Philosophie zu beteiligen, und erreicht damit ihr Ziel (vgl.
XII). Indem sie mit neuen methodischen Voraussetzungen auf die mittelalter-
liche Philosophie zuriickblickt, erméglicht sie gleichzeitig einen Ausblick in die
kiinftige Forschung:

a) Der engen Verflechtung von Philosophie, Theologie, Politik, Kunst usw.
kann nur durch vermehrte interdisziplinire Forschung Rechnung getragen wer-
den. Es ist zu hoffen, da3 Flaschs Forderung einer «geschichtlichen Philoso-
phiegeschichte » ernst genommen wird, so daB3 einerseits innerhalb der Philo-
sophie den historisch und philologisch orientierten Arbeiten mehr als blof3 eine
propideutische Funktion beigemessen wird und andererseits auBlerhalb der
Philosophie der Dialog mit Literatur-, Kunst-, Kirchen-, Wirtschafts- und
anderen Historikern gesucht wird.

b) Die Studie zeigt, daB die Ara der enzyklopidischen Gesamtdarstellungen
endgiiltis u Ende gegangen ist — auch und gerade im Bereich der mittelalterli-
chen Philosophie. Der Proze3charakter der Philosophie kann nur in minutiésen
Einzelstudien zur Geltung kommen. In Flaschs Metaphorik heiB3t dies: Der
«Bildersaal abstrakter GrundriBzeichnungen» (80) muf3 dem ergiebigen Stu-
dium einzelner Portrits weichen.

c) Philosophiegeschichte begniigt sich indessen nicht mit der Betrachtung
von Portrits. Sie ordnet, vergleicht und beurteilt die Einzelbilder. Indem sie
eine bestimmte Bilderkonstellation wihlt und eine Ordnung schafft, die freilich
bloB einen hermeneutischen und keinen hierarchischen Charakter besitzt, ver-
146t sie den Rahmen der historischen Quellenforschung. Es ist nicht nur eine
philosophiegeschichtliche, sondern in hohem Mafe auch eine geschichtsphilo-
sophische Frage, ob man die Philosophie des Mittelalters als progressives, in der



Philosophiegeschichte als Provokation 253

Aufklirung kulminierendes Denken, als geschlossenes, um Thomas von Aquin
kreisendes System oder als intellektuellen Ausdruck einer je individuell erlebten
Gegenwart sieht. Die metabistorische Fundierung der Philosophiegeschichte durch
Geschichtsphilosophie, die im Bereich der Medidvistik leider haufig nur implizit
erfolgt, bedarf dringend einer Explikation.

d) Indem Flasch nicht nur auf die mittelalterliche Philosophie blickt, son-
dern immer auch seinen eigenen Blick im Auge hat, verdeutlicht er, worauf
philosophische Arbeit abzielt: analytisches Denken, das sich auf aposteriorisch
Gegebenes richtet, gleichzeitig aber auch die dazu erforderlichen — vorgegebe-
nen oder gewihlten — Voraussetzungen untersucht und sich damit die eigene
Bedingtheit bewuf3t macht. DaB sich diese reflexive Titigkeit keineswegs in der
Suche nach apriorischen Grundlagen erschépfen muB, sondern sehr wohl an
konkreten historischen Fakten orientieren kann, zeigt einmal mehr, dafl Phi-
losophie vornehmlich die Arbeit daran ist, w/e man etwas sieht, nicht was man
sieht.






	Philosophiegeschichte als Provokation

