
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 35 (1988)

Heft: 1-2

Artikel: Utrum omnia eveniant de necessitate : Textedition und Studie der
gleichnamigen Quaestio von Thaddeus von Parma (Cod. Vat. Lat.
6768)

Autor: Cheneval, Francis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760796

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760796
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Francis Cheneval

Utrum omnia eveniant de necessitate

Textedition und Studie der gleichnamigen Quaestio
von Thaddeus von Parma (Cod. Vat. Lat. 6768)

1. Einleitung

1.1 Historisches und Historiographisches zum Bologneser Averroismus

Bruno Nardi war der erste Historiker, der einen gewissen Maestro Taddeo da

Parma erwähnte, einen Bologneser Philosophen, dessen Kommentar zu De
Anima eine starke Verwandtschaft mitjohannes vonJandun aufzuweisen schien

(1912, p. 723—737). Martin Grabmann zeigte dann in einer Studie aus dem Jahre
1930, daß eben dieser Thaddeus von Parma, zusammen mit Angelo von Arezzo,
als eigentlicher Pionier des italienischen Averroismus zu betrachten ist (MAG
III, p. 239—260 ; also nicht Pietro d'Abano in Padua, wie dies noch S. Ferrari,
1900, darstellte).

An der Universität Bologna lehrte im 13. Jh. der Mediziner Taddeo d'Al-
derotto (nach 1260; +1295). Er pflegte starke philosophische, besonders
aristotelische Interessen und fertigte eine italienische Übersetzung des lateinischen

Textes der Nikomachischen Ethik an, in der er eine solide Kenntnis der
aristotelischen Terminologie an den Tag legte, es jedoch vermied, die heißen
Eisen der Metaphysik wirklich zu erörtern, dies obschon er auch mit der
arabischen Philosophie vertraut gewesen war und eine leise Sympathie für den
averroistischen Monopsychismus gehegt hatte (MAG III, p. 204 ; 206 ; Nardi,
1949, p. 11—22). Laut Grabmann kann man bei ihm auch einen «gewissen
Anklang an die Lehre von der doppelten Wahrheit» feststellen (MAG III,
p. 207). Auf Grund seiner subtilen Zurückhaltung ist Taddeo d'Alderotto ein

Beispiel dafür, daß die Verurteilungen von 1270 und 1277 auch in Italien ihre
Wirkung nicht verfehlt haben.



176 Utrum omnia eveniant de necessitate

Gentiiis de Cingulo, der im späten 13. und frühen 14. Jh. als Magister an der

Artistenfakultät in Bologna wirkte, fertigte eine Nachschrift der Vorlesung des

Johannes Vath an (Cod. Vat. Lat. 4454), und ist demnach in Paris selber mit den

dortigen Strömungen der Artistenfakultät in Berührung gekommen (ibid.,
p. 207f.) ; Grabmann bezeichnet ihn denn auch als Begründer des Aristotelesstudiums

in Bologna. Als Auditor und Repetitor des Gentile ist in einer
handschriftlichen Notiz (Cod. Strozzianus 99, f. 42r) Angelo d'Arrezo nachgewiesen,

von dem Grabmann aufzeigte, daß dieser als Vertreter des italienischen
Averroismus angesehen werden kann (MAG II, p. 261—271 Er lehrte mit Sicherheit

um das Jahr 1325 in Bologna.
Laut Annelise Maier gab es in Bologna mit Thaddeus von Parma und

Angelo von Arezzo in den zwanzigerJahren des 14. Jhs. nicht nur zwei Magister
averroistischer Prägung, sondern bereits eine große averroistische Anhängerschaft.

Warum sonst hätte der englische Franziskaner Wilhelm von Alnwick
Bologna zum Ort seiner Disputationen gegen averroistische Thesen gewählt
(1967, p. 335—349)? Zum eigentlichen Gegner seiner Disputationen machte
Wilhelm von Alnwick den englischen Theologen Thomas Wylton, der als

augustinisch gefärbter Averroist galt. Charles Ermatinger machte auf den
Einfluß Wyltons auf Johannes von Jandun aufmerksam. Eine oder mehrere

Quaestionen des De Anima von Jandun weisen Passagen von Wyltons Quaestio
de anima intellectiva auf (1967, p. 1182f.). Wilhelm lenkte durch seine Disputationen

das Interesse der Bologneser Philosophen auf ebendiesen Thomas Wylton.

Nach Gentile da Cingoli, über den der Pariser Averroismus nach Bologna
kam, und Johannes von Jandun, auf dessen Verwandtschaft mit Thaddeus von
Parma bezüglich seines De Anima hingewiesen wurde, hat nach Maier Thomas

Wylton durch die unbeabsichtigte Propaganda Wilhelms als dritte Einfluß-
quelle des Bologneser Averroismus zu gelten (1967, p. 340).

Uber die weitere Entwicklung des Bologneser Averroismus gibt Maier
durch den Hinweis auf den Cod. Ottobon. Lat. 318 Auskunft. Kuksewicz
verdanken wir eine Textausgabe der averroistischen Schriften dieses Codex (1965).
Die Zeit der Aktivität dieser Philosophen liegt etwa zwischen 1326—1353.

Maier stellte fest, daß der überwiegende Teil der Texte des Cod. Ottob. 318

ausgesprochen « averroistisch » ist, die Autoren bemühen sich wiederholt um
eine adäquate Aristotelesauslegung, die zum Teil der christlichen Uberzeugung
zuwiderläuft. Die Liebe zu einer möglichst differenzierten Aristotelesinterpretation

und die Leidenschaft für die Diskussion waren außerdem Merkmale der

Bologneser Averroisten. Als Beweis, der für sich selber spricht, sei nach Ermatinger

folgende Stelle zitiert : « Ad rationem non dixit respondens iste propter
clamores circumstantium », oder : « Ad hoc voluit respondere, sed pueri clama-

verunt quod non potuit audiri» (1954, p. 56).



Utrum omnia eveniant de necessitate 177

1.2 Die Bedeutung des Bologneser Averroismus

Was die Bedeutung des Bologneser Averroismus betrifft, so liegen uns
bisher nur sehr summarische Studien vor (vgl. etwa Kuksewicz, 1965, p. 5).

Aufschlußreiche Information zur Bedeutung dieser Strömung gibt uns Anneliese

Maier (1967). Sie hält fest, daß die Bologneser Averroisten eine
«Zwischenstufe und wahrscheinlich auch ein Bindeglied » zwischen dem klassischen

Pariser Averroismus des 13. Jhs. und der Paduaner Renaissance darstellen

(p. 343), und eine Komponente in der Geistesgeschichte des 14. Jhs. vertreten,
die als Brücke zur Moderne zu bezeichnen ist. «Die Bologneser Philosophen
haben, kurz gesagt, auch ihren Anteil an jenem gewaltigen Aufschwung der

naturphilosophischen und fast naturwissenschaftlichen Besinnung, der
vielleicht eine der größten Leistungen des 14. Jhs. darstellt» (ibid.). Diese Aussage
Maiers ist sehr allgemein gehalten, und es ist nicht zuletzt auch das Unterfangen
dieses Beitrags, die These Maiers aus der Sicht eines konkreten Textes zu
beleuchten. Maier macht darauf aufmerksam, daß die Bologneser im Vergleich
zu den Parisern und Oxfordianern in ihrem aristotelischen Denken durchaus

Originalität besaßen, so sei zum Beispiel ein ausgeprägter Determinismus, der
alles in der Welt — und zwar einschließlich der menschlichen Willensentschei- •

dung — mit Notwendigkeit geschehen lassen will, ein spezifisches Charakteristikum

für den Bologneser Averroismus. Diese Haltung ist laut Maier die

Vorwegnahme einer Einstellung, die in Italien in der nachfolgenden Zeit in
immer stärkerem Maße hervorgetreten sei und einen « bedeutsamen Zug
darstellt in der Rolle, die die spätmittelalterliche Naturphilosophie als Vorberei-
terin der modernen Physik gespielt hat» (p. 345). In der Unbefangenheit, mit
der die Bologneser Averroisten auch den Bereich der Glaubenswahrheiten
behandeln, sieht Maier das « Entstehen und die erste Entwicklung einer eigentlich

selbständigen philosophischen und naturwissenschaftlichen Methode. Es
ist der Anfang einer Linie, die sich in konsequenter Weise durch die italienische
Naturphilosophie der Folgezeit hinzieht und die sich in der Physik eines Bene-
detti und Galilei fortsetzt» (ibid.). Auch bei dieser Aussage Maiers stellt sich
zumindest die Frage, ob denn ein rigoroser Aristotelismus, wie ihn die
Bologneser Averroisten zu vertreten schienen, nicht vielmehr hinderlich zur
Entstehung der modernen Physik gewesen sein könnte, zumal diese in vielen
Punkten durch eine Überwindung des Aristotelismus zustande kam. Die Bedeutung

der Bologneser läge dann vielmehr in der Schaffung eines unabhängigen
Freiraums und Denkens, als in einem inhaltlich relevanten Beitrag zur Entstehung

der Naturwissenschaft. Der Wert dieser Textedition und Studie scheint
mir deshalb unter anderem zu sein, daß wir die Problematik der Bedeutung des

Bologneser Averroismus anhand eines konkreten Textes etwas unter die Lupe
nehmen können.



178 Utrum omnia eveniant de necessitate

1.3 Thaddeus von Parma

Thaddeus von Parma gilt nach dem bisherigen Stand der Forschung als

erster Vertreter der Bologneser Averroistenschule. M. de Wulf vermutete auf
Grund der starken Verwandtschaft des Thaddeus mitJohannes von Janduns De
Anima, daß Thaddeus sogar an der Universität von Paris studiert hätte (1947,

p. 177) - wir haben jedoch diesbezüglich keine biographische Notiz. Martin
Grabmann hält diese These für «nicht unwahrscheinlich» (MAG II, p.259).
Den ersten sicheren Beleg des Wirkens unseres Freundes aus Parma finden wir
im Cod. Asburnam 205 der Bibl. Laurenziana di Firenze f. lr—24v im Explizit.
Die zweite biographische Notiz, die wir von Thaddeus besitzen, befindet sich im
Cod. Lat. 15805 der BN Paris ebenfalls im Explizit. Aus diesen beiden Notizen
geht hervor, daß Thaddeus in denJahren 1318und 1321 in Bologna als Magister
der Artistenfakultät gelehrt hat. Aus dem Explizit einer Quaestio im
Cod. Vat. Lat. 6768 f. 183vb (utrum esse et essentia sit idem realiter vel différant)

geht außerdem hervor, daß Thaddeus auch in Siena disputiert hat. Es läßt
sich daraus vermuten, daß Thaddeus den Exodus der Bologneser Universität
von 1321—1325 in Siena verbracht hat und diese Quaestio während dieser Zeit
disputiert worden ist (diese Angabe stammt von R. Imbach, 1981, p. 329). Auch
aus dem Chartularium von Siena ist ersichtlich, daß Thaddeus zwischen 1321

und 1325 in Siena war (vgl. Chart. Stud. Senensis I, 1240—1357, 159, 197, 223,
225 etc. ; Angabe von S. McClintock, 1956, p. 136 n. 58).

Schriften : Von Grabmann entdeckt wurden die Schriften, die er in seiner Studie
behandelte und die ich hier nicht weiter aufzähle (vgl. MAG II, p. 239-260).
Ermatinger vermochte diese Zusammenstellung durch seine Entdeckung des

Cod. Vat. Lat. 6768 noch zu ergänzen (1954, p. 37ff.) und Maier, die diesem
Codex eine besondere Untersuchung widmete, gelang es, durch die Prüfung des

Indexes, die Liste der bekannten Autoren zu erweitern (1967, p. 351—366).

Maier bestätigte außerdem die Vermutung Ermatingers, daß die Quaestiones 41

und 48 aus einem Kommentar zur Metaphysik stammen und fügte diesem noch
die von ihr Thaddeus zugeschriebenen Quaestiones 12-17 hinzu. Ruedi Imbach
hat in seinem Artikel über averroistische Stellungnahmen zur Diskussion über
das Verhältnis von «esse» und «essentia» vom selben Manuskript die Quaestio
10 untersucht und ist dabei auf folgenden Hinweis gestoßen: «Et ideo ad

praesens dixit magister esse tenendum aliam viam, quod tarnen sit dicendum ad

instantiam dixit se tangere in sequenti questione» (f. 181 va). Es folgt aus dem

Kontext, daß es sich um eine Frage über das Verhältnis von « ens » und « unus »

handeln muß; eine solche ist in Vat. Lat. 6768 auch wahrhaftig enthalten. Es

handelt sich um eine der Fragen des vermuteten Metaphysikkommentars :

«Queritur utrum unum aliquid addat supra ens, scilicet reale» (f. 186rb-187va).



Utrum omnia eveniant de necessitate 179

Damit ergibt sich, daß auch die Quaestio 10 Teil des Metaphysikkommentars
ist. Der Aufzählung von Charles Lohr (1973, p. 151 f.) ist demnach die Quaestio
10 des Cod. Vat. Lat. 6768 anzufügen. Unter den 16 verlorenen Blättern des

Cod. Vat. Lat. 6768 befinden sich laut Index auch fünf Quaestiones von Thad-
deus (vgl. Maier, 1967, p. 351-366).

2. Edition

Vat. Lat. 6768, ff. 261ra-262va: Thaddens von Parma,
«Utrum omnia eveniant de necessitate »

(1. Rationes affirmativae)

(26Ira) Consequenter queratur, quia Philosophus dicit in VI° huius1, quod si

nullum esset ens per accidens, tunc omnia evenirent de necessitate, ideo
queratur, utrum omnia eveniant de necessitate.

(1) Et arguitur primo sic. Omne, quod habet causas per se, respectu cuius

suum esse est necessarium, evenit de necessitate ; sed omne, quod evenit habet 5

causam per se, respectu cuius suum esse est necessarium ; quare etc. Maior patet.
Ista enim videtur esse ratio, quare aliquid evenit de necessitate. Minor patet et

primo quantum ad unam partem, scilicet quod omne, quod evenit, habeat

causam. Ista patet per Avicennam in sua Sufficientia2 et per Platonem in suo
Timeo3, ubi dicit, quod non est aliquis effectus, cuius ortus non precesserit causa 10

légitima. Sed talis causa est causa per se. Similiter patet quantum ad aliam

partem, scilicet quod esse istius effectus respectu talis cause sit necessarium, quia
posita tali causa, aut est necessarium talem effectum evenire, aut non. Si sic,
habetur propositum. Si non, est necessarium evenire. Ergo sic potest indifferens
evenire et non evenire, non evenire, nisi ista causa determinetur per aliam, et 15

tunc queratur vel ista causa, per quam determinatur, est talis, quod ad ipsam
necessario consequitur effectus, aut non. Si sic, habetur propositum. Si non, ergo
opportet quod, iterum ista causa determinetur, et sie vel erit dare processum in
infinitum aut ad ipsam causam necessario consequitur effectus unus.

(2) Item, si nihil est per accidens, omnia eveniunt de necessitate; sed nihil 20

est per accidens ut probabo quia etc. Maior patet, nam ista est consequentia

1 Cf. Aristoteles, Metaph. VI. 2, 1027al3
2 Cf. Avicenna, Metaph, VI 3
3 Cf. Plato, Timaios 28a



180 Utrum omnia eveniant de necessitate

Philosophi in isto VI°4. Minor patet, nam si accidat a casu floritudo simul herbe
in orto meo et in tuo, licet istud sit contingens in comparatione ad virtutem
generativam herbe vel in comparatione ad virtutem celestem, sive solum

25 contingens etiam propter aliud, quia illud, per quod est accidens solum videtur
evenire per accidens, quod advenit raro et in paucioribus. Sed constat, quod
aliquid evenit raro et in paucioribus et tarnen non est contingens, sicut eclipsis
lune non est per accidens.

(3) Item, omne habens causam in presenti et in causando et in essendo non
30 impedibilem evenit de necessitate ; sed omne, quod evenit de necessitate habet

causam in presenti in causando et in essendo non impedibilem ; quare etc. Maior
patet, nam datur, quod ista causa inferendi possit, non evenit de necessitate.

Minor patet, nam omne futurum habet causam presentem et non impedibilem,
sicut est deus, quia omnia sunt sibi presentia et iterum talis causa est impedi-

35 bilis.
(4) Item, illud, quod est provisum evenire a Providentia divina evenit de

necessitate, sed omne futurum est a Providentia dei ; quare etc. Maior patet, nam
scientia dei falli non potest, modo, si non potest falli, illud non potest non
evenire. Minor est nota, nam omnia sunt provisa a Providentia dei, quia deus

40 habet cognitionem omnium entium in propria forma. Et ratio huius est, quia
cognoscere entia in propria forma est cognoscere perfectissime. Sed cognitio dei
est perfectissima. Ergo deus cognoscat entia in propria forma. Vel ergo talia
entia necesse est evenire vel non. Si sic, habetur propositum. Si non, ergo
possibile est ea non evenire. Sed possibili posito in esse nullum sequitur impos-

45 sibile. Sed quia sequitur, quod scientia dei sit fallibilis.
(5) Item, omne futurum de necessitate est futurum ; ergo omne futurum de

necessitate advenit. Antecedens probatur, quia est predicatio per se, sed omnis
predicatio, in qua predicatum inest subiecto per se, est predicatio necessaria.

Consequentia tenet, quia futurum esse nihil est aliud quam futurum de neces-
50 sitate evenire.

(6) Item omne, quod producitur a causa necessaria vel ab alico habente

causam necessariam, evenit de necessitate, sed omne quod producitur, producitur

aut a causa necessaria aut ab habente causam necessaria ; quare etc. Maior
patet ex eo, quod id, quod producitur a causa necessaria, de necessitate produ-

55 citur, et si producitur ab habente causam necessariam, de primo ad ultimum
producitur a causa necessaria. Minor patet. Ad eius evidentiam est sciendum,
quod effectus aut sunt per se aut sunt per accidens, sicut fortuiti et casuales. Taies
effectus producuntur propter impedimentum materie aut propter contrarij
agentis indispositionem. Sed utroque modo est necessarium, quia dispositio

60 materie provenit ab alico extrinseco, quia provenit mutatione facta in aere, sed

illa dispositio in aere fit a corpore celesti. Ipsum autem corpus celeste est causa

4 Cf. Aristoteles, Metaph. VI 3, 1027a30-31



Utrum omnia eveniant de necessitate 181

necessaria, quare ille effectus habebit causam necessariam. Si autem proveniat
istud impedimentum propter concursum contrarij agentis, tunc illud agens
contrarium non concurrit nisi facta aliqua nova dispositione in ipso. Sed ista

dispositio opportet, quod proveniat ab aere et per consequens a corpore celesti. 65

Alij sunt effectus fortuiti et isti proveniunt in agentibus a proposito et a volun-
tate. Modo si aliquis vadat ad forum et invenit debitorem suum isti effectus
reducuntur in causas necessarias, quia tunc ire reducitur in voiuntatem et iterum
advenire reducitur in voiuntatem, quia oportet, quod alica nova dispositio sit
facta in corpore, propter quam sit mutatio in voluntate. Sed ilia talis dispositio fit 70

ab alico extrinseco ut ab aere. Sed talis dispositio existens in aere provenit a

corpore celesti, nam omne, quod est in intellectu nostro, de novo de necessitate

provenit ab alico, quod reducitur in corpus celeste. Iterum etiam sunt quidam
effectus, qui dicuntur voluntarij et etiam isti effectus reducuntur in causam
necessariam, quia ego non possum nunc velle unam rem magis quam prius, nisi 75

quia in me facta est quaedam dispositio et talis provenit ab alico (261rb) alio,

quosque reducitur in corpus celeste et tale est causa necessaria.

Ergo sequitur, quod omnia eveniant de necessitate.

(2. In oppositum)

In oppositum videtur esse Philosophus II0 Physicorum et VI° huius5 et in 1° 80
Periermeneias'' et probatur ratione sua in I°Periermeneias quia si omnia evenirent
de necessitate, tunc sequitur, quod frustra consiliaremur vel negotiaremur. Hoc
autem est falsum. Consequentia probatur, nam propter negotiari nostrum et
consiliari res tantum evenit vel non evenit de necessitate.

Iterum patet ratione Commentatoris7. Si omnia evenirent de necessitate, 85

tunc sequitur quod periret una de condictionibus universi. Hoc autem est
falsum. Consequentia probatur, quoniam una de condictionibus universi est

contingentia. Modo periret contingentia, si omnia evenirent de necessitate.

(3. Opiniones)

(1) Item, omne habens causam per se evenit de necessitate, sed omne per 90

accidens habet causam per se, quia omne per accidens reducitur ad per se. De ilia
questione fuerunt plures opiniones; et primo fuit opinio quorundam astrolo-

gorum antiquorum ponentium, quod omnia eveniant de necessitate. Et moven-

5 Cf. Aristoteles, Phys. II 5.6, 196bl0—198a4; Metaph. VI 3, 1027bll—16
6 Cf. Aristoteles, Peri herm. 9, 18b31-19a6
7 Locus non inventus



182 Utrum omnia eveniant de necessitate

tur propterea, quia ponebantur, quod post XXX sex milia annorum corpora
95 celestia redibunt ad eandem dispositionem motus et per consequens redibunt

illimet effectus, qui sunt modo et sicut modo sunt aliqui per accidens et aliqui
necessarij ; et sic oportet, quod res ille habeant determinatum ordinem, nam si

non haberent determinatum ordinem, non redirent, sed que habent determinatum

ordinem, sunt necessaria, quare omnia erunt necessaria. Ad hoc autem
100 ponendum movebantur ratione tali. Ilia, que producuntur a causa non impe-

dibili, eveniunt de necessitate; sed omnia, que producuntur sunt huiusmodi;

quare etc. Maior patet, nam datur, quod ilia causa sit impedibilis et effectus et sic

non eveniet de necessitate. Minor patet, nam omne novum hie inferius evenit

propter factum in celo, ut dicitur VIII Physicorum*. Sed tale novum non est aliud
105 quam novitas motus, sed motus corporis celestis impediri non possunt; quare

etc.

(2) Hanc autem opinionem secuntur quidam moderni, diversificantur
tarnen a primis, quoniam isti non ponunt, quod redeat idem effectus numéro suo

procedendi, sed procédant similes et in simili dispositione, sicut sunt in modo.

110 Et quare, cum dicitur iste sunt rationes Philosophi, ideo conantur solvere eas.

Sed primo adducamus eas et prima est ilia. Si omnia evenirent de necessitate,

tunc non contingeret negotiari nec consiliari. Consequens est falsum; ergo et
antecedens. Falsitas consequentis est nota, nam consiliari fit per accidens tam-

quam propter finem. Si ergo non oportet consiliari, tunc tolleretur finis. Conse-

115 quentia patet, nam secundum quod patet per Philosophum in IV° Ethicorum9,
consilium non queritur fieri de rebus necessariis, sicut quod sol oriatur, quia,
sicut consilium non fit de preteritis, cum revocari non possint, sic nec de

necessariis et ilia est ratio sua 1° Peryermeneias10 ; et secunda ratio sumpta ab ipso
IV° Ethicorum11 est, quia, si omnia evenirent de necessitate, tunc periret virtus

120 et vicium. Hoc autem est falsum, quia de istiis duobus est tota scientia moralis et
sic periret tota scientia moralis. Consequentia patet, nam virtus et vitium ordi-
nantur in laudem et vituperium, sed de rebus necessariis non laudamur vel

vituperamur. Non enim vituperamus ilium, qui est turpis a natura, sed potius
ilium, qui est turpis propter indebitum, sicut propter vicium, quod est in eo, et

125 sic semper laudamus aliquem et vituperamus de rebus, de quibus videtur domi¬

nus.
Sed tunc ad primam solvunt dicentes, quod non sequitur, quod non oportet

consiliari, ymmo bene oportet consiliari ; non propterea ut propter consilium
aliquid adveniat, quod non eveniret sine consilio. Sed hoc est, quia cogimur et

130 necessitamur negotiari et consiliari et sic iterum istud provenit ex necessitate.

8 Cf. Aristoteles, Phys. VIII 2, 253al6-17
9 Cf. Aristoteles, EN III 5, 1112b6—12
10 Cf. Aristoteles, Peri herm. 9, 18b—19a6
11 Cf. Aristoteles, EN III 7, 1114a32-1114b25



Utrum omnia eveniant de necessitate 183

Ad aliam respondent, quod non peribit virtus et vitium, quia dicimus, quod
nos non laudamus ilium, qui exercet actum aliquem, ad quem habet actitudi-
nem. Unde, quia aliquis exercet actum virtutis, ad quem habet actitudinem, ideo
laudamus eum et sic vituperamus aliquem exercentem actum viciosum, ad quern
habet inclinationem, sicut nos multotiens laudamus aliquem, non quia sit phi- 135

losophus actu, sed quia est natura philosophus, quia habet inclinationem
naturalem, ut sit actus ad scientiam ita et sic erit virtus et vitium. Ad Philosophum
dicunt, quod fuit forte illius opinionis. Vel dixit forte hoc, non quia non esset

opinionis istius, sed ut concordaret opinionibus antiquorum et sectis, nam multa
philosophus dixit, quorum opinionis non fuit, sicut ipse dicit in III0 Ethicorum12, 140

quod potius aliquis debet pati mortem, quam male facere, et tarnen ipse non fuit
istius opinionis. Et dixit magister, quod, si non essent propter Philosophum, qui
videtur oppositum velle et propter fidem, facilius esset tenere viam istam. Sed

ilia positio est falsa et est contra intentionem Philosophi et Commentatoris. Et
ideo improbatio istius opinionis erit positio nostre opinionis ita adducuntur ille 145
rationes et instantie eorum removebuntur.

(3) Et ideo fuit alia opinio quorundam teologorum. Et dicunt, quod aliquis
effectus respectu unius cause est contingens et respectu alterius cause est neces-
sarium. Et ad istud declarandum dicunt, quod cause sunt triplices. Quedam
enim est causa immobilis, immutabilis et incorruptibilis ; quedam est corporalis 150

non tarnen immobilis; quedam corporalis et mobilis. Prima est deus ipse.
Secunda est sicut corpus celeste. Tertia est virtus generativa, que est indeter-
minata specie, sicut virtus generativa hominis, equi et plante. Et ille cause sic se

habent, nam prima est generans respectu secunde, nam prima producit omnes
effectus cum sit causa prima et producit per viam simplicis entitatis et émana- 155

tionis, et ideo producit effectus nihil supponendo et sine alico motu. Sed causa
secunda est particularis respectu prime et est universalis respectu tertie. Prima
est particularis respectu prime, quia non se extendit ad omnes effectus
particulates generabiles, ad quos non se extendit. Tertia ideo est causa generabilis
(261va) respectu tertie. Sed causa tertia simpliciter est particularis, nam non 160

producit aliquid nisi mediante motu. Similiter non se extendit ad omnes effectus

generabiles, sicut virtus generativa, que est in homine uno, non se extendit ad

generationem asini vel hominis, qui producitur a virtute generativa, qui est in
aliquo homine ; et sicut cause sunt très, ita très sunt ordines ipsorum effectuum,
nam ipsi effectus ordinantur in suas causas. Modo, effectus particularis, licet sit 165

determinatus in comparatione ad causam secundam, scilicet homo productus ab

hac virtute generativa, que est in isto homine, tamen est effectus per accidens

respectu alterius cause particularis, ut quod simul producatur cum aliquo
homine producto ab alia virtute generativa. Et ratio est, quoniam haec virtus
generativa in hoc homine, licet se extendat supra istum effectum non tamen se 170

12 Cf. Aristoteles, EN III 1, 1110a-26-28



184 Utrum omnia eveniant de necessitate

extendit supra alium. Et ideo ille alter effectus relatus ad istam causam parti-
cularem evenit contingenter, quia est extra ordinem istius cause. Sed quia talis
effectus non est extra secundas causas nec primas, hinc est, quod est iste effectus

est necessarius respectu cause secunde et prime, cum non sit extra ordinem
175 dictarum causarum. Et confirmatur, nam causa particularis respectu sui effectus

potest impediri ex tribus sive effectus eius. Uno modo, ex debilitate agentis, sicut

patet quando virtus informativa est debilis, quod digiti non sunt distincti.
Secundo, ex indispositione materie, quia materia non erit disposita, sicut sanguis
menstruus non fiet embrio. Tertio, ex virtute agentis contrarij, sicut licet virtus

180 informativa et generativa essent de se acta nata conducere formam in materiam
et materia esset disposita, tarnen superveniret frigus, quod quidem est impediens
talem effectum. Et sic ulterius sunt aliqui effectus, qui per accidens sunt respectu
cause secunde, qui tarnen respectu cause prime sunt necessarij, quod ipsi declarant,

nam talis causa secunda agit mediante motu. Sed omnis motus praesup-
185 ponit mobile et omne agens praesupponit patiens et ideo, quia agit supponendo

materiam, hinc est, quod potest in actione impediri propter indispositionem
materie. Similiter cum sit agens corporeum solum videtur habere potestatem
super hijs, quae sunt agentia corporea et non incorporea ; et quia intellectus et
voluntas sunt agentia incorporea, hinc est, quod effectus aliquis potest impediri

190 per intellectum et voluntatem. Sicut, si horto meo incipiat aliqua herba oriri,
possum earn disvellere per voluntatem et sic talis effectus impeditur. Tarnen

respectu prime cause omnia sunt necessaria, quia non possunt impediri per
ordinem prime cause, quia ipsa producit rem per modum entis. Et sic est causa

cuiuscumque participantis cause omne universum.
195 (4) Tarnen quidam alii teologi adducunt et dicunt, quod iterum effectus

aliqui dicuntur contingentes et alij necessarij respectu dei, nam, dicunt ipsi, deus

est causa entitatis, sed producens entitatem producit consequentia entitatem,
sed ilia consequentia sunt sicut contingentia et necessaria et ideo producit rem
simul cum contingentia et necessitate. Sicut deus producit res cum contingentia

200 et necessitate sic providet causas potentes impedire res istas et non potentes
impedire. Sed sine dubio ilia opinio non bene stat cum phylosophia Aristotelis et

Commentatoris, scilicet quod unus effectus respectu unius cause sit contingens
et respectu alterius sit necessarius. Nam, si hoc esset, tunc sequeretur, quod

périrent dispositiones ipsarum rerum, hoc autem falsum est. Consequentia
205 patet, nam contingentia et nécessitas sunt dispositiones rerum, quod patet quia

corruptibile et incorruptibile sunt dispositiones entium. Sed corruptibile idem

est quod possibile et contingens. Modo, illud, quod est necessarium, simpliciter
est necessarium. Si ergo aliquis effectus respectu alicuius cause sit necessarius,

tunc erit simpliciter necessarius et sic tolletur natura possibilitatis in tali effectu ;

210 et hoc est simile ei, quod dicit Commentator in 1° Celt11 circa finem. Dicit enim,

15 Cf. Averroes, In De caelo I, 139, Venedig 1562, 95B



Utrum omnia eveniant de necessitate 185

quod si aliquod possibile posset perpetuari, tunc natura possibilis transiret in
naturam eternam. Item tunc sequitur, quod entia alica dicerentur in predica-
mento ad aliquid. Hoc autem falsum est ut patet per Philosophum in VIII° et X°
huiusH. Consequentia tenet, nam si aliquis effectus dicitur necessarius vel
contingens solum per relationem ad causas, tunc contingentia et nécessitas 215
inerunt rebus ab extrinseco ; quare etc. Item peccat aliter ilia opinio, quia videtur
imaginari, quod alia sit actio cause secunde ab actione cause particularis ut alia
sit actio nature et corporis celestis et alia sit actio dei et corporis celestis et id est

contra intentionem Commentatoris, quoniam Commentator vult in XII°
huiusls, quod opus nature est opus intelligentie non errantis. Similiter etiam 220

cum deus non agat nisi mediante corpori celesti, non erit actio sua alia ab actione

corporis celestis. Et hoc videtur esse intentio Commentatoris in XII° huius, quia
Commentator ibi inprobat opinionem ponentium duo principia in entibus,
scilicet principium a quo eveniunt res contingentes et entia ut in paucioribus, et

principium, a quo proveniunt entia in pluribus et ut semper. Nam vult, quod 225

omnia entia (26Ivb) proveniant ab uno principio, et per consequens secundum

eum aliqua sunt contingentia respectu prime cause, propter quod ad questionem
illam dico secundum opinionem Aristotelis et Commentatoris, quod omnia non
eveniunt de necessitate, quod probatur primo.

(4. Rationes in oppositum) 230

(1) Ilia, que sunt evenientia in hoc mundo a causa impedibili non eveniunt
de necessitate ; sed alica sunt, que eveniunt in hoc mundo a causa impedibili,
quia etc. Maior patet de se, nam si causa est impedibilis effectus est impedibilis et
sic non eveniet de necessitate. Minor patet, nam manus est quidam effectus

proveniens a virtute informativa existente in homine et ilia causa est impedibilis 235

propter tria. Primo, propter indispositionem materie. Secundo, propter debili-
tatem sui agentis. Tertio, propter concursum contrarij agentis, ut declaratum fuit
superius.

(2) Secunda ratio : Si alica eveniunt per accidens, non omnia eveniunt de

necessitate ; sed alica eveniunt per accidens ; quare etc. Maior patet, nam per 240
accidens est illud, per quod terminus fit et in paucioribus et per hoc differt
contingens ut in pluribus a necessitate. Minor probatur, nam ens per accidens est

illud, quod evenit in paucioribus et ut raro et in se per comparationem ad

causam et cum hoc potest provenire accidens ut manifestum est in aliquibus
effectibus, quia, quod aliquis nascitur cum una manu est in paucioribus, quo- 245

niam ut in pluribus nascitur homo cum duabus manibus et est ut raro per

14 Cf. Aristoteles, Metaph. VIII 5, 1044b21-29; X 4, 1055a6-9
15 Locus non inventus



186 Utrum omnia eveniant de necessitate

comparationem ad tempus in quo evenit cum duabus et iterum per compara-
tionem ad causam ; nam licet causa sit in hora productionis determinata tamen
ante horam productionis in se non est determinata, cum possit impediri et talis

250 effectus ab infinitis causis potest incipere cum multa et quasi infinita possint esse

impedimenta, sicut etiam dico, quod causa, quare aliquis venit ad forum et
invenit debitorem potest esse multiplex, scilicet ut videret ea, quae sunt in foro
vel ut aliquid emeret et sic de alijs.

(3) Tertia ratio, si omnia evenirent de necessitate, tunc non opporteret
255 negotiari nec consiliari, hoc autem est falsum, quoniam sunt quaedam actiones

humane ordinate in finem et sic periret finis, quod est falsum. Consequentia
patet, quoniam consilium non habet finem nisi de rebus, quae possunt impediri
ut aliter evenirent, quam sint acte evenire, modo necessaria impediri non
possunt. Neque valet, si dicatur consiliari, quare propter consilium res aliter

260 eveniret quam eveniret sed quia cogimur consiliari et de neccessitate. Istud non
valet, quia est contra communem conceptionem animi, nam omnes concipiunt
consiliari solum ut patet consilium res aliter eveniat, quam sine consilio
eveniret. Iterum etiam, quero de ilia necessitate, a quo fiat, constat, quod solum ilia
nécessitas videtur provenire a corpore celesti. Sed corpus celeste, cum sit agens

265 corporeum non imponit necessitatem nisi in hijs quae sunt corporea. Sed prin-
cipium consilii est intellectus et voluntas, que non sunt corporea nec virtutes in
corpore. Et si tu dices contra, quia Philosophus in VIII° Physicorum16 vult, quod

propter motum factum in corpore de necessitate fit motus in intellectu, dico,
quod Philosophus non vult, quod si motus fit in intellectu semper, quod ille

270 motus semper de necessitate fiat a motu facto in corpore sed dicit, quod nihil
prohibet per motum factum in corpore evenire intellectum, sed tamen illud non
est de necessitate. Iterum etiam, quia licet per motum factum in corpore fiat
motus in intellectu, adhuc intellectus est dominus ut possit eligere, quem actum
vult.

275 (4) Quarta ratio, si omnia evenirent de necessitate, tunc sequeretur, quod
periret virtus et vitium. Consequens est falsum, ergo antecedens. Falsitas conse-

quentis est manifesta, nam cum de istis sit scientia moralis, periret tota scientia
moralis. Consequentia patet, nam ilia duo ordinantur in laudem et vituperium.
Modo constat, quod nos non laudamus aliquem, quia de necessitate aliquid agat,

280 nec vituperamus, sicut si aliquis a natura sit turpis non propterea vituperatur,

ymmo potius compatimur sibi. Nec valet, si dicatur, quod nos laudamus aliquem
qui exercet actum, ad quem habet actitudinem et sic actitudo est causa laudis.

Contra quia per tantum, quod est indifferens est causa laudis et vituperij nihil
laudatur. Sed actitudo potest esse causa laudis et vituperij ; quare, etc. Maior

285 patet, nam actitudo assimilatur nature, sicut dicitur in 11° Ethicorum^1. Modo,

16 Locus non inventus
17 Cf. Aristoteles, EN II 1, 1103al4-1103b2



Utrum omnia eveniant de necessitate 187

per naturam nihil magis inclinatur ad vitium quam ad virtutem, sicut dicit
Philosophus ymmo solum ex consuetudine et sic ilia actitudo, quae conse-

quitur naturam, est indifferens ; utriusque scilicet virtutis et vitij et per conse-

quens laudis et vituperij.

(5. Notandum) 290

Ex hijs patet solutio ad rationes, sed primo opportet notare, quod necessa-
rium duplex est ; quoddam est necessarium secundum quid et ex suppositione,
sicut res quando est de necessitate. Et ut sic omne quod producitur potest dici de
necessitate in hora productionis. Et quoddam est necessarium simpliciter ; sicut
illud, quod habet causam quae de se est indeterminata et impedibilis et illo modo 295

qui debebat primo poni omnia non eveniunt de necessitate.

(6. Ad rationes)

(1) Et ex hijs (262ra) ad rationes. Ad primam, cum dicitur omne habens

causam per se, respectu cuius suum esse est necessarium etc., verum est, si illa
causa sit determinata et in se et in hora productionis, si autem illa causa esset 300

determinata solum in hora productionis non in se, quia ante possit impediri, non
opportet, sed sufficit, quod sit necessarium secundum quid et ex suppositione et

cum dicitur auctoritate Avicenne et Platonis, quod nihil est cuius ortum legip-
tima causa non praecesserit per legittimam causam, intelligit horam determi-
natam productionis, quae tarnen ante horam potest impediri. Et tunc ad pro- 305

bationem, cum dicitur, quod ille effectus poterit evenire et non evenire et sie

opportebit, quod illa causa determinetur per aliam. Dico, quod in effectibus per
se non opportet, quia causa quantum est de se, est acta nata producere talem
effectum per se. Unde natura, quantum est de se, est semper apta nata producere
talem effectum, quia hominem cum quinque digitis et ideo ad talem effectum 310

producendum non opportet, quod determinetur per aliam causam, sed quando
erit in actu productionis. Tunc illa causa erit determinata et sie effectus erit
necessarius secundum quid, tarnen illa causa in se non est determinata cum
possit impediri. Sed in effectu per accidens non est ita, quoniam, quia talis motus
causa non habet inclinationem ad effectum per accidens, hinc est ut ad talem 315

effectum producendum indiget ut determinetur causa per accidens et illa talis

causa bene est determinata sive ipsamet causa impedita est causa determinata in
hora productionis, tarnen ante non erat determinata et sic talis effectus solum

provenit de necessitate secundum quid, non tarnen necessitate simpliciter.



188 Utrum omnia eveniant de necessitate

320 (2) Ad aliam, cum dicitur, si nihil est per accidens etc., contra et cum
dicitur, quod ita est nego, ad probationem de herba dico, quod illa causa potest
impediri ut corpus celeste ex indispositione materie et licet secundum se impe-
ditur non possit in suo motu tarnen alia actione sicut in illa, in qua determinatur

per agens particulare, bene potest impediri. Et cum dicitur, quod ens per
325 accidens dicitur, quod advenit in paucioribus et ut raro, dicendum, quod aliquid

evenire in paucioribus et ut raro potest intelligi dupliciter, uno modo in se et
sine dubio taie non est ens per accidens, quoniam eclipsis lune est ens per
accidens. Alio modo in se et in relatione ad causam et sie est verum, quia illa
causa sit impedibilis et illo modo eclipsis lune non advenit ut raro et in pau-

330 cioribus.

(3) Ad aliam cum dicitur, si omne ens per accidens habet causam per se,

omne ens per accidens evenit de necessitate, verum est, si habeat causam per se

simpliciter. Si autem habeat solum in hora produetionis non opportet nisi
secundum quid. Ad probationem illam cum dicitur, quod omne per accidens

335 reducitur ad per se, aliqui respondent et concedunt, quod illud habet veritatem
in effectu non tarnen in causa, ut scilicet, quod omne, quod producitur per
accidens reducitur ad necessarium, simul aliquid effectivum per se. Sed forte
licet illud habeat veritatem in aliquibus effectibus per accidens, in quibus tarnen
veritatem non habet, nam natura licet producat per accidens manum cum sex

340 digitis. Iste effectus per accidens non est necessarius alicui effectui per se. Et
ideo dico, quod istud habet veritatem de per accidens, quia, quod per accidens
reducitur ad per se, id est dicit privationem alieuius cause per se sicut quoniam
natura secundum se est nata producere effectum talem, tunc ipsa est causa per se.

Sed postea impedita est vocata per accidens.

345 (4) Ad aliam cum dicitur, omne habens causam in praesenti in essendo et in
causando non impedibilem de necessitate evenit, verum est, si illa talis causa
necessitatem imponat effectui, si non, non. Et cum dicitur omne habet causam
in praesenti ut Providentia dei. Dicunt aliqui, quod Providentia dei nullam

imponit necessitatem illis rebus, nam dicunt ipsi, quod Providentia non nisi
350 quaedam cognitio habita de rebus vel effectibus ordinatis ad suas causas vel

proportionatis, propter quod ipsi ulterius volentes declarare dicunt, quod gene-
rans subiectum generat passionem propriam, sed deus est causa entitatis, ergo
erit causa passionum et dispositionum entitatis, sed tales dispositiones sunt

contingentia et necessarie, ergo deus producit res cum necessitate et contin-
355 gentia et sie Providentia dei non imponit necessitatem et sie deus sicut provisor

bonus ordinat causas potentes impedire effectum contingentem. Talis autem

non est, ymmo aliis effectibus necessarijs ordinat causas immediatas non pos-
sibiles impediri. Vel possit dici cum dicitur, omne quod habet causam in praesenti

etc., verum est, loquendo de causa immediata et cum dicitur, quod omne,
360 quod est, habet causam in praesenti, verum est causam remotam, sed causa

proxima impedibilis est.



Utrum omnia eveniant de necessitate 189

(5) Ad aliam cum dicitur, omne futurum de necessitate est futurm ergo
omne futurum de necessitate advenif. Dicendum, cum dicitur omne futurum
etc., quod hoc, quod dicitur de necessitate, potest determinare duo, scilicet
compositionem mediatam et sic est vera, quia est sensus, quod futurum de 365
necessitate conpetit ipsimet. Alio modo potest determinare praedicatum ut sit
sensus omne futurum est futurum de necessitate et sic est falsa. Si enim sic esset

vera, bene sequitur, quod omne futurum de necessitate eveniret.
(6) (262rb) Ad aliam cum dicitur. Omne, quod est provisum evenire a

scientia infallibili evenit de necessitate. Aliqui per istam rationem dixerunt, 370

quod omnes effectus dei sunt necessarij, sed in comparatione ad alias particulates

causas erant contingentes saltern aliqui. Sed ilia opinio fuit improbata
superius. Et ideo sunt quidam alii dicentes, quod licet omnia sint previsa a

Providentia dei licet non eveniant, quia possunt impedire, tamen propterea
scientia dei non erit fallibilis. Ad cuius evidentiam ipsi notant, quod scientia 375

nostra differt a scientia dei, quoniam nostra scienm generatur per receptionem
specierum decisarum ab ipsis rebus et sic nostra scientia est causata a rebus et
ideo permutatur a permixtione rerum. Sed scientia dei non fit per receptionem
ipsarum specierum, quoniam deus intelligit per substantiam suam. Et sicut
substantia sua est impermutabilis sic etiam scientia sua. Et ideo licet cadat permu- 380

tatio in rebus non tamen oportet, quod cadat permutatio in scientia dei. Sed sine

dubio ilia solutio non videtur, quod possit valere, quoniam licet in scientia dei

cum unitate non possit cadere permutatio causaliter cum a nullo causetur,
signanter tamen potest cadere permutatio, quia si effectus est provisus prevenire
a prescientia dei et non evenit, tamen huic causalitati dei non correspondet 385

effectus et ut sic est signum, quod ilia talis preexistentia est falsa. Sed si sibi

correspondet signum, tunc est vera. Sicut de arte faciendi domum. Nam si ars

deliberavit facere talem domum et facit, tunc ilia ars dicitur vera, non quia sua

res causetur a re, sed signatur, quia sic causalitati correspondet effectus. Sed ad

illam rationem respondent Aristoteles et Commentator sic, cum dicitur omne, 390

quod est provisum a scientia infallibili etc., verum est, si ilia sint provisa in
propria forma. Modo deus non apprehendit entia in propria forma, nam deus

non intelligit extra se, ut ipse ponit in XII° huius18. Sed ilia positio est erronea et
est contra fidem. Nam falsum est dicere, quod deus non apprehendat entia in
propria forma. Et ratio est, quoniam perfecta cognitio rei est cognitio rei in 395

propria forma. Et ideo sunt alii salvantes, quod deus cognoscat entia in propria
forma solventes aliter et dicunt, quod aliqua consequentia potest dici necessaria

dupliciter ut deus prescit, ergo res de necessitate evenit uno modo necessitate

consequentie, quia ad antecedens necessario consequitur consequens. Et sic

« ilia consequentia est vera », est enim sensus, quod, si aliquid est prescitum a deo 400
de necessitate sequitur, quod eveniat, tamen impediri secundum se potest. Alio'

18 Cf. Aristoteles, Metaph. XII 9, 1074bl5-1075al0



190 Utrum omnia eveniant de necessitate

modo dicitur necessaria necessitate consequentis et sic «ilia consequentia est

falsa» est enim sensus. Deus prescivit aliquid esse futurum, ergo hoc evenit de

necessitate. Sed tu dices ymmo videtur, quod ilia consequentia sit vera sumpta ut
405 ipsa est necessaria necessitate consequentis, quia ilia consequentia est vera, in

qua oppositum consequentis interit antecedens. Si ita est hie quare etc. Maior
patet 1° Posteriorum19. Minor patet, nam detur oppositum istius «hoc de necessitate

evenit», «hoc est futurum non de necessitate», sed ilia valet «hanc pos-
sibile non evenire», sed ilia interit primam qua dicitur «hoc est prescitum a deo»

410 quod possibili posito in esse nullum sequitur impossibile, ideo si ponatur in esse,

quod ille effectus non eveniat, sequitur impossibile, quia sequitur, quod scienia
dei fallatur. Dicendum primo, quod ilia consequentia prima cum dicitur oppositum

consequentis non interit antecedens, quia in omni ilia consequentia, in
qua oppositum consequentis stat cum antecedente, oppositum consequentis non

415 interit, sed oppositum istius consequentie «ergo de necessitate evenit» stat cum
antecedente; quare etc. Minor probatur, quia quicquid stat cum antecedente,
stat cum conséquente modo «illa res evenit» potest esse antecedens istius, «ergo
res est prescita a deo». Unde sequitur, quod «res evenit, ergo de necessitate fuit
prescita a deo», sed «illa res evenit» stat «illa non de necessitate», quia illa stat

420 simul quod «res eveniat» et quod «possibile sit earn non evenire» cum possit
impediri, ergo oppositum consequentis non interit antecedens primum in prima
consequentia. Et tune ad rationem cum dicitur illa consequentia est vera, illa
oppositum consequentis interit antecedens. Contra, ita est nego, ad probatio-
nem cum dicitur possibili posito in esse etc., dicendum, possibile potest capi

425 dupliciter. Uno modo secundum se et ut sie posito in esse non sequitur impos¬
sibile. Alio modo aeeipitur possibile in comparatione ad aliquid aliud et ut sie

non tenet, ymmo forte si poneretur in esse bene sequitur impossibile. Et ideo
licet posito in esse, quod effectus non eveniat secundum se non sequitur
impossibile, tarnen comparatum ad prescientiam dei, a qua scitum est evenire,

430 non potest poni in esse sicut verbi gratia possibile est aliquem currere secundum
se et ideo si posita in esse secundum se nullum est impossibile, tarnen comparatum

ad ipsum et sedet dico, quod, si ponatur in esse, quod sequitur impossibile
et ut sic non potest poni in esse, propter quod est intelligendum ulterius, quod in
omni consequentia, in qua consequens ponitur sub antecedente sub alico actu,

435 potest actus ille concludi de conséquente, sicut verbi gratia lapis intelligitur
sequitur ergo lapis est immaterialis, scilicet sub illo actu inquantum intelligitur
licet secundum se non sit immaterialis, ulterius est intelligendum, quod pres-
cientia nostra differt a prescientia dei, quia prescientia nostra non est circa

aliquod determinatum, quia scimus re prevenire vel non evenire, non tarnen
440 determinate sed prescientia dei est circa determinatum, quia deus prescit deter¬

minate hanc rem evenire vel non evenire. Iterum etiam differt in alio, quia

15 Cf. Aristoteles, An. pr. II 2, 53bl2; II 4,57a-75bl7



Utrum omnia eveniant de necessitate 191

omnia previsa a deo sunt presentia ipsi deo, sed presentia a nobis non sunt
presentia nobis sed futura. Tunc ad rationem cum dicitur illud, quod est pre-
visum vel prescitum a deo de necessitate evenit, (262va) verum est eo modo, quo
est previsum modo est prescitum a deo secundum quod est presens ipsi deo, ergo 445
res evenit in presenti de necessitate evenit, sed tale est necessarium secundum

quid, ergo isto modo consequentia eveniet de necessitate. Ad aliam cum dicitur
omne, quod producitur a causa per se est necessarium, verum est, si ilia causa vel
habens causam sint secundum se determinata et non impedibilia et cum dicitur,
quod omnia fiunt a causa vel ab habente causam per se non impedibilem, verum 450

est, loquendo de causa remota, sicut est corpus celeste, loquendo tarnen de causa

proxima et immediata non est verum. Nam talis causa impediri potest modo, si

haberet causam proximam impedibilem de necessitate evenirent sine dubio.

Explicit questio magistri taddei de palma Vllmece.

97 voluntate: voluntatem cod.
115 negotiaremur : negotiaremus cod.
129 plures om. cod.
186 viciosum: visiosum cod.
293 predicamento om. cod.
387 ad quem habet: secundum cod.
424 semper om. sed add. sup. lin. cod.
431 motus: mot cod.
447 est om. sed add. sup. lin. cod.
465 quia om. sed add. sup. lin. cod.
485 talis: alis codi
585 prescientiam : presentiam cod.
598 nostra: dei cod.
603 presentia. prescita cod./presentia. prescita cod.

3. Inhaltliche und historische Beurteilung des Textes

3.1 Struktur des Textes

Die Quaestio von Thaddeus entspricht dem üblichen Schema einer quaestio
disputata.

In einem ersten Teil kommen sechs Argumente zur Sprache, die die Frage
bejahen (1. Rationes affirmativae, vss. 1—78).

Als nächstes folgen zwei Gegenargumente, je eines von Aristoteles und
Averroes (2. In oppositum, vss. 79—88).



192 Utrum omnia eveniant de necessitate

Das schematische Gegenüber von Argument und Gegenargument wird im
dritten Teil durchbrochen, wo sich Thaddeus mit vier verschiedenen Meinungen

auseinandersetzt (3. Opiniones), je zwei von den Astrologen (vss. 89—146)

und zwei von den Theologen (vss. 146—229). Der Magister läßt hier bereits

eigene Gedanken einfließen und bespricht die Meinungen.
In einem vierten Teil folgen vier Argumente gegen die ersten sechs «ra-

tiones affirmativae » (4. Rationes in oppositum, vss. 230—288). Die Rolle der

Opponenten war normalerweise nicht dem Magister vorbehalten, wir können

jedoch annehmen, daß es sich bei diesen Argumenten um Meinungen des

Thaddeus handelt.
Am Schlüsse seiner Gegenargumentation macht Thaddeus eine Unterscheidung,

die wohl bei Johannes von Jandun oder Siger von Brabant mit «notan-
dum » eingeleitet würde und klärenden Charakter haben soll (5. Notandum,
vss. 290-296).

Den weitaus umfangreichsten Teil bildet die magisteriale Besprechung aller

Argumente (6. Ad rationes, vss. 297-453). Erst in diesem Teil werden von
Thaddeus alle Aspekte der Frage berücksichtigt.

Zeile 454 ist das Explizit, wo wir den Autor und den Titel der behandelten

Quaestio finden.

3.2 Der Determinismus des Thaddeus

Anneliese Maier schreibt in ihrer Studie zu den Bologneser Averroisten des

14. Jhs. (1967, p. 344), daß sich diese von den Parisern und Oxfordianern
dadurch unterschieden, daß sie grundsätzlich an den Lehren von Aristoteles
und Averroes festhielten, auch wenn sie ab und zu eigene Konsequenzen ziehen
und eigene Gedankengänge weitergetrieben hätten. So sei ein « ausgeprägter
Determinismus, der alles in der Welt — und zwar einschließlich der menschlichen

Willenshandlungen — mit Notwendigkeit geschehen lassen will» (ibid.),
die wichtigste These dieses Philosophenkreises. Maier schreibt, daß eine solch
radikale Einstellung weder Aristoteles noch Averroes und schon gar nicht die
Pariser Averroisten des 13. Jhs., vertreten hätten, obschon Cambiolus Bono-
niensis Siger in dieser Richtung ausgelegt hätte.

Nun, eine kurze inhaltliche Beurteilung unserer Quaestio zeigt auf, daß

Thaddeus keinen ausgeprägten Determinismus vertritt : die ersten zwei
Argumente für einen universalen Determinismus (vss. 1-28) reduziert er im « ad

rationes »-Teil (vss. 298—330) auf eine Notwendigkeit «secundum quid». Eine
kurze Analyse des ersten Argumentes (vss.298-319) macht dies deutlich:

Wenn eine Wirkung eintreffen oder auch nicht eintreffen kann, so muß
deren Ursache von einer andern determiniert sein. Dies trifft nicht für die ihrem
Ursachenprinzip entsprechenden Wirkungen zu, denn diese Wirkungen
entstehen gemäß den ihnen entsprechenden Ursachen. Es braucht keine spezielle
Ursache dazu, daß ein Mensch mit fünf Fingern geboren wird. «Causa per se»



Utrum omnia eveniant de necessitate 193

und « effectus per se » bezeichnen für Thaddeus wohl jene Kausalbeziehung, in
der Ursache und Wirkung in sich natürlich und notwendig aufeinander angelegt
sind. Die Natur ist prädisponiert, den Menschen mit fünfFingern an einer Hand
entstehen zu lassen. Insofern aber diese Beziehung vor ihrer eigentlichen
Entstehung gestört werden kann, ist ihre Wirkung nur notwendig « secundum quid ».

Deshalb ist für Thaddeus die Kausalbeziehung « per se » nur notwendig «

secundum quid », das heißt, sie ist nur zum Zeitpunkt ihrer Entstehung notwendig,

denn sie kann « ex debilitate agentis, ex indispositione materie et ex virtuti
contrarij agentis» (cf. vss. 176f.) verhindert werden. Dies gilt auch für die
Wirkungen der Himmelskörper «hic inferius». Eine zufällige Wirkung, deren

Entstehung nicht die normale Realisierung eines prädisponierten Kausalereignisses

in der Natur ist, erfordert eine Ursache, die den normalen Ablauf des

Ereignisses verhindert. Aus diesem Grund ist für Thaddeus ein sogenanntes
Zufallsereignis auch notwendig «secundum quid».

Wie wir sehen, schränkt Thaddeus durch diese Argumentation sein erstes

Argument für eine universale Notwendigkeit auf den Zeitpunkt des eigentlichen

Ereignisses ein. Die Ursache und ihre Wirkung folgen sich notwendigerweise

nur «in actu et hora productionis». Sogenannte Zufallsereignissse sind

jedoch, was deren Zeitpunkt der Entstehung betrifft, ebenfalls notwendig «

secundum quid».
Da Thaddeus, was die Naturordnung betrifft, durchaus Raum läßt für

Kontingenz, entscheidet sich die Frage, inwiefern er ein Determinist war, an
seiner Haltung bezüglich der Vorsehung Gottes. Die letzte ratio ist denn auch

die schwierigste und hat im Mittelalter eine lange Geschichte. Cambiolus
Bononiensis schreibt dazu verzweifelt: «... si deus descenderet de celo, ipsam
non solveret, et ego confiteor nescire» (Vat. Ottob. f. 87va; Kuksewicz, 1965,

p. 145). Alles, was von unfehlbarem Wissen vorhergesehen wird, trifft aus

Notwendigkeit ein. Auf der Hand liegt, daß eine rein aristotelische Lösung
dieses Problems die einfachste ist : Gott hat außerhalb seiner selbst kein Wissen
der Dinge, er kennt sie nicht in ihrer eigentümlichen Form (cf. Aristoteles,
Metaph. XII 9, 1074bl5—1075al0). Die Vorsehung Gottes stellt somit kein
Problem in der aristotelischen Determinismusdiskussion dar. Laut Thaddeus ist
diese Position jedoch « erronea et contra fidem » (v. 393) ; auch nach Cambiolus
Bononiensis (vgl. Kuksewicz, 1965, p. 145). Thaddeus stellt deutlich fest, daß es

falsch ist zu behaupten, Gott kenne die Dinge nicht in ihrer eigentlichen Form.
Diese Stelle ist deshalb interessant, weil wir hier ein Beispiel haben, wie sich der

sogenannte Averroist Thaddeus von einer Position des Aristoteles im Namen
des Glaubens distanziert, sich aber dadurch diesem keineswegs annähert, denn

er tut es in einer Frage, wo der Glaube selber in einen scheinbar unlösbaren

Widerspruch verstrickt zu sein scheint und somit der Absicht des Thaddeus,
nämlich das Pendel eher in Richtung Determinismus ausschlagen zu lassen,

entgegenkommt.



194 Utrum omnia eveniant de necessitate

Das Problem der Vorsehung Gottes ist im Mittelalter eng verbunden mit
dem Problem der « futura contingentia » und der Interpretation von modalen
Sätzen. Bevor ich weiter auf den Text von Thaddeus zu dieser Frage eingehe,
gestatte ich mir deshalb einen kurzen Exkurs zur Modaltheorie: Die Modaltheorie

von Aristoteles impliziert das von Hintikka in seinem Buch «Time and

Necessity» (Oxford 1973) genannte principle of plenitude (P): «This is the

assumption that allgenuinepossibilities, or at least all possibilities of some central
and important kind, are actualized in time (P). » (p. 94). Dieses Prinzip (P) scheint
bei Aristoteles vor allem in der Form vorzukommen, die Hintikka das « statistical

model of modality» nennt (p. 194): daß etwas möglich ist, muß sich
dadurch erweisen, daß es irgendeinmal geschieht, ansonsten dessen Gegenteil
auch wahr sein kann. Diese statistische Interpretation von Modalen war das

vorherrschende Modell in der mittelalterlichen Modaltheorie (vgl. S. Knuutila,
1982, p. 345 f.). Thaddeus macht eine Unterscheidung zwischen «necessarium
secundum quid» und «necessarium simpliciter». Diese Unterscheidung
beinhaltet eine statistische Interpretation von Modalen. Boethius verwendete
diese Unterscheidung, um gegen einen universalen Determinismus basierend
auf der göttlichen Vorsehung vorzugehen (vgl. De Cons. Phil. V.6). Bei Abae-
lardus, Grosseteste und Thomas von Aquin finden wir Beispiele gleicher
Argumentation. Anneliese Maier schreibt, daß in der Physik des 13. Jhs., jeder Effekt,
der eintritt, als notwendig in bezug auf seine Ursache galt. Der gleiche Effekt
kann jedoch kontingent sein, wenn zu einem andern Zeitpunkt die Ursache
verhindert wird. Thaddeus hat in unserer Quaestio aufdiese Interpretation von
Avicenna (Metaph. 14) zurückgegriffen (v. 9), wie dies auch von Averroes getan
wurde (cf. Quaesitum II in Pr. an., Venetiis 1562, p. 78—80). Averroes galt als

einer der deutlichsten Verfechter der statistischen Interpretation von Modalen.
Durch die Annahme einer ganz anderen Zeit- und Raumdimension Gottes ist
seine Vorsehung nur eine Vorsehung in bezug auf unsere Zeit. Für Gott in
seiner Ewigkeit gibt es keine Vergangenheit oder Zukunft, sondern nur Gegenwart,

wobei diese Gegenwart nicht die unsere ist, sondern ein Moment der

Ewigkeit darstellt. Gott schaut somit das Zukünftige, das aus der Freiheit des

Willens hervorgeht als ein Gegenwärtiges. Gott wird so etwa von Thomas von
Aquin als ein ewiger, erhöhter Beobachter aller Wirklichkeit gesehen (ST I,
q. 14, a. 13, ad 3). Da Gott die Dinge gegenwärtig sind, haben sie in bezug auf
ihn nur die «nécessitas temporale» oder in der Terminologie von Thaddeus die
« nécessitas secundum quid » : « est prescitum a deo secundum quod est praesens
ipsi deo, ergo res evenit in praesenti de necessitate evenit, sed tale est
necessarium secundum quid » (vss. 445-447). Die Annahme einer ganz anderen Zeit-
und Raumdimension für Gott geht zurück auf Boethius (De cons. phil. v.6) und
ist in der Linie von Piatons Timaios (37C-38C). Sie ist ausgesprochen
unaristotelisch, führt Thaddeus jedoch näher an den Determinismus heran, denn

Ereignisse, die in der Zukunft zu verhindern sind, wären eigentlich kontingent,



Utrum omnia eveniant de necessitate 195

unter dem Aspekt der Vorsehung Gottes sind sie jedoch «necessarium secundum

quid».
Diese Ausführungen haben aufgezeigt, daß im Falle von Thaddeus nicht

von einem ausgeprägten Determinismus gesprochen werden kann. Auch den

Willen und den Intellekt hält Thaddeus nicht für völlig determiniert. Hier teilt
er wohl die Meinung der Pariser Averroisten, wonach der Wille stark intellek-
tualistisch limitiert ist und nicht aus sich selber heraus wirkt. Als unkörperliche
und getrennte Vermögen sind Intellekt und Wille auch bei Thaddeus aus dem
natürlichen Wirkungsprozeß herausgelöst und somit unabhängig. Aus dem Text
von Thaddeus, vor allem aus den sechs «rationes affirmativae » können wir
erahnen, daß in Bologna ein radikaler Determinismus diskutiert wurde. Thaddeus

selber bleibt jedoch differenziert und gemäßigt. Diese Tatsache scheint die

Aussage Maiers über die Bedeutung des Bologneser Averroismus zu modifizieren.

Die Bologneser Averroisten sind nicht unbedingt die Vorläufer der Bekenner

eines rigorosen Determinismus. Die Linie, die Maier von den Bolognesern
in großem Bogen zu Benedetti und Galilei zeichnet, scheint mir nicht ohne

komplizierte Verzweigungen zu sein. Es ist bestimmt wahr, daß die Averroisten
von Bologna durch ihr Denken ein naturalistisches Weltbild gefördert haben

und so ihren Beitrag zur Entstehung der modernen Wissenschaft leisteten. Der
spätere Determinismus eines Blasius von Parma, Paulus Venetus oder Gaetano

von Thiene kann jedoch kaum auf Denker wie Thaddeus zurückgeführt werden.
Er diskutiert zwar solch extreme Thesen, bekennt sich aber keineswegs zu
ihnen. Ein deterministisches Weltbild kommt eher von Zeitgenossen und
Kollegen Thaddeus' wie Cecco d'Ascoli, der sich auf einen Astraldeterminismus
einließ. Die Astrologen hätten auf Grund der Kriterien Maiers einen größeren
Anteil an der Entstehung der modernen Physik, weil sie einen extremeren
Determinismus verfochten, als dies Thaddeus getan hat.

3.3 Das Prinzip (P) und der Determinismus beiJohannes vonJandun im Vergleich zu
Thaddeus von Parma

Im vorhergehenden Kapitel habe ich ein paar kurze Bemerkungen zum
Prinzip (P) gemacht, welches Hintikka das «principle of plenitude» nennt. Daß
etwas möglich ist, muß sich dadurch erweisen, daß es irgendeinmal geschieht,
ansonsten sein Gegenteil auch wahr sein kann. Johannes von Jandun war ein
starker Verfechter dieses Prinzips (cf. MS firenze BN ; Conv. Soppr. I III 6,
f. 109ra— llOvb). Wie Jandun jedoch selber bemerkt, bringt eine konsequente
Anwendung von (P) auf die Naturphilosophie die Gefahr eines universalen
Determinismus mit sich. In der Quaestio 5 des 9. Buches der Metaphysikquae-
stiones von Jandun haben wir es folglich mit einer ausgedehnten Auseinander-
setzungjanduns mit dem Determinismusproblem zu tun : « Quaeritur circa hanc

partem, utrum aliquid sit possibile in rerum naturae quod nunquam erit».



196 Utrum omnia eveniant de necessitate

Gleich zu Anfang dieser Quaestio beruft sich Jandun aufAverroes und stellt
fest, daß eben nichts die Möglichkeit in sich bergen kann zu vergehen und
dennoch niemals vergeht, und daß nichts die Möglichkeit in sich bergen kann zu
entstehen und dennoch niemals entsteht. Die Behandlung dieses Prinzips (P)
scheint mir ein sicheres Merkmal für «Averroismus» zu sein. In der oben
erwähnten Quaestio widerlegt Jandun nicht weniger als 15 Einwände gegen
dieses Prinzip. Das Hauptargument für (P) ist die Tatsache, daß in der statistischen

Interpretation von Modalen bei einer Ablehnung von (P) ein Widerspruch

im « modo composito » auftritt. Wenn etwas möglich ist, ohne je realisiert
zu werden, so ist es zugleich möglich und unmöglich, weil sein Gegenteil nicht
falsch ist. So interpretiert, widerspricht eine Ablehnung von (P) in den Augen
Janduns dem Satz vom Widerspruch. Es stellt sich ihm in der Folge das

Determinismusproblem :

Si non est aliquod possibile quin erit, tunc omnis futura de necessitate
eveniunt, hoc est falsum primo perihermeneias quia tunc non oporteret
consiliari et negotiari» (1553, f. 115).

Damit istJandun bei dergleichen Fragestellung wie Thaddeus angelangt und

bringt auch sogleich ein Standardargument vor, das bei Thaddeus im « opposi-
tum» anzutreffen ist (vss. 80 f.). Als weiteren Einwand gegen seine Beweise

führt Jandun den freien Willen an. Im Gegensatz zu Thaddeus verwendet er die

Bezeichnung «liberum arbitrium». Auch das Argument aus der Ethik findet
sich bereits bei Jandun. Bevor Jandun zu einer eigentlichen Erörterung des

Problems übergeht, macht er eine Unterscheidung zwischen «nécessitas continua»

und «nécessitas intercisa». Erste entspricht der bei andern Denkern

genannten « nécessitas simplex », letzte hat zwei Aspekte : eine Notwendigkeit in
sich und in bezug auf uns, und eine Notwendigkeit in sich, aber indeterminiert
in bezug auf uns. Dabei kommt dem Faktor Zeit eine entscheidende Rolle zu.
Die « nécessitas intercisa » beurteilt er nach der zeitlichen Determinierung eines

Vorganges von der Natur her. In diesem Sinne ist sie notwendig auch für uns ;

sie ist jedoch für uns insofern nicht bestimmt, als daß wir die Zeitspanne ihres
nicht-Seins künstlich einteilen können. Jandun kommt nach diesen Ausführungen

zu folgender Aussage :

«Ex hoc dicendum est ad primum dubium, quod secundum Aristotelem
omnia non eveniunt de necessitate continua, necessitate intercisa determi-
nata quo ad nos tarnen omnia eveniunt de necessitate aliqua, quae ex parte
evitibilitatis contradictionis, sive determinata quo ad naturam et quo ad nos,
vel quo ad naturam tantum determinata, sed quo ad nos indeterminata, quia
aliter sequeretur impossibile ut te sedere est necessarium necessitate intercisa,

et determinata quo ad naturam, licet non sit determinata quo ad nos et
haec est nécessitas evitibilitatis contradictionis» (Venetiis 1553, f. 115).



Utrum omnia eveniant de necessitate 197

Auch wenn man den Text von Thaddeus in der Richtung interpretieren
kann, daß bei ihm letztlich alles « necessarium secundum quid » ist, so findet sich

doch, von Siger von Brabant ganz zu schweigen, bei ihm nirgends eine so klare

Formulierung zugunsten des Determinismus. Jandun spielt geradezu mit dem
Wort «nécessitas», so daß alle möglichen Fälle auf eine der Notwendigkeitskategorien

zutreffen. Bei der Erörterung des freien Willens geht Jandun in
seinem Determinismus noch weiter. «Freier Wille», so meint Jandun, ist nicht
die Wahlmöglichkeit zwischen diesem oder jenem, denn in diesem Fall wären
zwei Gegenteile möglich, sondern freier Wille ist lediglich das «eligere secundum

rationem et gratia sui». Die Willensfreiheit ist stark intellektualistisch
eingeschränkt :

« Et non dicitur liberum aliquod propter velle aliquod, quod etiam possit
non velle, sed tantum dicitur liberum, quia vult aliquod secundum rationem
et gratia sui, ut Deus dicitur secundum Aristotelem libere movere qui est
primum movens, quia elegit et vult movere gratia sui, et non quod etiam
eligat non movere, quia non potest non movere secundum Aristotelem»
(Venetiis 1553, f. 115).

Dies ist «Averroismus in Reinkultur». Intellekttheorie und statistische
Modaltheorie ergeben einen Determinismus sowohl bezogen auf Gottes Wille
wie auch für den Menschen. Man könnte dazu die Meinung vertreten, daß der
Ausdruck « liberum arbitrium » fürJandun ein Term ohne Sinn ist. Der Mensch
kann nicht eigentlich entwerfen, sondern nur noch berechnen und folgen.
Wenn wir diese AusführungenJanduns lesen, so verstehen wir, warum Hintikka
das Prinzip (P) in der Geistesgeschichte für so wichtig hält. Vielleicht ist es

neben der Intellekttheorie das Merkmal des integralen Aristotelismus
überhaupt, und die averroistische Haltung zum Determinismusproblem ließe sich
auf dieses Prinzip zurückführen.

Thaddeus ist im Vergleich zu Jandun in seinem Determinismus gemäßigter.
In dieser Hinsicht ist die These Maiers zu modifizieren, daß die Bologneser im

Vergleich zum Pariser Averroismus einen ausgeprägten Determinismus vertreten

hätten. Janduns Stellungnahme ist radikaler. Das Umfeld für solche Thesen
muß folglich schon in Paris vorhanden gewesen sein, zumal ja schon Siger einen
radikalen Determinismus zu bekämpfen schien.

3.4 «Averroismus»

Interessant im Text von Thaddeus ist seine Behandlung der « Autoritäten ».

Maier stellt fest, daß die Bologneser eine große Unbefangenheit gegenüber der
Glaubenswahrheit an den Tag legten. Für Thaddeus stimmt dies, was sein De
Anima betrifft. Thaddeus braucht « auctoritas » für die Meinung des Aristoteles



198 Utrum omnia eveniant de necessitate

und setzt sie in Opposition zu « fides». In unserem Text jedoch verneint Thad-
deus eine Ansicht des Aristoteles im Namen des Glaubens. Er sagt, es sei falsch
« et contra fidem » zu sagen, Gott erkenne die Dinge nicht in der ihnen
eigentümlichen Form (v. 394). Damit leitet er eine boethianisch-platonische Lösung
des Problems der göttlichen Vorsehung ein : Aristoteles und sein Kommentator
werden übergangen (cf. vss. 441—443). Interessant ist diesbezüglich auch die
Stelle, wo sich Thaddeus in seiner Ansicht über die Autorität des Glaubens und
des Aristoteles stellt:

« Et dixit magister, quod, si non essent propter Philosophum, qui videtur
oppositum velle et propter fidem, facilius esset tenere viam istam. Sed illa
positio est falsa et contra intentionem Philosophi et Commentatoris »

(vss. 142-144).

Aristoteles ist nicht einfach mehr die Autorität schlechthin, sondern er ist
auf die Stufe des Glaubens gesetzt und muß sich als Autorität eine Kritik
gefallen lassen. Dennoch folgt hier Thaddeus Aristoteles und Averroes. Es ließe
sich aber die Aussage Maiers verstärken und sagen, daß die Bologneser keineswegs

blind an Aristoteles festhielten und auch ihm gegenüber unbefangener
waren als noch ein Johannes von Jandun, der sich im Vergleich zu Aristoteles
für einen Affen hielt. Die zwei erwähnten Stellen machen außerdem deutlich,
wie problematisch die Bezeichnung « Averroismus » ist. Ich spiele dabei nicht
auf die Diskussion Steenberghens bezüglich «Averroismus» oder «radikaler
Aristotelismus » an, sondern ganz allgemein auf die Problematik der Einreihung
so verschiedener Denker wie Siger von Brabant, Boethius von Dacien,Johannes
von Jandun und Thaddeus von Parma unter den gleichen Sammelbegriff
«Averroismus» oder «radikaler Aristotelismus». Wie kommt ein «Averroist»
dazu, eine Meinung von Aristoteles als « erronea et contra fidem » zu verwerfen
Ohne daß wir uns nun auf eine Diskussion über die Komplexität des

mittelalterlichen Aristotelismus einlassen müssen, können wir feststellen, daß Sammelbegriffe

oft Präparate aus den Laboratorien der Historiker sind und dem
einzelnen Denker selten gerecht werden. Daß aber Thaddeus außer Plato (lx) und
Avicenna (lx) ausschließlich Aristoteles (14x) und Averroes (3x) zitiert, zeigt

uns, wie stark sich Thaddeus in unserem Text an Aristoteles und seinem

Kommentator orientiert.



Utrum omnia eveniant de necessitate 199

Bibliographie

De Wulf M., Histoire de la Philosophie médiévale. Louvain 61947.

Ermatinger Ch., Averroism in Early Fourteenth Century Bologna, in : Medie¬
val Studies 16 (1954) 35—56.

Arts libéraux et philosophie au Moyen-Age. Actes du quatrième Congrès

international de philosophie médiévale. Université de Montréal.
27 août—2 septembre 1967. Montréal—Paris 1969. 1173—1184.

Ferrari S., I tempi, la vita, le dottrine di Pietro d'Abano. Genova 1900.

Grabmann M., Mittelalterliches Geistesleben (MAG), Bd. I—III. München
'1936, 21956.

Hintikka J., Time and necessity. Oxford 1973.

Imbach R., Averroistische Stellungnahmen zur Diskussion über das Verhältnis
von Esse und Essentia, in : Studi sul XIV secolo in memoria di Anneliese
Maier. Maieru/Paravicini (ed.). Roma 1981. 299—339.

Johannes vonJandun, Quaestiones in duodecim libros metaphysicae. Venetiis
1553.

Knuutila S., Modal Logic, in : The Cambridge History of Later Medieval
Philosophy. Kretzman (ed.). Cambridge 1982. 342-357.

Kuksewicz Z., Averroisme Bolonais au XIVe siècle. Wroclaw-Varsovie-Cra-
covie 1965.

Lohr Ch., Medieval Latin Aristotle Commentaries, in: Traditio 29 (1973)
151 f.

Maier A., Ein Beitrag zur Geschichte des italienischen Averroismus im
14. Jahrhundert, in: Quellen und Forschung auf italienischen Archiven
und Bibliotheken 33 (1944).

Ausgehendes Mittelalter. Rom 1967.

McClintock S., Perversity and Error, Studies on the «Averroist» John of
Jandun. Bloomington 1956.

Nardi B., La teoria dell'anima e la generazione delle forme secondo Pietro
d'Abano, in: Rivista di filosofia neo-scolastica (1912) 723—737.

D'Averroismo bolognese nel secolo XIIIe Taddeo Alderotto, in: Rivista
critica di Storia delle filosofia 4 (1949) 11—22.

Vanni-Rovighi S., Le questiones de anima di Taddeo da Parma. Milano
1951.

Gli averroisti bolognesi, in: Studi di filosofia medioevale II. Milano
1978. 222-242.




	Utrum omnia eveniant de necessitate : Textedition und Studie der gleichnamigen Quaestio von Thaddeus von Parma (Cod. Vat. Lat. 6768)

