Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 35 (1988)

Heft: 1-2

Artikel: Leben aus dem Sein : zur philosophischen Grundintuition Edith Steins
Autor: Kihn, Rolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760795

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760795
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RoLrF KN

Leben aus dem Sein

Zur philosophischen Grundintuition Edith Steins*

1. Person als unbegrenzbare Verlebendigung

Mit dem 1935-1936 geschriebenen Werk «Endliches und Ewiges
Sein. Versuch eines Aufstiegs zum Sinn des Sein»! hat Edith Stein ihren
philosophischen Ruf als Denkerin ontologischer Wesensordnungen grund-
gelegt. Entsprechend wird ihre Philosophie von ilteren und neueren
Interpreten wie E. Przywara?, Ph. Secretan? oder R. Guilead* im essen-
tialistischen Sinne ausgelegt. Und dies geschieht sicher mit Recht in
bezug auf das Ideal der « Wesensschau», welche Edith Stein spitestens
seit Beginn ihrer phinomenologischen Studien im Géttinger Husserlkreis
zum eigenstindigen Reflektieren motiviert hatte.

Dal3 die Frage nach dem Zusammenhang von BewuBtseinsakt und
allgemein verniinftigen oder sinnhaften Wesensstrukturen eine zentrale

* Text eines Vortrags auf Burg Rothenfels wihrend der Edith-Stein-Tagung vom
16.—18. Juni 1987.

! Werke II, Louvain, Nauwelaerts/Freiburg i. Br., Herder, 1952 (2. Aufl. 1962).

2 Edith Stein et Simone Weil. Essentialisme, existentialisme, analogie, in: Les Etudes
Philosophiques 3 (Marseille, 1956) 458-472; vgl. vom selben Verfasser in deutsch: « Edith
Stein und Simone Weil», in: Waltraud HerssTritH (Hg.), Edith Stein — eine groBe
Glaubenszeugin. Leben — Philosophie — Neue Dokumente, Annweiler, Ploger, 1986. In
diesem Sammelband befindet sich ebenfalls eine instruktive Darstellung von Roman
IMGARDEN, Die philosophischen Forschungen Edith Steins.

3 Essence et personne. Contribution 2 la connaissance d’Edith Stein, in: Freiburger
Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 26 (1979) 481-504.

4 De la Phénoménologie 2 la Science de la Croix. L’itinéraire d’Edith Stein, Louvain-
Paris, Nauwelaerts, 1974,



160 Leben aus dem Sein

Rolle im damaligen zeitgendssischen Philosophieren spielte, insbeson-
dere im Bereich von Logik und Metaphysik®, kann hier nur als Verweis
auf eine geschichtliche Hintergrundsproblematik angefiihrt sein.

Wer ganz unbelastet von solchen philosophiegeschichtlichen Riick-
blenden den eingangs zitierten Titel des Steinschen Hauptwerkes liest,
der muB feststellen, daB sich zwischen die abstrakte Begrifflichkeit von
Sein als Endlichkeit und Ewigkeit eine dullerst beredte Metapher
schiebt. Es ist dort die Rede von einem Aufstieg, mit dem wir sofort die
Vorstellung des Schwierigen und Beharrlichen, aber auch des Erwar-
tungsvollen verbinden. Dartiberhinaus wird dieser Aufstieg noch nicht
einmal als eine absolut sicher abgesteckte Wegstrecke vorgestellt, son-
dern als ein Versuch. Wir wagen nun zu behaupten, daf} in dieser
doppelten Relativierung -- der menschlichen Existenz als eines versuch-
ten Aufstiegs — das Wesen der Person nach Edith Stein grundsitzlich
bereits umschrieben ist. Anders gesprochen: Person-Sein ist als « We-
sen» ein Geschehen oder Akt.

Was aullerdem bei der personkonkretisierenden Metapher vom
Aufstieg sofort in den Sinn kommt, ist der Titel einer maBgeblichen
Schrift des heiligen Johannes vom Kreuz: « Aufstieg zum Berge Kar-
mel». Thm, «dem Kirchenlehrer der Mystik und Vater der Karmeliten»,
hat Edith Stein 1941-1942 ihre unvollendet gebliebene Deutungsstudie
«Kreuzeswissenschaft»® gewidmet. Im Vorwort dazu heif3t es ausdriick-
lich, daB3 die «Gesetze geistigen Seins und Lebens», die sie in «lebens-
langem Bemiihen» zu erfassen versucht hat, eine «Philosophie der
Person» umfal3t, die als solche nicht bei Johannes vom Kreuz thema-
tisiert ist. Und dennoch bietet die mystische Lehre des Karmelreformers
aus dem spanischen 16. Jahrhundert (1542-1591) die Erfillung der
philosophischen Intentionen Edith Steins.

Wie dies moglich ist — abgesehen von immer noch vorhandenen
spirituellen und theologischen Grundmotiven in jeder Philosophie —,
zeigt uns die scheinbar geringfiigige Abwandlung innerhalb der The-
matik von 1935 und 1941. Aus der Frage nach dem Aufstieg zum «Sinn
des Sezns» wurde die «Kreuzeswissenschaft» oder die «Theorie» der

* Vgl. z. B. die Schriften von Joseph GEYser (1869—1948) wie: Neue und alte Wege in
der Philosophie. Eine Erérterung der Grundlagen der Erkenntnis im Hinblick auf
Edmund Husserls Versuch ihrer Neubegriindung, Miinster, Schéningh, 1918; Auf dem
Kampffelde der Logik. Logisch-erkenntnistheoretische Untersuchungen, Freiburg i. Br.,
Herder, 1926.

¢ Werke I, Louvain, Nauwelaerts/Freiburg i. Br., Herder, 1954.



Leben aus dem Sein 161

«Gesetze geistigen Seins und Lebens». Wir kénnen deshalb unsere erste
These noch etwas genauer fassen und sagen: Das Wesen der Person als
Aufstieg ist «Leben» in und aus dem «Sein».

DaB solche Lebensthematik fiir Edith Stein fundamental war — das
heiBt hinter der ontologisch-phinomenologischen Methodik der We-
sensfrage schon immer deren eigentlichen Zielpunkt darstellte —, das
ergibt sich schlechthin aus dem Vergleich der Spatschrift « Kreuzeswis-
senschaft» mit der frithen Dissertationsarbeit von 1917: «Zum Problem
der Einfithlung»’.

Empfindung und Gefiihl, wie immer man sie definiert, sind ohne
jeden Zweifel direkte Akte des Lebens, ja dessen Ausdruck selbst. Mit
dem Begriff der «Einfiihlung», der im iibrigen wiederum eine zentrale
Debatte damaliger Philosophie und Psychologie widerspiegelt?, ist es
uns sogar méglich zu sagen, daf die Karmelspiritualitit die Vollendung
oder Erfiillung des Seinsaufstiegs als Person-werden enthilt. Denn die
Mystik, wo sich Immanenz und Transzendenz der Person in der Ver-
sunkenheit gottlicher und menschlicher Selbstheit durchdringen, ent-
hilt zutiefst jenes Leben, dessen Wahrheitsverwirklichung mit der
«Einfiihlung» beginnt. Mit anderen Worten: das mystische Leben ist
die eigentliche Praxis der Einfiihlung. Und damit gelangen wir zur
endgiiltigen Prizisierung unserer Ausgangsbehauptung, indem wir er-
kennen, daf3 der Aufstieg der Person zum Sein die nicht begrenzbare
Verlebendigung ihres Einfiihlungsvermégens oder Einfiihlungssinnes
beinhaltet. Das «personale Wesen» bezeichnet nicht mehr und nicht
weniger als dieses stindig sich vollziehende Ursprungsgeschehen in
jeder konkreten Person als ihr Selbst-Sein.

7 Reprint der Originalausgabe, Miinchen, Kaffke, 1980. — Dieser Grundgedanke zum
Verstindnis ihres Werkes ergab sich uns schon bei der Besprechung der zweibindigen
Briefausgabe « Edith Stein. Selbstbildnis in Briefen (Werke VIII-IX, 1976-1977)», in:
Philosophisches Jahrbuch 89 (1982) 209-211; vgl. dazu ergiinzend einen weiteren Beitrag
«Edith Stein: Klarheit iiber den Abgriinden. Zum 90. Geburtstag und 40. Todestag:
12.10.1891-9.8.1942, in: Franziskanische Studien 4 (1981) 289-302.

® Vgl. z.B. die Arbeiten des mit ihr befreundeten Psychologen und spiteren Philo-
sophen Rudolf ALLERs, Das Werden der sittlichen Person, Freiburg i. Br., Herder, 1929;
dazu als Gesamtwiirdigung: James CoLLINs, The Work of Rudolf Allers, in: The New
Scholasticism 38 (1964) 281-309. — Im iibrigen hieB der Gesamttitel der eingereichten
Dissertationsarbeit Edith Steins « Das Einfithlungsproblem in seiner historischen Ent-
wicklung und in phinomenologischer Betrachtung». Autoren wie Theodor Lipps, Max
Scheler und Hugo Miinsterberg finden u. a. hier eine besondere Beriicksichtigung bei der
Auseinandersetzung.



162 Leben aus dem Sein

2. «Dunkles» Glaubensleben als phinomenologisches Modell

Dieser lebendige Vorgang soll kurz von der « Kreuzeswissenschaft»
her noch beleuchtet werden, bevor wir uns dann der Bestimmung der
«Einfiihlung» als lebendig-urspriinglichem Person-Sein genauer zu-
wenden.

Edith Stein verwendet bewuf3t den Begriff der Wissenschaft, wenn
sie von der Kreuzesmystik der Karmeltradition spricht. Sie grenzt diese
besondere Wissenschaft aber wohliiberlegt ab von jeder «bloBen Theo-
rie», die «in gesetzmifigen Denkschritten» ein «ideales Gebaude» aus
reinen Zusammenhingen erstellt. Die «Kreuzeswissenschaft» ist so
zwar eine «wohlerkannte» Wahrheit, aber eben nur als «lebendige,
wirkliche und wirksame Wahrheit». Deshalb sagten wir zuvor, die
Mystik sei die eigentliche Praxis der sich erfiillenden Einfiihlung, Praxis
bezeichnet nimlich »or allem duBeren sichtbaren Tun zunichst ein
Leben, worin die Seele ezns ist mit dem Geist, der sich dann als Wollen
der Gesamtperson bekundet. Dal3 es nun eine solche Praxis gibt, die in
ithrem innersten Wirken, mithin in ihrer Immanenz selbst, wie eine
reine Passivitit aufscheint, das sagt Edith Stein in folgendem Satz: Die
«heilige Sachlichkeit (ist) die urspriingliche innere Empfinglichkeit der
aus dem Heiligen Geiste wiedergeborenen Seele. Was an sie herantritt,
(...) findet in ihr eine durch keine verkehrten Hemmungen und Erstar-
rungen behinderte, lebendige, bewegliche und formungsbereite Kraft,
die sich durch das Aufgenommene leicht und freudig prigen und leiten
1dBt»?,

Sieht man vom mystisch-theologischen Kontext ab, der klarstellt,
dafB diese innere « Kraft» auf das Kreuzesgeheimnis zuriickzufiihren sei,
so kann nicht unbemerkt bleiben, wie die gesamte Stein’sche Begriff-
lichkeit bei dieser entscheidenden Definition dem Bereich des Affekt:-
ven und Lebendigen entlehnt ist. Theologisch und ideengeschichtlich
lieBe sich bemerken, daB3 hinter aller Philosophie eben die religitse —
und hier speziell jidisch-christliche — Urerfahrung wiederkehrt. Gott ist
vor allem und zunichst das « Leben» oder noch besser der « Lebendige»
— der «Ich-bin-da-wie-ich-sein-Werde» (Ex 3,14) und der «Lebens-
wahrhaftige» (Joh 14,0).

2 Wie Anm. 6, S. 3f.



Leben aus dem Sein 163

Wir miissen diese Frage lassen, da wir begrenzt philosophisch vor-
gehen. Nur ergibt sich aus solchem Rahmen eindeutiger, was eine zu
essentialistische Interpretation Edith Steins oft verbirgt. Gewil3, diese
phinomenologische «Sachlichkeit» nach Husser]l kehrt hier in der
Kreuzeswissenschaft ausdriicklich wieder. Aber fiir Edith Stein ist sie
keine « Wesensschau» von der Art blof3, daf3 ich mich zu ihr in einem
distanzierenden Sehen wie ein neutraler, desinteressierter Zuschauer
verhalten kdnnte. Vielmehr erfolgt das phinomenologische Sich-Zei-
gen oder Erscheinen der Dinge immer auf dem Boden einer praktisch-
effektiven Voraussetzung. Deren Modus kennen wir bereits: es ist das
Leben selbst, welches mit jeder Erscheinung sich anbietet und in uns als
Akt der Einfiihlung erlebbar ist.

Dal3 Sein, Geist, Ich und Person letztlich von hierher sich aufbauen,
wird ganz eindeutig im Kapitel iiber das reine Glaubens-Leben als Mittel
zur Vereinigung mit Gott!%. Im AnschluB3 an Johannes vom Kreuz legt
Edith Stein dar, daB3 weder Verstand, Gedichtnis und Wille noch die
Sinne zu Gott hinfiihren, sondern allein das Dunkle des Glaubens. Da
Edith Stein hier durchaus ihr phinomenologisches Erbe weiterfiihrt,
wie sie selbst im « Vorwort» zur Kreuzeswissenschaft betonte, kann
jedoch demzufolge das Charakteristikum der Phinomenologie nicht
mehr primir das Sehen oder Sich-Zeigen der Dinge sein. Es muB} ein
Erscheinen des Seins geben, welches allen Besonderungen durch unsere
BewuBtseinsintentionen vorausliegt.

Fiir Johannes vom Kreuz und fiir Edith Stein lebt die Seele im ganz
und gar Dunklen, in der « Finsternis» des Glaubens, der « Gott gleicht»,
wie im « Vergessen (...) zeitlos (...) rein im Empfangen (...) umgestaltet
in die reine gottliche Weisheit, die der Sohn Gottes ist»!!. Das heif3t
philosophisch iibertragen: wenn die Phinomenologie zuvorderst kein
Sehen sein kann, dann bezeugt sie davor das reine Leben in seiner
Mitteilung selbst, und zwar als dessen Ankunft im Inneren der Per-
son.

Die Weisen des mystischen Empfangens des gottlichen Lebens sind
so die eigentlichen phinomenologischen « Wesens»-Kategorien selbst,
niamlich als Akt und Praxis der «inneren» Person. Dieses Leben hat kein
greifbares Gesicht, ergibt zunichst auch keine Vorstellung, sondern es

1% Ebd. 56ff.
' Ebd. 60.



164 Leben aus dem Sein

ist «Selbstgestaltung» auf dem Hintergrund der «unendlichen Fiille des
Sinnes», die in jeder Einzelerkenntnis nur «geheimnisvoll an-
klingt»!'2,

Es wire aber kein Sinn, wenn sich zuvor das Leben nicht gibe in
einem Akt, der mich konstituiert. Jeder Sinn, den Edith Stein im Aufbau
der Seinswerdung beschreibt — von der Natur bis hin zu Gott tiber das
Individuum und die Gemeinschaft!? —, umschliet zwar immer auch
allgemeine Vernunft- und Wertegesetzlichkeiten, aber grundlegend
bezeugt er einen absoluten Lebensursprung. Diese Urspriinglichkeit
allen Sinnes, die das «Ich-Bin» der Person zur steten lebendigen Gestal-
tung treibt, bleibt « Mystik» in der Hinsicht, daB keine abschlieBende
«Theorie» des Sinnursprungs und der Sinnvollendung méglich ist. Die
Stein’sche Seinsphinomenologie ist daher als der Versuch anzusehen,
die Sinnbildungen in uns zuriickzuverweisen an den Akt ihrer Ut-
sprunghaftigkeit, die nur das Leben selbst sein kann'4. Von uns selbst
wird solches Leben nicht erzeugt, sondern nur entgegengenommen.
Und weil die Mystik von Natur aus die ganz riickhaltlose Bereitschaft
zum Lebensempfang ausdriickt, des géttlichen wie des eigenen, bleibt
sie die wirk-mogliche « Theorie» des Leben-Sinn-Geschehens.

Es ist nun zu kliren, inwieweit Edith Stein intuitiv dieses
«praktische» Wahrheitsverstindnis bereits in ihrer Studie zur « Einfiih-
lung» vorweggenommen hat.

3. Von der Einfiihlung zum Versteben des Sinn-Ganzen

Auszugehen ist von der phinomenologischen Tatsache, da3 im
eigenen BewuBtseinsstrom Erlebnisse auftreten, die nicht nur «origi-
ndr» im Sinne unmittelbarer Gegenwirtigkeit sind, sondern ihrem
Gehalt nach als urspriinglich «gebend » erfahren werden. Das erlebende

12 Ebd. 6.

'3 AuBer « Endliches und ewiges Sein» (wie Anm. 1) vgl. auch die Studie von 1922
tiber «Individuum und Gemeinschaft», neu erschienen mit dem Traktat « Untersuchung
iiber den Staat», Tiibingen, Niemeyer, 1970.

14 Solche Tendenzen lassen sich nicht nur schon bei Max Scheler beobachten, sondern
vor allem auch in der eigenstindigen franzosischen Phinomenologie, wie etwa bei Gaston
Berger und Michel Henry; vgl. unsere entsprechenden Artikel in: Dictionnaire des
Philosophes, Bd. 1, P.U.F., Paris 1984, 274-276, 1183-1184. Zum Rekurs auf Meister
Eckart vgl. insbesondere Michel HENRY, L’essence de la manifestation, Bd. 1., P.U.F.,,
Paris 1963, §§ 39-41 (= S. 385ff.).



Leben aus dem Sein 165

Subjekt erfal3t sich dabei selbst als ein unbezweifelbares «Ich», denn die
eigene Person, die Welt und bestimmte Objekte sind «leibhaft» in
einem Hier und Jetzt gegenwiirtig. Das Subjekt muB sich selbst oder die
Dinge nicht erst iiber einen Akt der Erinnerung oder Erwartung her-
beiholen, denn die Urspriinglichkeit des Gegebenseins haftet ihnen
unmittelbar an'’.

a) Einfiihlung als « Versenken» in personales Sein

Von dieser allgemeinen Form der jedem bekannten augenblickli-
chen Wahrnehmung unterscheidet sich die « Einfithlung» dadurch, daf}
sie zunichst nur als bewulite Hinwendung zu fremden Subjekten ver-
standen wird. Die Freude und der Schmerz anderer Mitmenschen ist
zwar auch ein originires Erlebnis im Sinne eines Mir-Gegenwirtigseins
dieser Gefiihlsausdriicke, aber es sind keine originiren Gehalte fir mich.
Die mir fremde Trauer und die mir fremde Freude sind zunichst nicht
meine eigenen Gefiihlserlebnisse. Auch «Objekte» im eigentlichen Sinn
des Vorgestelltseins sind sie nicht, sondern eher werde ich, wie Edith
Stein schreibt, in die Stimmung des anderen «hineingezogen»: «Ich bin
ihm jetzt nicht mehr zugewendet, sondern in ihm seinem Objekt zuge-
wendet, bin bei seinem Subjekt an dessen Stelle» (9). Was sich zwischen
dem ersten Erscheinen des Freuderlebnisses und seiner anschlieenden
«objektiven» Erkliarung vollzieht — zum Beispiel der andere freut sich
tiber ein Geschenk —, ist von grundsitzlicher Bedeutung fiir die spitere
ontologische Erlebnisbegriindung iberhaupt. Edith Stein sagt: «In mei-
nem nicht-originiren Erleben fiihle ich mich gleichsam geleitet von
einem origindren, das nicht von mir erlebt und doch da ist, sich in
meinem nicht-originiren bekundet» (10).

Um es mit anderen Worten zu sagen: es gibt auf der phinomeno-
logischen Ebene der Einfithlung eine meine eigene Erlebnisurspriing-
lichkeit begleitende «andere» Urspriinglichkeit, die mir als verschieden
erscheint, ohne mir dadurch absolut frezd zu bleiben. Wenn wir an die
vorherigen Ausfithrungen tiber die Mystik als lebendigen Akt des emp-
fangenden Einswerdens denken, dann dringt sich die Frage auf, ob
nicht bereits die Einfithlung im phinomenologischen Sinne ein ver-
gleichbares /n-eins- Werden von zwei Subjekten vorbereitet. Und dahin-

'* Zum Problem der Einfiihlung (wie Anm. 7), S. 6. Alle weiteren Seitenangaben im
Text bezichen sich auf diese Dissertationsarbeit.



166 Leben aus dem Sein

ter tut sich die weitere Frage auf, ob die « Urspriinglichkeit» des Erleb-
nis-Seins des anderen nicht iibertragbar ist auf das Sei» schlechthin a/s
Leben, welches uns mit seiner «Originaritit» stets «begleitet».

Aus den kritischen Untersuchungen Edith Steins schilt sich heraus,
daB die empfundene Erlebnisidentitit mit dem anderen «Erfahrung
von fremdem BewuBtsein» bleibt (14). Die «EZnsfiihlung» ist nicht
Voraussetzung, sondern Ergebnis der Eixfiihlung, indem in dieser
«Einsfithlung» eine «Bereicherung des eigenen Erlebens» moglich
wird, welches z. B. auf die «héhere Stufe» des « Wir» fiithrt (18). Aber
genau damit trifft Edith Stein wieder einen Grundzug der Lebensur-
spriinglichkeit, die auf Szeigerung oder Bereicherung hin angelegt ist.
Das Wesen des Seins selbst, sofern es lebendig ist, muf3 — wie es schon
ganz zu Beginn hiell — « Aufstiegs»-Charakter im Sinne einer ontologi-
schen Zunahme besitzen. Oder wie Edith Stein spiter in ihren Heideg-
gerrezensionen es herausarbeitet: dem Sinn des Seins liegt eine E7fil-
/ungstendenz zugrunde, die vom fundamental-ontologischen Horizont
der «Nichtung» verkannt wird'¢. Ob also als Lebenserfiillung oder als
Lebensvertiefung im Sinne eines zu durchschreitenden Seinsordo gese-
hen: es gilt von der Einfiihlung allzumal, daf3 sie Seiendes «direkt an der
Stelle trifft, wo es hingehért, wo es im Seinszusammenhang verankert
ist, ohne es sich durch einen Reprisentanten niher bringen zu miissen»
(20). Wo aber keine besondere Vergegenwirtigung durch ein stellver-
tretend Anderes notwendig ist, da entfillt auch fir die Einfiihlung die
Kategorie der bloB duBerlichen Nachahmung, so da3 im «Versenken»
ihre charakteristische Haltung erblickt werden mubB.

In Widerlegung der kausal-psychologischen Erklirungen, seien sie
genetischer, assoziativer oder analoger Art, gelangt Edith Stein somit zu
der phinomenologischen Auffassung, da3 im einfithlenden Akt «das
Sein unmittelbar» erreichbar ist (26). Ich bringe mir die Freude des
anderen nicht erst durch meine eigene zur Anschauung, ich ahme nicht
seine Freudesgeste oder -mimik nach, ich schlie8e nicht von meinem
leib-seelischen Wissen um mich auf den entsprechend interpretierten
Ausdruck des anderen, sondern die Freude des anderen ist positives
Seinserlebnis, das heil3t « Erfahrung» von etwas, was wirklich zsz. Ich mag
mich im Reflexionsbezug auf das besondere Objekt der fremden Freude

16 Vgl. « Martin Heideggers Existentialphilosophie» (1936), in: Werke VI. Welt und
Person. Beitrag zum christlichen Wahrheitsstreben, Louvain, Nauwelaerts/Freiburg
i. Br., Herder, 1962, 68—135, hier 81, 103f., 130ff.



Leben aus dem Sein 167

tduschen, vielleicht auch aus angewohnter Wertabstumpfung!’ die Ein-
fihlungsfreude nicht weiter aktualisieren, aber diese Hindernisse gei-
stiger und seelischer Art kénnen nicht die Grundgegebenheit vergessen
lassen, daf3 in meinem individuellen Erlebnisstrom sich auBler der
gegebenen «Selbstheit» ein zusitzliches « Du» mit seinem ihm eigen-
timlichen — hier freudigen — Seinsverhiltnis «abhebt» (41).

Sofern hierbei die Einfiihlung Versenkung und Einswerden als
Erfahrung von personales Sein ermoglicht, erscheint «neben» dem rei-
nen Ich des BewuBtseins die «Seele» als je meinige, ohne isoliert zu sein.
Die Psyche als identischer Triger von Erlebniseinheiten, die in einer
letzten «substantiellen Einheit» der Mir-Eigenschaften griinden, ent-
hilt also ihrerseits Kategorien und Strukturen, die Sein als ein «geord-
netes» in seiner unmittelbaren Erfahrungsgegebenheit zuginglich ma-
chen. Um nochmals das Beispiel der Freude aufzugreifen: sie ist kein
«Objekt», sondern personaler Ausdruck des anderen, den ich einfithlend
«verstehe». Mit der «Seele» ist deshalb eine Seinsdimension erreicht,
welche das «esse» nie distanziert vor den eigenen Blick blof3 stellt,
sondern als personal durchwirkte Lebens- und Bezugsordnung erfaf3t.
Insofern bildet die «Seele» naturgemill den Vermittlungsbegriff zwi-
schen Sein und Leben und kann auch nicht durch das «Dasein» als
angeblich einzige Sinnzuginglichkeit fiir das Sein ersetzt werden'®.

b) Leiblichkeit als Grunderfabrung der « Verschmelzung»

Weder Seele noch Personalitit kénnen allerdings von der Lezblich-
keit getrennt werden, an der sich die Einfithlung konkret orientiert und
wodurch sie sich vollzieht. Die Freude des anderen erscheint als sicht-
bar leiblicher Ausdruck und wird auch von mir «leibhaftig» erlebt durch
die Einfiihlung. Der Leib wire also der unmittelbar gegebene « Ort», wo
Sein sich als Lebendig-Geordnetes bekundet. Ist damit die vorreflexive
Quelle jeglicher Urspriinglichkeit in einem immanenten Sinne bei mir
und beim anderen gewonnen? Ist das Verstehen des Leibes zugleich das
Verstehen des Seins /s Leben und a/s Miteinander-eins-werden-Kon-
nen?

17 Genau diese Besinnung auf die « Abgestumpftheit» kehrt als schmerzliches Grund-
erlebnis fiir das religiése Leben zu Beginn der « Kreuzeswissenschaft» (wie Anm. 6), S. 4,
wieder, was u. a. fiir eine durchgehende affektive und phinomenologische Thematik der
«Klarheit» im Husserlschen Sinne bei E. Stein zeugt.

'8 Wie E. Stein mit Recht Heidegger kritisiert; vgl. wie Anm. 16, 71, 90ff.



168 Leben aus dem Sein

Was mir unabléslich gegeben ist, ist das « Hier» des Leibes, dessen
Mir-Zugehorigkeit durch keine duflere Wahrnehmung je konstituiert
werden konnte (45ff.). Die wahrgenommenen Objekte kénnen unter
endlos variierenden Perspektiven erscheinen, dem Leib jedoch kann ich
mich nicht nihern oder mich von ihm entfernen, weshalb er einen
«Nullpunkt der Orientierung» darstellt. Zwar ist es méglich, sich von
den einzelnen Ko6rperteilen wahrnehmend zu distanzieren, aber ohne
jemals den «Leibraum» zu verlassen, der ein anderer ist als der « Au-
Benraum» der Dinge.

Was beide miteinander verbindet, sind die Empfindungen, das heif3t
jenes unstreichbare Sein innerhalb der Erlebniskategorie, das nie zum
reflexiven Ich (Cogito) wird, aber als Kilte, Schmerz, Wirme usw. «an»
meinem Leib auftritt. Der Leib ist so jene Einheit, worin diese Emp-
findungen gebiindelt werden, ohne dal3 ein Ich in ihnen lokalisierbar
wire, aber auch ohne das Ich davon ganz 16sen zu kénnen. Abwech-
selnde Nihe wie Ferne des Ich zu den Empfindungen erklirt sich einen
Schritt mehr, wenn die Verbindung zwischen diesen und den Bewegun-
gen des Leibes mit ins Auge gefal3t wird. Denn sofern sich der Leib als
Ganzes durch den « Raum» bewegt, «bewege ich mich selbst»; bei einer
Teilbewegung des Korpers erfasse ich diese zunichst als dulBerlich
wahrgenommene Gliedbewegung. Erst die dabei auftretenden Empfin-
dungen taktiler oder motorischer Art machen mir klar, dall mein
cigener Leib sich 7» diesem Korperglied bewegt, so daf3 eine «identifi-
zierende Deckung» (50) zwischen der inneren Leibintuition und der
duBeren Koérperwahrnehmung stattfindet.

Dieser scheinbare Umweg der phinomenologischen Beschreibung
1aBt etwas Wichtiges erkennen: mein eigener Leib ist mir nur auf dem
Wege einer « Verschmelzung» (65) der eigenen Leiblichkeit als Leib und
Koérper gegeben. Das heil3t, bereits an ihm iibe ich jene «Einfiihlung»
ein, die beziiglich eines fremden Koérpers — genau gesprochen — ein
«Einempfinden» genannt werden mii3te (65f.). Fasse ich beides unter
den Begriff der « Empfindungseinfiihlung» (ebd.), so soll damit deutlich
werden, dall der Ubergang von der Leibempfindung zu spezifischen
Gefiihlen die Tatsache von «typischen Empfindungsfeldern» mitein-
schlief3t. Felder sind nicht von vorneherein abgrenzbare Gréien, son-
dern sie werden mehr oder weniger ausgefiillt von sinnvollen Aus-
drucksbeziehungen, denen eine Tendenz zum Weiterschreiten inne-
wohnt. Ergreife ich die Pfote eines Hundes, so entferne ich mich von
den Erfullungsméglichkeiten, die vom Typus « Mensch» mitgegeben



Leben aus dem Sein 169

sind, und infolgedessen ist hier die einfiihlende Vergegenwirtigung
fremder Empfindungsfelder ausgeschlossen. Erst eine fremde « Hand»,
zumal im Ergreifen, erfillt die grundsitzliche Erfillungstendenz der
Verschmelzung zwischen Leib und Koérperteil, wie sie bei mir selbst
gegeben ist, auch wenn die fremde Hand als nicht-originires Erleben
von meinem eigenen Leibgefiihl abgehoben bleibt.

Diese wenigen Schritte lassen schon erkennen, von welcher Bedeu-
tung die Leiblichkeit fiir das Seinsverstehen tiberhaupt ist. Sie ist nicht
nur nicht auf das Kérperhafte reduzierbar, sondern zusammen mit den
Ich-Erlebnissen des BewuBtseins sowie den seelischen Gefiihlsempfin-
dungen konstituiert sich durch diese Leiblichkeit eine Verstehenswelt
lebendiger Erfiillungsfelder, denen eine Seinserfahrung in jeweils «typi-
scher» Form anhaftet. Uber die Einfithlung in den Empfindungsleib des
anderen hinaus vermag ich dessen «originiren Nullpunkt der Orien-
tierung» — unter Beibehaltung meines eigenen — selbst anzuerkennen,
indem ich seinem empfindenden Leib ein substantielles « Ich» zuschrei-
be. Damit wird aus einem anderen Subjekt, das Empfindungen besizz¢,
ein solches, welches selbst Akte vol/zieht, was wiederum heil3t: mein
eigenes Weltbild erlebt die Moglichkeit der Bereicherung durch weitere
Weltbilder, so dal3 hier dem einfithlenden Verstehen keine Grenze
mehr gesetzt ist.

¢) Einfiihlung als kulturelles Sinn-V erstehen

Schon fiir die junge Philosophin Edith Stein gilt im Gegensatz zu
heutigen Tendenzen, daB3 Philosophie nicht darin bestehen kann, Fra-
gen abzubauen oder als «ungel6ste abzuschieben», sondern «letzte
Rechenschaft (und) Klarheit» gefordert ist (41). Von dem gewonnenen
Ergebnis her, daf3 Einfithlung der angemessene Weg sei, sich versenkend
und verschmelzend in die Seinsvielschichtigkeit hineinzubegeben, um sie
originir und reflexiv zur Erfahrung werden zu lassen, hat Edith Stein
sich die grundsitzliche Moglichkeit verschafft, auch die intersubjektiv
gegebene Welterscheinung als Verstehensaufgabe zu bestimmen (vgl.
721f.). Und so wie der Lezb ein lebendiger ist, hinweisend auf personale
Aktvollziige, so ist auch die We/t kein ungeténtes und ungefirbtes
physikalisches Abstraktionsgebilde, sondern alle Kausalprozesse darin
verweisen ihrerseits fiir das Individuum auf «Hintergrundserlebnisse»



170 Leben aus dem Sein

oder «Inaktualititen», welche in die Gegenwart hineinwirken kénnen,
um so von einem « Lebensganzen» zu zeugen (82ff.). « Thematisch» oder
«motivational» betrachtet (8 7ff.), das heif3t als Aufforderung zum erleb-
nismilBigen Fortschreiten, sind alle « Weltobjekte » wie Handlungen in
« Verstindnis- oder Sinneinheiten» eingebettet: « Verstehen heilB3t (des-
halb) gar nichts anderes als den Ubergang von einem Teil zum anderen
innerhalb eines Erlebnisganzen (zu) erleben» (95).

Da solches Erleben nicht ausschlieBlich psycho-physikalisch be-
dingt ist, sondern eben in einem freien Ergreifen besteht, verweist die
Einfiihlung als Verstehen auf ein geistiges Geschehen, worin vornehm-
lich Werte erfal3t werden. Auf diese Weise wird die intersubjektiv
erfahrene Welt zu einer «Kulturwelt» (102f.), die wiederum von einer
lebendigen Realitit zeugt, weil sich «hinter» den geschaffenen Objekten
als Ursprung ein Willensakt zeigt. In Auseinandersetzung mit Diltheys
Hermeneutik beschreibt Edith Stein hier insbesondere die methodische
Vorgehensweise der Geisteswissenschaften als «einfithlendes Erfassen»
(105f.), womit sich die Forderung nach einer «Ontologie des Geistes»
verbindet.

Damit wird die letzte Bestimmung der Einfiihlung vollzogen, denn
die Wesensstruktur des Geistes, seine «ideale Typik», verlangt es, daf3
auch hier «Sinn»-Bereiche geistiger Ausdrucksméglichkeiten vorgege-
ben sind. Von daher sind Vernunft- und Wesensgesetzlichkeit zu unter-
scheiden, denn eine kausale Erkenntnis garantiert noch nicht, dal3 auch
ein «sinnvolles Hervorgehen der Erlebnisse auseinander» vorliegt, in
welches ich mich wertgemil3 einzufiihlen habe (108). Diese Bestim-
mung wirkt sich auch auf das Verstindnis des «Ich» aus: als reines
Cogito hat es keine «Tiefe», wohl aber besitzt es eine solche als fiih-
lendes Ich. Das heil3t, verstehende Empfindungseinfithlungen in per-
sonale und kulturelle Werterlebnisse sind nicht nur «Ubergang von
einer Objektgegebenheit zu einer anderen, sondern Objektivierung
eines Subjektiven» (110).

Es gibt mithin eine Korrelation zwischen einer Werterangordnung
und den korrespondierenden personalen Schichten. Was «theoretisch»
im Akt des Fiihlens ergriffen wird —beispielsweise die Giite einer Tat als
objektives Korrelat der Freude — kann die gesamte Person in Schwin-
gung versetzen, von der duBlersten Stimmungsoberfliche bis hin zur
beharrlichen seelischen « Empfindsamkeit» iiberhaupt, die zugleich ein
geistiges Vermogen ist. Hier liegen folglich die spiteren, z.'T. auch
pidagogisch wie staats-theoretisch ausgefithrten Ansitze zur



Leben aus dem Sein 171

Stein’schen Personlehre!?, die eine vorhergehende Wertelehre erfor-
dert (vgl. 121£f.). Deshalb kann ihre Einfiihlungstheorie hier auf die
These gebracht werden, daf3 die wachsende Lebendigkeit der geistigen
Person an die Méglichkeit gebunden ist, Werte zu fithlen sowie diese
Fihigkeit zu entwickeln. Das kulturelle Sinnverstehen zielt, neben den
«eidetischen Singularititen» von allgemeiner Typik wie Volk, Zeitalter
usw., immer auf ein «verstindliches Sinnganzes», dessen oberste Wert-
kategorie das geistige Subjekt bleibt. Wieviel allerdings «ich mir von
seiner Erlebnisstruktur zu erfiillender Anschauung bringen kann, das
hingt von meiner eigenen ab» (128).

4. Zur Einfihlung
als Grundhaltung religiosen und philosophischen Lebens

Bei diesem Ergebnis ihrer Untersuchung zur Einfithlung angelangt,
steht die damals noch atheistisch denkende Edith Stein vor einer Gren-
ze, die sie ehrlicherweise anerkennt. Zwar vermag sie sich in den Typ
des «homo religiosus», der ihr «wesensfremd» ist, einfithlen und ihn
«verstehen» — aber was ihr dort «neu entgegentritt», so wihnt sie noch,
«wird (ihr) immer unerfiillt bleiben» (129). Doch die Weise der Uner-
fiilltheit hebt die Erfiillungstendenz, die dem Sein als solchem anhaftet,
nicht auf. Und Edith Stein nennt auch abschlieBend in ihrer Disserta-
tion den Weg zur « Welt» der religidsen Erfiillung, Auller «lebendiger
Gemeinschaft» und «Tradition», die als geistiger Austausch ihrerseits
auf das « Medium der Leiblichkeit» angewiesen sind, bewirkt das « Ein-
wirken gottlicher Gnade» den «plétzlichen Wandel» einer Person
(131f.). Eine solche Feststellung kann nicht gelesen werden, ohne bei
ihr eine zumindest ahnende Einfiihlung in Gottes Gnade vorauszu-
setzen.

Es war dann unter anderem Max Schelers Einflu3, der Edith Stein
mit der Glaubenswelt des Katholizismus vertrauter machte 2, aber die
besondere Bedeutung des «religiosen Bewultseins» innerhalb eines
universal auszurichtenden Werterlebens war ihr, wie hier nachgewiesen,

19 Eine neuere Studie zur Pidagogik E. Steins bietet Bruno H. REIFENRATH, Erzie-
hung im Licht des Ewigen, Miinchen 1986.

20 Vgl. zu seiner Vermittlerrolle in dieser Hinsicht allgemein unter den ersten Phi-
nomenologen Edith Steins Beitrag von 1932 (?), « Die weltanschauliche Bedeutung der
Phinomenologie», in: Werke VI (wie Anm. 16), S. 1-17, hier bes. 5, 9f., 13f,, 16.



172 Leben aus dem Sein

am Ende ihrer « Einfithlungs»-Beschreibung mehr als vertraut. Es brei-
tete sich wie ein Feld vertiefter Versenkungsmaoglichkeit vor ihr aus, um
Selbsterkenntnis und Selbstbewertung im Verein mit dem wirklich
ganzen und umfassenden Sein-Sinn, der in Gott ruht, voranzutrei-
ben.

Je weiter die Einfiihlung jedoch in diesen Bereich hinein unternom-
men wird, umso gewisser wird, was alle Phinomenologie kennzeichnet:
die Erfiillung mit neuen Gehalten erfordert zugleich die eigene Entlee-
rung, um unvoreingenommen die Dinge aufzunehmen. Jedoch tut sich
hier eine Schwierigkeit auf, die mit der Einfiihlung nicht ohne weiteres
iberwunden werden kann und von Edith Stein in dem wichtigen Essai
um 1938 «Die ontische Struktur der Person und ihre erkenntnistheore-
tische Problematik»?! wie folgt umschrieben wird: «Der Geist kann
sehen und die Seele leer bleiben.» Das heil3t, ich kann versuchen, in der
Einfithlung fiir andere meine Stellungnahme einzuklammern, um ein
freieres Selbst zu gewinnen, aber damit ist die «See/e » noch nicht «um-
friedet» und «geborgen», wie Edith Stein ebenfalls an gleicher Stelle
schreibt.

Deshalb sagten wir eingangs, die Versenkungsweisen der Mystik
wiren die eigentlichen Vollzugsmodi auch des phinomenologischen
Denkens. Die Einfiihlung erweist sich umso effektiver, dem innersten
Leben der geistigen Person gegeniiber umso angemessener, je mehr sie
sich selbst erfiillen 14B3t. Die Einfithlung ist mithin kein «Schlul3 von mir
auf anderes», sondern Disposition oder Hinwendung zum E7-/eben als
ontologischer Erfahrungsgrundstruktur. Im Eins-Werden mit diesem
Leben, wie es sich auf den verschiedenen Seinsstufen mitteilt, vollzieht
sich mithin das Geheimnis des personalen Mensch-Seins schlechthin: Je
entleerter ich im eigenen und fremden Er-Leben das Leben entgegen-
nehme, umso erfiillender erweist es sich.

Dies erkannt zu haben, war fiir Edith Stein der personliche Weg,
von der Philosophie zur «Kreuzeswissenschaft» zu gelangen, jedoch
nicht ohne dem philosophischen Denken selbst eine inhaltliche wie
methodische Vertiefungsmoglichkeit angeboten zu haben. Wir diirfen
deshalb mit dem schlieBen, was sie Heidegger?? als Kritik entgegenge-
halten hat, weil darin genau jenes Angebot enthalten ist: Zum einen ist

21 In: Werke VI (wie Anm. 16), S. 137-197, hier 147f.
22 Wie Anm. 16, S. 110 und 113f.



Leben aus dem Sein 173

«Sinn» nicht in bloB3es « Verstehen» aufzulésen, und zum anderen ist das
Sein, welches beide metaphysisch begriindet, «hochst gesteigertes Le-
ben». Danach verlangt der Mensch, um durch solch «immer neues
Beschenktwerden mit dem Sein das ausschépfen zu kénnen, was der
Augenblick ihm zugleich gibt und nimmt».






	Leben aus dem Sein : zur philosophischen Grundintuition Edith Steins

