
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 35 (1988)

Heft: 1-2

Artikel: Leben aus dem Sein : zur philosophischen Grundintuition Edith Steins

Autor: Kühn, Rolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760795

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760795
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rolf Kühn

Leben aus dem Sein

Zur philosophischen Grundintuition Edith Steins *

1. Person als unbegrenzbare Verlebendigung

Mit dem 1935—1936 geschriebenen Werk «Endliches und Ewiges
Sein. Versuch eines Aufstiegs zum Sinn des Sein»1 hat Edith Stein ihren
philosophischen Ruf als Denkerin ontologischer Wesensordnungen grundgelegt.

Entsprechend wird ihre Philosophie von älteren und neueren
Interpreten wie E. Przywara2, Ph. Secretan3 oder R. Guilead4 im essen-
tialistischen Sinne ausgelegt. Und dies geschieht sicher mit Recht in
bezug auf das Ideal der «Wesensschau», welche Edith Stein spätestens
seit Beginn ihrer phänomenologischen Studien im Göttinger Husserlkreis
zum eigenständigen Reflektieren motiviert hatte.

Daß die Frage nach dem Zusammenhang von Bewußtseinsakt und
allgemein vernünftigen oder sinnhaften Wesensstrukturen eine zentrale

* Text eines Vortrags auf Burg Rothenfels während der Edith-Stein-Tagung vom
16.-18. Juni 1987.

1 Werke II, Louvain, Nauwelaerts/Freiburg i. Br., Herder, 1952 (2. Aufl. 1962).
2 Edith Stein et Simone Weil. Essentialisme, existentialisme, analogie, in : Les Etudes

Philosophiques 3 (Marseille, 1956) 458—472; vgl. vom selben Verfasser in deutsch: «Edith
Stein und Simone Weil», in: Waltraud Herbstrith (Hg.), Edith Stein — eine große
Glaubenszeugin. Leben — Philosophie - Neue Dokumente, Annweiler, Plöger, 1986. In
diesem Sammelband befindet sich ebenfalls eine instruktive Darstellung von Roman
Imgarden, Die philosophischen Forschungen Edith Steins.

3 Essence et personne. Contribution à la connaissance d'Edith Stein, in: Freihurger
Zeitschrift für Philosophie und Theologie 26 (1979) 481-504.

4 De la Phénoménologie à la Science de la Croix. L'itinéraire d'Edith Stein, Louvain-
Paris, Nauwelaerts, 1974.



160 Leben aus dem Sein

Rolle im damaligen zeitgenössischen Philosophieren spielte, insbesondere

im Bereich von Logik und Metaphysik5, kann hier nur als Verweis
auf eine geschichtliche Hintergrundsproblematik angeführt sein.

Wer ganz unbelastet von solchen philosophiegeschichtlichen
Rückblenden den eingangs zitierten Titel des Steinschen Hauptwerkes liest,
der muß feststellen, daß sich zwischen die abstrakte Begrifflichkeit von
Sein als Endlichkeit und Ewigkeit eine äußerst beredte Metapher
schiebt. Es ist dort die Rede von einem Aufstieg, mit dem wir sofort die

Vorstellung des Schwierigen und Beharrlichen, aber auch des

Erwartungsvollen verbinden. Darüberhinaus wird dieser Aufstieg noch nicht
einmal als eine absolut sicher abgesteckte Wegstrecke vorgestellt,
sondern als ein Versuch. Wir wagen nun zu behaupten, daß in dieser

doppelten Relativierung — der menschlichen Existenz als eines versuchten

Aufstiegs - das Wesen der Person nach Edith Stein grundsätzlich
bereits umschrieben ist. Anders gesprochen: Person-Sein ist als «Wesen»

ein Geschehen oder Akt.
Was außerdem bei der personkonkretisierenden Metapher vom

Aufstieg sofort in den Sinn kommt, ist der Titel einer maßgeblichen
Schrift des heiligen Johannes vom Kreuz: «Aufstieg zum Berge Kar-
mel». Ihm, «dem Kirchenlehrer der Mystik und Vater der Karmeliten»,
hat Edith Stein 1941—1942 ihre unvollendet gebliebene Deutungsstudie
«Kreuzeswissenschaft»6 gewidmet. Im Vorwort dazu heißt es ausdrücklich,

daß die «Gesetze geistigen Seins und Lebens», die sie in «lebenslangem

Bemühen» zu erfassen versucht hat, eine «Philosophie der
Person» umfaßt, die als solche nicht bei Johannes vom Kreuz thematisiert

ist. Und dennoch bietet die mystische Lehre des Karmelreformers
aus dem spanischen 16. Jahrhundert (1542—1591) die Erfüllung der

philosophischen Intentionen Edith Steins.

Wie dies möglich ist — abgesehen von immer noch vorhandenen
spirituellen und theologischen Grundmotiven in jeder Philosophie —,

zeigt uns die scheinbar geringfügige Abwandlung innerhalb der
Thematik von 1935 und 1941. Aus der Frage nach dem Aufstieg zum «Sinn
des Seins» wurde die «KreuzesWissenschaft» oder die «Theorie» der

5 Vgl. z. B. die Schriften von Joseph Geyser (1869—1948) wie: Neue und alte Wege in
der Philosophie. Eine Erörterung der Grundlagen der Erkenntnis im Hinblick auf
Edmund Husserls Versuch ihrer Neubegründung, Münster, Schöningh, 1918; Auf dem
Kampffelde der Logik. Logisch-erkenntnistheoretische Untersuchungen, Freiburg i. Br.,
Herder, 1926.

6 Werke I, Louvain, Nauwelaerts/Freiburg i. Br., Herder, 1954.



Leben aus dem Sein 161

«Gesetze geistigen Seins und Lebens». Wir können deshalb unsere erste
These noch etwas genauer fassen und sagen: Das Wesen der Person als

Aufstieg ist «Leben» in und aus dem «Sein».
Daß solche Lebensthematik für Edith Stein fundamental war — das

heißt hinter der ontologisch-phänomenologischen Methodik der
Wesensfrage schon immer deren eigentlichen Zielpunkt darstellte —, das

ergibt sich schlechthin aus dem Vergleich der Spätschrift «Kreuzeswissenschaft

» mit der frühen Dissertationsarbeit von 1917 : « Zum Problem
der Einfühlung»7.

Empfindung und Gefühl, wie immer man sie definiert, sind ohne

jeden Zweifel direkte Akte des Lebens, ja dessen Ausdruck selbst. Mit
dem Begriff der «Einfühlung», der im übrigen wiederum eine zentrale
Debatte damaliger Philosophie und Psychologie widerspiegelt8, ist es

uns sogar möglich zu sagen, daß die Karmelspiritualität die Vollendung
oder Erfüllung des Seinsaufstiegs als Person-werden enthält. Denn die

Mystik, wo sich Immanenz und Transzendenz der Person in der Ver-
sunkenheit göttlicher und menschlicher Selbstheit durchdringen, enthält

zutiefst jenes Leben, dessen Wahrheitsverwirklichung mit der

«Einfühlung» beginnt. Mit anderen Worten: das mystische Leben ist
die eigentliche Praxis der Einfühlung. Und damit gelangen wir zur
endgültigen Präzisierung unserer Ausgangsbehauptung, indem wir
erkennen, daß der Aufstieg der Person zum Sein die nicht begrenzbare
Verlebendigung ihres Einfühlungsvermögens oder Einfühlungssinnes
beinhaltet. Das «personale Wesen» bezeichnet nicht mehr und nicht
weniger als dieses ständig sich vollziehende Ursprungsgeschehen in
jeder konkreten Person als ihr Selbst-Sein.

7 Reprint der Originalausgabe, München, Kaffke, 1980. - Dieser Grundgedanke zum
Verständnis ihres Werkes ergab sich uns schon bei der Besprechung der zweibändigen
Briefausgabe «Edith Stein. Selbstbildnis in Briefen (Werke VIII-IX, 1976-1977)», in:
PhilosophischesJahrbuch 89 (1982) 209—211; vgl. dazu ergänzend einen weiteren Beitrag
«Edith Stein: Klarheit über den Abgründen. Zum 90. Geburtstag und 40. Todestag:
12.10.1891-9.8.1942, in: Franziskanische Studien 4 (1981) 289-302.

8 Vgl. z.B. die Arbeiten des mit ihr befreundeten Psychologen und späteren
Philosophen Rudolf Allers, Das Werden der sittlichen Person, Freiburg i. Br., Herder, 1929 ;

dazu als Gesamtwürdigung: James Collins, The Work of Rudolf Allers, in: The New
Scholasticism 38 (1964) 281-309. — Im übrigen hieß der Gesamttitel der eingereichten
Dissertationsarbeit Edith Steins «Das Einfühlungsproblem in seiner historischen
Entwicklung und in phänomenologischer Betrachtung». Autoren wie Theodor Lipps, Max
Scheler und Hugo Münsterberg finden u. a. hier eine besondere Berücksichtigung bei der
Auseinandersetzung.



162 Leben aus dem Sein

2. «Dunkles» Glaubensleben als phänomenologisches Modell

Dieser lebendige Vorgang soll kurz von der «Kreuzeswissenschaft»
her noch beleuchtet werden, bevor wir uns dann der Bestimmung der

«Einfühlung» als lebendig-ursprünglichem Person-Sein genauer
zuwenden.

Edith Stein verwendet bewußt den Begriff der Wissenschaft, wenn
sie von der Kreuzesmystik der Karmeltradition spricht. Sie grenzt diese
besondere Wissenschaft aber wohlüberlegt ab von jeder «bloßen Theorie»,

die «in gesetzmäßigen Denkschritten» ein «ideales Gebäude» aus
reinen Zusammenhängen erstellt. Die «Kreuzeswissenschaft» ist so

zwar eine «wohlerkannte» Wahrheit, aber eben nur als «lebendige,
wirkliche und wirksame Wahrheit». Deshalb sagten wir zuvor, die

Mystik sei die eigentliche Praxis der sich erfüllenden Einfühlung. Praxis
bezeichnet nämlich vor allem äußeren sichtbaren Tun zunächst ein
Leben, worin die Seele eins ist mit dem Geist, der sich dann als Wollen
der Gesamtperson bekundet. Daß es nun eine solche Praxis gibt, die in
ihrem innersten Wirken, mithin in ihrer Immanenz selbst, wie eine
reine Passivität aufscheint, das sagt Edith Stein in folgendem Satz: Die
«heilige Sachlichkeit (ist) die ursprüngliche innere Empfänglichkeit der
aus dem Heiligen Geiste wiedergeborenen Seele. Was an sie herantritt,

findet in ihr eine durch keine verkehrten Hemmungen und Erstarrungen

behinderte, lebendige, bewegliche und formungsbereite Kraft,
die sich durch das Aufgenommene leicht und freudig prägen und leiten
läßt»9.

Sieht man vom mystisch-theologischen Kontext ab, der klarstellt,
daß diese innere «Kraft» auf das Kreuzesgeheimnis zurückzuführen sei,

so kann nicht unbemerkt bleiben, wie die gesamte Stein'sche Begrifflichkeit

bei dieser entscheidenden Definition dem Bereich àçs Affektiven

und Lebendigen entlehnt ist. Theologisch und ideengeschichtlich
ließe sich bemerken, daß hinter aller Philosophie eben die religiöse —

und hier speziell jüdisch-christliche — Urerfahrung wiederkehrt. Gott ist

vor allem und zunächst das «Leben» oder noch besser der «Lebendige»
— der «Ich-bin-da-wie-ich-sein-Werde» (Ex 3,14) und der
«Lebenswahrhaftige» (Joh 14,6).

9 Wie Anm. 6, S. 3 f.



Leben aus dem Sein 163

Wir müssen diese Frage lassen, da wir begrenzt philosophisch
vorgehen. Nur ergibt sich aus solchem Rahmen eindeutiger, was eine zu
essentialistische Interpretation Edith Steins oft verbirgt. Gewiß, diese

phänomenologische «Sachlichkeit» nach Husserl kehrt hier in der
Kreuzeswissenschaft ausdrücklich wieder. Aber für Edith Stein ist sie

keine «Wesensschau» von der Art bloß, daß ich mich zu ihr in einem
distanzierenden Sehen wie ein neutraler, desinteressierter Zuschauer
verhalten könnte. Vielmehr erfolgt das phänomenologische Sich-Zei-

gen oder Erscheinen der Dinge immer auf dem Boden einer praktischeffektiven

Voraussetzung. Deren Modus kennen wir bereits: es ist das

Leben selbst, welches mit jeder Erscheinung sich anbietet und in uns als

Akt der Einfühlung erlebbar ist.

Daß Sein, Geist, Ich und Person letztlich von hierher sich aufbauen,
wird ganz eindeutig im Kapitel über das reine Glaubens-Lehen als Mittel
zur Vereinigung mit Gott10. Im Anschluß an Johannes vom Kreuz legt
Edith Stein dar, daß weder Verstand, Gedächtnis und Wille noch die
Sinne zu Gott hinführen, sondern allein das Dunkle des Glaubens. Da
Edith Stein hier durchaus ihr phänomenologisches Erbe weiterführt,
wie sie selbst im «Vorwort» zur Kreuzeswissenschaft betonte, kann
jedoch demzufolge das Charakteristikum der Phänomenologie nicht
mehr primär das Sehen oder Sich-Zeigen der Dinge sein. Es muß ein
Erscheinen des Seins geben, welches allen Besonderungen durch unsere
Bewußtseinsintentionen vorausliegt.

Für Johannes vom Kreuz und für Edith Stein lebt die Seele im ganz
und gar Dunklen, in der «Finsternis» des Glaubens, der «Gott gleicht»,
wie im «Vergessen zeitlos rein im Empfangen umgestaltet
in die reine göttliche Weisheit, die der Sohn Gottes ist»11. Das heißt
philosophisch übertragen: wenn die Phänomenologie zuvörderst kein
Sehen sein kann, dann bezeugt sie davor das reine Leben in seiner

Mitteilung selbst, und zwar als dessen Ankunft im Inneren der Person.

Die Weisen des mystischen Empfangens des göttlichen Lebens sind
so die eigentlichen phänomenologischen « Wesens»-Kategorien selbst,
nämlich als Akt und Praxis der « inneren » Person. Dieses Leben hat kein
greifbares Gesicht, ergibt zunächst auch keine Vorstellung, sondern es

10 Ebd. 56 ff.
11 Ebd. 60.



164 Leben aus dem Sein

ist «Selbstgestaltung» auf dem Hintergrund der «unendlichen Fülle des

Sinnes», die in jeder Einzelerkenntnis nur «geheimnisvoll
anklingt»12.

Es wäre aber kein Sinn, wenn sich zuvor das Leben nicht gäbe in
einem Akt, der mich konstituiert. Jeder Sinn, den Edith Stein im Aufbau
der Seinswerdung beschreibt - von der Natur bis hin zu Gott über das

Individuum und die Gemeinschaft13 —, umschließt zwar immer auch

allgemeine Vernunft- und Wertegesetzlichkeiten, aber grundlegend
bezeugt er einen absoluten Lebensursprung. Diese Ursprünglichkeit
allen Sinnes, die das «Ich-Bin» der Person zur steten lebendigen Gestaltung

treibt, bleibt «Mystik» in der Hinsicht, daß keine abschließende
«Theorie» des Sinnursprungs und der Sinnvollendung möglich ist. Die
Stein'sche Seinsphänomenologie ist daher als der Versuch anzusehen,
die Sinnbildungen in uns zurückzuverweisen an den Akt ihrer Ur-
sprunghaftigkeit, die nur das Leben selbst sein kann14. Von uns selbst

wird solches Leben nicht erzeugt, sondern nur entgegengenommen.
Und weil die Mystik von Natur aus die ganz rückhaltlose Bereitschaft
zum Lebensempfang ausdrückt, des göttlichen wie des eigenen, bleibt
sie die wirk-mögliche «Theorie» des Leben-Sinn-Geschehens.

Es ist nun zu klären, inwieweit Edith Stein intuitiv dieses

«praktische» Wahrheitsverständnis bereits in ihrer Studie zur «Einfühlung»

vorweggenommen hat.

3. Von der Einfühlung zum Verstehen des Sinn-Ganzen

Auszugehen ist von der phänomenologischen Tatsache, daß im
eigenen Bewußtseinsstrom Erlebnisse auftreten, die nicht nur «originär»

im Sinne unmittelbarer Gegenwärtigkeit sind, sondern ihrem
Gehalt nach als ursprünglich «gebend» erfahren werden. Das erlebende

12 Ebd. 6.
13 Außer «Endliches und ewiges Sein» (wie Anm. 1) vgl. auch die Studie von 1922

über «Individuum und Gemeinschaft», neu erschienen mit dem Traktat «Untersuchung
über den Staat», Tübingen, Niemeyer, 1970.

14 Solche Tendenzen lassen sich nicht nur schon bei Max Scheler beobachten, sondern
vor allem auch in der eigenständigen französischen Phänomenologie, wie etwa bei Gaston
Berger und Michel Henry; vgl. unsere entsprechenden Artikel in: Dictionnaire des

Philosophes, Bd. 1, P. U. F., Paris 1984, 274—276, 1183-1184. Zum Rekurs auf Meister
Eckart vgl. insbesondere Michel Henry, L'essence de la manifestation, Bd. 1., P. U. F.,
Paris 1963, §§ 39-41 S. 385ff.).



Leben aus dem Sein 165

Subjekt erfaßt sich dabei selbst als ein unbezweifelbares «Ich», denn die

eigene Person, die Welt und bestimmte Objekte sind «leibhaft» in
einem Hier und Jetzt gegenwärtig. Das Subjekt muß sich selbst oder die
Dinge nicht erst über einen Akt der Erinnerung oder Erwartung
herbeiholen, denn die Ursprünglichkeit des Gegebenseins haftet ihnen
unmittelbar an15.

a) Einfühlung als « Versenken» in personales Sein

Von dieser allgemeinen Form der jedem bekannten augenblicklichen

Wahrnehmung unterscheidet sich die «Einfühlung» dadurch, daß
sie zunächst nur als bewußte Hinwendung zu fremden Subjekten
verstanden wird. Die Freude und der Schmerz anderer Mitmenschen ist

zwar auch ein originäres Erlebnis im Sinne eines Mir-Gegenwärtigseins
dieser Gefühlsausdrücke, aber es sind keine originären Gehaltefür mich.

Die mir fremde Trauer und die mir fremde Freude sind zunächst nicht
meine eigenen Gefühlserlebnisse. Auch «Objekte» im eigentlichen Sinn
des Vorgestelltseins sind sie nicht, sondern eher werde ich, wie Edith
Stein schreibt, in die Stimmung des anderen «hineingezogen»: «Ich bin
ihm jetzt nicht mehr zugewendet, sondern in ihm seinem Objekt
zugewendet, bin bei seinem Subjekt an dessen Stelle» (9). Was sich zwischen
dem ersten Erscheinen des Freuderlebnisses und seiner anschließenden

«objektiven» Erklärung vollzieht — zum Beispiel der andere freut sich
über ein Geschenk —, ist von grundsätzlicher Bedeutung für die spätere
ontologische Erlebnisbegründung überhaupt. Edith Stein sagt : « In meinem

nicht-originären Erleben fühle ich mich gleichsam geleitet von
einem originären, das nicht von mir erlebt und doch da ist, sich in
meinem nicht-originären bekundet» (10).

Um es mit anderen Worten zu sagen: es gibt auf der phänomenologischen

Ebene der Einfühlung eine meine eigene Erlebnisursprüng-
lichkeit begleitende «andere» Ursprünglichkeit, die mir als verschieden
erscheint, ohne mir dadurch absolutfremd zu bleiben. Wenn wir an die

vorherigen Ausführungen über die Mystik als lebendigen Akt des

empfangenden Einswerdens denken, dann drängt sich die Frage auf, ob
nicht bereits die Einfühlung im phänomenologischen Sinne ein
vergleichbares In-eins- Werden von zwei Subjekten vorbereitet. Und dahin-

15 Zum Problem der Einfühlung (wie Anm. 7), S. 6. Alle weiteren Seitenangaben im
Text beziehen sich auf diese Dissertationsarbeit.



166 Leben aus dem Sein

ter tut sich die weitere Frage auf, ob die «Ursprünglichkeit» des

Erlebnis-Seins des anderen nicht übertragbar ist auf das Sein schlechthin als

Leben, welches uns mit seiner «Originarität» stets «begleitet».
Aus den kritischen Untersuchungen Edith Steins schält sich heraus,

daß die empfundene Erlebnisidentität mit dem anderen «Erfahrung
von fremdem Bewußtsein» bleibt (14). Die «ZJAjfühlung» ist nicht
Voraussetzung, sondern Ergebnis der A7«fühlung, indem in dieser

«Einsfühlung» eine «Bereicherung des eigenen Erlebens» möglich
wird, welches z.B. auf die «höhere Stufe» des «Wir» führt (18). Aber

genau damit trifft Edith Stein wieder einen Grundzug der Lebensur-

sprünglichkeit, die auf Steigerung oder Bereicherung hin angelegt ist.

Das Wesen des Seins selbst, sofern es lebendig ist, muß — wie es schon

ganz zu Beginn hieß — «Aufstiegs»-Charakter im Sinne einer ontologi-
schen Zunahme besitzen. Oder wie Edith Stein später in ihren
Heideggerrezensionen es herausarbeitet: dem Sinn des Seins liegt eine Erfül-
/««gjtendenz zugrunde, die vom fundamental-ontologischen Horizont
der «Nichtung» verkannt wird16. Ob also als Lebenserfüllung oder als

Lebensvertiefung im Sinne eines zu durchschreitenden Seinsorafo gesehen

: es gilt von der Einfühlung allzumal, daß sie Seiendes «direkt an der
Stelle trifft, wo es hingehört, wo es im Seinszusammenhang verankert
ist, ohne es sich durch einen Repräsentanten näher bringen zu müssen»

(20). Wo aber keine besondere Vergegenwärtigung durch ein stellvertretend

Anderes notwendig ist, da entfällt auch für die Einfühlung die

Kategorie der bloß äußerlichen Nachahmung, so daß im «Versenken»
ihre charakteristische Haltung erblickt werden muß.

In Widerlegung der kausal-psychologischen Erklärungen, seien sie

genetischer, assoziativer oder analoger Art, gelangt Edith Stein somit zu
der phänomenologischen Auffassung, daß im einfühlenden Akt «das

Sein unmittelbar» erreichbar ist (26). Ich bringe mir die Freude des

anderen nicht erst durch meine eigene zur Anschauung, ich ahme nicht
seine Freudesgeste oder -mimik nach, ich schließe nicht von meinem
leib-seelischen Wissen um mich auf den entsprechend interpretierten
Ausdruck des anderen, sondern die Freude des anderen ist positives
Seinserlebnis, das heißt «Erfahrung» von etwas, was wirklich ist. Ich mag
mich im Reflexionsbezug auf das besondere Objekt der fremden Freude

16 Vgl. «Martin Heideggers Existentialphilosophie» (1936), in: Werke VI. Welt und
Person. Beitrag zum christlichen Wahrheitsstreben, Louvain, Nauwelaerts/Freiburg
i.Br., Herder, 1962, 68-135, hier 81, 103f., 130ff.



Leben aus dem Sein 167

täuschen, vielleicht auch aus angewohnter Wertabstumpfung17 die

Einfühlungsfreude nicht weiter aktualisieren, aber diese Hindernisse
geistiger und seelischer Art können nicht die Grundgegebenheit vergessen
lassen, daß in meinem individuellen Erlebnisstrom sich außer der

gegebenen «Selbstheit» ein zusätzliches «Du» mit seinem ihm
eigentümlichen — hier freudigen — Seinsverhältnis «abhebt» (41).

Sofern hierbei die Einfühlung Versenkung und Einswerden als

Erfahrung von personalem Sein ermöglicht, erscheint «neben» dem
reinen Ich des Bewußtseins die «Seele» als je meinige, ohne isoliert zu sein.

Die Psyche als identischer Träger von Erlebniseinheiten, die in einer
letzten «substantiellen Einheit» der Mir-Eigenschaften gründen, enthält

also ihrerseits Kategorien und Strukturen, die Sein als ein «geordnetes»

in seiner unmittelbaren Erfahrungsgegebenheit zugänglich
machen. Um nochmals das Beispiel der Freude aufzugreifen: sie ist kein
«Objekt», sondernpersonaler Ausdruck des anderen, den ich einfühlend
«verstehe». Mit der «Seele» ist deshalb eine Seinsdimension erreicht,
welche das «esse» nie distanziert vor den eigenen Blick bloß stellt,
sondern als personal durchwirkte Lebens- und Bezugsordnung erfaßt.
Insofern bildet die «Seele» naturgemäß den Vermittlungsbegriff
zwischen Sein und Lehen und kann auch nicht durch das «Dasein» als

angeblich einzige Sinnzugänglichkeit für das Sein ersetzt werden18.

b) Leiblichkeit als Grunderfahrung der « Verschmelzung»

Weder Seele noch Personalität können allerdings von der Leiblich-
keit getrennt werden, an der sich die Einfühlung konkret orientiert und
wodurch sie sich vollzieht. Die Freude des anderen erscheint als sichtbar

leiblicher Ausdruck und wird auch von mir «leibhaftig» erlebt durch
die Einfühlung. Der Leib wäre also der unmittelbar gegebene « Ort», wo
Sein sich als Lebendig-Geordnetes bekundet. Ist damit die vorreflexive
Quelle jeglicher Ursprünglichkeit in einem immanenten Sinne bei mir
und beim anderen gewonnen? Ist das Verstehen des Leibes zugleich das

Verstehen des Seins als Leben und als Miteinander-eins-werden-Kön-
nen?

17 Genau diese Besinnung auf die « Abgestumpftheit » kehrt als schmerzliches
Grunderlebnis für das religiöse Leben zu Beginn der « Kreuzeswissenschaft » (wie Anm. 6), S. 4,
wieder, was u. a. für eine durchgehende affektive und phänomenologische Thematik der
«Klarheit» im Husserlschen Sinne bei E. Stein zeugt.

18 Wie E. Stein mit Recht Heidegger kritisiert; vgl. wie Anm. 16, 71, 90ff.



168 Leben aus dem Sein

Was mir unablöslich gegeben ist, ist das «Hier» des Leibes, dessen

Mir-Zugehörigkeit durch keine äußere Wahrnehmung je konstituiert
werden könnte (45 ff.). Die wahrgenommenen Objekte können unter
endlos variierenden Perspektiven erscheinen, dem Leib jedoch kann ich
mich nicht nähern oder mich von ihm entfernen, weshalb er einen

«Nullpunkt der Orientierung» darstellt. Zwar ist es möglich, sich von
den einzelnen Körperteilen wahrnehmend zu distanzieren, aber ohne
jemals den «Leibraum» zu verlassen, der ein anderer ist als der
«Außenraum» der Dinge.

Was beide miteinander verbindet, sind die Empfindungen, das heißt
jenes unstreichbare Sein innerhalb der Erlebniskategorie, das nie zum
reflexiven Ich (Cogito) wird, aber als Kälte, Schmerz, Wärme usw. «an»
meinem Leib auftritt. Der Leib ist so jene Einheit, worin diese

Empfindungen gebündelt werden, ohne daß ein Ich in ihnen lokalisierbar
wäre, aber auch ohne das Ich davon ganz lösen zu können. Abwechselnde

Nähe wie Ferne des Ich zu den Empfindungen erklärt sich einen
Schritt mehr, wenn die Verbindung zwischen diesen und den Bewegungen

des Leibes mit ins Auge gefaßt wird. Denn sofern sich der Leib als

Ganzes durch den «Raum» bewegt, «bewege ich mich selbst»; bei einer
Teilbewegung des Körpers erfasse ich diese zunächst als äußerlich
wahrgenommene Gliedbewegung. Erst die dabei auftretenden Empfindungen

taktiler oder motorischer Art machen mir klar, daß mein
eigener Leib sich in diesem Körperglied bewegt, so daß eine «identifizierende

Deckung» (50) zwischen der inneren Leibintuition und der
äußeren Körperwahrnehmung stattfindet.

Dieser scheinbare Umweg der phänomenologischen Beschreibung
läßt etwas Wichtiges erkennen: mein eigener Leib ist mir nur auf dem

Wege einer «Verschmelzung» (65) der eigenen Leiblichkeit als Leib und

Körper gegeben. Das heißt, bereits an ihm übe ich jene «Einfühlung»
ein, die bezüglich eines fremden Körpers — genau gesprochen — ein

«Einempfinden» genannt werden müßte (65 f.). Fasse ich beides unter
den Begriff der « Empfindungseinfühlung» (ebd.), so soll damit deutlich
werden, daß der Übergang von der Leibempfindung zu spezifischen
Gefühlen die Tatsache von «typischen Empfindungsfeldern»
miteinschließt. Felder sind nicht von vorneherein abgrenzbare Größen,
sondern sie werden mehr oder weniger ausgefüllt von sinnvollen
Ausdrucksbeziehungen, denen eine Tendenz zum Weiterschreiten
innewohnt. Ergreife ich die Pfote eines Hundes, so entferne ich mich von
den Erfüllungsmöglichkeiten, die vom Typus «Mensch» mitgegeben



Leben aus dem Sein 169

sind, und infolgedessen ist hier die einfühlende Vergegenwärtigung
fremder Empfindungsfelder ausgeschlossen. Erst eine fremde «Hand»,
zumal im Ergreifen, erfüllt die grundsätzliche Erfüllungstendenz der

Verschmelzung zwischen Leib und Körperteil, wie sie bei mir selbst

gegeben ist, auch wenn die fremde Hand als nicht-originäres Erleben
von meinem eigenen Leibgefühl abgehoben bleibt.

Diese wenigen Schritte lassen schon erkennen, von welcher Bedeutung

die Leiblichkeit für das Seinsverstehen überhaupt ist. Sie ist nicht
nur nicht auf das Körperhafte reduzierbar, sondern zusammen mit den
Ich-Erlebnissen des Bewußtseins sowie den seelischen Gefühlsempfindungen

konstituiert sich durch diese Leiblichkeit eine Verstehenswelt
lebendiger Erfüllungsfelder, denen eine Seinserfahrung in jeweils
«typischer» Form anhaftet. Über die Einfühlung in den Empfindungsleib des

anderen hinaus vermag ich dessen «originären Nullpunkt der
Orientierung» — unter Beibehaltung meines eigenen — selbst anzuerkennen,
indem ich seinem empfindenden Leib ein substantielles «Ich» zuschreibe.

Damit wird aus einem anderen Subjekt, das Empfindungen besitzt,
ein solches, welches selbst Akte vollzieht, was wiederum heißt: mein
eigenes Weltbild erlebt die Möglichkeit der Bereicherung durch weitere
Weltbilder, so daß hier dem einfühlenden Verstehen keine Grenze
mehr gesetzt ist.

c) Einfühlung als kulturelles Sinn- Verstehen

Schon für die junge Philosophin Edith Stein gilt im Gegensatz zu

heutigen Tendenzen, daß Philosophie nicht darin bestehen kann, Fragen

abzubauen oder als «ungelöste abzuschieben», sondern «letzte
Rechenschaft (und) Klarheit» gefordert ist (41). Von dem gewonnenen
Ergebnis her, daß Einfühlung der angemessene Weg sei, sich versenkend

und verschmelzend in die Seinsvielschichtigkeit hineinzubegeben, um sie

originär und reflexiv zur Erfahrung werden zu lassen, hat Edith Stein
sich die grundsätzliche Möglichkeit verschafft, auch die intersubjektiv
gegebene Welterscheinung als Verstehenszuigahc zu bestimmen (vgl.
72 ff.). Und so wie der Leib ein lebendiger ist, hinweisend auf personale
Aktvollzüge, so ist auch die Welt kein ungetöntes und ungefärbtes
physikalisches Abstraktionsgebilde, sondern alle Kausalprozesse darin
verweisen ihrerseits für das Individuum auf «Hintergrundserlebnisse»



170 Leben aus dem Sein

oder «Inaktualitäten», welche in die Gegenwart hineinwirken können,
um so von einem « Lebensganzen » zu zeugen (82 ff.). « Thematisch » oder
« motivational » betrachtet (8 7 ff.), das heißt als Aufforderung zum
erlebnismäßigen Fortschreiten, sind alle «Weltobjekte» wie Handlungen in
«Verständnis- oder Sinneinheiten» eingebettet: «Verstehen heißt
(deshalb) gar nichts anderes als den Ubergang von einem Teil zum anderen
innerhalb eines Erlebnisganzen (zu) erleben» (95).

Da solches Erleben nicht ausschließlich psycho-physikalisch
bedingt ist, sondern eben in einem freien Ergreifen besteht, verweist die

Einfühlung als Verstehen auf ein geistiges Geschehen, worin vornehmlich

Werte erfaßt werden. Auf diese Weise wird die intersubjektiv
erfahrene Welt zu einer «Kulturwelt» (102f.), die wiederum von einer
lebendigen Realität zeugt, weil sich «hinter» den geschaffenen Objekten
als Ursprung ein Willensakt zeigt. In Auseinandersetzung mit Diltheys
Hermeneutik beschreibt Edith Stein hier insbesondere die methodische

Vorgehensweise der Geisteswissenschaften als «einfühlendes Erfassen»

(105 f.), womit sich die Forderung nach einer «Ontologie des Geistes»
verbindet.

Damit wird die letzte Bestimmung der Einfühlung vollzogen, denn
die Wesensstruktur des Geistes, seine «ideale Typik», verlangt es, daß
auch hier «Sinn»-Bereiche geistiger Ausdrucksmöglichkeiten vorgegeben

sind. Von daher sind Vernunft- und Wesensgesetzlichkeit zu
unterscheiden, denn eine kausale Erkenntnis garantiert noch nicht, daß auch
ein «sinnvolles Hervorgehen der Erlebnisse auseinander» vorliegt, in
welches ich mich wertgemäß einzufühlen habe (108). Diese Bestimmung

wirkt sich auch auf das Verständnis des «Ich» aus: als reines

Cogito hat es keine «Tiefe», wohl aber besitzt es eine solche als

fühlendes Ich. Das heißt, verstehende Empfindungseinfühlungen in
personale und kulturelle Werterlebnisse sind nicht nur «Übergang von
einer Objektgegebenheit zu einer anderen, sondern Objektivierung
eines Subjektiven» (110).

Es gibt mithin eine Korrelation zwischen einer Werterangordnung
und den korrespondierenden personalen Schichten. Was «theoretisch»
im Akt des Fühlens ergriffen wird — beispielsweise die Güte einer Tat als

objektives Korrelat der Freude — kann die gesamte Person in Schwingung

versetzen, von der äußersten Stimmungsoberfläche bis hin zur
beharrlichen seelischen «Empfindsamkeit» überhaupt, die zugleich ein

geistiges Vermögen ist. Hier liegen folglich die späteren, z.T. auch

pädagogisch wie staats-theoretisch ausgeführten Ansätze zur



Leben aus dem Sein 171

Stein'schen Personlehre19, die eine vorhergehende Wertelehre erfordert

(vgl. 121 ff.). Deshalb kann ihre Einfühlungstheorie hier auf die
These gebracht werden, daß die wachsende Lebendigkeit der geistigen
Person an die Möglichkeit gebunden ist, Werte zu fühlen sowie diese

Fähigkeit zu entwickeln. Das kulturelle Sinnverstehen zielt, neben den
«eidetischen Singularitäten» von allgemeiner Typik wie Volk, Zeitalter
usw., immer auf ein «verständliches Sinnganzes», dessen oberste
Wertkategorie das geistige Subjekt bleibt. Wieviel allerdings «ich mir von
seiner Erlebnisstruktur zu erfüllender Anschauung bringen kann, das

hängt von meiner eigenen ab» (128).

4. Zur Einfühlung
als Grundhaltung religiösen und philosophischen Lehens

Bei diesem Ergebnis ihrer Untersuchung zur Einfühlung angelangt,
steht die damals noch atheistisch denkende Edith Stein vor einer Grenze,

die sie ehrlicherweise anerkennt. Zwar vermag sie sich in den Typ
des «homo religiosus», der ihr «wesensfremd» ist, einfühlen und ihn
«verstehen» — aber was ihr dort «neu entgegentritt», so wähnt sie noch,
«wird (ihr) immer unerfüllt bleiben» (129). Doch die Weise der
Unerfülltheit hebt die Erfüllungstendenz, die dem Sein als solchem anhaftet,
nicht auf. Und Edith Stein nennt auch abschließend in ihrer Dissertation

den Weg zur «Welt» der religiösen Erfüllung. Außer «lebendiger
Gemeinschaft» und «Tradition», die als geistiger Austausch ihrerseits
auf das «Medium der Leiblichkeit» angewiesen sind, bewirkt das
«Einwirken göttlicher Gnade» den «plötzlichen Wandel» einer Person

(131 f.). Eine solche Feststellung kann nicht gelesen werden, ohne bei
ihr eine zumindest ahnende Einfühlung in Gottes Gnade vorauszusetzen.

Es war dann unter anderem Max Schelers Einfluß, der Edith Stein
mit der Glaubenswelt des Katholizismus vertrauter machte20, aber die
besondere Bedeutung des «religiösen Bewußtseins» innerhalb eines

universal auszurichtenden Werterlebens war ihr, wie hier nachgewiesen,

19 Eine neuere Studie zur Pädagogik E. Steins bietet Bruno H. Reifenrath, Erziehung

im Licht des Ewigen, München 1986.
20 Vgl. zu seiner Vermittlerrolle in dieser Hinsicht allgemein unter den ersten Phä-

nomenologen Edith Steins Beitrag von 1932 «Die weltanschauliche Bedeutung der
Phänomenologie», in: Werke VI (wie Anm. 16), S. 1—17, hier bes. 5, 9f., 13f., 16.



172 Leben aus dem Sein

am Ende ihrer «Einfühlungs »-Beschreibung mehr als vertraut. Es breitete

sich wie ein Feld vertiefter Versenkungsmöglichkeit vor ihr aus, um
Selbsterkenntnis und Selbstbewertung im Verein mit dem wirklich
ganzen und umfassenden Sein-Sinn, der in Gott ruht, voranzutreiben.

Je weiter die Einfühlung jedoch in diesen Bereich hinein unternommen

wird, umso gewisser wird, was alle Phänomenologie kennzeichnet :

die Erfüllung mit neuen Gehalten erfordert zugleich die eigene Entleerung,

um unvoreingenommen die Dinge aufzunehmen. Jedoch tut sich
hier eine Schwierigkeit auf, die mit der Einfühlung nicht ohne weiteres
überwunden werden kann und von Edith Stein in dem wichtigen Essai

um 1938 «Die ontische Struktur der Person und ihre erkenntnistheoretische

Problematik»21 wie folgt umschrieben wird: «Der Geist kann
sehen und die Seele leer bleiben.» Das heißt, ich kann versuchen, in der

Einfühlung für andere meine Stellungnahme einzuklammern, um ein
freieres Selbst zu gewinnen, aber damit ist die «Seele» noch nicht
«umfriedet» und «geborgen», wie Edith Stein ebenfalls an gleicher Stelle
schreibt.

Deshalb sagten wir eingangs, die Versenkungsweisen der Mystik
wären die eigentlichen Vollzugsmodi auch des phänomenologischen
Denkens. Die Einfühlung erweist sich umso effektiver, dem innersten
Leben der geistigen Person gegenüber umso angemessener, je mehr sie

sich selbst erfüllen läßt. Die Einfühlung ist mithin kein «Schluß von mir
auf anderes», sondern Disposition oder Hinwendung zum Er-leben als

ontologiscber Erfahrungsgrundstruktur. Im Eins-Werden mit diesem

Leben, wie es sich auf den verschiedenen Seinsstufen mitteilt, vollzieht
sich mithin das Geheimnis des personalen Mensch-Seins schlechthin : Je
entleerter ich im eigenen und fremden Er-Leben das Leben entgegennehme,

umso erfüllender erweist es sich.

Dies erkannt zu haben, war für Edith Stein der persönliche Weg,
von der Philosophie zur «Kreuzeswissenschaft» zu gelangen, jedoch
nicht ohne dem philosophischen Denken selbst eine inhaltliche wie
methodische Vertiefungsmöglichkeit angeboten zu haben. Wir dürfen
deshalb mit dem schließen, was sie Heidegger22 als Kritik entgegengehalten

hat, weil darin genau jenes Angebot enthalten ist: Zum einen ist

21 In: Werke VI (wie Anm. 16), S. 137-197, hier 147f.
22 Wie Anm. 16, S. 110 und 113f.



Leben aus dem Sein 173

«Sinn» nicht in bloßes «Verstehen» aufzulösen, und zum anderen ist das

Sein, welches beide metaphysisch begründet, «höchst gesteigertes
Leben». Danach verlangt der Mensch, um durch solch «immer neues
Beschenktwerden mit dem Sein das ausschöpfen zu können, was der

Augenblick ihm zugleich gibt und nimmt».




	Leben aus dem Sein : zur philosophischen Grundintuition Edith Steins

