
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 35 (1988)

Heft: 1-2

Artikel: Zum Fall Spinoza : Emanzipation der Vernunft und politischer
Gehorsam

Autor: Secretan, Philibert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760792

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760792
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Philibert Secretan

Zum Fall Spinoza

Emanzipation der Vernunft und politischer Gehorsam

Es ist von nicht geringem Interesse, sich darüber Gedanken zu
machen, in welcher Art von politisch geordneter Gesellschaft man
leben möchte. Dies gilt auch für den Philosophen, als Mensch und nicht
nur als «Denkmaschine», und nimmt dem programmhaften Begriff
«Staats- und Gesellschaftstheorie» etwas von seiner abstrakten
Wissenschaftlichkeit. Hierdurch verlagert sich aber auch die Problematik der

Grundprinzipien in diejenige der Wünsche und Erwartungen des

Philosophen : nicht nur des Philosophen als partikulares Individuum,
sondern als Mensch, der denkerisch leben will und somit, von dieser seiner
existentiellen Bestimmung her, spezifische Anliegen gegenüber der
Gesellschaft geltend macht.

So ist z. B. die Frage nach der politischen Theorie eines Plato nicht
nur die Frage nach den Implikationen der Ideenlehre im «Staat» oder in
den «Gesetzen», sondern auch diejenige seiner Motivationen zum
politischen Denken: im Fall Piatos, die rechtliche Tötung des verehrten
Sokrates, die die Ungerechtigkeit des Gerichtsverfahrens und mehr
noch die moralische Korruption der solches Verfahren rechtfertigenden

Gesellschaft vor Augen stellt. Und weiter geht es um den Staat, in
dem Plato als Philosoph eine ausgezeichnete, politisch-dialektische
Rolle hätte spielen wollen.

Ein anderes Beispiel liefert Rousseau, dessen Haltung der Pariser
Gesellschaft und den Genfer Behörden gegenüber zum einen durch sein

persönliches Profil bestimmt ist, zum anderen nur über seine Staats- und
Gesellschaftstheorie zu verstehen ist — eine Theorie die selbst wiederum



108 Zum Fall Spinoza

zu einem tieferen Erfassen des existentiellen Votums von Rousseau

veranlaßt. Und hier erhöbe sich die Frage, ob sich Rousseau nicht in die
Rolle eines Staatsgründers und eines Ur-Gesetzgebers hinein projiziert
hat — also einer Art von juridischem Descartes —, wie namentlich aus

Notizen am Rand seines Konstitutions-Projektes für Korsika zu entnehmen

ist1.

Es geht uns aber hier nicht um spezifische, hermeneutische

Erwägungen zu den Fällen von Plato oder Rousseau, sondern allgemein
einführend, um die existentielle Verbundenheit des politischen
Theoretikers mit seinen Projekten, Vorstellungen, Utopien, die nie aus der
Luft gegriffen sind. Persönliche Erlebnisse und innere Antriebe sind

wenigstens als mitbestimmende Momente der Ausarbeitung einer
Theorie zu berücksichtigen, wenn auch letzten Endes das Philosophische

an der Sache doch im denkerischen Verfahren zu suchen ist. So

auch beim Philosophen, von dem hier die Rede ist : bei Baruch de Spinoza
(1632—1677), dessen Grundfrage sich folgenderweise formulieren läßt:
In welchem Typ von Staat kann ein frei denkender Philosoph so leben,
daß er auf keine Weise in denkerische Unfreiheit geraten könnte, aber
auch so, daß er in keinem Fall den Staat gefährdet, der seine Denkfreiheit

anerkennt?
Dies würde in etwa Piatos Verlangen nach einem Staat ohne

Philosophenmord entsprechen, und zugleich dem Begriff von Gesellschaft,
den Rousseau zu Beginn des «Contrat social» programmatisch skizziert:
«Trouver une forme d'association qui défende et protège de toute la
force commune la personne et les biens de chaque associé, et par
laquelle chacun s'unissant à tous n'obéisse pourtant qu'à lui-même et
reste aussi libre qu'au paravant»2.

Oder noch, um weiter dem Spinozistischen Grundanliegen nachzuspüren

: Welcher Typ von Staat kann liberal genug sein, um seine Macht
so zu beschränken, daß seine eigene «naturhafte» Notwendigkeit das

notwendig zu Denkende nicht schmälert?
Es kann uns hier um nichts anderes gehen, als die auf diese Fragen

gegebenen Antworten von innen, also auch von der Stellung Spinozas

1 « Noble peuple, je ne veux point vous donner des lois artificielles et systématiques
inventées par des hommes, mais vous ramener sous les seules lois de la nature et de l'ordre
qui commandent au cœur et ne tyrannisent pas les volontés». Constitution pour la Corse,

Fragments séparés, Pléiade, Paris 1964, 950.
2 « Contrat social », livre I, chap. VI : Du pacte social.



Zum Fall Spinoza 109

her, richtig zu verstehen - was wiederum voraussetzt, daß Spinozas
Situation in der holländischen Gesellschaft und in der politischen Lage
des 17. Jahrhunderts in ihren ausschlaggebenden Aspekten erfaßt werden

muß.

1. Judentum und Emanzipation

Baruch d'Espinozas geschichtlich-existentielle Ausgangslage ist die
eines in der Amsterdamer Diaspora gut situierten, hochbegabten jungen
Juden iberischer Abstammung. Sein Leben und Wirken werden sich fast

ausschließlich in Holland abspielen, also in einem für seinen Liberalismus

gepriesenen Staat, in dem jedoch gewaltige Spannungen zu spüren

sind. Die «Vereinigten Provinzen» sind aus dem Aufstand des

calvinistischen Nordens gegen Philipp II. im Jahr 1579 hervorgegangen.

Diese politisch-religiöse Befreiungsbewegung gegen die Herrschaft
der Spanier hat sich dann aber zu einem calvinistischen Konservativismus

ausgereift, der sich mit dem Hause Oranje-Nassau identifizierte und
dem eine Republikanische Partei entgegenstand, die 1650 an die Macht
gelangen konnte. Es wurde eine Republik ausgerufen, die Cromwells
Regime in England nicht unähnlich war. Die profilierteste Persönlichkeit

dieser Republik war sicherlich Jan de Witt, der 1672, zusammen mit
seinem Bruder Cornelis, ermordet wurde. In diesem Spannungsfeld hat

Spinoza offensichtlich die Partei der Republikaner ergriffen.
Diese historisch belegte Spannung zwischen Monarchie und Republik

weist freilich auf eine andere, viel tiefgründigere Spannung hin : auf
den Konflikt zwischen den orthodoxen Juden der iberischen Synagoge,
der die Familie Espinoza zugehört, und einer rationalistischen Auffassung

von Tradition und Wissen, die namentlich vom Eindringen des

Cartesianismus mitbestimmt ist — wobei die jüdische Kultur selbst schon
eine rationalistische Tradition vorführen kann, die mit der Aristoteles-
Rezeption im jüdischen und arabischen Mittelalter in Beziehung steht
und zu der der junge Spinoza relativ früh Zugang gefunden hatte.

Diese Spannungen in Staat und Synagoge führen je zu einer
doppelten Verbannung: Zuerst 1655 die Ausweisung aus der Synagoge,
«cherem» genannt: «Nach dem Urteil der Engel und der Aussage der

Heiligen verbannen, verfluchen, verwünschen und verdammen wir
Baruch d'Espinoza Hütet euch: daß niemand mündlich noch schriftlich

mit ihm verkehre..., niemand eine von ihm gemachte oder



110 Zum Fall Spinoza

geschriebene Schrift lese»3. Dann eine zivile Verbannung aus dem
Stadtrevier Amsterdam, immer auf den Antrieb der orthodoxen Obrigkeit

der Synagoge. Doch steht der junge Spinoza unter dem
unausgesprochenen Schutz der Linken des Amsterdamer Bürgerkollegiums,
d. h. von Leuten, die mit dem freidenkerischen Freundeskreis Spinozas

sympathisieren. Zu ihnen gehört ein angeheirateter Verwandter Jan de

Witts.
Mit diesem religiösen Bruch ist ein Archetyp von weitreichender

Wirkung entstanden: derjenige des emanzipierten Juden, der zum
allgemeingültigen Paradigma der Emanzipation weiterentwickelt und

von Marx vollständig in die Logik der dialektischen Entwicklung der
Gesellschaft eingebaut worden ist. Mit der Verbannung wird in den

Anfängen des modernen Bürgertums die Aufspaltung zwischen der
konservativen Rechten und der freidenkerischen Linken zu einem
Leitbild, das noch lange nicht am Verblassen ist.

Es wäre verfehlt, den aus der Synagoge und aus seiner Heimatstadt
verwiesenen Baruch — der sich jetzt Benedikt nennen läßt — als einen

armen, vereinsamten Menschen darzustellen. Er lebt sicherlich
zurückgezogen, aber dies entspricht auch seinem meditativen Charakter und
seiner eher kränklichen Konstitution. Auch blieben ihm viele Freunde

treu, wie namentlich aus seinem regen Briefwechsel4 zu entnehmen ist,
und er genießt einen ungeschmälerten Ruhm. Seinen einfachen, aber

keineswegs ärmlichen Unterhalt bestreitet er mit dem wissenschaftlichtechnischen

Handwerk eines Linsenschleifers für optische Geräte, die
in jener Zeit zu den Errungenschaften einer Spitzentechnologie gehören.

Eines steht jedoch fest: der Jude Spinoza lebt in einer ausgesprochenen

Unsicherheit, und für ihn gelten der innere und der äußere

Friede zu den wichtigsten Gütern, die man sich erhoffen darf5. Vom
inneren Frieden ist zur Hauptsache in der «Ethik» die Rede. Von der

politischen Ruhe und Eintracht und vom Frieden unter den Staaten soll

nun ausführlicher gesprochen werden. Zwei Grundtexte sind dabei zu

berücksichtigen: der «Tractatus theologico-politicus» aus dem Jahr
1670 und der vierJahre später erschienene, aber unvollendet gebliebene
«Tractatus politicus».

3 Vgl. Theun de Vries, Spinoza, Rowohlts Monographien, Reinbeck b. Hamburg
1970, 41.

4 Briefwechsel, übers, von Carl Gebhardt, Leipzig 1914.
s Vgl. Geneviève Brykman, La judéité de Spinoza, chap. V, Paris 1972.



Zum Fall Spinoza 111

2. Theologische Politik

Der «Theologisch-politische Traktat» — zwei Jahre vor der barbarischen

Ermordung der Brüder de Witt geschrieben — ist eine politische
Exegese der alt-testamentlichen Tradition. Er enthält wenigstens zwei
Grundmotive, von denen aus ein reiferes Verständnis der Spinozisti-
schen Staatstheorie gewonnen werden kann : Zum ersten das Thema der
radikalen Unterscheidung und der unbedingt notwendigen Trennung
von Vernunft und Glaube, zum zweiten der hermeneutische Übergang
von einer Theokratie zu einer Demokratie, wobei die Sache vom Wort
her verstanden werden muß, d. h. von der Souveränität Gottes zur
Volkssouveränität, oder mit anderen Worten, vom Alten Bund zum
Staatskontrakt, durch den sich ein Volk mit sich selbst verbündet.

1. Vorerst einiges zur Unterscheidung von Glaube und Vernunft:
Glaube ist gleichbedeutend mit Theologie und Offenbarung durch den
Geist. Vernunft heißt soviel wie Philosophie und natürliches Licht.
Insofern sich der Glaube (oder die Theologie) keine Erkenntnisse
anmaßt, sich also nicht mit der Vernunft mißt oder sie bemißt — was

Theologie in negativem Sinne tut —, so steht ihr das Gebiet des richtigen
Handelns oder das Heil durch die guten Werke zu. Was aber die Wahrheit

anbelangt, d.h. die Erkenntnis, «davon bezeugt kein Geist außer
die Vernunft». (XV) Unter der Voraussetzung der rigorosen Trennung
von Glaube und Vernunft scheint es somit möglich, dem Glauben etwas

abzugewinnen, was für die politische Theorie höchst wichtig sein wird :

die Dimension des Gehorsams im Kontext der allgemeinen Praxis. Die
Abwandlung des Glaubensgehorsams in den zivilen Gehorsam
erscheint damit als ein durchgängiges Motiv der Spinozistischen
Staatstheorie. Sie wird dem Philosophen erlauben, die Erkenntnis, d.h. das

freie Denken, vollständig der Machtsphäre des Staates zu entziehen.
Mittels einer neuen, anti-kirchlichen Exegese ist es nun denkbar,

dem biblischen Text die Grundelemente einer politischen Praxis zu

entnehmen, oder — mit Feuerbach gesprochen - eine Theologie in eine

Anthropologie zu verwandeln. Eigentlich geht es Spinoza darum, die

jüdische, prophetische Theokratie durch hermeneutische Erkenntnis
ihres Wahrheitskerns in eine religiös-staatliche Demokratie umzudeuten,

und somit auch der Allgemeinheit der Menschen eine Stätte des

Heils zu sichern. Wenn wir lesen: «Hätten wir nicht das Zeugnis der
Schrift, so müßten wir am Heil fast aller Menschen zweifeln» (XV, in



112 Zum Fall Spinoza

fine), so dürfen wir getrost übersetzen: Hätten wir kein staatliches

Ethos, so gäbe es kein Heil für die meisten Menschen, denn sie werden
nie zur philosophischen Wahrheit und Weisheit gelangen.

Wie bereits gesagt, erlaubt die Trennung von Glaube und Vernunft,
das theoretisch-philosophische Leben vom praktisch-sozialen abzuheben,

was namentlich unter dem Titel «freies Denken» und «Freidenker»

geschieht. Dieses «freie Denken» ist jedoch hier und jetzt noch ein
spekulatives Denken, das sich als rein vernunftmäßiges vom theologischen

Pseudo-Denken freigemacht hat und das somit in kritischer
Einsicht erfahren kann, daß die «Wahrheit» des Prophetisch-Theologischen

einzig im Politischen liegen kann. Was die rationalistische
Bibelexegese aufweist, ist an ihr schon vorausgesetzt: nur eine schon befreite
Vernunft kann die Schrift so lesen, daß darin Theorie und Praxis,
Denken und Wirken, philosophische Freiheit und Glaubensgehorsam
als vollständig unvereinbar erscheinen.

Wie schon angedeutet, ist hier nicht nur von zwei getrennten
Gebieten die Rede, sondern von zwei Heilswegen. Der eine ist der

Heilsweg der rationalen Mystik, der philosophische Weg der «Ethik».
Der andere ist der politische Weg der vernünftigen, jedoch hörigen
Praxis. Im Moment aber, wo wir erfahren, daß der Staat, also die
Institution der Praxis, zur Erbin des «Religiösen» erhoben ist und somit
Anspruch auf Zivilgehorsam hat, muß die Frage nach dem Kern dieser

Gleichsetzung von religio und res publica so wie nach ihrer inneren
Beziehung zu dem gestellt werden, was wir — noch unpräziserweise —

«Demokratie» genannt haben. Damit sind wir beim zweiten, oben

angekündigten Hauptmotiv angelangt.
2. So wie es Hobbes parallel zu Spinoza und, in vielem Hobbes

abgelesen, auch Rousseau getan hat, rekurriert Spinoza auf eine Theorie
des Ur-Vertrages, durch den und in dem die Menschen den Staat, d. h.
das corpus civile oder die res publica, ins Leben rufen. Somit ist auch für
Spinoza der Staat ein Über-Mensch, ein Mensch über dem Menschen,
an dem zu erkennen ist, worauf die Individuen — vernünftigerweise —

verzichtet haben: aus innerem Dekret zu handeln. Während bei Hobbes
der Gründungskontrakt den Naturzustand des Krieges aller gegen alle
in einen neuen Zustand verwandelt — den Zustand der Zivil-Gesellschaft

—, ist bei Spinoza der Staat der Alleinerbe einer von den Individuen,

abgestreiften natürlichen Handlungsmacht, die durch die Macht
aller anderen zur Wirkungslosigkeit verurteilt war. Doch nur als Bürger
sind sie entmachtet, nicht aber als frei denkende und wollende Indivi-



Zum Fall Spinoza 113

duen, was einer grundlegenden Unterscheidung von öffentlichem
Leben und Privatsphäre entspricht.

Indessen ist der Staat keinem anderen als dem Naturgesetz, also

seiner eigenen Notwendigkeit unterworfen, was dem Begriff «Souveränität»

abzulesen ist, und dem zu entnehmen ist, daß der Zivilgehorsam

und allgemein die Gehorsamsbeziehung Bürger-Staat keine
naturgebundene Beziehung ist. Das durch Macht gekennzeichnete Wesen
«Staat» — Erbe der natürlichen Freiheit der Kontrahenten und an Gottes

Stelle allmächtiger Gesetzgeber — hat also zu den Bürgern keine
natürliche Beziehung. Zwar ist es nicht eine im Hobbesianischen Sinn
«künstliche» (artificial), d.h. un-natürliche Beziehung, sondern eine

«religiös» unnatürliche Beziehung: «Niemand erfährt aus der Natur,
daß er Gott unterwürfig sein soll... », und weiter: «Wenn die Menschen

von Natur aus an das göttliche Gesetz gebunden wären, so wäre es

überflüssig, daß Gott mit den Menschen ein Bündnis eingegangen wäre
und sie durch einen Pakt und einen Schwur verpflichtet hätte Durch
dieses Bündnis haben sie auf ihre natürliche Freiheit verzichtet, und ihr
Naturrecht auf Gott verlegt, wie es auch im status civilis geschieht»
(XVI).

In diesem zentralen Passus, wo biblisches Bündnis und staatsbildender

Vertrag offensichtlich als gleichwertig dargestellt werden,
übernimmt Spinoza die althergebrachte UnterscheidungJöAyj'w/thesei, womit
das waltende Gesetz (thesei) und die dazu gehörende Unterwürfigkeit
als ein Religiosum ersten Ranges erscheint, was aber auch die Natur
(physis) in den Bereich des Philosophischen — als verstandene Natur —

einordnet. Die genaueste Anti-These zum freien Denken ist der «religiöse

Gehorsam», zuerst Gott und dann dem Staat gegenüber. Daß aber
der Glaubensgehorsam im Zivilgehorsam fortgesetzt wird und sich

bewahrheitet, erscheint seinerseits wiederum als ein Votum der
Vernunft. Damit zeigt sich die Vernunft in einem zweifachen Gesicht:
erstens in Beziehung zur Natur als Erkenntnis der Notwendigkeit; zweitens

als Verständnis dem Interesse der Menschen gegenüber, sich einer
schützenden Macht zu unterstellen. Diese ver-doppelte Vernunft
entspricht genau der Situation Spinozas, der zugleich als Philosoph politisch
frei (obwohl in streng sachlicher Notwendigkeit) denken will und der
als Bürger des holländischen Staates von dessen Gesetzen geschützt zu
sein verlangt. Was es an Sein und Notwendigkeit zu erkennen gibt,
zeichnet sich im Motto Deus sive natura aus ; das, worin Schutz gesucht
wird, könnte heißen religio sive res publica. Und so wie die Natur als Gott



114 Zum Fall Spinoza

erkannt werden soll, soll auch dem Herrn (Gott) in Form der Herrschaft
des Staates — oder des machtvollen Gemeinwesens — Gehorsam geleistet
werden. Im eigentlichsten Sinn wäre hier «logistikë latreia» am
Platz.

Nur da, wo sich Theologie und Philosophie vermengt haben, wie
z.B. im Christentum, ist es zu Konflikten zwischen Kirche und Staat

gekommen. « Bei den Hebräern waren die Zustände ganz anders : deren
Kirche fing gleichzeitig mit dem Staat an, und Moses, der das

Staatsoberhaupt war, lehrte dem Volk die Religion, ordnete das heilige Amt
und wählte dessen Diener aus...» (XVII). Dieses Modell schwebt

irgendwie Spinoza noch vor; es geht ihm um eine neue, nicht mehr
theokratische, sondern demokratische Form der Einheit von Staat und

Kirche, von Gesetz und Kult, also auch um eine Obrigkeit des Staates

über alles, was in der Religion nicht in den Rahmen der individuellen
Vorstellung gehört. Er strebt eine ent-theologisierte Gemeinschaft an,
von der sich immer wieder die Frage stellt, ob sie mit dem übereinstimmt,

was wir uns heute unter dem Begriff «Säkularisierung» vorstellen,

oder ob nicht dabei noch etwas anderes mitklingt, das mit der

Trennung von Philosophie und Religion in Zusammenhang steht.

Meines Erachtens liegt, wie gesagt, für Spinoza die Wahrheit der

Religion in der Politik, jedoch nicht unbedingt weil das Politische
säkular ist, sondern weil die Politik, als gesellschaftliche Praxis, am

wenigsten mit dem Wissen in Kontakt steht, also auch am schwierigsten
mit dem Wissen vermengt werden kann. So gesehen ist der ganze
Spinozismus eine ungeheuer kräftige Abwehr gegen ein ideologisches
Gemisch von Politik und Philosophie. Er ist aber auch auf der
Aufspaltung von Wissenschaft und Recht, also von Vernunft und Wille
aufgebaut, jedoch mit dem Hintergedanken, es zeige sich auf beiden

ungleichen Wegen das Göttliche: in der Notwendigkeit des Erkennbaren

und in der Allmacht des gesetzgebenden Staates.

Ent-Theologisierung, zum ideologie-kritischen Thema par excellence

geworden, ermöglicht uns aber auch einen Einstieg in die Spi-
nozistische Theorie der Demokratie.

3. Demokratie oder die Macht der Vernunft

Es wäre verfehlt, was Spinoza betrifft, sich von vornherein unter
Demokratie einen Typ Staatsordnung vorzustellen, dem Vorzüge und



Zum Fall Spinoza 115

Nachteile nachgewiesen werden können. Vielmehr muß Demokratie in
dem Sinn der Theokratie entgegengesetzt werden, daß die durch den

Ur-Vertrag gestiftete Staatseinheit und Obrigkeit eine menschliche
Gesellschaft zum Inhalt hat, wobei aber ihr Religiosum — in Form der

Heiligkeit der Mensch-zu-Mensch-Beziehung, die später Feuerbach und

Auguste Comte zu ihrem «humanistischen Atheismus»6 verhelfen werden

— als solches bestehen bleibt. Da aber die Finalität des Staates in der

Wahrung der Sicherheit und des Friedens besteht, wird klar ersichtlich,
daß für Spinoza nicht die antike prudentia die Haupttugend der
menschlichen Praxis ist, sondern die Sicherstellung des wahrsten Interesses

eines jeden : die persönliche Denkfreiheit. Diese Sicherstellung ist
das praktische Motiv des zivilen Gehorsams, verstanden als radikalste
Maßnahme gegen politische Verunsicherung. Damit erscheint aber
auch eine Gegenseitigkeit der Interessen-Wahrnehmung durch den

Bürger und den Staat, denn ziviler Ungehorsam verunsichert den Staat.

Wir nennen dies heute: DeStabilisierung. Demokratie bedingt diese

Gegenseitigkeit, wobei die Herrschaft des Staates nicht geschmälert ist,
sondern dem Bürger um so mehr Sicherheit bietet, als er den Gesetzen
einen verständigeren Gehorsam entgegenbringt. Es wird somit aber
auch einsichtig, daß der Bürger nur mit diesem Entgegenkommen den
Staat unterstützen kann. Erkennen wir heute eine Demokratie unter
diesem reinen Gesetzes-Staat ohne wahre politische Initiative?

Was Spinoza mit Demokratie meint, erfahren wir aus einem wichtigen

Passus des « Theologisch-politischen Traktates » : « Dies ist nun die

Bedingung, unter welcher sich eine Gesellschaft ohne jeglichen Gegensatz

zum Naturrecht bilden und jeder Vertrag in größter Treue gehalten
werden kann : es muß das Individuum seine ganze Macht der Gesellschaft

übertragen, so daß sie allein über alles ein souveränes Naturrecht
ausüben kann, d.h. eine Befehlssouveränität, der jedermann Gehorsam
zu leisten hat, entweder aus freier Gesinnung oder aus Angst vor
bitterster Strafe. Das Recht einer solchen Gesellschaft heißt Demokratie,
und Demokratie bestimmt sich folgendermaßen: die Vereinigung der
Menschen zu einem Ganzen, das ein kollektives Obrigkeitsrecht über
alles hat, was seiner Macht untersteht. Daraus ergibt sich, daß der
Souverän durch kein Gesetz gebunden ist und daß ihm alle in allem zu

6 H. de Lubac, Le drame de l'humanisme athée, Paris 1947. Auch G. M.-M. Cottier,
Horizons de l'athéisme, Paris 1969.



116 Zum Fall Spinoza

gehorchen haben» (XVI). Weiter werden wir der gleichen Idee, unter
dem Begriff « absolute Macht », wieder begegnen ; sie ist gleichbedeutend

mit Demokratie
Man darf wohl sagen, hier wird das Vorbild für Rousseau's « volonté

générale » gestiftet, wobei wir es so wenig beim einen wie beim anderen
mit einer liberalen Demokratie zu tun haben7. Nicht weniger Rousseau-
istisch klingt des weiteren im Wortlaut - wenn nicht unbedingt in der
Sache — der Ausspruch, Demokratie entspreche dem Geheiß der
Vernunft. Nicht nur ist es vernünftig, sein Heil im Verein mit den anderen

zu suchen, sondern auch das aus Vernunfterwägungen entstandene

corpus civile ist am wenigsten dem Risiko ausgesetzt, absurde Befehle zu
erlassen. Dazu folgendes Zitat : « In einem demokratischen Staat ist das

Absurde weniger zu befürchten, denn es ist fast unmöglich, daß die
Mehrheit der zur Einheit zusammengeführten Menschen sich zu etwas
Absurdem entschließen. Dies ist kaum zu befürchten auf Grund des

Ursprungs und der Ziele der Demokratie, die, wie wir gesehen haben,
keine andere ist, als die Menschen von der unvernünftigen Beherrschung

durch die Begierde zu befreien und soweit wie möglich in den
Grenzen der Vernunft zu halten, damit sie in Eintracht und Frieden
leben. » (XVI). Hier entspricht Demokratie genau der res publica und
nicht einem näher bestimmten Staats- oder Regierungstyp, der einem
anderen entgegengesetzt, vorgezogen oder mit einem anderen verglichen

werden könnte. «Demokratie» heißt die Gesellschaft, die nicht
Gott, sondern der Vernunft zugeordnet ist — als Einung der Vielen
(=dëmos) zu einer mit sich verbündeten Macht (=kratos), wobei die

Begierde und nicht die Macht im Gegensatz zur Vernunft steht. Wir
hatten schon beim BegriffNatur gesehen, daß damit die Ausübung der
Macht zu verstehen ist, wie sie in Gottes Allmacht in unvergleichlicher
Sinnfülle vorgezeichnet ist und sich im Staat widerspiegelt; er allein
untersteht ja dem Naturgesetz.

Doch verschlüsselt sich diese Lehre, wenn man aus dem «Politischen

Traktat» erfährt, unter «Demokratie» sei, wie schon bei Plato
und Aristoteles, eine bestimmte Regierungsform zu verstehen. Wie sind
die daraus folgenden Interpretationsschwierigkeiten zu lösen —

angenommen sie seien lösbar?
Die Staatsmacht, die ihren Ursprung im Ur-Vertrag hat, von dem

wir wissen, daß er einen Verzicht der ver-einzelten Individuen auf

7 Vgl. J.J. Rousseau, Œuvres complètes, tome III, Pléiade, Paris 1964, 1299.



Zum Fall Spinoza 117

Selbstmächtigkeit darstellt, kann in verschiedenen Modalitäten gehandhabt

werden. Sie kann einem einzigen zukommen — was in der
Monarchie geschieht, sie kann mehreren zukommen — so in der Aristokratie ;

oder sie kann allen gemein sein — und das wäre die Demokratie. Da aber

der Gehorsam absolut dem Staat an sich entgegengebracht werden soll,
und da dieser den Vertrag in der Substanz der respublica weiterführt, ist

er selbst grundliegend als demokratisch zu verstehen. Der Gehorsam
bleibt höchstes Gebot in jeglichem Staat: solange der König in der

Monarchie, die Nobilitäten in der Aristokratie oder das Volk in der
Demokratie die Macht innehaben.

Zur Schwierigkeit, das richtige Verhältnis dieser beiden
Demokratiebegriffe zueinander herauszufinden, sei vorerst eines bemerkt: Die
Staaten qua potestates sind, in bezug auf das Naturgesetz, alle auf dem

gleichen Prinzip aufgebaut. Es gibt somit ein Wesen des Staates, wo und

wann sich auch ein empirischer Staat befinden kann oder konnte. Dieses

Prinzip begründet eine absolute Staatsmacht, die als Demokratie
bestimmt worden ist. Insofern aber — wie es Hobbes eingesehen hat —

die Macht Ausdruck eines reinen Naturgesetzes ist, stellt sich die Frage,
woher das Vernunftprinzip zu entnehmen ist, oder besser gesagt, wie
sich im Staat die Vernünftigkeit der vertraglichen, radikal eigennützigen

Einung politisch auswirken kann. Da wo Rousseau das Vernunftsmoment

auf den Gesetzgeber - utopischerweise auf sich selbst -
bezieht8, entnimmt Spinoza das Vernunftmoment dem kollektiv-kon-
trahierenden Volk aber nicht unvermittelt als Volksmasse, sondern in
der Form der Versammlung. Es scheint also, daß für Spinoza die
Volksversammlung am besten dem Paradigma des Ur-Vertrages als vernünftiger

Einung entspricht. Spinoza selbst führt uns im «Tractatus politi-
cus» zu diesem etwas eigensinnig erscheinenden Schluß — wiewohl
dieser unvollendete Text, in dem die Abhandlung über Demokratie
kaum angesprochen ist, mit der gebührenden Sorgfalt zu zitieren ist.

Der «Politische Traktat» besteht aus einer hinreichenden
Zusammenfassung des «Theologisch-politischen Traktats» — was meines
Erachtens für die Kontinuität der beiden Werke bürgt — und in einer
neuartigen Auseinandersetzung mit den drei klassischen Staats- oder

Regierungsformen : Monarchie, Aristokratie und (kaum angeschnitten)
Demokratie. Was nun die Frage angeht, ob die Volksversammlung am

8 « Contrat social », livre II, chap. VII : Du législateur.



118 Zum Fall Spinoza

besten dem Ur-Vertrag entspricht, also ob Demokratie eine tiefe Analogie

zwischen ursprünglichem Vertrag und Regierungsform aufweist,
lesen wir: «Wenn es eine absolute Macht gibt, so kann es nur die sein,
die das ganze Volk besitzt»9. Liest man aber weiter, daß «es kaum
möglich erscheint, eine Regierungsform auszudenken, die noch nie
erprobt worden ist », so neigt man dazu, jenes politische Absolutum als

ein Ideal zu betrachten oder zum Inhalt einer Utopie zu erheben.
Dagegen führt uns Spinoza auf andere Wege, wenn er schreibt: «Ich
gehe jetzt zur dritten Staatsform über, die absolut ist und die wir
Demokratie nennen. Der Unterschied zwischen dieser und der
aristokratischen Form besteht darin, daß es in letzterer einzig vom Willen und
von der freien Wahl der höchsten Versammlung abhängt, daß dieser
oder jener Patrizier wird. Es hat also niemand ein angeborenes aktives
oder passives Wahlrecht. Niemand kann auf diese Rechte Anspruch
erheben, wie es in einer Demokratie der Fall ist»10.

Wenden wir nun unseren Blick auf diese Versammlung, so sehen

wir, daß sie im Fall der Aristokratie ein bezüglich der politischen Rechte

Vorhergehendes ist, während sie in der Demokratie aus all denen

besteht, « die nur durch die Gesetze des Landes regiert werden, die nicht
eines anderen Untertan sind, die ein ehrwürdiges Leben führen... » und
in der «Versammlung wählen und öffentliche Ämter bekleiden dürfen

»u. Hier ist die Versammlung, das dtmos der Demokratie, kaum von
der athenischen bouk zu unterscheiden.

Der innere Zusammenhang von «jüdischem» Bündnis und
«griechischer» Versammlung kommt jedoch nur durch einen früheren
Kommentar zum Zug. In den Erläuterungen zu Monarchie und Aristokratie12

ist in substantia zu lesen, es bestehe ein gewaltiger Unterschied
zwischen einer Staatsform, in der die Macht einem einzigen übergeben
wird, und einem Staat, in dem die Macht einer Versammlung genügend
weiten Umfangs übertragen wurde. Die Macht eines einzigen könne
den Staat nicht erhalten. Hingegen, wenn man von einer Versammlung
sagt, sie sei groß genug, so sagt man, daß sie den Staat erhalten kann. Ein
König braucht unbedingt einen Rat, eine Versammlung braucht keinen.
Die Könige sind sterblich, die Versammlungen dauern fort. Die Macht

9 Aus Sämtliche Werke, deutsch von O. Baensch, A. Buchenau und C. Gebhardt, 3

Bde., Hamburg 1914—1922; Tractatuspoliticus (T.P.) VIII, § 3.
10 T.P. XI, § 1.

'1 Ebenda.
12 T.P. VIII, § 3.



Zum Fall Spinoza 119

eines Königs schwächt sich ab, die einer Versammlung bleibt konstant.
«Daraus ergibt sich, daß die an eine Versammlung abgetretene Macht
eine absolute ist oder wenigstens sich der Absolutheit nähert. Wenn es

eine absolute Macht gibt, so kann es nur die sein, die das ganze Volk
besitzt»13.

Dies heißt soviel wie : Ihrem Wesen nach ist die Versammlung die
institutionelle Form der durch den Vertrag hervorgerufenen politischen

Gesellschaft. In dieser Institution « ver-staatlicht » sich das

zusammengeschlossene Volk, und « ver-körpert » sich dessen Souveränität. Es

gehorchen alle einzeln allen. Die Versammlung stat pro omnibus.

Aus einem anderen Passus ist zu entnehmen, das «Demokratie»

genannte und in der Versammlung institutionalisierte Absolutheits-
moment könne auch z.B. in einer aristokratischen Staatsform bestehen :

«Es erscheint, daß der Bestand des aristokratischen Staates der beste

sein wird, wenn er Institutionen aufweist, die sich am meisten denen
des absoluten Staates nähern, d.h., daß die Masse des Volkes so unschädlich

wie möglich sei und keine anderen Freiheiten genießt als diejenigen,

die ihr von Rechts wegen zukommen, das weniger ein Recht der
Masse ist als das Recht eines jeden Staates, ein Recht, das nur die

Obrigkeiten aufrechterhalten und beschützen»14.

Der absolute Staat, auch Demokratie genannt, hat also zu seinem

festen Kern die Institution «Versammlung». Daß aber diese Institution
ziemlich genau dem entspricht, was mit dem Ur-Vertrag gemeint ist,

erhellt aus dem «Theologisch-politischen Traktat»: «Man handelt nie

gegen die Dekrete seiner eigenen Vernunft, wenn man gemäß den

Dekreten der souveränen Macht handelt, denn es ist aus dem Rat der

Vernunft, daß man sich entschlossen hat, sein Recht auf eigenwilliges
Handeln zu übertragen. Diese Wahrheit zeigt sich in der Praxis darin,
daß in den Räten (d.h. soviel wie in den Versammlungen, Ph.S.), ob

souverän oder nicht, es selten zu einer Einstimmigkeit kommt und daß

dennoch jedes Dekret der Ausdruck des Willens aller ist, sowohl
derjenigen, die dafür, als derjenigen, die dagegen waren»15. Wir kommentieren

: Die Versammlung ist der allgemeine Wille — Rousseau's volonté

générale. Sie entspricht dem Ursprung des Staates in dem Sinne, daß

schon im Ur-Vertrag ein jeder Kontrahent der Vernunft gehorcht, also

13 Ebenda.
14 T.P. VIII, § 5.
13 Tractatus theologico-politicus (T.T.-P.) XX.



120 Zum Fall Spinoza

einem «inneren» oder «transzendentalen» Rat, von dem wir jetzt
erfahren, er sei in der Versammlung so institutionalisiert wie sie in
verschiedenen Modalitäten jede Staatsform charakterisiert. Hier dient
die Anspielung auf eine «nicht souveräne» Versammlung nur dazu,
einen empirischen Befund am Staat an sich als Wesenszug zu erkennen
und an der Demokratie zu verabsolutieren. Wir dürfen also wohl mit
Recht sagen, die Versammlung sei die Weiterführung und Ausfaltung
des Ur-Vertrags und die Versammlungsinstitution der Kern des

sogenannten absoluten Staates. Die Ableitung des leninistischen Sowjet-
Modells aus dieser Struktur ist ein Thema, das jetzt nur angedeutet
werden kann. Darauf weist aber schon hin, daß das angeborene Wahlrecht

weniger eine Praxis der freien Meinungsäußerung ist als eine

Möglichkeit, dem grundlegenden Gehorsam dem Staat gegenüber eine

aktive, partizipative Gestaltung zu verleihen. Und Rousseau's

Demokratiebegriff leitet sich darin vom Spinozistischen ab, daß die wahrste
Demokratie diejenige wäre, in der die Versammlung und das Volk
zusammenfallen würden. Jener Idealfall ist ein reines Gedankenexperiment

oder der schicksalsreiche Versuch, dem Begriff der radikalen
Autonomie — oder Selbst-Gehorsam — einen politischen Inhalt zu geben,
in dem die Emanzipation aus der Theonomie des Bundes ihren geschichtlichen

Ausdruck findet.
Eine letzte Bemerkung zu diesem Thema : In seiner ausgezeichneten

Spinoza-Monographie schreibt Theun de Vries: « (...)Spinoza kann das

Ideal der Menschlichkeit und Freiheit (also das Ethos der Demokratie,
Ph.S.) eigentlich nur als Stoßseufzer von sich geben In dieser seiner
Ambivalenz liegt Spinozas Beziehung zum Regentenstaat (sc. der
holländischen Republik) verankert. Nähert er sich gefühlsmäßig der
Aristokratie, so führt ihn doch die Konsequenz seines politischen Denkens
über die Schranken des Regentensystems hinaus und kommt einer fast

demokratischen Auffassung nahe»16. Diese Interpretation besagt eine

Spannung zwischen einer (gefühlsmäßigen?) Einsicht in das Bestehende

und einer Weiterführung von dessen Kerngehalt in ein logisch
Mögliches und vielleicht ein ethisch Ideales: Eine Versammlung aller
Freien oder die Einung aller in der Vernunft. Das heißt aber soviel wie :

Überwindung des Staates als Beziehung zwischen Machthabern und

Bürgergehorsam, oder wenigstens die Überwindung des «aristokratischen»

Charakters jeder indirekten Wahldemokratie in einer direkten

16 T.T.-P. XVIII.



Zum Fall Spinoza 121

und spontanen Demokratie, wie sie auch Rousseau vor Augen hat. Und
sollten wir uns verbieten, Spinoza einfach mit dem Gegensatzschema
Wunsch/Wirklichkeit anzugehen, so müßten wir dennoch einsehen,
daß der Versuch, der Sache «Staat» auf den Grund zu gehen, genau den
Schlüssel zur Überwindung des Staates liefert : die Aufhebung des Staates

als Gehorsamsbeziehung zur Macht in einem unvermittelten, uni-
voken Zusammenfallen von Macht und Gehorsam. Hier erscheint
evidenterweise die schicksalsschwere Ambivalenz des Begriffs « Versammlung»,

die selbst wiederum die ganze Vertragstheorie in jenes Zwielicht
zurückführt, in dem sie geboren worden ist.

4. Ein progressiver Denker

Sind wir mit Spinoza einem progressiven Denker begegnet, der in
die Zukunft weist oder aus Prinzipien neue Möglichkeiten erdenkt?
Den einen gilt er als Materialist, den anderen als Freidenker und
Atheist, den dritten als radikaler Republikaner. Immer bejubelt oder
verhaßt, erkennbar bis in den ideologischen Klischees seiner geistigen
Nachkommen, bleibt jedoch Spinoza diesen Kategorien, was das
Wesentliche angeht, ferne : Erhellen sie die existentielle Situation, aus der

er zum Politischen Stellung genommen hat

Spinozas Verlangen nach Sicherheit war so ausgesprochen, daß er
sie nicht anders garantiert sehen konnte als durch einen Staat, der auf
der Gegenseitigkeit von Sicherheit und Gehorsam aufgebaut wäre, den
keine inneren Wirren und Krisen schwächen könnten. Schon eine
Änderung des Staates in seiner Form erscheint ihm als eine Schwächung:

«Jeder Staat», schreibt der «konservative» Spinoza, «soll seine

Regierungsform beibehalten, denn er kann sich nicht ändern, ohne
einem totalen Ruin entgegenzusehen»17. Mit Machiavelli, den er des

öftern zitiert, bedenkt er die Erhaltung des Staates, von der er immer
wieder fragt, in welcher Staatsform sie am besten gewährleistet sei. Es
scheint somit, daß Spinoza nicht nur in der Ambivalenz von Wirklichkeit

und Ideal — wie jeder politische Denker — gedacht hat, sondern auch

17 Ebenda. «Nimmt man einem, wenn auch tyrannischen Monarchen, das Leben, so
wird notwendigerweise das Volk, wie damals die Propheten, an dessen Stelle einen
anderen wählen müssen, der unweigerlich und ungewollt ein Tyrann sein wird». Hier
kommt Spinozas Pessimismus zum Ausdruck, der mit seinem Sicherheitsbedürfnis in
Zusammenhang steht.



122 Zum Fall Spinoza

innerhalb des Bestehenden, in einer gewaltigen Dialektik von
Unsicherheit und Radikalität, die der Vernunft die größten Ansprüche
stellt.

Vernunft ist tiefes Verlangen nach Sicherheit und somit nach
unwandelbaren Notwendigkeiten. Vernunft ist aber auch das Licht, das

jedem in seiner Freiheit zukommt. Notwendigkeit und Freiheit bedeutet

soviel wie ich (mit seiner ganzen tiefen Unsicherheit) und alle (mit
deren gemeinsamem Verlangen nach Recht und Gesetz). Spinoza hat
diese Größen im Staat so verbunden, daß sich die existentielle
Unsicherheit in der Freiheit der Bürger « ver-sichern » kann und der
staatlichen Notwendigkeit (auch Naturgesetz genannt) in Form von Gesetzen

in freiem Gehorsam nachgegangen wird. Dies heißt soviel wie:
Ruhe durch staatliche Ordnung. Das ist aber nur die äußere Sicherheit
und mit ihr die « entäußerte Freiheit ». Innere Freiheit ist nur auf dem

Weg der Philosophie zu erreichen, oder besser gesagt, nicht mehr auf
dem Weg der politischen, sondern der mystischen Vernunft. Hier geht
es um die letzte, absolute Notwendigkeit : Deus sive natura.

Spinoza bleibt der Denker der entzweiten Vernunft und somit eines

zwiefältigen Judentums : dem (progressiven) emanzipierten Juden
entspricht das Geschick des verborgenen Juden, was eine neue Version des

Maranentums darstellt18. In der politischen Versammlung sucht
Spinoza eine aufgeklärte Synagoge; der inneren, «vernünftigen»
Frömmigkeit entstammt eine neue Mystik. Aber dem Ewigen wollte er auf
eine Weise huldigen, die nur wenigen beizubringen war, und hinter
dem Beiwerk geometrischer Strenge und optischer Genauigkeit ist er -
seelenallein — dabei, in die abgründigen Tiefen des Göttlichen hinein-
zu-schauen. Caute

Unsere rationalistische Tradition, von Spinoza selbst angespornt, hat
immer wieder, über Spinoza hinaus, die Vernunft mit sich selbst zu
versöhnen versucht. Etwas von diesem totalitären Traum findet auch
bei Spinoza seine Grenzen : auch die weiteste und reinste politische
Utopie — hier Volksversammlung und direkte Demokratie genannt —

bringt dem vernünftig gewordenen Menschen nie mehr als eine äußere

Sicherheit. Auch der « absolute Staat » hat keine Beziehung zum inneren
Frieden. Vernunft ist nicht das große All-Einende, das der Rationalismus

zu denken versucht hat. Spinoza verweist auf deren innere Gren-

18 Vgl. G. Brykman, Lajudéité de Spinoza, Paris 1972. Ein kleines Buch, das aber den
Blick auf Spinoza erneuert.



Zum Fall Spinoza 123

zen. Die Politik ist nur scheinbar das Heil und — laut Feuerbach — die

«Religion des modernen Menschen». Und die Vernunft ist nur scheinbar

der « heilige Geist » der neuen Welt. In diesem Sinn weckt uns sogar
Spinoza aus unserem philosophischen Traum der einen, mit sich
versöhnten Vernunft und der ganzen, mit sich selbst versöhnten
Menschheit.




	Zum Fall Spinoza : Emanzipation der Vernunft und politischer Gehorsam

