Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 35 (1988)

Heft: 1-2

Artikel: Zum Fall Spinoza : Emanzipation der Vernunft und politischer
Gehorsam

Autor: Secretan, Philibert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760792

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760792
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PHILIBERT SECRETAN

Zum Fall Spinoza

Emanzipation der Vernunft und politischer Gehorsam

Es ist von nicht geringem Interesse, sich dariiber Gedanken zu
machen, in welcher Art von politisch geordneter Gesellschaft man
leben mochte. Dies gilt auch fiir den Philosophen, als Mensch und nicht
nur als «Denkmaschine», und nimmt dem programmbhaften Begriff
«Staats- und Gesellschaftstheorie» etwas von seiner abstrakten Wissen-
schaftlichkeit. Hierdurch verlagert sich aber auch die Problematik der
Grundprinzipien in diejenige der Wiinsche und Erwartungen des Phi-
losophen: nicht nur des Philosophen als partikulares Individuum, son-
dern als Mensch, der denkerisch leben will und somit, von dieser seiner
existentiellen Bestimmung her, spezifische Anliegen gegeniiber der
Gesellschaft geltend macht.

So ist z. B. die Frage nach der politischen Theorie eines Plato nicht
nur die Frage nach den Implikationen der Ideenlehre im «Staat» oder in
den «Gesetzen», sondern auch diejenige seiner Motivationen zum poli-
tischen Denken: im Fall Platos, die rechtliche Tétung des verehrten
Sokrates, die die Ungerechtigkeit des Gerichtsverfahrens und mehr
noch die moralische Korruption der solches Verfahren rechtfertigen-
den Gesellschaft vor Augen stellt. Und weiter geht es um den Staat, in
dem Plato als Philosoph eine ausgezeichnete, politisch-dialektische
Rolle hitte spielen wollen.

Ein anderes Beispiel liefert Rowussean, dessen Haltung der Pariser
Gesellschaft und den Genfer Behérden gegentiber zum einen durch sein
personliches Profil bestimmt ist, zum anderen nur tiber seine Staats- und
Gesellschaftstheorie zu verstehen ist — eine Theorie die selbst wiederum



108 Zum Fall Spinoza

zu einem tieferen Erfassen des existentiellen Votums von Rousseau
veranlaf3t. Und hier erhébe sich die Frage, ob sich Rousseau nicht in die
Rolle eines Staatsgriinders und eines Ur-Gesetzgebers hinein projiziert
hat — also einer Art von juridischem Descartes —, wie namentlich aus
Notizen am Rand seines Konstitutions-Projektes fiir Korsika zu entneh-
men ist'.

Es geht uns aber hier nicht um spezifische, hermeneutische Erwi-
gungen zu den Fillen von Plato oder Rousseau, sondern allgemein
einfithrend, um die existentielle Verbundenheit des politischen Theo-
retikers mit seinen Projekten, Vorstellungen, Utopien, die nie aus der
Luft gegriffen sind. Personliche Erlebnisse und innere Antriebe sind
wenigstens als mitbestimmende Momente der Ausarbeitung einer
Theorie zu berticksichtigen, wenn auch letzten Endes das Philosophi-
sche an der Sache doch im denkerischen Verfahren zu suchen ist. So
auch beim Philosophen, von dem hier die Rede ist: bei Baruch de Spinoza
(1632-1677), dessen Grundfrage sich folgenderweise formulieren l4f3t:
In welchem Typ von Staat kann ein fre7 denkender Philosoph so leben,
daf3 er auf keine Weise in denkerische Unfreiheit geraten kénnte, aber
auch so, daB3 er in keinem Fall den Staat gefihrdet, der seine Denkfrei-
heit anerkennt? ;

Dies wiirde in etwa Platos Verlangen nach einem Staat ohne Phi-
losophenmord entsprechen, und zugleich dem Begriff von Gesellschaft,
den Rousseau zu Beginn des « Contrat social» programmatisch skizziert:
«Trouver une forme d’association qui défende et protege de toute la
force commune la personne et les biens de chaque associé, et par
laquelle chacun s’unissant a tous n’obéisse pourtant qu’a lui-méme et
reste aussi libre qu’au paravant»?.

Oder noch, um weiter dem Spinozistischen Grundanliegen nachzu-
spiiren: Welcher Typ von Staat kann liberal genug sein, um seine Macht
so zu beschrinken, daf3 seine eigene «naturhafte» Notwendigkeit das
notwendig zu Denkende nicht schmilert?

Es kann uns hier um nichts anderes gehen, als die auf diese Fragen
gegebenen Antworten von innen, also auch von der Stellung Spinozas

! «Noble peuple, je ne veux point vous donner des lois artificielles et systématiques
inventées par des hommes, mais vous ramener sous les seules lois de la nature et de I'ordre
qui commandent au cceur et ne tyrannisent pas les volontés». Constitution pour la Corse,
Fragments séparés, Pléiade, Paris 1964, 950.

2 «Contrat social», livre I, chap. VI: Du pacte social.



Zum Fall Spinoza 109

her, richtig zu verstehen — was wiederum voraussetzt, daf3 Spinozas
Situation in der hollindischen Gesellschaft und in der politischen Lage
des 17. Jahrhunderts in ihren ausschlaggebenden Aspekten erfal3t wer-
den muB.

1. Judentum und Emanzipation

Baruch d’Espinozas geschichtlich-existentielle Ausgangslage ist die
eines in der Amsterdamer Diaspora gut situierten, hochbegabten jungen
Juden iberischer Abstammung,. Sein Leben und Wirken werden sich fast
ausschlieBlich in Holland abspielen, also in einem fiir seinen Libera-
lismus gepriesenen Staat, in dem jedoch gewaltige Spannungen zu spi-
ren sind. Die «Vereinigten Provinzen» sind aus dem Aufstand des
calvinistischen Nordens gegen Philipp II. im Jahr 1579 hervorgegan-
gen. Diese politisch-religiose Befreiungsbewegung gegen die Herrschaft
der Spanier hat sich dann aber zu einem calvinistischen Konservativis-
mus ausgereift, der sich mit dem Hause Oranje-Nassau identifizierte und
dem eine Republikanische Partei entgegenstand, die 1650 an die Macht
gelangen konnte. Es wurde eine Republik ausgerufen, die Cromwells
Regime in England nicht unihnlich war. Die profilierteste Persénlich-
keit dieser Republik war sicherlich Jan de Witt, der 1672, zusammen mit
seinem Bruder Cornelis, ermordet wurde. In diesem Spannungsfeld hat
Spinoza offensichtlich die Partei der Republikaner ergriffen.

Diese historisch belegte Spannung zwischen Monarchie und Repu-
blik weist freilich auf eine andere, viel tiefgriindigere Spannung hin: auf
den Konflikt zwischen den orthodoxen Juden der iberischen Synagoge,
der die Familie Espinoza zugehort, und einer rationalistischen Auffas-
sung von Tradition und Wissen, die namentlich vom Eindringen des
Cartesianismus mitbestimmt ist — wobei die jiidische Kultur selbst schon
eine rationalistische Tradition vorfithren kann, die mit der Aristoteles-
Rezeption im jiidischen und arabischen Mittelalter in Beziehung steht
und zu der der junge Spinoza relativ frith Zugang gefunden hatte.

Diese Spannungen in Staat und Synagoge fiihren je zu einer dop-
pelten Verbannung: Zuerst 1655 die Ausweisung aus der Synagoge,
«cherem» genannt: «Nach dem Urteil der Engel und der Aussage der
Heiligen verbannen, verfluchen, verwiinschen und verdammen wir
Baruch d’Espinoza ... Hiitet euch: dafl niemand miindlich noch schrift-
lich mit ihm verkehre..., niemand eine von ihm gemachte oder



110 Zum Fall Spinoza

geschriebene Schrift lese»’. Dann eine zivile Verbannung aus dem
Stadtrevier Amsterdam, immer auf den Antrieb der orthodoxen Obrig-
keit der Synagoge. Doch steht der junge Spinoza unter dem unausge-
sprochenen Schutz der Linken des Amsterdamer Biirgerkollegiums,
d.h. von Leuten, die mit dem freidenkerischen Freundeskreis Spinozas
sympathisieren. Zu ihnen gehort ein angeheirateter Verwandter Jan de
Witts.

Mit diesem religiosen Bruch ist ein Archetyp von weitreichender
Wirkung entstanden: derjenige des emanzipierten Juden, der zum all-
gemeingiltigen Paradigma der Emanzipation weiterentwickelt und
von Marx vollstindig in die Logik der dialektischen Entwicklung der
Gesellschaft eingebaut worden ist. Mit der Verbannung wird in den
Anfingen des modernen Biirgertums die Aufspaltung zwischen der
konservativen Rechten und der freidenkerischen Linken zu einem
Leitbild, das noch lange nicht am Verblassen ist.

Es wire verfehlt, den aus der Synagoge und aus seiner Heimatstadt
verwiesenen Baruch — der sich jetzt Benedikt nennen li3t — als einen
armen, vereinsamten Menschen darzustellen. Er lebt sicherlich zuriick-
gezogen, aber dies entspricht auch seinem meditativen Charakter und
seiner eher krinklichen Konstitution. Auch blieben ihm viele Freunde
treu, wie namentlich aus seinem regen Briefwechsel* zu entnehmen ist,
und er genief3t einen ungeschmilerten Ruhm. Seinen einfachen, aber
keineswegs drmlichen Unterhalt bestreitet er mit dem wissenschaftlich-
technischen Handwerk eines Linsenschleifers fiir optische Gerite, die
in jener Zeit zu den Errungenschaften einer Spitzentechnologie geho-
ren. Eines steht jedoch fest: der Jude Spinoza lebt in einer ausgespro-
chenen Unsicherheit, und fiir ihn gelten der innere und der duBere
Friede zu den wichtigsten Giitern, die man sich erhoffen darf’. Vom
inneren Frieden ist zur Hauptsache in der « Ethik» die Rede. Von der
politischen Ruhe und Eintracht und vom Frieden unter den Staaten soll
nun ausfiihrlicher gesprochen werden. Zwei Grundtexte sind dabei zu
beriicksichtigen: der «Tractatus theologico-politicus» aus dem Jahr
1670 und der vier Jahre spiter erschienene, aber unvollendet gebliebene
«Tractatus politicus».

3 Vgl. Theun pE VRIES, Spinoza, Rowohlts Monographien, Reinbeck b. Hamburg
1970, 41.

4 Briefwechsel, iibers. von Carl GEBHARDT, Leipzig 1914.

* Vgl. Genevieve BRYKMAN, La judéité de Spinoza, chap. V, Paris 1972.



Zum Fall Spinoza 111

2. Theologische Politik

Der « Theologisch-politische Traktat» — zwei Jahre vor der barbari-
schen Ermordung der Briider de Witt geschrieben — ist eine politische
Exegese der alt-testamentlichen Tradition. Er enthilt wenigstens zwei
Grundmotive, von denen aus ein reiferes Verstindnis der Spinozisti-
schen Staatstheorie gewonnen werden kann: Zum ersten das Thema der
radikalen Unterscheidung und der unbedingt notwendigen Trennung
von Vernunft und Glaube, zum zweiten der hermeneutische Ubergang
von einer Theokratie zu einer Demokratie, wobei die Sache vom Wort
her verstanden werden mul3, d. h. von der Souverdnitit Gottes qur Volks-
souverdnitit, oder mit anderen Worten, vom Alten Bund zum Staats-
kontrakt, durch den sich ein Volk mit sich selbst verbiindet.

1. Vorerst einiges zur Unterscheidung von Glaube und Vernunft:
Glaube ist gleichbedeutend mit Theologie und Offenbarung durch den
Geist. Vernunft heil3t soviel wie Philosophie und natiirliches Licht.
Insofern sich der Glaube (oder die Theologie) keine Erkenntnisse
anmalt, sich also nicht mit der Vernunft mi3t oder sie bemil3t — was
Theologie in negativem Sinne tut —, so steht ihr das Gebiet des richtigen
Handelns oder das Heil durch die guten Werke zu. Was aber die Wahr-
heit anbelangt, d.h. die Erkenntnis, «davon bezeugt kein Geist auller
die Vernunft». (XV) Unter der Voraussetzung der rigorosen Trennung
von Glaube und Vernunft scheint es somit méglich, dem Glauben etwas
abzugewinnen, was fiir die politische Theorie héchst wichtig sein wird:
die Dimension des Gehorsams im Kontext der allgemeinen Praxis. Die
Abwandlung des Glaubensgehorsams in den zivilen Gehorsam er-
scheint damit als ein durchgingiges Motiv der Spinozistischen Staats-
theorie. Sie wird dem Philosophen erlauben, die Erkenntnis, d.h. das
freie Denken, vollstindig der Machtsphire des Staates zu entziehen.

Mittels einer neuen, anti-kirchlichen Exegese ist es nun denkbar,
dem biblischen Text die Grundelemente einer politischen Praxis zu
entnehmen, oder — mit Feuerbach gesprochen — eine Theologie in eine
Anthropologie zu verwandeln. Eigentlich geht es Spinoza darum, die
jidische, prophetische Theokratie durch hermeneutische Erkenntnis
thres Wahrheitskerns in eine religios-staatliche Demokratie umzudeu-
ten, und somit auch der Allgemeinheit der Menschen eine Stitte des
Heils zu sichern. Wenn wir lesen: «Hitten wir nicht das Zeugnis der
Schrift, so miiten wir am Heil fast aller Menschen zweifeln» (XV, in



112 Zum Fall Spinoza

fine), so diirfen wir getrost iibersetzen: Hitten wir kein staatliches
Ethos, so gibe es kein Heil fiir die meisten Menschen, denn sie werden
nie zur philosophischen Wahrheit und Weisheit gelangen.

Wie bereits gesagt, erlaubt die Trennung von Glaube und Vernunft,
das theoretisch-philosophische Leben vom praktisch-sozialen abzuhe-
ben, was namentlich unter dem Titel «freies Denken» und «Freiden-
ker» geschieht. Dieses «freie Denken» ist jedoch hier und jetzt noch ein
spekulatives Denken, das sich als rein vernunftmifBiges vom theologi-
schen Pseudo-Denken freigemacht hat und das somit in kritischer Ein-
sicht erfahren kann, dal die « Wahrheit» des Prophetisch-Theologi-
schen einzig im Politischen liegen kann. Was die rationalistische Bibel-
exegese aufweist, ist an ihr schon vorausgesetzt: nur eine schon befreite
Vernunft kann die Schrift so lesen, dal} darin Theorie und Praxis,
Denken und Wirken, philosophische Freiheit und Glaubensgehorsam
als vollstindig unvereinbar erscheinen.

Wie schon angedeutet, ist hier nicht nur von zwei getrennten
Gebieten die Rede, sondern von zwei Heilswegen. Der eine ist der
Heilsweg der rationalen Mystik, der philosophische Weg der «Ethik».
Der andere ist der politische Weg der verniinftigen, jedoch hérigen
Praxis. Im Moment aber, wo wir erfahren, da3 der Staat, also die
Institution der Praxis, zur Erbin des «Religiésen» erhoben ist und somit
Anspruch auf Zivilgehorsam hat, muf3 die Frage nach dem Kern dieser
Gleichsetzung von re/igio und res publica so wie nach ihrer inneren
Beziehung zu dem gestellt werden, was wir — noch unpriziserweise —
«Demokratie» genannt haben. Damit sind wir beim zweiten, oben
angekiindigten Hauptmotiv angelangt.

2. So wie es Hobbes parallel zu Spinoza und, in vielem Hobbes
abgelesen, auch Rousseau getan hat, rekurriert Spinoza auf eine Theorie
des Ur-Vertrages, durch den und in dem die Menschen den Staat, d. h.
das corpus civile oder die res publica, ins Leben rufen. Somit ist auch fiir
Spinoza der Staat ein Uber-Mensch, ein Mensch iiber dem Menschen,
an dem zu erkennen ist, worauf die Individuen — verniinftigerweise —
verzichtet haben: aus innerem Dekret zu handeln. Wihrend bei Hobbes
der Griindungskontrakt den Naturzustand des Krieges aller gegen alle
in einen neuen Zustand verwandelt — den Zustand der Zivil-Gesell-
schaft —, ist bei Spinoza der Staat der Alleinerbe einer von den Indivi-
duen, abgestreiften natiirlichen Handlungsmacht, die durch die Macht
aller anderen zur Wirkungslosigkeit verurteilt war. Doch nur als Biirger
sind sie entmachtet, nicht aber als frei denkende und wollende Indivi-



Zum Fall Spinoza 113

duen, was einer grundlegenden Unterscheidung von offentlichem
Leben und Privatsphire entspricht.

Indessen ist der Staat keinem anderen als dem Naturgesetz, also
seiner eigenen Notwendigkeit unterworfen, was dem Begriff «Souve-
rinitit» abzulesen ist, und dem zu entnehmen ist, daf3 der Zivilgehor-
sam und allgemein die Gehorsamsbeziehung Biirger-Staat keine natur-
gebundene Beziehung ist. Das durch Macht gekennzeichnete Wesen
«Staat» — Erbe der natiirlichen Freiheit der Kontrahenten und an Got-
tes Stelle allmichtiger Gesetzgeber — hat also zu den Biirgern keine
natiirliche Beziehung. Zwar ist es nicht eine im Hobbesianischen Sinn
«kiinstliche» (artificial), d.h. un-natiirliche Beziehung, sondern eine
«religios» unnatiirliche Beziehung: «Niemand erfihrt aus der Natur,
daB er Gott unterwiirfig sein soll ...», und weiter: « Wenn die Menschen
von Natur aus an das gottliche Gesetz gebunden wiiren, ... so wire es
tiberfliissig, dafl Gott mit den Menschen ein Biindnis eingegangen wire
und sie durch einen Pakt und einen Schwur verpflichtet hitte ... Durch
dieses Biindnis haben sie auf ihre natiirliche Freiheit verzichtet, und ihr
Naturrecht auf Gott verlegt, wie es auch im sfafus civilis geschieht»
(XVI).

In diesem zentralen Passus, wo biblisches Biindnis und staatsbil-
dender Vertrag offensichtlich als gleichwertig dargestellt werden, iiber-
nimmt Spinoza die althergebrachte Unterscheidung physei/theses, womit
das waltende Gesetz (thesei) und die dazu gehérende Unterwiirfigkeit
als ein Religiosum ersten Ranges erscheint, was aber auch die Natur
(physis) in den Bereich des Philosophischen — als verstandene Natur —
einordnet. Die genaueste Anti-These zum freien Denken ist der «reli-
giose Gehorsam», zuerst Gott und dann dem Staat gegeniiber. Daf3 aber
der Glaubensgehorsam im Zivilgehorsam fortgesetzt wird und sich
bewahrheitet, erscheint seinerseits wiederum als ein Votum der Ver-
nunft. Damit zeigt sich die Vernunft in einem zweifachen Gesicht:
erstens in Beziehung zur Natur als Erkenntnis der Notwendigkeit; zwe:-
tens als Verstindnis dem Interesse der Menschen gegeniiber, sich einer
schiitzenden Macht zu unterstellen. Diese ver-doppelte Vernunft ent-
spricht genau der Situation Spinozas, der zugleich als Philosoph politisch
frei (obwohl in streng sachlicher Notwendigkeit) denken will und der
als Biirger des hollindischen Staates von dessen Gesetzen geschiitzt zu
sein verlangt. Was es an Sein und Notwendigkeit zu erkennen gibt,
zeichnet sich im Motto Deus sive natura aus; das, worin Schutz gesucht
wird, konnte heilBen religio sive res publica. Und so wie die Natur als Gott



114 Zum Fall Spinoza

erkannt werden soll, soll auch dem Herrn (Gott) in Form der Herrschaft
des Staates — oder des machtvollen Gemeinwesens — Gehorsam geleistet
werden. Im eigentlichsten Sinn wire hier «logistik€ latreia» am
Platz.

Nur da, wo sich Theologie und Philosophie vermengt haben, wie
z.B. im Christentum, ist es zu Konflikten zwischen Kirche und Staat
gekommen. «Bei den Hebriern waren die Zustinde ganz anders: deren
Kirche fing gleichzeitig mit dem Staat an, und Moses, der das Staats-
oberhaupt war, lehrte dem Volk die Religion, ordnete das heilige Amt
und wihlte dessen Diener aus...» (XVII). Dieses Modell schwebt
irgendwie Spinoza noch vor; es geht ihm um eine neue, nicht mehr
theokratische, sondern demokratische Form der Einheit von Staat und
Kirche, von Gesetz und Kult, also auch um eine Obrigkeit des Staates
tiber alles, was in der Religion nicht in den Rahmen der individuellen
Vorstellung gehort. Er strebt eine ent-theologisierte Gemeinschaft an,
von der sich immer wieder die Frage stellt, ob sie mit dem tberein-
stimmt, was wir uns heute unter dem Begriff «Sikularisierung» vorstel-
len, oder ob nicht dabei noch etwas anderes mitklingt, das mit der
Trennung von Philosophie und Religion in Zusammenhang steht.

Meines Erachtens liegt, wie gesagt, fiir Spinoza die Wahrheit der
Religion in der Politik, jedoch nicht unbedingt weil das Politische
sikular ist, sondern weil die Politik, als gesellschaftliche Praxis, am
wenigsten mit dem Wissen in Kontakt steht, also auch am schwierigsten
mit dem Wissen vermengt werden kann. So gesehen ist der ganze
Spinozismus eine ungeheuer kriftige Abwehr gegen ein ideologisches
Gemisch von Politik und Philosophie. Er ist aber auch auf der Auf-
spaltung von Wissenschaft und Recht, also von Vernunft und Wille
aufgebaut, jedoch mit dem Hintergedanken, es zeige sich auf beiden
ungleichen Wegen das Géttliche: in der Notwendigkeit des Erkennba-
ren und in der Allmacht des gesetzgebenden Staates.

Ent-Theologisierung, zum ideologie-kritischen Thema par excel-
lence geworden, erméglicht uns aber auch einen Einstieg in die Spi-
nozistische Theorie der Demokratie.

3. Demokratie oder die Macht der Vernunft

Es wire verfehlt, was Spinoza betrifft, sich von vornherein unter
Demokratie einen Typ Staatsordnung vorzustellen, dem Vorziige und



Zum Fall Spinoza 115

Nachteile nachgewiesen werden kénnen. Vielmehr mul3 Demokratie in
dem Sinn der Theokratie entgegengesetzt werden, da3 die durch den
Ur-Vertrag gestiftete Staatseinheit und Obrigkeit eine menschliche
Gesellschaft zum Inhalt hat, wobei aber ihr Religiosum — in Form der
Heiligkeit der Mensch-zu-Mensch-Beziehung, die spiter Feuerbach und
Auguste Comte zu ihrem «humanistischen Atheismus»® verhelfen wer-
den — als solches bestehen bleibt. Da aber die Finalitit des Staates in der
Wahrung der Sicherheit und des Friedens besteht, wird klar ersichtlich,
daB3 fir Spinoza nicht die antike prudentia die Haupttugend der
menschlichen Praxis ist, sondern die Sicherstellung des wahrsten Inter-
esses eines jeden: die personliche Denkfreiheit. Diese Sicherstellung ist
das praktische Motiv des zivilen Gehorsams, verstanden als radikalste
MaBnahme gegen politische Verunsicherung. Damit erscheint aber
auch eine Gegenseitigkeit der Interessen-Wahrnehmung durch den
Biirger und den Staat, denn ziviler Ungehorsam verunsichert den Staat.
Wir nennen dies heute: Destabilisierung. Demokratie bedingt diese
Gegenseitigkeit, wobei die Herrschaft des Staates nicht geschmilert ist,
sondern dem Biirger um so mehr Sicherheit bietet, als er den Gesetzen
einen verstindigeren Gehorsam entgegenbringt. Es wird somit aber
auch einsichtig, da3 der Biirger nur mit diesem Entgegenkommen den
Staat unterstiitzen kann. Erkennen wir heute eine Demokratie unter
diesem reinen Gesetzes-Staat ohne wahre politische Initiative?

Was Spinoza mit Demokratie meint, erfahren wir aus einem wich-
tigen Passus des « Theologisch-politischen Traktates»: « Dies ist nun die
Bedingung, unter welcher sich eine Gesellschaft ohne jeglichen Gegen-
satz zum Naturrecht bilden und jeder Vertrag in gré8ter Treue gehalten
werden kann: es muB3 das Individuum seine ganze Macht der Gesell-
schaft iibertragen, so daf3 sie allein tiber alles ein souverines Naturrecht
ausiiben kann, d.h. eine Befehlssouverinitit, der jedermann Gehorsam
zu leisten hat, entweder aus freier Gesinnung oder aus Angst vor bit-
terster Strafe. Das Recht einer solchen Gesellschaft hei3t Demokratie,
und Demokratie bestimmt sich folgendermallen: die Vereinigung der
Menschen zu einem Ganzen, das ein kollektives Obrigkeitsrecht iiber
alles hat, was seiner Macht untersteht. Daraus ergibt sich, daB3 der
Souverin durch kein Gesetz gebunden ist und daf3 ihm alle in allem zu

¢ H. oe Lusac, Le drame de "humanisme athée, Paris 1947. Auch G. M.-M. COTTIER,
Horizons de I’athéisme, Paris 1969.



116 Zum Fall Spinoza

gehorchen haben» (XVI). Weiter werden wir der gleichen Idee, unter
dem Begriff «absolute Macht», wieder begegnen; sie ist gleichbedeu-
tend mit Demokratie !

Man darf wohl sagen, hier wird das Vorbild fiir Rousseau’s « volonté
générale » gestiftet, wobei wir es so wenig beim einen wie beim anderen
mit einer liberalen Demokratie zu tun haben’. Nicht weniger Rousseau-
istisch klingt des weiteren im Wortlaut — wenn nicht unbedingt in der
Sache — der Ausspruch, Demokratie entspreche dem Geheil3 der Ver-
nunft. Nicht nur ist es verniinftig, sein Heil im Verein mit den anderen
zu suchen, sondern auch das aus Vernunfterwigungen entstandene
corpus civile ist am wenigsten dem Risiko ausgesetzt, absurde Befehle zu
erlassen. Dazu folgendes Zitat: « In einem demokratischen Staat ist das
Absurde weniger zu befiirchten, denn es ist fast unméglich, dalB3 die
Mehrheit der zur Einheit zusammengefiihrten Menschen sich zu etwas
Absurdem entschlieBen. Dies ist kaum zu befiirchten auf Grund des
Ursprungs und der Ziele der Demokratie, die, wie wir gesehen haben,
keine andere ist, als die Menschen von der unverniinftigen Beherr-
schung durch die Begierde zu befreien und soweit wie méglich in den
Grenzen der Vernunft zu halten, damit sie in Eintracht und Frieden
leben. » (XVI). Hier entspricht Demokratie genau der res publica und
nicht einem niher bestimmten Staats- oder Regierungstyp, der einem
anderen entgegengesetzt, vorgezogen oder mit einem anderen vergli-
chen werden kénnte. « Demokratie » heil3t die Gesellschaft, die nicht
Gott, sondern der Vernunft zugeordnet ist — als Einung der Vielen
(=demos) zu einer mit sich verbiindeten Macht (=kratos), wobei die
Begierde und nicht die Macht im Gegensatz zur Vernunft steht. Wir
hatten schon beim Begriff Natur gesehen, daf3 damit die Ausiibung der
Macht zu verstehen ist, wie sie in Gotfes Allmacht in unvergleichlicher
Sinnfiille vorgezeichnet ist und sich im Staat widerspiegelt; er allein
untersteht ja dem Naturgesetz.

Doch verschliisselt sich diese Lehre, wenn man aus dem «Politi-
schen Traktat» erfihrt, unter « Demokratie » sei, wie schon bei Plato
und Aristoteles, eine bestimmte Regierungsform zu verstehen. Wie sind
die daraus folgenden Interpretationsschwierigkeiten zu lésen — ange-
nommen sie seien l6sbar?

Die Staatsmacht, die ihren Ursprung im Ur-Vertrag hat, von dem
wir wissen, dal3 er einen Verzicht der ver-einzelten Individuen auf

7 Vgl. J.]J. Rousseau, Euvres complétes, tome 111, Pléiade, Paris 1964, 1299,



Zum Fall Spinoza 117

Selbstmichtigkeit darstellt, kann in verschiedenen Modalititen gehand-
habt werden. Sie kann einem einzigen zukommen — was in der Mon-
archie geschieht, sie kann mehreren zukommen —so in der Aristokratie;
oder sie kann allen gemein sein — und das wire die Demokratie. Da aber
der Gehorsam abso/ut dem Staat an sich entgegengebracht werden soll,
und da dieser den Vertrag in der Substanz der res publica weiterfiihrt, ist
er selbst grundliegend als demokratisch zu verstehen. Der Gehorsam
bleibt héchstes Gebot in jeglichem Staat: solange der Koénig in der
Monarchie, die Nobilititen in der Aristokratie oder das Volk in der
Demokratie die Macht innehaben.

Zur Schwierigkeit, das richtige Verhiltnis dieser beiden Demokra-
tiebegriffe zueinander herauszufinden, sei vorerst eines bemerkt: Die
Staaten gua potestates sind, in bezug auf das Naturgesetz, alle auf dem
gleichen Prinzip aufgebaut. Es gibt somit ein Wesen des Staates, wo und
wann sich auch ein empirischer Staat befinden kann oder konnte. Die-
ses Prinzip begriindet eine absolute Staatsmacht, die als Demokratie
bestimmt worden ist. Insofern aber — wie es Hobbes eingesehen hat —
die Macht Ausdruck eines reinen Naturgesetzes ist, stellt sich die Frage,
woher das Vernunftprinzip zu entnehmen ist, oder besser gesagt, wie
sich im Staat die Verniinftigkeit der vertraglichen, radikal eigenniitzi-
gen Einung politisch auswirken kann. Da wo Rousseau das Vernunfts-
moment auf den Gesetzgeber — utopischerweise auf sich selbst —
bezieht?, entnimmt Spinoza das Vernunftmoment dem kollektiv-kon-
trahierenden Volk aber nicht unvermittelt als Volksmasse, sondern in
der Form der Versammlung. Es scheint also, daB fiir Spinoza die Volks-
versammlung am besten dem Paradigma des Ur-Vertrages als verniinf-
tiger Einung entspricht. Spinoza selbst fiihrt uns im « Tractatus politi-
cus» zu diesem etwas eigensinnig erscheinenden Schlufl — wiewohl
dieser unvollendete Text, in dem die Abhandlung iiber Demokratie
kaum angesprochen ist, mit der gebiithrenden Sorgfalt zu zitieren ist.

Der «Politische Traktat» besteht aus einer hinreichenden Zusam-
menfassung des «Theologisch-politischen Traktats» — was meines
Erachtens fiir die Kontinuitit der beiden Werke biirgt — und in einer
neuartigen Auseinandersetzung mit den drei klassischen Staats- oder
Regierungsformen: Monarchie, Aristokratie und (kaum angeschnitten)
Demokratie. Was nun die Frage angeht, ob die Volksversammlung am

8 «Contrat social», livre II, chap. VII: Du législateur.



118 Zum Fall Spinoza

besten dem Ur-Vertrag entspricht, also ob Demokratie eine tiefe Ana-
logie zwischen urspriinglichem Vertrag und Regierungsform aufweist,
lesen wir: « Wenn es eine absolute Macht gibt, so kann es nur die sein,
die das ganze Volk besitzt»®. Liest man aber weiter, da} «es kaum
moglich erscheint, eine Regierungsform auszudenken, die noch nie
erprobt worden ist», so neigt man dazu, jenes politische Absolutum als
ein Ideal zu betrachten oder zum Inhalt einer Utopie zu erheben.
Dagegen fiihrt uns Spinoza auf andere Wege, wenn er schreibt: «Ich
gehe jetzt zur dritten Staatsform iiber, die absolut ist und die wir
Demokratie nennen. Der Unterschied zwischen dieser und der aristo-
kratischen Form besteht darin, daf3 es in letzterer einzig vom Willen und
von der freien Wahl der héchsten Versammlung abhingt, daf3 dieser
oder jener Patrizier wird. Es hat also niemand ein angeborenes aktives
oder passives Wahlrecht. Niemand kann auf diese Rechte Anspruch
erheben, wie es in einer Demokratie der Fall ist»!°,

Wenden wir nun unseren Blick auf diese Versammlung, so sehen
wir, daf3 sie im Fall der Aristokratie ein beziiglich der politischen Rechte
Vorhergehendes ist, wihrend sie in der Demokratie aus all denen
besteht, «die nur durch die Gesetze des Landes regiert werden, die nicht
eines anderen Untertan sind, die ein ehrwiirdiges Leben fiihren... » und
in der « Versammlung wihlen und o6ffentliche Amter bekleiden diir-
fen»''. Hier ist die Versammlung, das demos der Demokratie, kaum von
der athenischen bou/e zu unterscheiden.

Der innere Zusammenhang von «jidischem» Biindnis und «grie-
chischer» Versammlung kommt jedoch nur durch einen fritheren Kom-
mentar zum Zug. In den Erlduterungen zu Monarchie und Aristokra-
tie'? ist in substantia zu lesen, es bestehe ein gewaltiger Unterschied
zwischen einer Staatsform, in der die Macht einem einzigen iibergeben
wird, und einem Staat, in dem die Macht einer Versammlung geniigend
weiten Umfangs iibertragen wurde. Die Macht eines einzigen kénne
den Staat nicht erhalten. Hingegen, wenn man von einer Versammlung
sagt, sie sei grof3 genug, so sagt man, daf} sie den Staat erhalten kann. Ein
Koénigbraucht unbedingt einen Rat, eine Versammlung braucht keinen.
Die Kénige sind sterblich, die Versammlungen dauern fort. Die Macht

9 Aus Samtliche Werke, deutsch von O. BAENscH, A. BucHENAU und C. GEBHARDT, 3
Bde., Hamburg 1914-1922; Tractatus politicus (T.P.) VIII, § 3.

TP XL § 1

' Ebenda.

12 TP, VIII, § 3.



Zum Fall Spinoza 119

eines Konigs schwicht sich ab, die einer Versammlung bleibt konstant.
«Daraus ergibt sich, daf3 die an eine Versammlung abgetretene Macht
eine absolute ist oder wenigstens sich der Absolutheit nihert. Wenn es
eine absolute Macht gibt, so kann es nur die sein, die das ganze Volk
besitzt » 13,

Dies heif3t soviel wie: Threm Wesen nach ist die Versammlung die
institutionelle Form der durch den Vertrag hervorgerufenen politi-
schen Gesellschaft. In dieser Institution « ver-staatlicht » sich das zusam-
mengeschlossene Volk, und «ver-koérpert » sich dessen Souverinitit. Es
gehorchen alle einzeln allen. Die Versammlung stat pro omnibus.

Aus einem anderen Passus ist zu entnehmen, das « Demokratie »
genannte und in der Versammlung institutionalisierte Absolutheits-
moment kdnne auch z.B. in einer aristokratischen Staatsform bestehen:
«Es erscheint, dal3 der Bestand des aristokratischen Staates der beste
sein wird, wenn er Institutionen aufweist, die sich am meisten denen
des absoluten Staates ndhern, d.h., daf3 die Masse des Volkes so unschid-
lich wie moglich sei und keine anderen Freiheiten genief3t als diejeni-
gen, die ihr von Rechts wegen zukommen, das weniger ein Recht der
Masse ist als das Recht eines jeden Staates, ein Recht, das nur die
Obrigkeiten aufrechterhalten und beschiitzen »'4.

Der absolute Staat, auch Demokratie genannt, hat also zu seinem
festen Kern die Institution « Versammlung». Dal3 aber diese Institution
ziemlich genau dem entspricht, was mit dem Ur-Vertrag gemeint ist,
erhellt aus dem « Theologisch-politischen Traktat»: « Man handelt nie
gegen die Dekrete seiner eigenen Vernunft, wenn man gemil3 den
Dekreten der souverinen Macht handelt, denn es ist aus dem Rat der
Vernunft, dal man sich entschlossen hat, sein Recht auf eigenwilliges
Handeln zu iibertragen. Diese Wahrheit zeigt sich in der Praxis darin,
daB3 in den Riten (d.h. soviel wie in den Versammlungen, Ph.S.), ob
souverin oder nicht, es selten zu einer Einstimmigkeit kommt und daf3
dennoch jedes Dekret der Ausdruck des Willens aller ist, sowohl der-
jenigen, die dafiir, als derjenigen, die dagegen waren»'’. Wir kommen-
tieren: Die Versammlung ist der allgemeine Wille — Rousseau’s vo/lonté
générale. Sie entspricht dem Ursprung des Staates in dem Sinne, dal3
schon im Ur-Vertrag ein jeder Kontrahent der Vernunft gehorcht, also

13 Ebenda.
1P, VL, §.5.
13 Tractatus theologico-politicus (T.T.-P.) XX.



120 Zum Fall Spinoza

einem «inneren» oder «transzendentalen» Rat, von dem wir jetzt
erfahren, er sei in der Versammlung so institutionalisiert wie sie in
verschiedenen Modalititen jede Staatsform charakterisiert, Hier dient
die Anspielung auf eine «nicht souverine» Versammlung nur dazu,
einen empirischen Befund am Staat an sich als Wesenszug zu erkennen
und an der Demokratie zu verabsolutieren. Wir diirfen also wohl mit
Recht sagen, die Versammlung sei die Weiterfithrung und Ausfaltung
des Ur-Vertrags und die Versammlungsinstitution der Kern des soge-
nannten absoluten Staates. Die Ableitung des leninistischen Sowjet-
Modells aus dieser Struktur ist ein Thema, das jetzt nur angedeutet
werden kann. Darauf weist aber schon hin, daf} das angeborene Wahl-
recht weniger eine Praxis der freien Meinungsiullerung ist als eine
Moglichkeit, dem grundlegenden Gehorsam dem Staat gegeniiber eine
aktive, partizipative Gestaltung zu verleihen. Und Rousseau’s Demo-
kratiebegriff leitet sich darin vom Spinozistischen ab, daf3 die wahrste
Demokratie diejenige wire, in der die Versammlung und das Volk
zusammenfallen wiirden. Jener Idealfall ist ein reines Gedankenexpe-
riment oder der schicksalsreiche Versuch, dem Begriff der radikalen
Autonomie — oder Selbst-Gehorsam — einen politischen Inhalt zu geben,
in dem die Emanzipation aus der 7heonomie des Bundes ihren geschicht-
lichen Ausdruck findet.

Eine letzte Bemerkung zu diesem Thema: In seiner ausgezeichneten
Spinoza-Monographie schreibt Theun de Vries: «(...)Spinoza kann das
Ideal der Menschlichkeit und Freiheit (also das Ethos der Demokratie,
Ph.S.) eigentlich nur als StoB3seufzer von sich geben (...) In dieser seiner
Ambivalenz liegt Spinozas Beziehung zum Regentenstaat (sc. der hol-
lindischen Republik) verankert. Nihert er sich gefiihlsmiBig der Ari-
stokratie, so fiihrt ihn doch die Konsequenz seines politischen Denkens
tiber die Schranken des Regentensystems hinaus und kommt einer fast
demokratischen Auffassung nahe»!®. Diese Interpretation besagt eine
Spannung zwischen einer (gefithlsmiBigen?) Einsicht in das Beste-
hende und einer Weiterfithrung von dessen Kerngehalt in ein logisch
Mogliches und vielleicht ein ethisch Ideales: Eine Versammlung aller
Freien oder die Einung aller in der Vernunft. Das heif3t aber soviel wie:
Uberwindung des Staates als Beziehung zwischen Machthabern und
Biirgergehorsam, oder wenigstens die Uberwindung des «aristokrati-
schen» Charakters jeder indirekten Wahldemokratie in einer direkten

5. T.T.-P. XVIIL



Zum Fall Spinoza 121

und spontanen Demokratie, wie sie auch Rousseau vor Augen hat. Und
sollten wir uns verbieten, Spinoza einfach mit dem Gegensatzschema
Wunsch/Wirklichkeit anzugehen, so miiliten wir dennoch einsehen,
daf3 der Versuch, der Sache «Staat» auf den Grund zu gehen, genau den
Schliissel zur Uberwindung des Staates liefert : die Aufhebung des Staa-
tes als Gehorsamsbeziehung zur Macht in einem unvermittelten, uni-
voken Zusammenfallen von Macht und Gehorsam. Hier erscheint evi-
denterweise die schicksalsschwere Ambivalenz des Begriffs « Versamm-
lung», die selbst wiederum die ganze Vertragstheorie in jenes Zwielicht
zuriickfiihrt, in dem sie geboren worden ist.

4. Ein progressiver Denker?

Sind wir mit Spinoza einem progressiven Denker begegnet, der in
die Zukunft weist oder aus Prinzipien neue Méglichkeiten erdenkt?
Den einen gilt er als Materialist, den anderen als Freidenker und
Atheist, den dritten als radikaler Republikaner. Immer bejubelt oder
verhal3t, erkennbar bis in den ideologischen Klischees seiner geistigen
Nachkommen, bleibt jedoch Spinoza diesen Kategorien, was das We-
sentliche angeht, ferne: Erhellen sie die existentielle Situation, aus der
er zum Politischen Stellung genommen hat?

Spinozas Verlangen nach Sicherheit war so ausgesprochen, dal3 er
sie nicht anders garantiert sehen konnte als durch einen Staat, der auf
der Gegenseitigkeit von Sicherheit und Gehorsam aufgebaut wire, den
keine inneren Wirren und Krisen schwichen koénnten. Schon eine
Anderung des Staates in seiner Form erscheint ihm als eine Schwi-
chung: «Jeder Staat», schreibt der « konservative » Spinoza, «soll seine
Regierungsform beibehalten, denn er kann sich nicht dndern, ohne
einem totalen Ruin entgegenzusehen»!’. Mit Machiavelli, den er des
oftern zitiert, bedenkt er die Erhaltung des Staates, von der er immer
wieder fragt, in welcher Staatsform sie am besten gewihrleistet sei. Es
scheint somit, da3 Spinoza nicht nur in der Ambivalenz von Wirklich-
keit und Ideal — wie jeder politische Denker — gedacht hat, sondern auch

'7 Ebenda. « Nimmt man einem, wenn auch tyrannischen Monarchen, das Leben, so
wird notwendigerweise das Volk, wie damals die Propheten, an dessen Stelle einen
anderen wihlen miissen, der unweigerlich und ungewollt ein Tyrann sein wird». Hier
kommt Spinozas Pessimismus zum Ausdruck, der mit seinem Sicherheitsbediirfnis in
Zusammenhang steht.



122 Zum Fall Spinoza

innerhalb des Bestehenden, in einer gewaltigen Dialektik von Unsi-
cherheit und Radikalitit, die der Vernunft die gréfiten Anspriiche
stellt.

Vernunft ist tiefes Verlangen nach Sicherheit und somit nach
unwandelbaren Notwendigkeiten. Vernunft ist aber auch das Licht, das
jedem in seiner Freiheit zukommt. Notwendigkeit und Freiheit bedeu-
tet soviel wie 7¢h (mit seiner ganzen tiefen Unsicherheit) und @//e (mit
deren gemeinsamem Verlangen nach Recht und Gesetz). Spinoza hat
diese GroBen im Staat so verbunden, dal3 sich die existentielle Unsi-
cherheit in der Freiheit der Biirger « ver-sichern» kann und der staat-
lichen Notwendigkeit (auch Naturgesetz genannt) in Form von Geset-
zen in freiem Gehorsam nachgegangen wird. Dies heil3t soviel wie:
Ruhe durch staatliche Ordnung. Das ist aber nur die du8ere Sicherheit
und mit ihr die «entiuBerte Freiheit». Innere Freiheit ist nur auf dem
Weg der Philosophie zu erreichen, oder besser gesagt, nicht mehr auf
dem Weg der politischen, sondern der mystischen Vernunft. Hier geht
es um die letzte, absolute Notwendigkeit: Deus sive natura.

Spinoza bleibt der Denker der entzweiten Vernunft und somit eines
zwiefiltigen Judentums: dem (progressiven) emanzipierten Juden ent-
spricht das Geschick des verborgenen Juden, was eine neue Version des
Maranentums darstellt!®. In der politischen Versammlung sucht Spi-
noza eine aufgeklirte Synagoge; der inneren, «verniinftigen» From-
migkeit entstammt eine neue Mystik. Aber dem Ewigen wollte er auf
eine Weise huldigen, die nur wenigen beizubringen war, und hinter
dem Beiwerk geometrischer Strenge und optischer Genauigkeit ist er —
seelenallein — dabei, in die abgriindigen Tiefen des Géttlichen hinein-
zu-schauen. Caute!

Unsere rationalistische Tradition, von Spinoza selbst angespornt, hat
immer wieder, iiber Spinoza hinaus, die Vernunft mit sich selbst zu
versbhnen versucht. Etwas von diesem totalitiren Traum findet auch
bei Spinoza seine Grenzen: auch die weiteste und reinste politische
Utopie — hier Volksversammlung und direkte Demokratie genannt —
bringt dem verniinftig gewordenen Menschen nie mehr als eine dulBere
Sicherheit. Auch der «absolute Staat» hat keine Beziehung zum inneren
Frieden. Vernunft ist nicht das gro8e All-Einende, das der Rationalis-
mus zu denken versucht hat. Spinoza verweist auf deren innere Gren-

'8 Vgl. G. BRYKMAN, La judéité de Spinoza, Paris 1972. Ein kleines Buch, das aber den
Blick auf Spinoza erneuert.



Zum Fall Spinoza 123

zen. Die Politik ist nur scheinbar das Heil und — laut Feuerbach — die
«Religion des modernen Menschen». Und die Vernunft ist nur schein-
bar der « heilige Geist» der neuen Welt. In diesem Sinn weckt uns sogar
Spinoza aus unserem philosophischen Traum der ezzen, mit sich ver-

sohnten Vernunft und der ganzen, mit sich selbst versdhnten
Menschheit.






	Zum Fall Spinoza : Emanzipation der Vernunft und politischer Gehorsam

