Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 35 (1988)

Heft: 1-2

Artikel: Personbegriff und Identitatstheorie
Autor: Fetz, Reto Luzius

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760791

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760791
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REeTro Luzius FeTz

Personbegriff und Identititstheorie”

An das Stichwort « Identitit » haben sich in den letzten Jahren in den
verschiedensten Humanwissenschaften die gréften Erwartungen ge-
kniipft. Unter diesem Stichwort wird in Soziologie und Psychologie
verhandelt, wie jeder vor den anderen und vor sich selbst existiert, wie
jemand sich den anderen zugehorig fithlen und gleichzeitig er selbst sein
kann. Unter dem Stichwort « Identitit » wird auch die Lebensgeschichte
eines Einzelnen betrachtet, wird in Erwigung gezogen, was die Ver-
bundenheit mit der Herkunftswelt und die eventuelle Distanzierung
von ihr bedeuten. Fiir das historische BewuBtsein ist « Identitit » zu fast
so etwas wie einem Epochenbegriff geworden, wenn unser Zeitalter als
das der Identititskrise bezeichnet und der Identititsverlust heutiger
Generationen beklagt wird. Angesichts dieser Situation laufen unter
dem Stichwort «Identitit» nicht nur Erérterungen, wer wir sind, son-
dern werden auch Forderungen ausgesprochen, wer wir sein sollen.
«Identititsférderung» ist ein Postulat, das fiir den Geschichtsunter-
richt!, aber auch fiir die Philosophiedidaktik? und die Religionspad-
agogik * aufgestellt wird.

* Verdffentlicht im Rahmen des Nationalfondsprojekts 1.138-0.85.

! Insbesondere H. LUBBE (Geschichtsbegriff und Geschichtsinteresse. Analytik und
Pragmatik der Historie, Basel-Stuttgart 1977, 17f., 168—203) hat der Historie die Funktion
der «Identititsprisentation » zugeschrieben. Vgl. auch W. OeLmULLER (Hg.), Wozu noch
Geschichte? Miinchen 1977, bes. 133 (J. RUSEN).

2 Vgl. W.D. Renrus, Didaktik der Philosophie, Diisseldorf 1980, sowie die von
W. OeLmULLER und R. DOLLE herausgegebenen «Philosophischen Arbeitsbiicher» (Pa-



70 Personbegriff und Identititstheorie

Diese Dominanz des Themas Identitit ist nicht selbstverstindlich;
sie ist ein Phinomen, das in dieser Breite erst seit den spiten siebziger
Jahren aufgetreten ist?. Fragt man sich, wessen Stelle die Stichworte
«Identitit » und « Identititsférderung » eingenommen haben, so scheint
die Antwort nicht zweifelhaft: Bis weit in die sechziger Jahre hinein
nahmen in der philosophischen Anthropologie und in der Pidagogik
die Themen «Person» und «Persoénlichkeitsbildung» jenen Platz ein,
den heute die Themen « Identitit » und « Identititsférderung » besetzen.
Wer zudem darauf achtet, mit welchen Ausdriicken die Identititsdis-
kussion gefiihrt wird, wird leicht feststellen, daf3 die Ausdriicke « Per-
son», « Personlichkeit» und «Personlichkeitsbildung» in ihr eine ge-
wichtige, wenn nicht zentrale Rolle spielen. Das ist vor allem in der
Piadagogik der Fall, und zwar dort, wo an traditionelle Konzepte und
bildungstheoretische Postulate angekniipft wird?>.

Die folgenden Ausfithrungen beruhen nun auf der Annahme, dal3
diese Prisenz des Personbegriffs in der Identititsdiskussion keine zufil-
lige ist, da3 vielmehr innere Verbindungen zwischen dem Personbegriff
und der Identititstheorie bestehen, und zwar sowohl historisch als auch
systematisch. Im Einleitungsteil wird zunichst historisch der Nachweis
gefiihrt, da3 die Geschichte des Personbegriffs direkt jene Problemfel-
der beriihrt, die heute unter Stichworten wie « konventionelle Identi-
tit» oder «autonome Ich-Identitit» bearbeitet werden. Im Hauptteil
werden sodann systematisch die Zusammenhinge erdrtert, die man
zwischen den verschiedenen Aspekten der Personalitit und den ver-
schiedenen Verwendungen des Ausdrucks «Identitit» herstellen
kann.

derborn-Miinchen-Wien-Ziirich) zu: Politik, Sittliche Lebensformen, Religion, Ge-
schichte.

3 Vgl. H.J. Fraas, Glaube und Identitit. Grundlegung einer Didaktik religicser
Lernprozesse, Géttingen 1983; J. WerBICK, Glaube im Kontext. Prolegomena und Skiz-
zen zu einer elementaren Theologie. Kann der christliche Glaube als identititsbezogenes
Wissen ausgelegt werden?, Ziirich 1983.

¢ Den Durchbruch der Identititsproblematik zu einem Thema von allgemeinem,
ficheriibergreifendem Interesse dokumentiert vor allem der Sammelband O. MARQUARD,
K. StierLE (Hg.), Identitit, Miinchen 1979 (Poetik und Hermeneutik VIII).

* Vgl. REHFUS, 2.2.0., welcher den Philosophieunterricht am Ideal der «Bildung als
Persona-Genesen (163) orientiert und die « Konstituierung von autonomer, selbstbewuBter
Ich-Identitit» zur « Bildungsintention» (165) erklirt.



Personbegriff und Identititstheorie 71

1. Personbegriff und Identitéitsthematik :
Geschichtliche Verkniipfung

Die Geschichte des Personbegriffs ist zu komplex, als daf3 wir sie
vollumfinglich hinsichtlich ihrer Berithrung mit Identititsproblemen
untersuchen koénnten. Wir moéchten uns zur Begriindung unserer
Behauptung, daf3 die Entwicklung des Personbegriffs innerlich mit der
Identititsthematik zusammenhingt, auf drei — allerdings wesentliche —
Abschnitte dieser Entwicklung beschrinken: auf die réomischen Ur-
spriinge des Personbegriffs, auf die boethianische Persondefinition in
ihrer Auslegung durch Thomas von Aquin und auf den Kantischen
Personbegriff. Es wird sich im Verlauf dieser historischen Einleitung
zeigen, warum eine Betrachtung der Geschichte des Personbegriffs
unter dem Aspekt der Identititsthematik einerseits bis auf die Rémer
zuriickgehen und andererseits zumindest bis zu Kant vorstoBen mul.

1.1 Persona als romischer Rollenbegriff

Die Behauptung, daB3 die geschichtlichen Etappen der Entwicklung
des Personbegriffs mit der Identititsthematik zu tun haben, ja vielleicht
tiberhaupt erst im Lichte der Identitdtsthematik als Etappen eznes Weges
erscheinen, 1dBt sich leicht fiir die Epoche der rémischen Urspriinge des
Personbegriffs begriinden. Diese Behauptung hat hier deshalb ihre
besondere Evidenz, weil die rémische Epoche, die bis anhin von den
Historikern zumeist als die Zeit der bloBen Vorgeschichte des Person-
begriffs eingestuft und entsprechend vernachlissigt wurde, erst inner-
halb der jingsten Identititsdiskussion ihre angemessene Beachtung
gefunden hat. Die von Manfred Fuhrmann vorgelegte, heute maf3geb-
liche Abhandlung « Persona, ein rémischer Rollenbegriff»®, weist schon
durch die Wahl des Titels darauf hin, mit welchem Aspekt der Identi-
titsthematik der rémische Persona-Begriff zu verkniipfen ist, nimlich
mit der sogenannten Rollen-Identitit, oder, mit dem anderen Aus-
druck, mit der konventionellen Identitit. Die urspriinglich rémischen
Anwendungsbereiche des Wortes persona rechtfertigen in der Tat eine
solche Interpretation.

¢ In: MARQUARD/STIERLE, 2.2.0., 83-106. Die Belege zu den folgenden Ausfithrun-
gen sowie erginzende Literaturangaben finden sich alle in diesem Beitrag.



72 Personbegriff und Identititstheorie

Es steht fest, da3 das lateinische Wort persona urspriinglich die
Maske oder die Larve des Schauspielers bedeutete, auch wenn die schon
von antiken Schriftstellern versuchte etymologische Ableitung des Sub-
stantivs persona vom Verb personare, «hindurchténen», sich nach den
heutigen philologischen Erkenntnissen kaum halten 14B3t. Bekanntlich
trugen die Schauspieler der Antike Masken, welche die von ihnen
dargestellten Rollen kenntlich machten, womit wir bereits beim Rol-
lenbegriff sind. Im Ursprungsbereich des Wortes persona, beim Theater,
tritt die Verbindung des rémischen Personbegriffs mit dem Rollenbe-
griff klar zutage. Wenn nidmlich das Wort persona urspriinglich die
Maske des Schauspielers meinte, diese Maske aber die vom Schauspieler
dargestellte Rolle ausdriickte, dann ist es nur natiirlich, da3 man dazu
tiberging, mit dem Wort persona direkt die Rolle des Schauspielers zu
bezeichnen.

Der nichste und entscheidende Schritt ist der Schritt von der Bithne
zum Leben. Statt nur die Rolle des Schauspielers auf der Biithne zu
bezeichnen, wird das Wort persona mehr und mehr zur Bezeichnung
eines Standorts und einer Funktion im Leben, im gesellschaftlichen
Gefiige verwendet. Einer der ersten Anwendungsbereiche des im wei-
teren Sinn als Rollenbegriff verstandenen Personbegriffs war das
Gerichtswesen. Wir sagen ja auch heute noch, jemand trete als Kliger
auf, und jemand spiele die Rolle des Verteidigers. Standorte und Rollen
kennt aber auch die rémische Beamtenhierarchie, ja selbst die rémische
GrofBfamilie — man denke an den pater familias. So kommt es schlieB3lich
bei den Rémern dazu, daf3 das Wort persona allgemein den Standort, die
Rolle oder die Funktion eines Einzelnen innerhalb der Gesellschaft und
ihrer verschiedenen Korperschaften bezeichnet.

Zum Klassiker der romischen Rollentheorie ist Cicero mit seiner
Schrift De officiis geworden. Cicero untersucht unter dem Stichwort
persona die stindischen und individuellen Bedingungen des rémischen
Menschen und will zur richtigen Rollenwahl und zum richtigen Rol-
lenverhalten anleiten. Er nennt vier einen jeden Menschen bestim-
mende personae oder « Rollen ». Mit zwei personae oder « Rollen » sind wir
bereits von der Natur ausgestattet. Die eine ist allen Menschen gemein-
sam, insofern sie alle der Vernunft als des den Menschen vom Tier
unterscheidenden Wesensmerkmals teilhaftig sind; aus ihr ergibt sich
fiir Cicero der Auftrag zu einem chrenhaften Leben und zu einem
pflichtgemiBen Handeln. Die andere besteht in dem, was jedem Ein-
zelnen von Natur aus an individuellen Wesensziigen zugeteilt ist”. Zu



Personbegriff und Identititstheorie 73

diesen figt sich als dritte persona oder «Rolle» das hinzu, was die
Zeitumstinde oder der Zufall einem jeden als Rahmenbedingungen
auferlegen. Die vierte persona wird schlieBlich durch die Rolle be-
stimmt, die wir uns selbst aufgrund unseres persénlichen Urteils
zumessen®, Das Ziel, dem Cicero die Rollenwahl und das Rollenver-
halten unterstellt, ist das Gliick eines bestindigen, gleichférmigen
Lebens innerhalb der vorgegebenen rémischen Gesellschaft. Die Ein-
ordnung in eine gegebene Sozietit und gegebene Sozialformen wird
nicht prinzipiell zur Frage. Aus der Sicht moderner Identititstheorien
geht es hier also vornehmlich um das Mit-Sich-Identisch-Sein innerhalb
einer nicht grundsitzlich hinterfragten «konventionellen» oder «Rol-
len-Identitit », obwohl der Ausgang von der Vernunft und die Berufung
auf das personliche Urteil die Ansitze einer «autonomen Ich-Identitit»
enthalten?. .

Ein Blick ist noch auf zwei weitere Verwendungsbereiche des Aus-
drucks persona zu werfen, nimlich auf die Grammatik und auf das Recht.
Von den rémischen Grammatikern wird der Ausdruck persona als
grammatikalische Kategorie eingefiihrt, wie wir sie heute noch verwen-
den, wenn wir von der «ersten», der «zweiten» und der «dritten Per-
son» sprechen. Auch hier ist die Anlehnung an die Sprecherrollen des
Theaters unverkennbar und geschichtlich auch zu belegen: die «erste
Person » ist jene, die spricht, die «zweite » jene, z# der, und die «dritte »
jene, von der gesprochen wird. Der dialogische Personalismus des zwan-
zigsten Jahrhunderts wird mit Buber und anderen diese Bezugnahme
des sprechenden Ich auf ein angesprochenes Du zum Wesen und zur
Konstitutionsbedingung der Person erkliren ; doch davon sind wir hier
noch weit entfernt.

Das rémische Recht macht deutlich, was den rémischen Person-
begriff vom neuzeitlichen trennt. Es verwendet explizit das Wort per-
sona, wobei es ausschlieBlich als Bezeichnung von Einzelwesen vor-
kommt. Anders als unser heutiges Recht versteht das rémische Recht
unter «Person» nicht allgemein das Rechtssubjekt, den Triger von

7 Cicero, De officiis, Buch I, 30 (107).

8 Cicero, 2.2.0., 32 (115).

? Vgl. dazu insbesondere R. DAHRENDORF, Homo sociologicus, Opladen 41974, 24f.,
der aber, wie M. FUHRMANN, 2.2.0., 97 Anm. 52 bemerkt, Ciceros Theorie der persona zu
stark im Sinne des modernen, individualistischen Personbegriffs interpretiert. Fuhrmann
hilt treffend fest, bei Cicero handle es sich um eine stindisch bedingte Rollentheorie, die

im Unterschied zu modernen Rollentheorien noch eine « Rollentheorie mit gutem Gewis-
sen» (101) sei.



74 Personbegriff und Identititstheorie

Rechten und Pflichten, der ja im Falle der sogenannten «juristischen
Person» nicht ein menschliches Individuum ist, sondern nur Einzel-
personen. Was aber ein modernes BewuBtsein schockiert, ist der
Umstand, daB3 persona = Einzelperson im rémischen Recht jedes belie-
bige Individuum meinen kann und keine Freiheitsrechte einschlief3t;
auch Sklaven werden «Personen» genannt. Mit dem Ausdruck «Per-
son » verbindet sich also hier noch keineswegs der Gedanke der gleichen
Wiirde und Grundrechte eines jeden Einzelnen. Um den Aufstieg des
Wortes « Person » zum Inbegriff der Menschenrechte zu verfolgen, miis-
sen wir uns zunichst dem christlichen Personbegriff zuwenden.

1.2 Der Personbegriff des Boethius und seine Auslegung durch Thomas von
Aquin

Dem Christentum kommt das unbestreitbare historische Verdienst
zu, jedem einzelnen Menschen ungeachtet seines Standes Absolutheits-
wert zuerkannt zu haben. Absolutheitswert hat jeder Mensch gemil3
christlichem Glauben aufgrund der Liebe Gottes, der den Menschen als
sein Ebenbild erschaffen, erlést und zur Gemeinschaft mit ihm berufen
hat. Nach den Gleichnissen des neuen Testaments geht Gott mit seiner
Liebe jedem Einzelnen, auch dem Siinder, nach, und entsprechend wird
das zeitliche Leben des Einzelnen zum Ort der Entscheidung fiir die
Ewigkeit. Entscheidend ist dabei, daB3 das zeitliche und das ewige Leben
zwar als zwei unterschiedliche Existenzweisen, aber als Existenzformen
des gleichen Individuums gesehen werden. Schon der Platonismus und
in einer weniger bestimmten Form auch Aristoteles hatten von der
Unverginglichkeit der Geistseele des Menschen gesprochen. Aber erst
im Christentum wird die Unsterblichkeit der Seele streng als die Unver-
ginglichkeit des Individuums aufgefaflt, indem die Seele an die Ein-
maligkeit individueller leiblicher Existenz gebunden und der Gedanke
ihrer Wiederverkérperung abgelehnt wird'®.

Im Christentum steht so der Personbegriff vornehmlich fiir das, was
den Menschen mit Gott verbindet. Das Personsein wird aber nicht nur
vom Menschen, sondern auch von Gott ausgesagt, weshalb sich hier
Anthropologie und Theologie in einem Verhiltnis wechselseitiger
Beeinflussung entwickeln konnten. Wir wenden uns ausschlie3lich der

10 Ahnlich W. PANNENBERG, Person und Subjekt, in: MARQUARD/STIERLE, 2a.2.0.,
407-422, bes. 408 (Belege fiir die altchristliche Literatur).



Personbegriff und Identititstheorie 75

anthropologischen Bestimmung der Person zu und kénnen nur auf
jenen Personbegriff eingehen, welcher der wirkmichtigste werden soll-
te: auf den Personbegriff des Boethius, der fiir die Scholastik und ins-
besondere fiir Thomas von Aquin grundlegend geworden ist.

Boethius notiert die altromische Bedeutung von persona als Thea-
terrolle noch als Reminiszenz, um sie dann als zu duBerlich und zu
bildhaft hinzustellen. Im Hinblick auf die Trinititsproblematik und in
Entsprechung zu dem, wofiir die Griechen den Ausdruck Aypostasis
hatten, definiert er die Person in einem sehr allgemeinen Sinn neu als
naturae rationa(bi)lis individua substantia''. Die Person ist demnach,
wortlich iibersetzt, «eine individuelle Substanz von geistiger Wesens-
natur». Es lohnt sich, diese scheinbar spréde, weil allein mit den Mit-
teln der aristotelischen Logik und Substanzmetaphysik arbeitende Per-
sondefinition daraufhin zu befragen, ob sie Identititsaspekte zur Spra-
che bringe. Das Ergebnis mag tiberraschen: In dieser Definition sind
die zwei klassischen Identititsaspekte vereinigt, welche die griechische
und die scholastische Philosophie seit Aristoteles kennen und welche
von Leibniz bis zu Frege auch moderne Philosophen beschiftigten,
nimlich der Aspekt der sogenannten generischen Identitit und der
Aspekt der sogenannten numerischen Identitit. Der erste kommt in der
Rede von der «geistigen Wesensnatur» zur Sprache, der zweite ist mit
der Rede von der «individuellen Substanz» gemeint.

Dieter Henrich und Odo Marquard haben mit Recht darauf hinge-
wiesen, daf3 es lingst vor der modernen sozialwissenschaftlichen Iden-
tititstheorie klassisch philosophische Identititsbegriffe gab — eben die
Begriffe der generischen und der numerischen Identitit —, dal3 aber
diese klassisch philosophischen Identititsbegriffe im Unterschied zu
den modern sozialwissenschaftlichen nicht etwas speziell Menschliches
einfangen, sondern Aspekte eines jeden Realwesens erfassen'?. Die

' Boethius, Contra Eutychen et Nestorium = De duabus naturis, 3.

12 Vgl. D. HENRICH, ‘Identitit’ - Begriffe, Probleme, Grenzen, in: MARQUARD/ STIERLE,
a.a.0., 133186, bes. 134=137; O. MARQUARD, Identitit: Schwundtelos und Mini-Essenz
— Bemerkungen zur Genealogie einer aktuellen Diskussion, in: MARQUARD/STIERLE,
a.a.0., 347-369, bes. 353. Die von Henrich herausgestellte «heillose Konfusion» (136)
zwischen den klassisch philosophischen und den modern sozialwissenschaftlichen Iden-
tititsbegriffen haben inzwischen E. TuGeEnDHAT, SelbstbewuBtsein und Selbstbestim-
mung. Sprachanalytische Interpretationen, Frankfurt a.M. 1979, 282-291, und
J. HaBermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2: Zur Kritik der funktiona-
listischen Vernunft, Frankfurt a. M. 1981, 153-163, durch neue Unterscheidungen zu
beheben versucht. Vgl. auch unten, 2.2.



76 Personbegriff und Identititstheorie

Begriffe der generischen und der numerischen Identitit sind in der Tat
nicht bloB auf den Menschen, sondern auch auf alle iibrigen Realwesen
anwendbar. Der Begriff der generischen Identitit hilt fest, daf3 ich ein
jedes Realwesen als Gattungswesen identifizieren kann: Wie ich sagen
kann, «dies ist ein Mensch», so kann ich auch sagen, dies sei ein Tier,
ein Stein, ein Mébel oder was immer. Ich kann aber auch einen Men-
schen als jenen Menschen identifizieren, mit dem ich gestern an dem
und dem Ort zusammentraf, und ebenso kann ich einen Hund als den
Hund meines Nachbarn identifizieren. Im zweiten Fall wird nicht blof3
die generische, sondern auch die numerische Identitit eines Wesens
festgelegt.

Das Auffallende und Besondere der boethianischen Persondefini-
tion ist nun, daB3 sie diese klassischen Identititsaspekte beriihrt, daf3 sie,
schirfer formuliert, im reichen Bestand scholastischer Definitionen die
einzige ist, welche beide 1dentititsaspekte beriihrt. Mit der natura ratio-
nalis, mit der «geistigen Wesensnatur», ist offenkundig das angespro-
chen, worin die generische Identitit des Menschen als Person begriin-
det ist; auch Kant wird noch von der «verniinftigen Natur» des Men-
schen sprechen und die Personen allgemein als « verniinftige Wesen»
bezeichnen. Der Ausdruck individua substantia, « individuelle Substanz»
aber weist darauf hin, dal3 Personen als Individuen, als Einzelwesen
existieren, hat also ebenso eindeutig die numerische Identitdt der Per-
son im Auge. Und die Auslegung dieser Definition, die wir in der
Hochscholastik bei Thomas von Aquin finden, macht mit aller Deut-
lichkeit klar, daB3 die im Sinne dieser Definition verstandene menschli-
che Person nicht ein allgemeiner Geist ist, der iiber den Menschen
existieren wiirde, sondern den konkreten, leiblichen Menschen in sei-
ner Vereinzelung meint. Diese Betonung der Individualitit der
menschlichen Person — die, wie wir vorhin andeuteten, zu den grund-
legenden Neuerungen des christlichen Personbegriffs gehort — ist im
Kontext des dreizehnten Jahrhunderts durchaus erklidrlich. Sie richtet
sich wohl in unausgesprochener Weise gegen die averroistische An-
nahme eines mit den menschlichen Individuen zwar verbundenen, aber
letztlich « getrennt» von ihnen existierenden Geistes, des sogenannten
intellectus separatus, in welcher der alte griechische Gedanke eines tiber-
individuellen Prinzips menschlicher Geistigkeit wieder auflebte'?.

13 Vgl. des Thomas Streitschrift De unitate intellectus contra Averroistas (ed. Keeler,
Rom 1957), die in der Einleitung (§ 2) argumentiert, daB3 unter der averroistischen



Personbegriff und Identititstheorie 77

Schon eine anonym den magistri zugeschriebene Persondefinition
will, daB3 die Person ein Einzelwesen ist, das sich durch eine besondere
Dignitit auszeichnet'?. Thomas begriindet diese besondere Wiirde der
Person sowohl von ihrer Wesensnatur als auch von ihrer Existenzweise
her. Die geistige Wesensnatur gehort ihrer Gattung nach zur wiirdig-
sten, weil héchsten aller Wesensnaturen, und ebenso ist auch das
Insichsein der Individualsubstanz die wiirdigste, weil fundamentalste
aller Existenzweisen!’. Die Person vereinigt beides. Thomas fiihrt
immer wieder zwei Hauptgriinde an, um zu zeigen, warum der Mensch
als Person zugleich als Geistwesen und als leibliches Einzelwesen
gedacht werden mul3. Als Einzelwesen ist die Person zu denken, weil
alles Handeln, das wir gedanklich mit der Person in Verbindung brin-
gen, wie jeder Akt letztlich nur der Akt eines Einzelwesens sein kann'®.
Als Geistwesen aber muf3 die Person aufgefa3t werden, weil ihre Akte
Ausdruck einer Selbsttitigkeit sind, die einem freien Urteil entspringt,
weil die Person selbst erkennend und reflektierend bestimmt, wie sie
handeln will'’. Diese Herrschaft iiber den eigenen Akt — das dominium
sui actus'® — erhebt den Menschen grundsitzlich in den Rang eines
herrscherlichen Wesens. Das ist ein Gedanke, den Thomas nun gerade
in der Riickerinnerung an den antiken, von Boethius tradierten thea-
tralischen Ursprung des Wortes persona ausfithrt. Weil in den antiken
Komédien und Tragédien zumeist berithmte Menschen dargestellt
wurden, sei das Wort «Person» vornehmlich zur Bezeichnung von
Wiirdentrigern, der dignitatem habentes geworden, und diese Konnota-
tion habe sich an den Gebrauch dieses Wortes in Versammlungen

Voraussetzung eines einheitlichen Intellekts, der nicht der leiblichen Vereinzelungunter-
liegt, nach dem Tode nichts Individuelles vom Menschen iibrigbleibt. Man beachte auch,
daB das in dieser Schrift vorgetragene Hauptargument fiir die Vereinzelung des Geistes:
hic homo singularis intelligit (cap. III, §§ 62 sq.), dem Hauptargument fiir die Individua-
litit der Person: actiones in singularibus sunt (S. th. I, 29,1), durchaus dhnlich, ja im
Grunde das gleiche Argument ist.

'4 Persona est hypostasis proprietate distincta ad dignitatem pertinente. S. th. I, 29, 3
ad 2; 1, 40, 3 ad 1. Diese im Sentenzenkommentar hiufig zitierte Persondefinition (I Sent.
d. 26,1, 1;a. 2;d. 23,1, 1; d. 25, 1, 1 ad 8) findet sich auch bei Alexander von Hales und
Albert dem GroBlen. Vgl. M.-D. PuiLierE, Personne et interpersonnalité, in:
N. A. Luyten (Hg.), L’anthropologie de saint Thomas, Fribourg 1974, 124-160, 148
(Literaturhinweise).

% Thomas von Aquin, Q. disp. de potentia 9, 3.

6 Thomas von Aquin, S. th. I, 29, 1; Q. disp. de potentia 9, 1 ad 3; a. 2.

7 Vgl. neben den in Anm. 16 zitierten Thomasstellen die Begriindung der Willens-
freiheit der Person in Q. disp. de veritate 24,1; S.c.g. II, 47 u.a.

'8 Vgl. Q. disp. de potentia 9, 1 ad 3; S. th. I, 29, 1 sowie den Prolog zu S. th. I-IL



78 Personbegriff und Identititstheorie

geheftet. Weil es aber schon eine groBe Wiirde sei, iiberhaupt als ein
Einzelwesen von geistiger Wesensnatur zu existieren, darum diirfe mit
Recht ein jedes solches Individuum « Person» genannt werden : E? quia
magnae dignitatis est, in rationali natura subsistere, ideo omne individuum
rationalis naturae dicitur persona'®.

Es kann hier nicht darauf eingegangen werden, wie im mittelalter-
lichen und speziell im thomanischen Personalbegriff zwar einerseits die
Vereinzelung der Person betont wird, aber andererseits auch die Person
als Beziehungswesen zur Geltung kommt?°. Aus der geistigen Wesens-
art der Person ergibt sich nicht nur ihr Bezug zur Welt und zu den
anderen Personen, sondern auch zum Wirklichkeitsganzen schlechthin
und zu seinem letzten Grund, Gott?!.

Johannes Duns Scotus und Martin Luther sind dann insofern noch
weiter gegangen, als sie die Gottesbeziehung als konstitutiv fir den
Menschen als Person erklirten?2.

1.3 Kants Begriff der autonomen Person

Mit der Aufklirung wird eine zur Fundierung der Person in der
Gottesbeziehung gegenliufige Bewegung einsetzen. Die Aufklirung
und insbesondere Kant lésen die Person aus jeder Bindung, die sie der
Willkiir eines anderen unterstellt, und sei dieser andere auch der Schép-
fergott. Was Kant verwirft, ist jede Abhingigkeit, die Heteronomie
erzeugt. « Autonomie ist der Grund der Wiirde der menschlichen und
jeder verniinftigen Natur»?3. Die Méglichkeit echter Selbstbestimmung
macht fiir Kant geradezu das Definiens der Person aus: «Person ist
dasjenige Subjekt, dessen Handlungen einer Zurechnung fihig sind. Die
moralische Personlichkeit ist also nichts anderes, als die Freiheit eines

19°S.th. 1, 29, 3 ad 2.

20 Die Geschichte des Relationsaspekts der Person lieBe sich nur unter Einbeziehung
von Christologie und Trinititslehre angemessen darstellen; sie fithrt bei Thomas bekannt-
lich zur Fassung der géttlichen Personen als subsistierende Relationen (S. th. I, 29, 4).
Hinweise dazu im Art. «Person» in: Die Religion in Geschichte und Gegenwart,
Bd. VIII, 230-235, bes. 231 (W. PANNENBERG) und in: Neues Handbuch theologischer
Grundbegriffe, Bd. III, 339-350, bes. 342f. (J. WERBICK).

2t Vgl. bei Thomas von Aquin hauptsichlich die Herausstellung des Bezuges der
menschlichen Geistseele zum Seienden als Wahren und Guten in: Q. disp. de veritate 1,1.
die Theorie der Freundschaftsliebe in S. th. I-II, bes. q. 27, der Offenheit des Menschen
fiir ein unendliches Gut, als capax Dei (S. th. I-II, 2, 8, ad 3 u.a.).

22 Belege bei WERBICK, wie Anm. 20, 343f.

23 1. Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akad. Ausg. IV, 436.



Personbegriff und Identititstheorie 79

verninftigen Wesens unter moralischen Gesetzen (...), woraus dann
folgt, daB3 eine Person keinen anderen Gesetzen als denen, die sie (...)
sich selbst gibt, unterworfen ist» 4.

Die Betonung der in der Verniinftigkeit begriindeten Autonomie
des Menschen fiihrt bei Kant zur Entgegensetzung von Personen und
Sachen, welche fortan die allgemein anerkannte Kontur des Person-
begriffs bilden wird. Unter die «Sachen» fallen nach Kant alle «ver-
nunftlosen Wesen»; die Sachen haben «nur einen relativen Wert, als
Mittel». Die «Personen» hingegen sind als «verniinftige Wesen» von
Natur aus «Zweck an sich selbst». Sie diirfen darum nie «bloB als Mittel
gebraucht werden», sind nicht wie die Sachen von relativem, sondern
«von absolutem Werte»?’. Dieser «absolute innere Wert» macht die
« Wiirde» der Person aus, die sie «iiber allen Preis erhaben» sein 1403t 26,
Sie schrinkt jede « Willkiir» im Verkehr der Menschen untereinander
ein?’, und gibt jedem Menschen einen «Anspruch auf Achtung von
seinen Nebenmenschen»?8. Daraus leitet sich fiir Kant das moralische
Gesetz in der Form des sogenannten «praktischen Imperativs» ab, das
Gesetz, so zu handeln, dal3 die «Idee der Menschheit als Zweck an sich
selbst» sowohl in der eigenen Person als auch in der eines jeden andern
respektiert wird??. Die « Menschheit in seiner Person» ist das « Objekt
der Achtung», dessen Schitzung jeder von jedem verlangen kann?°.

Die Frage, ob und wie dieser Kantische Personbegriff iden-
titdtstheoretisch interpretiert werden kann, hat nun bereits ihre eigene
sozialwissenschaftliche Dimension?®'. Denn Kant ist fir die sozialwis-
senschaftliche Identititstheorie keine beliebige Figur; er ist vielmehr
jener Philosoph, der fiir sie wie kaum ein anderer eine normative
Funktion erfiillt hat. Kants Personbegriff mit seiner Betonung der

24 Die Metaphysik der Sitten, VI, 223.

% Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, IV, 428.

% Die Metaphysik der Sitten, VI, 434f.

27 Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, IV, 428.

8 Die Metaphysik der Sitten, VI, 462.

2 Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, IV, 429.

3¢ Die Metaphysik der Sitten, VI, 435.

31 Auf die Identititsprobleme der Person, welche Kant selbst angesichts der durch
Hume geschaffenen Situation besonders interessierten, nimlich auf das Problem der
Einheit und Selbigkeit des BewuBtseins trotz der Mannigfaltigkeit seiner Vorstellungen
(«urspriinglich-synthetische Einheit der Apperzeption», KrV, 2.a., III, 108-112), sowie
auf die Frage einer dem BewuBtsein zugrundeliegenden Substanz (erster und dritter
Paralogismus, KrV, 1.A., IV, 220f., 227-230; 2.A., III, 262-278), kann hier nicht ein-
gegangen werden; ebensowenig auf das Identititsproblem der Person, vor das sich Kant



80 Personbegriff und Identititstheorie

Autonomie der Person, die sich frei dem moralischen Gesetz und damit
universellen Gerechtigkeitsprinzipien unterstellt, ist weitgehend zum
Vorbild und Maf3stab fiir das geworden, was heute sozialwissenschaft-
lich als autonome Ich-Identitit bezeichnet und als héhere Personstufe
von der konventionellen oder Rollen-Identitit abgehoben wird. Der
Nachweis fiir die Richtigkeit dieser Behauptung 148t sich systematisch
fithren, indem wir beachten, wie Kant die prinzipienorientierte Mora-
litat von der bloBen Legalitit abhebt, von der bloBen Gesetzeserfiillung
also, die sich einfach innerhalb der vorgegebenen Regeln und Konven-
tionen einer Gesellschaft bewegt??. Der Zusammenhang zwischen
Kants Begriff der autonomen Person und dem sozialwissenschaftlichen
Konzept der autonomen Ich-Identitit 148t sich aber auch historisch
belegen, wenn wir den Verbindungslinien folgen, die von Kant zu
Mead *} und Kohlberg?** (und von Mead und Kohlberg zu Habermas**)
fithren. Insbesondere Kohlbergs Stufentheorie des moralischen Urteils,
welche die sogenannte postkonventionelle Ebene zum Ziel der Moral-
und damit auch der Personlichkeitsentwicklung erklirt, ist ohne Kant
nicht zu verstehen. Damit wire nun der Punkt erreicht, wo wir zu einer
systematischen Betrachtung des Zusammenhangs von Personbegriff
und Identititstheorie iibergehen kénnten. Die systematische Absicht,
welche bei der Betrachtung dieses Zusammenhangs verfolgt werden
kann, tritt jedoch klarer hervor, wenn wir noch kurz die Entwicklung
des Personbegriffs tiber Kant hinaus verfolgen.

angesichts des Gewissens, d. h. des «doppelten Selbst» des Menschen als Ankliger und
Angeklagter, gestellt siecht (Die Metaphysik der Sitten, VI, 439 Anm.). Ihre angemessene
Behandlung wire nur unter der Beriicksichtigung der neueren Lésungsansitze méglich,
welche insbesondere von der Zeitstruktur des BewuBtseins ausgehen (Husserl, Heidegger,
Mead u.a.). Interessante Hinweise auf diese hier aus Raumgriinden ausgeblendeten Phi-
nomene, welche alle dafiir sprechen, daB3 die Identititsbedingungen der Person anders zu
fassen sind als jene der ihr gegeniiberstehenden Dinge, finden sich bei HENRICH, wie
Anm. 12, 138-140, 175-182.

32 Vgl. I. Kanr, Kritik der praktischen Vernunft, V, 151; Die Metaphysik der Sitten,
VI, 219.

33 Vgl. G. H. MeaD, Works of George Herbert Mead, Vol. I, Chicago 1934, bes.
379-389.

34 Vgl. L. KoHLBERG, Essays on Moral Development, Vol. I-11, San Francisco 1981-
1984: Unter dem Namen «Kant» sind in den Indices der beiden Binde iiber fiinfzig
Stellen aufgefiihrt.

3% Vgl. insbesondere J. HABERMAS, MoralbewuBtsein und kommunikatives Handeln,
Frankfurt a. M. 1983.



Personbegriff und Identititstheorie 81

1.4 Vom deutschen Idealismus zum zwanzigsten Jabhrbundert: Person als
Relation

Der deutsche Idealismus wird einen Personalititsaspekt neu zur Gel-
tung bringen, den wir in unserer bisherigen Geschichtsbetrachtung nur
gestreift haben: den relationalen. Schon Kant 148t den Menschen nur
dadurch Person sein, daf3 er «in seiner Vorstellung das Ich haben kann»,
und «eine und dieselbe Person» ist er «vermdge der Einheit des
BewulBtseins bei allen Verinderungen, die ihm zustoBen moégen»3S,
Fichte geht insofern einen entscheidenden Schritt weiter, als er den
Gedanken entwickelt, dal3 das IchbewuBtsein nur durch die Selbstun-
terscheidung des Ich von einem anderen, von einem Nicht-Ich entste-
hen kann. Eine Person zu sein ist demnach ohne Beschrinkung und
Endlichkeit nicht méglich, woraus Fichte die Konsequenz zieht, dal3
der Personbegriff nicht auf Gott anwendbar ist. Hegel versucht in seiner
Religionsphilosophie dem Gedanken der Bezogenheit der Person auf
andere Personen eine Wendung zu geben, die Fichtes Einwand, dal3
Gott nicht Person sein kénne, beseitigt. Als endlich hat die Person nur
insofern zu gelten, als sie die Beziehung zu einer anderen Person als
Begrenzung und Entfremdung erfihrt. Diese Entfremdungserfahrung
ist aber in der Liebe aufgehoben, wo eine Person sich ohne Verlust ihrer
selbst der anderen hingeben kann. In ihrer Vollendung stellt sich diese
Liebe im trinitarisch verstandenen Gott dar, wo jede der drei Personen
den anderen nicht nur aufgrund ihrer Wesensgleichheit, sondern auch
noch in ihrem Anderssein entspricht?’. Feuerbach hat in solchen Aus-
sagen Hegels die Erkenntnis eines anthropologischen Grundverstind-
nisses, der «Einheit von Ich und Du», erblickt, auf die ein halbes
Jahrhundert vorher schon F.H. Jacobi gestoBen war, und von diesen
Denkern fiihrt ein direkter Weg zum dialogischen Personalismus des
zwanzigsten Jahrhunderts?®.

Die Erkenntnis des relationalen Charakters der Person ist im zwan-
zigsten Jahrhundert weitgehend Allgemeingut geworden. Aber auch die
dlteren Bestimmungen der Person haben sich gehalten. Daraus resul-
tierte in der ersten Hilfte des zwanzigsten Jahrhunderts eine Reihe von

36 1. KanT, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, VII, 127.

3 G. W. F. HEGEL, Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion, ed. Lasson,
Hamburg 1927, Bd. 11/2, 81.

3% Vgl. M. Buer, Die Schriften iiber das dialogische Prinzip, Heidelberg 1954,
Nachwort, 287f.



82 Personbegriff und Identititstheorie

Versuchen, die verschiedenen Personalititsaspekte im Hinblick auf
eine personale Anthropologie zu systematisieren **. Zu einer verbind-
lichen Bestimmung des Personalbegriffs ist es jedoch nicht gekommen.
Verbindlich geblieben ist vor allem die Abhebung der Person von der
Sache, und ebenso die Betonung ihrer Individualitit. Aber worin diese
Individualitit besteht, ist bereits eine Streitfrage. Husserl hob die «In-
dividualitit im geistigen Sinn» von der bloBen «Naturindividualitit»
ab*. Das Verhiltnis beider ist jedoch nicht einheitlich geklirt worden,
und das mit Grund: Hier spielt der Gegensatz zwischen einer absoluten,
«substantiellen», und der relationalen Betrachtung der Person hinein.
Er hat eine Zuspitzung erfahren, welche die verschiedenen Persontheo-
rien in scheinbar unversohnliche Gegenpositionen bringt. Fiir jene
Denker, welche wie schon Boethius die Person vom Begriff der Sub-
stanz her denken, ja sie als die «héchste Form des Substantiellen» !
ansehen, ist die Person die Potenzierung der sich von der Umwelt
abgrenzenden und sich in sich selbst schlieBenden Form des Lebendi-
gen. Die Person gilt dann entsprechend als die héchste Form der Ver-
selbstindigung, der Autarkie, des «individuellen Selbstseins»#?. Fiir die
radikalen Vertreter des Personalismus hingegen, fiir welche die Subjek-
tivitit nur als Intersubjektivitit denkbar ist, die Person nur in der
Beziehung zu anderen Personen sie selbst wird, treten naturale Indivi-
dualitidt und geisthafte Personalitit auseinander: Die Person ist hier
gleichsam definitionsgemil3 etwas anderes als die «fiir sich seienden»
Individuen 3, das «personale» Sein wird strikt vom «substantiellen»
getrennt 4. Im Riickblick auf die Geschichte des Personbegriffs wirkt
ein solcher Gegensatz zwischen einer relationslosen Substanz und einer
substanzlosen Relation allerdings konstruiert. Aber wie sihe eine Theo-
rie aus, welche den Substanz- und den Relationsaspekt der Person
durchgehend zu vereinigen méchte ? Das ist eine der Fragen, auf welche
die Verbindung von Personbegriff und Identititstheorie eine Antwort
bringen kann.

% Vgl. die systematische Ubersicht bei M. THEUNISSEN, Skeptische Betrachtungen
iiber den anthropologischen Personbegriff, in: H. Romsach (Hg.), Die Frage nach dem
Menschen (Festschrift fiir M. MULLER), Freiburg-Miinchen 1966, 461-490, bes. 463—
476.

40 E. Husserw, Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen
Philosophie, 2. Buch, Den Haag 1952 (Husserliana V), 298.

‘1 D. v. HILDEBRAND, Metaphysik der Gemeinschaft, Regensburg 21954, 20.

42 Pu. LErscH, Aufbau der Person, Miinchen 1951, 128.

4 K. LowrrH, Das Individuum in der Rolle des Mitmenschen, Miinchen 1928, 51.
4 F. EBNER, Das Wort und die geistigen Realititen, Regensburg 1921, 140, 167f.



Personbegriff und Identititstheorie 83

2. «Person» und «ldentitit» im systematischen Vergleich

2.1 Absicht einer Zuordnung von Personalititsaspekten und ldentititsbe-
griffen

Der Riickblick auf die Geschichte des Personbegriffs hat gezeigt, wie
vielfiltig und unterschiedlich die Bestimmungen der Person im Laufe
der Zeit geworden sind. Hilt man sich die gegensitzlichen Wesensziige
vor Augen, die im zwanzigsten Jahrhundert zum Definiens der Person
erhoben wurden, so herrscht der Eindruck vor, daf3 die Einheit des
Personbegriffs iiberhaupt auseinandergebrochen sei. Die mannigfachen
Verbindungslinien jedoch, die von verschiedenen, geschichtlich be-
deutsamen Fassungen des Personbegriffs zu Kernbestinden klassischer
und aktueller Identititstheorien laufen, geben gleichzeitig zur Hoffnung
AnlaB, daB eine ganzheitliche Betrachtung der verschiedenen Persona-
lititsaspekte neu auf dem Boden einer umfassenden Identititstheorie
gelingen kénnte. Diese Idee, mittels einer Identititstheorie, die es selbst
erst noch in ithrem ganzen Umfang zu entwickeln gilt, Einheit in die
Mannigfaltigkeit der Personbegriffe zu bringen, bedarf zunichst der
Verdeutlichung,.

Eine Zusammenschau der auseinander getretenen und wider-
spriichlich gewordenen Bestimmungen der Person wurde bereits von
Michael Theunissen versucht, und zwar in der Riickerinnerung an den
antiken theatralischen Ursprung des Wortes persona **. Die Situation des
Schauspielers ist in der Tat ein vielschichtiges Phinomen, aus dem sich
mehr als ein Wesenszug der conditio humana herausarbeiten 1if3t. Das
vordergriindigste Phinomen ist die Rolle des Schauspielers, in der er
sich den anderen zeigt. In ihr erblickt Theunissen die Veranschauli-
chung des relationalen Aspekts der Person, wobei er so weit geht, in ihr
sowohl die dialogische Seite (im Sinne des dialogischen Personalismus)
als auch die gesellschaftliche Seite personaler Sozialitit angelegt sein zu
lassen 6. Wenn man hingegen den Schauspieler von seiner Rolle ablést

45 THEUNISSEN, a.2.0., bes. 480—490.

46 Obdie Schaupielerrolle als « Leitfaden fiir die Auslegung menschlicher Personalitit
als radikaler Relationalitit» (THEUNISSEN, a.2.0., 483) genommen werden darf, scheint
fraglich, und ebenso ist schwer einzusehen, wie die «Ausficherung der personalen
Sozialitit in die zwei Momente der Dialogizitit und der Gesellschaftlichkeit» (ebd.) dem
«theatralischen Vorbild der Rolle» (ebd.) folgen soll — der jeweilige Dialog auf der Biihne



84 Personbegriff und Identititstheorie

und nur als Rollenzriger betrachtet, bleibt als Substrat nur das fiir sich
seiende Individuum ibrig, worin Theunissen das Vorbild fiir jenen
Personbegriff sieht, der ineins mit der Substantialitit die natiirliche
Individualitit der Person betont. Zwischen den beiden bisher heraus-
gehobenen Momenten herrscht ein Spannungsverhiltnis, das sich nach
Theunissen auf der Ebene der philosophischen Persontheorien im
Widerstreit zwischen der Annahme einer immer schon verwirklichten
«Naturindividualitit» (der Mensch vor der Rolleniibernahme) und
einer erst zu erwerbenden «Individualitit im geistigen Sinn»*7 wider-
spiegelt. SchlieBlich 148t sich im Ausgang vom Phinomen Schauspiel
auch noch die « Autarkie» der Person, der Wesenszug des eigentlichen
Selbstseins, herausarbeiten, wenn man auf die Unabhingigkeit blickt,
die der Schauspieler dann erlangt, wenn er alle seine Rollen ablegt und
«er selbst» sein will 48,

Einiges spricht also dafiir, dal3 das Schauspiel ein bevorzugtes Phi-
nomen ist, um der verschiedensten Personalititsaspekte ansichtig zu
werden. Dabei ist allerdings nicht zu iibersehen, dal3 bei der obigen
Phinomenbetrachtung der Bereich des Schauspiels bereits tiberschrit-
ten wurde: Der Mensch, wie er vor der Rolleniibernahme existiert, hat
noch nichts mit dem Theater zu tun, und ebenso ist die Abhebung des
eigentlichen Selbstseins von der Rollendarstellung nur méglich, wenn
das Leben auf der Bithne mit dem privaten, dem méglichen «eigentli-
chen» Leben verglichen wird. In diesem Zusammenhang darf freilich
Theunissens Hinweis auf das Theater der Barockzeit * nicht unbeachtet
bleiben, bei dem bekanntlich die Differenz zwischen der Rolle in «die-
ser» Welt und dem «eigentlichen» Sein vor Gott gerade auf der Biihne
selbst zum Thema der Darstellung wird. Aber das ist wohl nur damit zu
erkliren, dal das Theater als «Symbol der Welt»*? alle Wandlungen
zum Ausdruck gebracht hat und bringen kann, welche die Deutung der
menschlichen Existenz im Laufe der Geistesgeschichte zu erfahren
vermag. Keineswegs jedoch berechtigt dies dazu, auf den antiken thea-

und das Ganze des Theatergeschehens (483f.) kénnen nur in einem sehr entfernten und
formalen Sinn als Paradigma der Dialogizitit beziechungsweise der Gesellschaftlichkeit
genommen werden. Vgl. auch die kritischen Bemerkungen zu Theunissens Deutungs-
versuch in: W. PANNENBERG, Anthropologie in theologischer Perspektive, Goéttingen
1983, 230 Anm. 117.

7 Beleg Anm. 40.

4 THEUNISSEN, 2.2.0., 485,

49 THEUNISSEN, 2.2.0., 488f.

50 Ebd.



Personbegriff und Identititstheorie 85

tralischen Ursprung des Wortes persona alle Bedeutungsabschattungen
zuriickzuprojizieren, welche sich der Personbegriff im Laufe seiner
Geschichte zugelegt hat. Theunissen selbst versteht seine Analyse «als
ein Stiick Wesensphinomenologie (...) in einem eigentiimlich gebro-
chenen Modus, gebrochen nimlich durch das Medium der Geschich-
te»®!. Liegt hier nicht bereits das Eingestindnis, daB3 die urspriinglich
theatralische Bedeutung des Wortes persona nicht das herzugeben ver-
mag, was wir unter dem Eindruck geschichtlicher Entwicklungen in ihr
vorbereitet sehen?

Wie gezeigt wurde, und wie es von der Sache her nicht anders sein
kann, ist Theunissens Versuch, die mannigfachen Bedeutungen des
Personbegriffs aus seinem antiken theatralischen Ursprung abzuleiten,
um den Rollenbegriff zentriert. Zusitzliche Dimensionen kommen
dadurch ins Spiel, daB gefragt wird, was der Schauspieler als Mensch vor
und auBlerhalb seiner Rolleniibernahme ist oder sein kann. Der Rol-
lenbegriff hat also in Theunissens Deutung eine zentrale Stellung, und
gleichzeitig wird er relativiert. Das entspricht aber durchaus der bedeut-
samen, jedoch nicht mehr exklusiven Funktion, welche der Rollenbe-
griff heute in den sozialwissenschaftlichen Identitdtstheorien ausiibt.
Diese Entsprechung legt den Schluf3 nahe, dafl der Ursprungsbereich
des Wortes persona, das antike Theater, nicht weit genug ist, um simt-
liche Bedeutungsméglichkeiten des Personbegriffs einzufangen, dal3
diese aber im Rahmen einer weitgespannten Identititstheorie ihre
angemessene Beriicksichtigung finden kénnten, in der auch der Rol-
lenbegriff seinen Platz hat.

Theunissens Behauptung der «tatsichlichen Herkunft auch und
insbesondere aller philosophischen Bedeutungen von <Person» aus der
theatralischen Urbedeutung dieses Wortes»>? wird man nach den heu-
tigen Erkenntnissen, wie wir sie im geschichtlichen Teil summarisch
darzulegen versuchten, nicht mehr zustimmen kénnen. Nicht nur
haben sich die mittelalterlichen und neuzeitlichen philosophischen
Personbegriffe zu weit von der antiken theatralischen Ursprungsbedeu-
tung von persona entfernt, als dal hier ein begrifflicher und nicht blof3
metaphorischer Zusammenhang behauptet werden kénnte; die ersten
werden offensichtlich auch von anderen Quellen gespeist, so daf3 in
verschiedener Hinsicht die These eines Kontinuitidtsbruches mit der

't Aa.O, 481.
*2 Ebd.



86 Personbegriff und Identititstheorie

theatralischen Wortherkunft, oder zumindest einer Neuankniipfung an
andere, zum Teil genuin philosophische Traditionen — man denke nur
an Boethius — den Vorzug zu verdienen scheint. Der Vorteil einer
identititstheoretischen Interpretation der im Laufe der Geschichte her-
vorgetretenen Personbegriffe erwies sich in einer solchen Perspektive
gerade darin, daB3 sie scheinbar Disparates unter einem einheitlichen
Gesichtspunkt zu benennen erlaubte. Diese Interpretation brachte
einerseits die klassisch philosophischen, andererseits die modern sozial-
wissenschaftlichen Identititsbegriffe ins Spiel, zwang also dazu, den
identititstheoretischen Rahmen selbst sehr weit zu spannen. Die
Begriffsregister der philosophischen und sozialwissenschaftlichen Iden-
titatstheorien — und wir vermuten: sie allein — liefern also die Termini
fiir eine einheitliche Benennung der verschiedensten historischen Per-
sonbegriffe. LafB3t sich aus diesem Vorteil der identititstheoretischen
historischen Betrachtung der Personbegriffe Nutzen ziehen auch fiir
eine systematische, synthetisierende Betrachtung der verschiedenen
Personalititsaspekte, auf welche die historischen Personbegriffe jeweils
den Finger legen? Das ist die Frage, die wir in diesem zweiten Teil
versuchsweise abkliren méchten.

Bei philosophischen Kiritikern sozialwissenschaftlicher Identi-
tatstheorien®? diirfte sich ein solches Unterfangen von vorneherein
dem Verdacht ausgesetzt sehen, daB3 durch den Beizug sozialwissen-
schaftlicher Identititsbegriffe zur Klirung der Personalititsaspekte
mehr Verwirrung gebracht als Licht geschaffen, also obscurum per ob-
scurius erklirt werde. Beim heutigen Stand der Identititstheorie insge-
samt kann in der Tat nicht davon ausgegangen werden, dal3 diese klarer
oder weniger klirungsbediirftig sei als der Personbegriff. Nun kénnen
die Unklarheiten, die in sozialwissenschaftlichen Identititstheorien
geherrscht haben oder noch herrschen, weitgehend auf den Mangel
zutreffender Unterscheidungen zwischen den verschiedenen philoso-
phischen und sozialwissenschaftlichen Konnotationen des Terminus
«Identitdt» zuriickgefiithrt werden. Die sozialwissenschaftlichen Identi-
titstheorien haben es in den meisten Fillen unterlassen, die allgemein
philosophischen Identititsbegriffe so zu integrieren, daf3 das Eigene
menschlicher Identitit sich davon angemessen abheben kann. Der
Mensch ist aber jener Ort, wo sich die allgemein philosophischen und
die speziell sozialwissenschaftlichen Identitdtsbegriffe treffen und tiber-

3 Vgl. D. HENRrICH und E. TUGENDHAT (wie Anm. 12).



Personbegriff und Identititstheorie 87

schneiden, und nicht zufilligerweise haben wir deswegen im histori-
schen Teil feststellen kénnen, daB3 der klassische Personbegriff die
klassisch philosophischen Identititsaspekte beriihrt. Folglich kann es
sich nicht einfach darum handeln, die verschiedenen Bedeutungen des
Wortes « Person» mittels sozialwissenschaftlicher Identititsbegriffe kla-
ren zu wollen. Es stellt sich gleichzeitig auch umgekehrt die Aufgabe,
anhand der mannigfaltigen Bedeutung von «Person» eine Systematisie-
rung dessen zu versuchen, was philosophisch und sozialwissenschaftlich
alles «Identitit» heillen kann.

Fiir eine solche Doppelaufgabe sind Ausdriicke wie « wechselseitige
Erhellung» geldufig. Aber welcher methodische Sinn 148t sich dem
abgewinnen ? Unsere Idee ist sehr vereinfacht vorgestellt die, daf3 eine
Auflistung der verschiedenen Personalititsaspekte einerseits, der ver-
schiedenen Identititsbegriffe andererseits, die so vorgenommen wird,
daB3 nach Méglichkeit je ein Element der einen Seite mit einem Element
der andern Seite verbunden wird und die Elementenpaare nach syste-
matischen Gesichtspunkten einander tiber- oder untergeordnet werden,
sowohl eine Klirung des Personbegriffs mittels identitdtstheoretischer
Begriffe als auch der Identititstheorie mittels Personalititsaspekten
erméglichen kénnte. Diese Idee ist dann nicht zirkulidr, wenn in einem
Fall eine Systematisierung solcher Elementenpaare mit Hilfe der Per-
sonalititsaspekte, in einem anderen Fall mit Hilfe der Identititsbegriffe
gelingt. Nur die Ausfihrung kann zeigen, welche Erfolgsaussichten ein
solches Verfahren hat, und der folgende Versuch weil3 sich von einer
adiquaten Realisierung einer solchen Idee weit entfernt?®4.

4 Eine konsequent durchgefiihrte Zuordnung von Personalititsaspekten und Iden-
tititsbegriffen (wir erheben nicht den Anspruch, das im folgenden zu leisten) kénnte auch
eine m. E. iiberspitzte Kritik aus dem Wege riumen, die TUGENDHAT (2.2.0., 285) an eine
als Entwicklungstheorie der Person verstandene Identititstheorie richtet, wie er sie bei
Habermas vorliegen sieht (vgl. dazu unten, 2.3, bes. Anm. 62). Tugendhat beanstandet bei
einer solchen Theorie, es bleibe «unklar, was es eigentlich iiberhaupt ist, um dessen
Entwicklung es sich hier handelt», wenn von der «Entwicklung der /dentitit einer
Person» gesprochen werde, weil eine solche Rede einen einheitlichen Identititsbegriff
voraussetze, der die verschiedenen stufenspezifischen Bestimmungen von «Identitit»
umfasse — und einen solchen Identititsbegriff kénne niemand vorlegen. Aber ist ein
solcher Begriff iiberhaupt erforderlich, wenn man den Akzent verschiebt, wenn es letzt-
lich — und das ist doch die eigentliche Untersuchungsaufgabe — nicht um die « Entwick-
lung der /dentitit einer Person», sondern um die « Entwicklung der Identitit einer Person»
geht, besser noch: um die « Entwicklung einer Person» hinsichtlich dessen, was — je
stufenspezifisch — als ihre « Identitdt» beschrieben werden kann ? «Identitit» kann dann je
nach Entwicklungsstufe der Person durchaus Unterschiedliches meinen, sofern nur ein-
sichtig gemacht werden kann, daB3 die beschriebenen Phinomene zum gleichen Entwick-



88 Personbegriff und Identititstheorie

2.2 Generische und numerische Identitit der Person — ihre Mdglichkeit der
Selbstidentifizierung

Wie 148t sich die Aufgabe einer systematischen Zuordnung von
Identititsbegriffen zu Personalititsaspekten am besten angehen ? Dem
unterschiedlichen Allgemeinheitsgrad der philosophischen und der
sozialwissenschaftlichen Identitdtsbegriffe scheint am ehesten ein Ver-
fahren zu entsprechen, das vom Allgemeinen zum Besonderen geht.
Versuchen wir also zunichst die allgemeinste Ebene zu bestimmen, auf
der tiberhaupt von der Identitit einer Person gesprochen werden kann.
Auf dieser allgemeinsten Ebene bewegen wir uns dann, wenn etwa
gesagt wird, an einem AnlaB hitten x Personen teilgenommen, oder in
ein Ereignis seien x Personen verwickelt gewesen, und man habe dabei
die Person y identifiziert. Der Ausdruck « Person» ist in solchen Sitzen
offensichtlich gleichbedeutend mit « Mensch ». Er legt die Gattungjener
fest, die im Normalfall an Anlidssen teilnehmen oder in Ereignisse
verwickelt werden. « Person» meint somit zunichst den Menschen als
Gattungswesen, steht also nach der klassischen philosophischen Ter-
minologie fiir die generische 1dentitit des Menschen. Wenn aber von den
x Personen gesprochen wird, die an einem AnlaB3 oder Ereignis dabei
waren, so wird nicht bloB3 das Gattungswesen « Mensch» im allgemei-
nen bezeichnet, sondern eine Anzahl von Individuen, von Einzelmen-
schen. Man hat, anders gesagt, auch die numerische 1dentitit von Per-
sonen im Auge. Die zusitzliche Aussage schlief3lich, es sei dabei die
Person y identifiziert worden, oder man habe die Identitit der Person y
festgestellt, bezieht sich dann direkt auf die numerische Identitit eines
Einzelnen.

Die Rede von der Identifizierung einer Person bringt somit die
beiden klassischen philosophischen Identititsbegriffe ins Spiel, nimlich
den Begriff der generischen und den Begriff der numerischen Identitit.
Aber nun miissen wir beriicksichtigen, dal3 es nicht die Eigentiimlich-
keit von Personen ist, eine generische und eine numerische Identitit zu

lungszusammenhang gehéren. Das entlastet eine solche Identititstheorie natiirlich nicht
von der Aufgabe einer méglichst klaren Fassung dessen, was jeweils unter «Identitit»
verstanden werden soll, und ebensowenig von einer Begriindung der Verwendung des
gleichen Terms «Identitit» in verschiedenen Kontexten. Aber hierfiir diirfte schon das
Bestehen von Entsprechungen (etwa im Sinne der Wittgensteinschen « Familiendhnlich-
keiten») geniigen, die fiir die Wiedererkennung von Problemen fruchtbar sein kénnen,
ohne daB3 damit von vorneherein die Forderung nach einem umfassenden Allgemein-
begriff verbunden werden muB.



Personbegriff und Identititstheorie 89

haben. Auch einen Hund oder einen Baum, ja selbst einen Stein kann
ich als Gattungswesen bestimmen, womit ich die generische Identitdt
angebe, und ich kann auch weiter angeben, um welchen Hund, Baum
oder Stein es sich handelt, womit die numerische Identitit festgelegt
wird®?. Dabei ist es auch so, daB3 die Identifizierung eines nicht-
menschlichen Wesens oder eines materiellen Gegenstandes im Prinzip
auf die gleiche Weise erfolgt wie die des Menschen: in allen Fillen ist
die Angabe der Stelle im Raum-Zeit-Kontinuum wesentlich, welche
das betreffende Wesen einnimmt. Bei einem Menschen geschieht dies
dadurch, dal3 wir zusitzlich zu seinem Namen Geburtsort und Geburts-
datum sowie die verschiedenen Etappen seiner Lebensgeschichte ange-
ben.

Im Hinblick auf die im folgenden zu erérternden sozialwissenschaft-
lichen Identititsbegriffe ist es nun besonders wichtig, festzuhalten, dal3
der Besitz einer generischen und einer numerischen Identitit nicht nur
etwas ist, das der Mensch mit allen materiellen Wesen teilt; es ist auch
etwas, das der Mensch gleich einem jedem anderen materiellen Wesen
nicht erst zu erwerben braucht, sondern schon durch seine bloBe Exi-
stenz, ohne sein Dazutun, von Geburt an hat’®, Wir miissen nichts
unternechmen, um als der einzelne Mensch, der wir sind, eine generische
und eine numerische Identitit zu haben. Wir kénnen auch nichts tun,
um diese loszuwerden: auch der Freitod hebt die Tatsache nicht auf,
daB er die Beendigung dieses individuellen Lebens, d.h. wie jeder Tod
das leibliche Ende dieser Person ist. Der Umstand, daf3 jemand ein
Interesse haben kann, unter einer «falschen» Identitit zu leben, also
nicht als der zu gelten, der er tatsichlich ist, weist freilich darauf hin,
daf3 auch die numerische Identitit des Menschen von einer speziell
menschlichen Dimension der Identititsfrage mitbetroffen werden

** Generische und numerische Identifizierung hingen offensichtlich in dem Sinne
zusammen, daB die erste die Voraussetzung der zweiten ist. Aber die Frage ist kontrovers,
unter welcher Beschreibung ein Gegenstand und entsprechend auch eine Person ange-
sprochen werden miissen, damit sie numerisch identifiziert werden kénnen. Die von
P. T. Geach vertretene These, «dasselbe» heiBe im Grunde immer «dasselbe soundso»,
womit die Klasse charakterisiert werde, zu welcher der betreffende Gegenstand gehére,
scheint insofern zu stark zu sein, als die Beschreibung nicht immer den gleichen Allge-
meinbegriff verwenden muB, sondern wechseln kann. Aber es ist in jedem Fall so, daf3
Identititsbedingungen und Kriterien ins Spiel gebracht werden miissen, wenn etwas
numerisch identifiziert werden soll. Beispiele, Diskussion und Literaturangaben in:
HeNRricH, 2.2.0., 145-149, 185f.

56 Auf diesen Unterschied hat vor allem HenricH, a.a.0., 135, aufmerksam
gemacht.



90 Personbegriff und Identititstheorie

kann. Ebenso vermag unzweifelhaft das Faktum meiner leiblichen Exi-
stenz als Kind dieser Eltern, als Angehoriger dieses Volkes, als Triger
dieser oder jener Korpermerkmale, zur «Identitdtsfrage» im speziell
menschlichen Sinn zu werden®’. Aber das alles indert nichts daran, daf3
die generische und die numerische Identitit eines jeden Menschen eine
Grundgegebenheit ist, die seinem Zugriff entzogen bleibt, nur erkannt
und anerkannt werden kann und insofern kein durch Existenzverin-
derungen zu l6sendes « Problem » im sozialwissenschaftlichen Sinn dar-
stellen kann.

Es gehort also nicht zum Wesen von Personen, dal3 sie eine gene-
rische und eine numerische Identitit haben, und ebensowenig macht es
die Besonderheit von Personen aus, generisch und numerisch identifi-
ziert werden zu kénnen. Beides gilt wie gesagt auch von den iibrigen
materiellen Wesen. Aber ein Unterschied springt nun sogleich ins
Auge: die materiellen «Dinge» identifizieren sich nicht selbst; sie
werden durch andere, durch den Menschen identifiziert. Der Mensch
als « Person » hingegen vermag sich selbst zu identifizieren. Diese Mog-
lichkeit der Selbstidentifizierung eines Menschen ist von dem Moment
an gegeben, da er «ich» sagen, seinen Namen nennen und seine
Lebensumstinde angeben kann. Wenn nun eine Person gelernt hat, sich
selbst auf natiirliche, umgangssprachliche Weise zu identifizieren, dann
wird ihr sozialwissenschaftlich eine sogenannte natdirliche ldentitit®®
zugesprochen.

7 Die Identititsprobleme, die sich aus einem «Stigma» ergeben, hat besonders
E. GorrmaN dargestellt: Stigma. Uber Techniken der Bewiltigung beschidigter Identitit,
Frankfurt a. M. 1970. Vgl. auch die Weiterfiilhrung bei L. KrapPMANN, Soziologische
Dimensionen der Identitit. Strukturelle Bedingungen fiir die Teilnahme an Interaktions-
prozessen, Stuttgart 1982 (gute Verarbeitung der einschligigen sozio-psychologischen
Literatur).

*® Den Ausdruck «natiirliche Identitit» scheint J. HABERMAS eingefiihrt zu haben.
Vgl. die im Band: Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus, Frankfurt a. M.
1976, gesammelten Aufsitze : Moralentwicklung und Ich-Identitit, 63-91, und: Kénnen
komplexe Gesellschaften eine verniinftige Identitit ausbilden?, 92-126, bes. 79 u. 94:
«Indem das Kind lernt, seinen Leib von der noch nicht nach physischen und sozialen
Objekten unterschiedenen Umgebung abzugrenzen, gewinnt es eine, wie wir sagen kén-
nen, ‘natiirliche’ Identitit, die sich dem zeitiiberwindenden Charakter eines grenzerhal-
tenden Organismus verdankt. Schon Pflanzen und Tiere sind ja Systeme in einer Umwelt,
so daB sie nicht nur, wie bewegte Kérper, eine Identitit <fiir uns» (die identifizierenden
Beobachter), sondern in gewissem Sinne eine Identitit <fiir sich> besitzen.» HABERMAS
erwihnt in diesem Zusammenhang das «ich»-Sagen des Kindes nicht, aber von einer



Personbegriff und Identititstheorie 91

Damit sind wir auf jenen sozialwissenschaftlichen Identititsbegriff
gestoBen, der den weitesten Umfang beanspruchen diirfte. Er ermog-
licht es aber bereits, den Menschen als Person unter dem Identititsas-
pekt von den nicht-personalen Wesen abzugrenzen. Nun kénnen wir
nimlich sagen: Es ist kein Wesensmerkmal des Menschen als Person,
tiberhaupt eine generische und eine numerische Identitit zu haben und
entsprechend identifiziert werden zu kénnen. Wohl aber ist es ein
Wesensmerkmal des Menschen als Person, sich durch sein «ich» -Sagen
selbst identifizieren zu kénnen, eine «natiirliche Identitidt» zu haben.

Im Unterschied zur generischen und numerischen Identitit, welche
der Mensch von dem Moment an hat, da er als dieses Einzelwesen
existiert, ist die natiirliche Identitit eindeutig etwas in der Kindheit
Erworbenes. Die Eltern identifizieren von Anfang an ihr Kind, geben
ihm einen Namen, statten es unter Umstinden sogar mit einer Identi-
titskarte oder einem Pal aus. Das Kind hingegen kommt erst mit dem
Spracherwerb dazu, sich selbst zu identifizieren. Bedeutet nun die obige
Auszeichnung der damit erworbenen «natiirlichen Identitit», daf das
Kind erst jetzt als eine Person gelten kann ? Spontan und auch rechtlich
machen wir die Anerkennung eines Kindes als Person nicht davon
abhingig, dal3 es tatsidchlich schon «ich » sagen kann. Bereits die natiir-
liche Befihigung des Kindes, einmal «ich» sagen zu kénnen, und nicht
erst die Erlangung und Ausiibung dieser Fahigkeit erhebt esin den Rang
einer Person?®?. Dieser Sachverhalt macht deutlich, dal3 « Personalitit »
mehr meint als die aktuelle Subjektivitit des «ich»-sagenden Men-

«Identitit <fiir sich»» kann im Vollsinn offensichtlich erst dann gesprochen werden,
wenn «Kinder gelernt haben, singulire Termini auf sich und andere anzuwenden», wie
TUGENDHAT (wie Anm. 12, 287f.) mit Recht dazu bemerkt. Wir machen deshalb diese
«natiirliche Identitit» in erster Linie von der Fihigkeit zur Selbstidentifizierung mittels
des «ich» der «natiirlichen» Umgangssprache abhingig.

9 Ander von HABERMAS (wie Anm. 12, 156) vertretenen These, daB «die pridikative
Selbstidentifizierung, die eine Person vornimmt, in gewisser Hinsicht Voraussetzung
dafiir (ist), daB diese Person von anderen generisch und numerisch identifiziert werden
kann», scheint uns soviel richtig zu sein, daB3 eine Person se/bst damit den Anspruch
erhebt, als Person identifiziert zu werden (und dies, wie Habermas richtig sieht, auf
unterschiedliche, «konventionelle» oder «autonome» Weise, je nachdem, wie sie sich
selbst ins Gesprich einbringt, vgl. 162f.). Dieser Anspruch besteht aber auch dort, wo ein
eindeutig als Mensch identifizierbares Wesen ihn nicht selber geltend machen kann, weil
es (noch nicht oder nicht mehr oder momentan) nicht dazu in der Lage ist.



92 Personbegriff und Identititstheorie

schen®, «Personalitit» ist offenbar etwas, das wir dem Menschen
unabhingig vom aktuellen Vollzug seines Lebens als « Wesensbestim-
mung» zuerkennen, und zwar im doppelten Sinn dieses Wortes. Die
«Personalitit» ist zunidchst « Wesensbestimmung» insofern, als das
damit Bezeichnete die Wesensnatur des Menschen ausmacht. Diese ist
es, aufgrund deren wir schon das neugeborene Menschenkind, das noch
unfihig ist, «ich» zu sagen, als Person auszeichnen. Die « Personalitit »
ist aber auch die « Wesensbestimmung» im Sinne der Zzelbestimmung des
Menschen. Sie 148t uns erwarten und erhoffen, daf3 das schon als Person
anerkannte Kleinkind sich immer mehr jene Lebensform aneignen
wird, zu der es dieser Titel berechtigt. Die beiden Bestimmungen
gehoren offensichtlich zusammen. Die Wesensnatur des Menschen ist
die eines sich entwickelnden Wesens mit einer Lebensgeschichte. Sie
wird verwirklicht durch die Entfaltung der Person von ihren kindlichen
Anfingen an bis zu ihren Miindigkeitsformen, und dariiber hinaus
durch die Gestaltung eines ganzen Lebens. Wenn wir einem Menschen
Personalitit zusprechen, anerkennen wir, daf3 er Anrecht auf eine Ent-
faltung und auf eine Lebensgeschichte hat, deren Konkretisierung letzt-
lich allein in die Kompetenz der betreffenden Person fillt. In der von
Anfang an gegebenen Entfaltungsmoéglichkeit der Person und in ihrer
bis zu ihrem Tode offenen Lebensgeschichte ist das begriindet, was wir
die « Unverfiigbarkeit» von Personen im Unterschied zur « Verfiigbar-
keit» von Sachen nennen.

2.3 Die Stufen der natiirlichen, der konventionellen und der autonomen
ldentitit

Worin liegt nun der Beitrag der sozialwissenschaftlichen Identitits-
theorien zu einem so verstandenen Personbegriff ? Er liegt im wesent-
lichen in zwei Punkten. Die sozialwissenschaftlichen Identititstheorien
haben erstens gezeigt, daf3 die Kompetenz der Person, sie selbst zu sein,
nicht etwas ist, das die Person von Anfang an Aat, sondern das sie in

60 Auf die Unterscheidung von «Person» und «Subjekt» im angefiihrten Sinn dringt
vor allem W. PANNENBERG (wie Anm. 10). Er faBt die «Person» als «die Gegenwart des
Selbst im Augenblick des Ich» (wie Anm. 10, 419; vgl. wie Anm. 46, 228-235, 513) —eine
Neubestimmung, die nur in der Auseinandersetzung mit seinem Verstindnis von «Ich»
und «Selbst» angemessen diskutiert werden kénnte. Zu PANNENBERGS « Anthropologie »

als ganzer, die sich bewuBt am «Leitfaden der Identititsthematik» (8) orientiert, vgl. die
Rezension des Verf. in FZPhTh 31 (1984) 229-235.



Personbegriff und Identititstheorie 93

verschiedenen Entwicklungsschritten sukzessive er/angt. Sie haben
zweitens klargestellt, da3 diese Entwicklungsschritte der Person, anders
gesagt die verschiedenen Stufen personaler Identitit, zugleich die Inte-
gration der Person in immer umfassendere oder tiefer gelebte Formen
der Sozialitit einschlieBen. Individuation ' und Sozialisation, Selbstsein
und Beziehung zum anderen oder zu den anderen, weit davon entfernt,
sich auszuschlieB3en, stellen sich damit auf allen Identititsstufen als
komplementire Aspekte der Personbildung dar. Die Richtigkeit dieser
doppelten Behauptung 1i63t sich dadurch erweisen, dafl wir diese Iden-
titatsstufen der Reihe nach durchgehen 2.

1 Die «Individuation» im sozialwissenschaftlichen, speziell psychologischen Sinn,
vor allem wenn sie als Komplementirbegriff zur «Sozialisation» gefaBit wird, kann
natiirlich nicht die Erlangung der numerischen Identitit bedeuten, welche die Person als
materielles Einzelwesen immer schon hat, sondern meint den Prozel3 der «Selbstwer-
dung», «Selbstfindung», «Selbstverwirklichung» innerhalb der jeweiligen Sozietit, den
Aufbau einer unverwechselbaren Individualitit u. 4. Genaueres wire dariiber nur durch
eine Analyse der einschligigen Theorien auszumachen; in der hier bevorzugten Perspek-
tive (vgl. Anm. 62) ist vor allem Meads Unterscheidung der Komponente des «I» vom
«Me» im «Self» bedeutsam, welche sich mit Heideggers Unterscheidung der « Jemeinig-
keit» (oder der « Eigentlichkeit») vom « Man» (oder der « Uneigentlichkeit») vergleichen
14Bt, jedoch erhebliche Vorziige aufweist (dazu TUGENDHAT, wie Anm. 12, 8.-12. Vorl.).
Es ist aber nicht zu {ibersehen, daB3 der Gebrauch des Terminus « Individuation» in vielen
Fillen dhnlich konfus ist wie jener des Terminus «Identitit» (vgl. Anm. 12), und zwar aus
einem durchaus analogen Grund: Es fehlt eine klare Abgrenzung von dem seit der
Scholastik vieldiskutierten philosophischen Begriff der Individuation, der — gleich dem
Begriff der numerischen Identitit — einen sehr viel allgemeineren Status hat und primir
auf die materielle Gegenstandswelt angewendet wurde. So besteht zur Vermutung AnlaB,
daBl die Konfusionsgeschichte des Terminus «Individuation» gleichsam die Vorge-
schichte fiir die beim Terminus « Identitit» beobachtbare Konfusion bilden kénnte. Sie ist
jedoch, soweit wir sehen, noch nicht geschrieben worden — das Historische Warterbuch
der Philosophie begniigt sich beim Artikel «Individuation» (Bd. 4, 295-299) mit einem
Sprung von den neuzeitlichen Philosophen zu C. G. Jung, dessen dort angefiihrte Defi-
nition der «Individuation» deutlich die problematische Verschachtelung des Aspekts
«zum eigenen Selbst werden» im Aspekt «zum Einzelwesen werden» zeigt.

2 Diese Kurzbeschreibung liBt bereits erkennen, da3 wir mit den «sozialwissen-
schaftlichen Identititstheorien» vor allem jene Theoriebestinde im Auge haben, die zum
strukturgenetischen Ansatz im weiteren Sinn gehéren oder in ihn eingegangen sind. In
erster Linie sind hier zu nennen: die Sozialpsychologie von G. H. MEAD (der erste Band
derin Anm. 33 zit. « Works» enthilt die grundlegende Vorlesungsnachschrift: Mind, Self
and Society; deutsch: Geist, Identitit und Gesellschaft, Frankfurt a. M. 1969. Die irre-
fihrende Ubersetzung von «Self» mit «Identitit» muB hier nach der Kritik von
TUGENDHAT, wie Anm. 12, 247, nicht nochmals beanstandet werden, dennoch darf Mead
als einer der klassischen Identititstheoretiker avant /a lettre gelten); die Stufentheorie der
kognitiven Entwicklung von J. P1AGET (besonders wichtig hinsichtlich der Konsequenzen
fiir die Persénlichkeitsbildung ist das SchluBBkapitel von: J. PIAGET, B. INHELDER, De la
logique de ’enfant a la logique de ’adolescent, Paris 1955; deutsch: Von der Logik des
Kindes zur Logik des Heranwachsenden, Olten 1977) ; die Theorie der Moralentwicklung



94 Personbegriff und Identititstheorie

Den ersten Entwicklungsschritt der Person hin zur Kompetenz, sie
selbst zu sein, haben wir bereits erwahnt: er besteht in der Erlangung
der Fihigkeit, «ich» sagen zu kénnen, sich auf sich selbst zu beziehen
und sich selbst in das Gesprich mit anderen Personen einbringen zu
kénnen, wofiir der Name «natiirliche Identitit» oder « natiirliche Ich-
Identitit » verwendet werden kann. DaB3 die Erlangung dieser Fahigkeit
nicht einsam erfolgt, sondern nur in einer sozialen Umwelt vor sich
gehen kann, beweist der Umstand, daB3 das Kind zuerst nicht «ich » sagt,
sondern sich mit dem Rufnamen benennt, den die nichsten Bezugsper-
sonen, im Normalfall die Eltern und Geschwister, ihm geben. Wie
immer man dann den Proze3 der Abgrenzung und Selbstbehauptung im
einzelnen deuten mag, in dem das Kind dazu iibergeht, von sich in der
ersten Person zu sprechen — fest steht, da3 das Ich des Kindes sich nur
anhand jener Beziehungen entwickelt, welche seine Bezugspersonen zu
thm unterhalten.

Die nichsten Schritte sind dann jene, durch welche die sich ent-
wickelnde Person zum Mitglied einer Gruppe, einer Gemeinschaft und
schlieBlich einer Gesellschaft wird. Auch das Hineinwachsen in diese
verschiedenen Sozialgefiige geschieht nicht als einsame Tat, ohne das
Dazutun der anderen. Die Entwicklung von Zweierbeziehungen erfor-
dert, daB3 ich mich in den anderen hineinzuversetzen lerne. Der Aufbau
gemeinschaftlicher Beziechungen verlangt zusitzlich, dal3 ich Drittper-
sonen vom Standpunkt eines anderen aus betrachten kann. Er schlieB3t
aber auch ein, dal3 die heranwachsende Person sich selbst aus dem
Blickwinkel verschiedener anderer sehen lernt. Das Gemeinschaftsle-
ben verlangt, da3 eine Person verschiedenen Erwartungen entsprechen
kann und sich in verschiedenen Rollen zurechtfindet. Auf diesem Wege

von L. KoHLBERG (vgl. Anm. 34); die Theorie der Entwicklung interpersonalen Verste-
hens von R. SELMAN (The Growth of Interpersonal Understanding, New York 1980;
deutsch: Zur Entwicklung interpersonalen Verstehens, Frankfurt a. M. 1984). Das im
folgenden umrissene Dreistufenkonzept der Identititsbildung ergibt sich aus einer
Zusammenschau dieser Theorien, wie man sie dhnlich auch bei J. HABERMAS (vgl.
Anm. 12 u. 58) findet. Die damit zusammenhingenden Entwicklungsfragen kénnen
jedoch keineswegs als geklirt gelten. Vgl. (u.a.) Kritik und Gegenvorschlag in:
R. L. CampBeLL, M. H. BickHARD, Knowing Levels and Developmental Stages, Ba-
sel/New York 1986, bes. 118f. Auf den psychoanalytischen Strang der Identitatstheorie,
der in E. H. Erikson (Identitit und Lebenszyklus, Frankfurt a. M. 1966) seinen bekann-
testen Vertreter hat, kann hier nicht eingegangen werden. Die beste Zusammenstellung
der verschiedenen Theorieversuche gibt J. LOEVINGER, with the Assistance of A. Blasi,

Ego Development: Conceptions and Theories, San Francisco-Washington-London
1976.



Personbegriff und Identititstheorie 95

kommt es zur Verinnerlichung sozialer Beziehungsnetze, zur wechsel-
seitigen Anerkennung der anderen durch mich und meiner selbst durch
die anderen.

Das Resultat solcher Prozesse ist zunidchst das, was sozialwissen-
schaftlich die «konventionelle Identitit» oder die « Rollen-Identitit »
genannt wird. Ohne die Kompetenz zur Wahrnehmung dieser konven-
tionellen Identitit ist keine Integration in eine Gemeinschaft méglich,
kann die Person nicht als Gemeinschaftswesen existieren. So ist es nicht
verwunderlich, dal3 der Personbegriff gerade als Rollenbegriff bei den
Roémern seine Geschichte begann, und dal3 der Rollenbegriff auch in
den sozialwissenschaftlichen Identititstheorien sehr schnell zu einem
Leitbegriff aufstieg. Seine beherrschende, oft geradezu exklusive Stel-
lung darf allerdings nicht vergessen lassen, da3 die Person auch als
Gemeinschafts- und Gesellschaftswesen nicht aufhért, primir in Zwei-
erbeziechungen wie jenen der Freundschaft zu leben, deren affektive
Seite nicht mit dem Rollenbegriff eingefangen werden kann®?.

Der sozialwissenschaftliche Term der konventionellen oder der
Rollen-Identitit meint die Befihigung zu einem gelungenen Rollen-
verhalten innerhalb der Konventionen einer vorgegebenen Gemein-
schaft oder Gesellschaft. Es liegt im Wesen dieser Identititsform, daf3
sie die Konventionen einer Sozietit als die in ihr geltenden Verhal-
tensregeln und Erwartungen einfach hinnimmt und nicht prinzipiell
auf ihre Giiltigkeit befragt. Entsprechend visiert auch der rémische
Personbegriff, der sich vornehmlich an einem solchen Rollenverhalten
orientiert, eine Entwicklungsform der Person, die sich innerhalb einer
vorgegebenen stindischen Gesellschaft realisiert, ohne Standesunter-
schiede und Klassenprivilegien in Frage stellen zu kénnen oder zu
wollen. Diese werden vielmehr als Rahmenbedingungen der Rollen
anerkannt, die jeder nach Mal3gabe seiner persénlichen Eignung und
Neigung ausiiben kann. Anders ist es beim christlichen Personbegriff
und beim Personbegriff der Aufklirung. Beide haben eine andere und
hohere Personalititsform im Auge als jene der bloBen konventionellen
oder Rollen-Identitit. Was den christlichen Personbegriff begriindet, ist

8 DaB die fiir den Bereich des Zwischenmenschlichen so wichtigen affektiven
Beziehungen sich nicht auf das Rollenverhalten reduzieren lassen, hat E. TUGENDHAT
(wie Anm. 12, 277f.) gegen die Uberschitzung des Rollenbegriffs geltend gemacht. Schon
bei Aristoteles (Nikomachische Ethik VIII, 14 1162 a 17) findet sich die Einsicht, da3 der
Mensch primir ein «syndyastisches», auf die Gemeinsamkeit zu zweien angelegtes und
nicht ein «politisches», gesellschaftliches Wesen ist.



96 Personbegriff und Identititstheorie

die Beziehung der Person zu Gott, die jeder gesellschaftlichen Bezie-
hung vorgeordnet wird und damit die Person jeder gesellschaftlichen
Vereinnahmung entzogen sein laBt. Der Personbegriff der Aufklirung
hilt gleichsam per se, ohne die religiése Bindung, an diesem Absolut-
heitscharakter der Person fest. Es macht die GréBe des Kantischen
Personbegriffs aus, dal der Person gewissermaflen definitorisch eine
Autonomie zugeschrieben wird, die als Grund wahrer Moralitit jenseits
der bloBen Legalitit und damit jenseits der bloBen Beobachtung von
Konventionen liegt.

Auch zur so gefal3ten Personalitit gibt es nun auf seiten der sozial-
wissenschaftlichen Identititstheorien — freilich nicht bei allen — genaue
Entsprechungen. Fiir die hier versuchte Zuordnung von Personalitits-
aspekten und Identititsbegriffen darf es als duBlerst bedeutsam gelten,
daB der strukturgenetische Ansatz und insbesondere Kohlbergs Stufen-
theorie des moralischen Urteils einen so hohen Personbegriff wie den
Kantischen als empirisch gehaltvoll ausgewiesen haben. Es 7s# also
tatsichlich so, daf3 Personen im Laufe ihrer Entwicklung dazu kommen,
sich autonom allgemein giiltigen Gesetzen zu unterstellen, statt den
bloBen Konventionen einer Gesellschaft zu folgen. Es ist allerdings
alles andere als selbstverstindlich, dal3 eine Person von der Ebene der
Konventionen (der « konventionellen Ebene » im Kohlberg’schen Sinn)
zu dieser Ebene der Autonomie (der «postkonventionellen Ebene »)
aufsteigt, und es ist in der Tat nur eine Minderheit, die dies tut*4. Wo das
aber geschieht, sind wir berechtigt, statt von einer «konventionellen »
oder «Rollenidentitit» von einer «autonomen Ich-Identitit» zu spre-
chen. Diese Identititsstufe — und erst sie — ist die Erlangung der vollen
Kompetenz der Person, sie selbst zu sein, der Kompetenz zu wirklicher
Selbstbestimmung und entsprechender Selbstverwirklichung.

64 Damit unterstelle ich bewuBt, daB3 das entscheidende Autonomie-Moment der
«moralischen Persénlichkeit» im Sinne Kants (VI, 223) auf der Kohlberg’schen «post-
konventionellen Ebene» im Ansatz generell auftritt, also schon auf der empirisch verifi-
zierbaren «Stufe 5» (und selbstredend auf der «Stufe 6», sofern man an dieser Differen-
zierung festhalten und diese Stufe, wie in den friihesten und spitesten Schriften Kohl-
bergs, als eine empirisch verifizierbare ansieht). Meine Hauptargumente sind einerseits
begrifflicher Natur: ohne diese Voraussetzung scheint mir eine befriedigende Abhebung
der «postkonventionellen Ebene» und der «konventionellen» grundsitzlich gar nicht
méglich, und andererseits allgemein entwicklungslogischer Natur: es liegt in der Kon-
sequenz des formaloperatorischen Denkens im Piagetschen Sinn, das nach Kohlberg die
formale kognitive Voraussetzung der « postkonventionellen Ebene» bildet, daB das Ich



Personbegriff und Identititstheorie 97

Diese autonome Ich-Identitit hat wiederum ihre eigene soziale
Dimension. Sie ist von ihrer Orientierung an universellen Prinzipien
her darauf angelegt, auch den anderen im Sinne Kants als Selbstzweck
und autonomes Ich zu achten. Personalitit auf der Ebene autonomer
Ich-Identitit schlie3t ihrem Wesen nach die Anerkennung des anderen
als Person ein. Eine Person erlangt unter Umstinden ihre Autonomie in
Abkehr von den Konventionen einer Gemeinschaft oder Gesellschaft.
Aber sie kann dies nur, wie Mead gezeigt hat, indem sie an die Zustim-
mung einer weiteren, Ort und Zeit iibergreifenden Gemeinschaft appel-
liert, die auf die Stimme der Vernunft hért®. Es ist kein Zufall, daf3
Mead gerade korrelativ zur Annahme eines autonomen Ich zum Ent-
wurf einer idealen Kommunikationsgemeinschaft gekommen ist. Die
Autonomie der Ich-Identitit befreit die Person aber auch zur héchsten
Form von Zweierbeziehungen, von Freundschaft und Liebe, die nun
weniger die Verschwommenheit einer Gefiihlseinheit haben, sondern
vielmehr den Geschenkcharakter echter Hingabe annehmen kénnen.

Was hat nun die Unterscheidung dieser verschiedenen Identitdts-
stufen fiir den Personbegriff erbracht? Wenn wir diese Stufen betrach-
ten, erkennen wir sofort, dal3 sie den ganzen Entwicklungsraum der
Person umschlieBen. Mittels der verschiedenen Identititsbegriffe las-
sen sich die wichtigsten Etappen der Personbildung differenziert
benennen. Das, was man friither etwa die « Gegensatzeinheit» der Per-
son nannte, 140t sich neu als die Spannweite ihrer Entfaltungsméglich-
keiten begreifen. Im Begriff der numerischen Identitit wird ausgespro-
chen, dal3 die Person als leibliches Individuum ihre Identitit immer
schon hat. Im Begriff der autonomen Ich-Identitit wird dem entgegen-
gehalten, daf3 die Person ihr volles Selbstsein — wenn iiberhaupt — erst
am Ende eines langen Entwicklungsprozesses erlangt. Der Begriff der

sich einem selbstgeschaffenen allgemeinen mdglichen 1deal der Gerechtigkeit und nicht
mehr bloB den gegebenen gesellschaftlichen Normen zu unterstellen beginnt (vgl.
P1AGET/INHELDER, wie Anm. 62, 310f.; dt. 336f.). Zur Kontroverse um die Annahme
verschiedener «natiirlicher» Moralstufen auf der «postkonventionellen Ebene» vgl. die
Beitrige von L. KoHLBERG, P. Puka, ]. HABERMAS, in: W. EDELSTEIN, G. NUNNER-
WiNkLER (Hg.), Zur Bestimmung der Moral. Philosophische und sozialwissenschaftliche
Beitrige zur Moralforschung, Frankfurt a. M. 1986, 205-240, 241-290, 291-318; von
O. HOFFE, in: F. Oser, R. Fatkg, O. HoFre (Hg.), Transformation und Entwicklung.
Grundlagen der Moralerziehung, Frankfurt a.M. 1986, 56-86, von G. KiNG, in: F. OskRr,
W. AvtHOF, D. GARz (Hg.), Moralische Zuginge zum Menschen — Zuginge zum mora-
lischen Menschen, Miinchen 1986, 312-326.
¢ Vgl. MEAD, wie Anm. 62 (engl. Text), 167f., 199.



98 Personbegriff und Identititstheorie

natiirlichen Identitit macht darauf aufmerksam, da3 es zum Wesen von
Personen gehort, selbstbeziiglich zu werden, sich selbst identifizieren zu
konnen. Im Begriff der konventionellen Identitit wird zusitzlich fest-
gehalten, dal3 der Mensch nur durch die Integration in eine Gemein-
schaft, als Sozialwesen Person wird. Dabei darf er freilich seine perso-
nalen Entscheidungen nicht von dieser Gemeinschaft abnehmen las-
sen, wie wiederum der Begriff der autonomen Identitit betont. Wir
wissen somit dank der Unterscheidung dieser verschiedenen Identitits-
stufen besser, was wir im Grunde immer schon wuBlten, daf3 nimlich
das Personsein nicht etwas Vorgegebenes, immer schon Verwirklichtes
ist, sondern verwirklicht, errungen sein will: Werde, was du bist®>2.
Dieses « Werden » der Person vollzieht sich in der Lebensgeschichte
eines Menschen. Insofern haben alle jene Theorien recht, die in der
Lebensgeschichte das eigentliche principium individuationis der Person
und den Bildungsprozel3 ihrer Identitit erblicken. Solche Aussagen
bediirfen freilich der Prizisierung. Keinesfalls kann damit gemeint sein,
daB eine Person erst iiber ihre Lebensgeschichte ihre numerische Iden-
titit erhilt; sie tritt vielmehr schon als dieses Einzelwesen in ihre
Lebensgeschichte ein. Aber allein die Lebensgeschichte vermag diese
numerische Identitit dergestalt mit Inhalt zu fiillen, da3 eine Person
schlieBlich als ein unverwechselbares Individuum in Erscheinung tritt.
Von einer Person, die ihren eigenen Weg gehen konnte und die sich
durch ein besonderes Lebenswerk auszeichnet, sagen wir, daB3 sie eine
«Personlichkeit » sei. Eine « Personlichkeit » zu sein ist somit die erfiillte
Form numerischer Identitit, die im stirksten Fall daran kenntlich ist,
daB eine eindeutige Identifizierung einer Person schon allein iber ihr
Werk (der «Schépfer von X ») méglich isté’. Diese Form der Persona-

653 Von hier aus erkennt man unschwer, welcher Vorteil einer Identititstheorie der
Person daraus erwichst, dal3 sie nicht mehr, wie die meisten Anthropologien der Jahr-
hundertmitte, eine Schichtentheorie, sondern eine Stufentheorie der Person ist.

6 Von paradigmatischer Bedeutung ist hierfiir H. LUBBE, wie Anm. 1, 145-154, der
auf iltere Ansitze, insbesondere von W. Scuarp, zuriickgreift. Ahnlich auch
W. PANNENBERG, wie Anm. 46, 472, 494f., der (472) von der Geschichte als dem « prin-
cipium individuationis sowohl im Leben des Individuums als auch in dem der Vélker und
Kulturen» spricht.

¢7 Die Unverwechselbarkeit eines Individuums, als deren héchste Form die Einzi-
gartigkeit einer Persénlichkeit anzusehen ist, kann, wie TUGENDHAT (wie Anm. 12, 289f.)
neu gezeigt hat, gerade nicht das Resultat einer «Sorge um die eigene Einzigartigkeit»
(etwa im Sinne besonderer «Imagepflege») sein, sondern ergibt sich faktisch aus der
selbstindig («autonom») gestellten und existenziell beantworteten «qualitativen Identi-



Personbegriff und Identititstheorie 99

litdt setzt die Kontinuitit eines verantwortlich gelebten Lebens voraus,
das sich jeweils aus Griinden fiir dieses oder jenes entschied und nicht
blol durch duBlere Ursachen dazu getrieben wurde®. Einer echten
«Personlichkeit» werden wir deshalb wohl unweigerlich die Stufe auto-
nomer Ich-Identitit zubilligen, aber sie stellt diese Stufe nicht abstrakt,
sondern in voller Konkretheit dar. In ihr verkorpert sich das, was
«Autonomie» in gegebenen historischen Situationen alles heillen
kann.

2.4 Konsequenzen fiir den Personbegriff — seine Fundierungsfunktion

Gibt es nun einen umfassenden Personbegriff, der diesen Werdens-
aspekt der Person beriicksichtigt ? Vom rémischen und vom Kantischen
Personbegriff kann nach allem, was wir gesehen haben, nicht behauptet
werden, daf3 sie die ganze Entwicklung der Person einfangen. Vielmehr
haben sie eine besondere S7ufe der Personentwicklung im Auge, wie die
Moglichkeit der Zuordnung dieser Personbegriffe zu einer Identitits-
stufe zeigt. Insofern der rémische Personbegriff als Rollenbegriff defi-
niert werden kann, versteht sich seine Zuordnung zur Stufe der kon-
ventionellen oder der Rollen-Identitit von selbst. Wenn Kant die
«moralische Personlichkeit» als die « Freiheit eines verniinftigen We-
sens unter moralischen Gesetzen» bestimmt und dabei ausdriicklich
festhilt, «daB3 eine Person keinen anderen Gesetzen als denen, die sie
(...) sich selbst gibt, unterworfen ist»%%, so ist das eine Bestimmung der

titsfrage », der Frage «was fiir ein Mensch bin ich und was fiir ein Mensch will ich sein ?».
Ebenso kann die Persénlichkeitsbildung nicht Selbstzweck sein, sondern ergibt sich
gewissermalBen als « Nebenprodukt» des «selbstlosen» Dienstes an einem besonderen
Werk. Der in Todesanzeigen und Nachrufen immer hiufiger zu lesende Ausdruck «her-
ausragende Personlichkeit», mit dem offensichtlich die Rede von einer «hervorragenden
Personlichkeit» noch iiberboten werden soll, deutet mehr auf die von HEIDEGGER (Sein
und Zeit, Tiibingen '°1963, 126) dem « Man» zugeschriebene «Sorge um den Abstand » als
auf das Verstehen echter Persénlichkeitsmerkmale hin. Auf die noch nicht voll erkannte,
sehr bedeutsame und ambivalente Stellung Heideggers als Identititstheoretiker avant /a
Jettre (man denke nur an den identititstheoretischen Gehalt von Ausdriicken wie «Je-
meinigkeit», « Man», « Eigentlichkeit», « Uneigentlichkeit») wire in einer eigenen Ab-
handlung zuriickzukommen.

68 Diese Grundbedingung dafiir, da3 ein menschliches Leben trotz aller Verinde-
rungen als ein kontinuierlich im Modus der Selbstindigkeit gelebtes Leben gelten kann,
hat TUGENDHAT (wie Anm. 12, 290) ausgesprochen.

% 1. KanTt, Die Metaphysik der Sitten, VI, 223.



100 Personbegriff und Identititstheorie

Person, die nur auf Personen mit autonomer Ich-Identitit anwendbar
ist.

Anders verhilt es sich bei jenen Bestimmungen, welche wie der
klassische Personbegriff des Boethius die verniinftige Wesensnatur der
Person in den Mittelpunkt stellen und dabei keine besonderen Auflagen
machen, inwieweit oder inwiefern diese Verniinftigkeit im Leben einer
Person verwirklicht werden muB3. Der klassische Personbegriff, wie ihn
besonders Thomas von Aquin weiterentwickelt hat, fingt im Unters-
chied zum rémischen und zum Kantischen Personbegriff nicht primir
eine Person- oder Identititsstufe ein, sondern versucht allgemein das
Wesen der Person logisch und ontologisch zu bestimmen. Wenn die
Person als ein Einzelwesen von verniinftiger Wesensnatur definiert
wird, so wird dabei nur die numerische und die generische Identitit der
Person festgehalten. Aber gerade innerhalb dieser nur die allgemein
philosophischen Identititsaspekte beriicksichtigenden Personbestim-
mung — und nur innerhalb ihrer — ist auch Platz fiir die verschiedenen
sozialwissenschaftlichen Identititsszufen, jene der natiirlichen, der kon-
ventionellen und der autonomen Identitit. Es wire freilich historisch
verfehlt, wollte man behaupten, beim klassischen Personbegriff sei
bereits an eine Differenzierung verschiedener Person- oder Identitits-
stufen gedacht worden. Seine Abstraktheit und Allgemeinheit sind
immer wieder herausgestellt, ja bemingelt worden. Aber dieser Ab-
straktheitsgrad erweist sich nun insofern als von Vorteil, als nur ein so
allgemein gefal3ter Personbegriff weit genug ist, um die in der Person-
entwicklung unterscheidbaren Identititsstufen in sich aufzunehmen.
Durch die Aufnahme dieser Identititsstufen kann der klassische Per-
sonbegriff konkretisiert und auf die neueren sozialwissenschaftlichen
Erkenntnisse abgestimmt werden.

Werden nun die durch die Identititstheorie gewonnenen Differen-
zierungen in den klassischen Personbegriff aufgenommen —und fiir eine
Anthropologie, die Aktualititswert beansprucht, diirfte dies unerlaB3-
lich sein —, so hat dies auch fiir den klassischen Personbegriff Konse-
quenzen. Das, worin die generische Identitit des Menschen begriindet
ist, also die geistige Wesensnatur des Menschen, diirfen wir nicht als
etwas immer schon Verwirklichtes auffassen — sonst wird auch hier die
Person mit der Endstufe ihrer Entwicklung gleichgesetzt. Wir miissen
vielmehr diese geistige Wesensnatur als das Entwicklungs- oder Ent-
faltungsprinzip des Menschen denken. Sie ist « Natur» in jenem genuin
aristotelischen Sinn, der die Natur zum inneren Prinzip der Bewegung,



Personbegriff und Identitdtstheorie 101

des Wachstums auf ein Ziel hin erklirt’°. Auf die Person gilt es neu jene
Einsicht zu beziehen, die Aristoteles und Thomas von Aquin lange vor
den Vertretern des strukturgenetischen Ansatzes beziiglich aller héhe-
ren Gestaltprinzipien oder « Formen» ausgesprochen haben: je hoher
eine Form steht, desto mehr Zwischenformen muf3 es geben, mittels
deren der Entwicklungsprozel3 stufenweise zur Endform gelangt’'. Die
hochste Exemplifikation dieses Prinzips erblickt Thomas in der
menschlichen Geistseele, welche die Verniinftigkeit und damit das
Personsein des Menschen begriindet. Dann ist es aber nur konsequent,
wenn auch das Personsein nicht als etwas Statisches, sondern als eine
Existenzform mit Prozel3charakter betrachtet wird, deren Verwirkli-
chung stufenweise erfolgt. Wir sind, entwicklungsmif3ig und lebensge-
schichtlich betrachtet, aufgrund unserer Wesensnatur zwar immer
schon Person, aber auch unterwegs zu unserer Personalitit. Das gilt in

70 Vgl. Aristoteles, Metaphysik V, 4. Thomas von Aquin hat freilich — wie wohl auch
Boethius selbst — den Ausdruck #atura im allgemeinen Sinn von essentia verstanden, aber
das erklirt sich aus seinem Bemiihen, den Personbegriff so zu fassen, daf3 er nicht nur auf
den Menschen, sondern auch auf die Engel und Gott anwendbar ist (vgl. S. th. 1, 29, 1, ob;.
4 et ad 4). Bedenkt man, wie Thomas die menschliche Geistseele trotz ihrer Geistigkeit
auch als eine Form des Natiirlich-Materiellen begreift und den Menschen in einem
stufenweise vor sich gehenden Generierungsprozel3 entstehen 14Bt, so liegt es nahe, jene
«Natur», welche die menschliche Person ausmacht, als Werdensprinzip aufzufassen — fiir ein
strukturgenetisch inspiriertes Personkonzept scheint dies unerliBlich.

"' «Quanto aliqua forma est nobilior (...), tanto oportet esse plures formas intermedias
quibus gradatim ad formam ultimam veniatur.» Thomas von Aquin, S.c.g. II, 89 (ed.
Marietti n. 1745). Die damit ausgesprochene Auffassung der Ontogenese der héheren
Lebewesen und insbesondere des Menschen als eines echten Formwandlungsprozesses,
fiir welche sich die ungliickliche Bezeichnung «sukzessive Beseelung» eingebiirgert hat,
ist in der Neuscholastik aus vornehmlich moraltheologischen Griinden meistens zuriick-
gewiesen worden. Es ist jedoch ein oberflichliches MiBverstindnis, zu meinen, eine
solche Auffassung fithre notwendigerweise dazu, daB3 die Anfangsformen menschlichen
Lebens den Stufen des vegetativen oder des tierischen Lebens gleichgesetzt werden:
gerade der Umstand, daB3 menschliches Leben im Unterschied zu jenem des Tieres iiber
diese Stufen hinauswichst, spricht dafiir, daf3 es von Anfang an mehr, nimlich genuin
menschliches Leben ist. Thomas und vor ihm Aristoteles haben allerdings wohl nur die
biologische, nicht aber die entwicklungspsychologische Seite des Problems erkannt (wo-
bei ihre Biologie natiirlich lingst iiberholt ist), aber die von ihnen entwickelte Prinzi-
pienlehre ist von allgemeiner Tragweite und hinsichtlich des strukturgenetischen Ansat-
zes durchaus aktuell. Dabei werden Aussagen gemacht, die auch identititstheoretisch von
Interesse sind, etwa wenn Thomas in diesem Zusammenhang die Behauptung aufstellt,
die jeweils gebildete Form (species formati) miisse nicht vom Anfang bis zum Ende eines
solchen sukzessiven Generierungsprozesses die gleiche bleiben, wohl aber die Gestaltkraft
(vis formativa), die diesen Proze$ vorantreibe (a.2.0., n. 1743): man erkennt unschwer,
wie hier das einer Substanzmetaphysik gemeinhin unterstellte statische Wirklichkeitsver-
stindnis zugunsten eines dynamischen, prozeBhaften durchbrochen wird.



102 Personbegriff und Identititstheorie

besonderem Male fiir das Kindes-, Jugend- und friihe Erwachsenenal-
ter, insofern hier mit den verschiedenen Identititsstufen das Personsein
iberhaupt erst entfaltet wird. Das gilt aber auch existentiell fiir die
Lebensgeschichte des Erwachsenen, insofern auch er seine Zukunft
immer wieder neu iibernehmen und gestalten muf3. Personsein meint
also nicht das bloBe Vorhandensein einer geistigen Wesensnatur im
Menschen, sondern verweist auf Entfaltungsméglichkeiten dieser Na-
tur, die — wenn auch auf unterschiedliche Weise — in einem ganzen
menschlichen Leben verwirklicht sein wollen.

Diese geistige Wesensnatur des Menschen, welche seine Personali-
tit ausmacht, ist in der klassischen Tradition und vor allem bei Thomas
von Aquin mehr als ein menschliches Phinomen: Sie ist in den kon-
stitutiven Prinzipien des Menschen begriindet und wird damit erklirt,
dal dem Menschen im Unterschied zu den anderen Lebewesen eine
Geistseele als Gestaltprinzip zugesprochen wird ’?. Ein solches ontolo-
gisches Erklirungsprinzip wie die aristotelisch verstandene « Formy,
das sich zudem im Falle der menschlichen Geistseele letztlich nicht auf
der naturphilosophischen, sondern auf der eigentlich metaphysischen
Ebene situiert’?, ist nicht der unmittelbaren Erfahrung zuginglich.
Ontologische und metaphysische Erklirungsprinzipien miissen zwar
anhand von Phinomenen und damit anhand der Empirie ausgewiesen
werden koénnen, sind aber nicht direkt phinomenal oder empirisch
erfalbar. Auf solche ontologische und erst recht auf metaphysische
Prinzipien glauben die positivistisch orientierten sozialwissenschaftli-
chen Modelle verzichten zu kénnen und zu miissen. Beim strukturge-
netischen Ansatz, auf den wir uns vornehmlich berufen haben, verhilt
es sich insofern anders, als ihr Leitbegriff der Struktur eindeutig ein
nicht-empirischer Begriff ist: « Strukturen» kénnen wie die « Formen »
nicht direkt beobachtet, sondern miissen im Ausgang von beobachtba-
ren Leistungen als deren Organisationsprinzip erschlossen werden. Aber
auch die strukturgenetischen Theorien haben sich als sozialwissen-
schaftliche Theorien bisher damit begniigt, «Strukturen» als Erkla-

72 Es ist allerdings nicht die Geistseele allein, sondern der aus diesem geistigen
Formprinzip und dem Materieprinzip zusammengesetzte Mensch, der nach thomani-
schem Verstindnis « Person» heif3t, weswegen die volle Personalitit der nach dem Tode
getrennt vom Leibe existierenden Seele abgesprochen wird. Vgl. Q. disp. de potentia 9, 2
ad 14.

3 Vgl. Aristoteles, Physik II, 2 194 b 9 sq. ; Thomas von Aquin, Physikkommentar II,
lectio 4 (ed. Marietti n. 175).



Personbegriff und Identititstheorie 103

rungsprinzipien fiir stufenspezifische Leistungen anzunehmen, ohne
sich der metatheoretischen, philosophischen Frage zu stellen, wie die
Genese solcher Strukturen insgesamt als ein zusammenhingender Pro-
zel3 zu denken ist. Ein Erklirungsprinzip, das von vergleichbarer Radi-
kalitit wie die bei Thomas von Aquin als Wesensform des Menschen
verstandene Geistseele wire, findet sich deshalb auch innerhalb des
strukturgenetischen Ansatzes nicht, obwohl sich hier die Frage nach
einem solchen Prinzip auf der metatheoretischen Ebene geradezu auf-
dringt.

Fiir uns stellt sich hier nur die spezielle Frage, welche Fundierungs-
funktion ein metaphysisch begriindeter Personbegriff angesichts der
sozialwissenschaftlichen Identitdtstheorie erfiillen kénnte. Es gibt in
der Tat Griinde, die einen solchen Personbegriff gerade im Hinblick auf
die von ihr unterschiedenen Identititsstufen als unverzichtbar erschei-
nen lassen.

Wir haben fiir einen Personbegriff plidiert, der begriinden kann,
warum das Personsein eine lebenslange Aufgabe ist, die sich je nach
Entwicklungsstufe — Identititsstufe — unterschiedlich stellt. Die «Per-
son » ist demnach immer mehr als der momentane Mensch, mehr als der
Triger einer besonderen Tat. Dafl wir dem Menschen als Person
gegeniiber tatsichlich eine solche Haltung einnehmen, kommt darin
zum Ausdruck, dafl wir die Anerkennung der Personwiirde weder vom
Entwicklungsstand noch von der jeweiligen Leistung eines Menschen
abhingig machen. Wir gehen sogar so weit, dal wir einem Menschen
die Personwiirde auch dann noch zuerkennen, wenn sein Leben jene
« Anstindigkeit» vermissen 14Bt, die wir im Normalfall von einer Per-
son erwarten. Und es ist leicht einzusehen, dal3 ein Abriicken von
diesem Prinzip der Achtung eines jeden Menschen als Person friiher
oder spiter zu einem haltlosen Relativismus fithren mul3. Das Festhal-
ten an diesem Prinzip aber biirdet dem Personbegriff die Aufgabe auf,
begriinden zu kénnen, warum alle Menschen trotz ihrer nicht zu leug-
nenden Unterschiede hinsichtlich ihrer Person-Qualititen unter-
schiedslos als Personen gelten sollen.

Die sozialwissenschaftliche Identititstheorie verschirft mit ihrer
Unterscheidung von Identititsstufen dieses Problem. Sie spitzt es auf
die Frage zu: Warum miissen wir eigentlich jene Menschen, die héchst-
wahrscheinlich niemals zu einer autonomen Ich-Identitit fihig sein
werden, iiberhaupt noch als autonome Personen achten ? Und wie steht
es mit jenen «Personen», die nicht bloB eindeutig hinter der Stufe



104 Personbegriff und Identititstheorie

autonomer Ich-Identitdt zuriickgeblieben sind, sondern auch — auf-
grund welcher Umstinde auch immer — in ihrem bisherigen Leben
keine menschliche Noblesse erkennen lieBen und diese allen Prognosen
zufolge auch nicht fiir die Zukunft erwarten lassen ? Von der Virulenz
solcher Fragen kénnen eigentlich nur Sozialfiirsorger berichten, die sich
im vollen Wissen um menschliche Entwicklungsverliufe fiir jene Fille
einsetzen, die man die hoffnungslosen nennt.

Die Sozialwissenschaften geben keine Antwort auf solche Fragen.
Sie haben uns gelehrt, Stufen der Personbildung zu unterscheiden, sie
geben uns Kriterien und MaQstibe in die Hinde, mittels deren zwischen
gelungener und miBlungener Personbildung, zwischen einer konven-
tionellen und einer autonomen Identititsform der Person und anderen
mehr unterschieden werden kann. Aber sie kénnen nicht begriinden,
warum wir einen Menschen auch dann noch als Person achten sollen,
wenn er nicht den sozialwissenschaftlichen MafBstiben voller oder
eigentlicher Personalitit entspricht. Das legt den Schlul3 nahe, daf3 der
Personbegriff zwar in den Sozialwissenschaften als Leitbegriff fungiert,
aber selbst nicht ein sozialwissenschaftlicher Begriff ist. Was ist er
dann?

Die Antwort, der Personbegriff sei eben ein genuin philosophischer
Begriff, der in den Sozialwissenschaften als ein vorauszusetzendes nor-
matives Prinzip fungiere, liegt auf der Hand. Diese Antwort lif3t sich
mit dem Hinweis begriinden, da3 ein philosophischer Personbegriff im
Sinne Kants tatsichlich die Zielvorstellung fiir den Prozel3 der Person-
bildung abgegeben hat, den die Sozialwissenschaften untersuchen.

Aber ist unser Problem durch die Berufung auf einen Personbegriff
wie jenen Kants, der die Achtung vor der Person in ihrer Autonomie
verankert, wirklich gelést? Ein solcher Personbegriff scheint insofern
keine Losung zu bringen, als er sensu stricto nach den sozialwissenschaft-
lichen Erkenntnissen nicht auf alle Menschen anwendbar ist, sondern
eben nur auf jene mit einer autonomen Ich-Identitit. Wir kénnen zwar
die Einschrinkung machen, daf3 diese autonome Ich-Identitit nicht
immer schon verwirklicht sein muf}, daf3 es geniigt, wenn wir an ihr als
einer sich in Zukunft verwirklichenden realen Méglichkeit festhalten
kénnen. Wie aber 1483t sich diese Erwartung dort aufrecht erhalten, wo
nach sozialwissenschaftlichen oder sogar medizinischen Befunden alles
gegen sie spricht? Somit stellt sich erneut die Frage: Wie 1df3t es sich
begriinden, da3 wir unterschiedslos alle Menschen, auch jene ohne
autonome Ich-Identitit, ohne gelungene Personbildung, ja ohne die



Personbegriff und Identititstheorie 105

Voraussetzungen zu ihr, bei denen kein zukiinftiges Gelingen dieser
Personbildung erwartet werden darf, als Personen anerkennen und
achten sollen?

Es gibt nicht viele Antworten auf diese Frage. Im Verlauf unserer
Ausfithrungen sind nur zwei ansichtig geworden. Die erste ist die reli-
giose, speziell die christliche Antwort, die wir eingangs beriihrten. Sie
vermag deswegen jedem Menschen ungeachtet seines Standes und
Zustandes uneingeschrinkte Personwiirde zuzusprechen, weil sie ihn
im Licht der uneingeschrinkten Liebe und Heilsméglichkeit Gottes
sieht. Die zweite Antwort, die sich im Vorangehenden abzeichnete, ist
eine philosophische, ist genauer die ontologisch-metaphysische Ant-
wort’4. Auch sie i3t sich nicht vom Erscheinungsbild des Einzelnen
beirren, aber aus einem anderen Grund: sie bewegt sich als ontologisch-
metaphysische Antwort grundsitzlich auf einer anderen als der phino-
menalen Ebene, nimlich auf jener der konstitutiven Prinzipien. Sie
blickt letztlich nicht auf die Erscheinungsform einer Person, sondern
auf das, was iiberhaupt die Erscheinung des Menschen als Person
begriindet, auf die geistige Wesensnatur des Menschen und auf das ihr
zugrundeliegende geistige Gestaltungsprinzip.

Die Unverzichtbarkeit eines metaphysisch fundierten Personbe-
griffs 148t sich somit gerade angesichts unterschiedlicher Identititsstu-
fen neu begriinden. Nur ein metaphysisch fundierter Personbegriff 1403t
das, was als letzte Identititsstufe, als Vollendung der Person erscheint,
schon in der Wesensnatur des Menschen und damit in der Natur eines
jeden Menschen angelegt sein, und zwar in der Form eines Wirklich-
keitsprinzips, dessen grundsitzliche Wiirde nicht davon beriihrt wird,
ob es sich in einem Menschenleben voll zu verwirklichen vermag oder
nicht. Die Personmetaphysik war nie kleinlich. Hier sei daran erinnert,
daB Thomas von Aquin dem Menschen aufgrund seiner geistigen
Wesensnatur prinzipiell jene Dignitit zusprach, durch welche sich die

74 Auf die Priifung nichtmetaphysischer Antwortméglichkeiten muB3 hier verzichtet
werden. Vgl. insbesondere W. MArx, Gibt es auf Erden ein Ma3? Grundbestimmungen
einer nichtmetaphysischen Ethik, Hamburg 1983; pErs., Ethos und Lebenswelt. Mitlei-
den-kénnen als MaBB, Hamburg 1986. Eine nichtmetaphysisch-kognitive Ethik wie die
Diskursethik von HABERMAS sieht sich bei all ihrer Nihe zur Kohlbergschen Theorie der
Moralentwicklung bei den hier aufgeworfenen Fragen mit der Schwierigkeit konfrontiert,
wie sie jene in eine ideale Kommunikationsgemeinschaft einbeziehen will, die aller
Voraussicht nach nie zu einem Dialog unter gleichen Voraussetzungen fihig sein wer-
den.



106 Personbegriff und Identititstheorie

«Wiirdentriger» des antiken Theaters, die personae in einem eminenten
Sinn, ausgezeichnet hatten. Solche Personmetaphysik schreibt zualler-
erst der Wiirde der Personnatur zu, was aufgrund ihrer als deren Voll-
endung in Erscheinung tritt, und sie vermag deshalb die Wiirde der
Person auch noch in jenen Personen zu erblicken, wo diese nur unvoll-
endet oder gebrochen hervortritt. Magnae dignitatis est, in natura rationali
subsistere’’.

7> Thomas von Aquin, S. th.1, 29, 3 ad 2 (wie Anm. 19). Odo MARQUARD (wie
Anm. 12, bes. 358—362) hat die interessante und einleuchtende These aufgestellt, daB die
«Konjunktur» des Identititsthemas nur vor dem Hintergrund des modernen Verlustes des
traditionell metaphysischen Wesensbegriffs vom Menschen und der «transzendenten
Teleologie» (359) méglich geworden ist: «der Identititsbegriff (...) macht gegenwirtig
seine Karriere als Ersatzbegriff fiir essentia und als Begriff des Ersatzpensums fiir Teleo-
logie» (362); er fungiert als « Mini-Essenz» und «Schwundtelos» (vgl. den Titel). Mar-
quard erklirt damit auch die Schwierigkeiten der Identititstheorien, angeben zu kénnen,
worin die Erfiillung dieses Pensums «Identitit» bestehen soll; jedermann habe «irgend-
wie <zugehdrig> und irgendwie <unverwechselbar> zu sein: irgendwie» (362). An dieser
Beobachtung scheint soviel richtig zu sein, daB3 die meisten Identititstheorien sich bewuf3t
infolge der von Marquard beschriebenen modernen Situation auf einer Allgemeinheits-
ebene bewegen, auf der nur noch die Angabe formaler Bedingungen gelungener Identi-
titsbildung méglich ist, nicht mehr jedoch die Erorterung unterschiedlicher materialin-
haltlicher (« weltanschaulicher») Voraussetzungen solcher Identititsbildung. Dall Weltbil-
der alter Kulturen vornehmlich die Funktion der Identititssicherung hatten, ist seit E.
Durkheim eine klassische, heute insbesondere von HABERMAS (Anm. 12, 69-169) vertre-
tene These. Es gibt zudem ein reiches historisches und biographisches Anschauungsma-
terial, welches fiir die Annahme spricht, daB3 die Gottesbeziehung von Personen von
grundlegender Bedeutung fiir ihre Identitit sein kann — und dies durchaus unter den
Bedingungen der Moderne, d. h. der Autonomie, wofiir Kant mit seiner « Die Religion
innerhalb der Grenzen der bloBen Vernunft» die klassische Begriindungsschrift geliefert
hat. Doch kénnen wir auf diese Fragen, die auf zusitzliche mégliche Leistungen eines
metaphysisch fundierten Personbegriffs hinweisen (und die natiirlich vor allem fiir eine
beim Thema «Identitit» ansetzende Religionspiadagogik von kapitaler Bedeutung sind),
hier nicht mehr eingehen.



	Personbegriff und Identitätstheorie

