
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 35 (1988)

Heft: 1-2

Artikel: Personbegriff und Identitätstheorie

Autor: Fetz, Reto Luzius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760791

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760791
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Reto Luzius Fetz

Personbegriff und Identitätstheorie*

An das Stichwort « Identität » haben sich in den letztenJahren in den
verschiedensten Humanwissenschaften die größten Erwartungen
geknüpft. Unter diesem Stichwort wird in Soziologie und Psychologie
verhandelt, wie jeder vor den anderen und vor sich selbst existiert, wie
jemand sich den anderen zugehörig fühlen und gleichzeitig er selbst sein

kann. Unter dem Stichwort « Identität» wird auch die Lebensgeschichte
eines Einzelnen betrachtet, wird in Erwägung gezogen, was die
Verbundenheit mit der Herkunftswelt und die eventuelle Distanzierung
von ihr bedeuten. Für das historische Bewußtsein ist « Identität » zu fast

so etwas wie einem Epochenbegriff geworden, wenn unser Zeitalter als

das der Identitätskrise bezeichnet und der Identitätsverlust heutiger
Generationen beklagt wird. Angesichts dieser Situation laufen unter
dem Stichwort « Identität » nicht nur Erörterungen, wer wir sind,
sondern werden auch Forderungen ausgesprochen, wer wir sein sollen.

«Identitätsförderung» ist ein Postulat, das für den Geschichtsunterricht1,

aber auch für die Philosophiedidaktik2 und die Religionspädagogik3

aufgestellt wird.

* Veröffentlicht im Rahmen des Nationalfondsprojekts 1.138-0.85.
1 Insbesondere H. Lübbe (Geschichtsbegriff und Geschichtsinteresse. Analytik und

Pragmatik der Historie, Basel-Stuttgart 1977,17f., 168—203) hat der Historie die Funktion
der « Identitätspräsentation » augeschrieben. Vgl. auch W. Oelmüller (Hg.), Wozu noch
Geschichte? München 1977, bes. 133 (J. Rüsen).

2 Vgl. W. D. Rehfus, Didaktik der Philosophie, Düsseldorf 1980, sowie die von
W. Oelmüller und R. Dölle herausgegebenen «Philosophischen Arbeitsbücher» (Pa-



70 Personbegriff und Identitätstheorie

Diese Dominanz des Themas Identität ist nicht selbstverständlich ;

sie ist ein Phänomen, das in dieser Breite erst seit den späten siebziger
Jahren aufgetreten ist4. Fragt man sich, wessen Stelle die Stichworte
« Identität » und « Identitätsförderung» eingenommen haben, so scheint
die Antwort nicht zweifelhaft : Bis weit in die sechziger Jahre hinein
nahmen in der philosophischen Anthropologie und in der Pädagogik
die Themen «Person» und «Persönlichkeitsbildung» jenen Platz ein,
den heute die Themen « Identität » und « Identitätsförderung» besetzen.

Wer zudem darauf achtet, mit welchen Ausdrücken die Identitätsdiskussion

geführt wird, wird leicht feststellen, daß die Ausdrücke «Person»,

«Persönlichkeit» und «Persönlichkeitsbildung» in ihr eine
gewichtige, wenn nicht zentrale Rolle spielen. Das ist vor allem in der

Pädagogik der Fall, und zwar dort, wo an traditionelle Konzepte und
bildungstheoretische Postulate angeknüpft wird5.

Die folgenden Ausführungen beruhen nun auf der Annahme, daß
diese Präsenz des Personbegriffs in der Identitätsdiskussion keine zufällige

ist, daß vielmehr innere Verbindungen zwischen dem Personbegriff
und der Identitätstheorie bestehen, und zwar sowohl historisch als auch

systematisch. Im Einleitungsteil wird zunächst historisch der Nachweis

geführt, daß die Geschichte des Personbegriffs direkt jene Problemfelder

berührt, die heute unter Stichworten wie «konventionelle Identität»

oder «autonome Ich-Identität» bearbeitet werden. Im Hauptteil
werden sodann systematisch die Zusammenhänge erörtert, die man
zwischen den verschiedenen Aspekten der Personalität und den
verschiedenen Verwendungen des Ausdrucks «Identität» herstellen
kann.

derborn-München-Wien-Zürich) zu: Politik, Sittliche Lebensformen, Religion,
Geschichte.

3 Vgl. H. J. Fraas, Glaube und Identität. Grundlegung einer Didaktik religiöser
Lernprozesse, Göttingen 1983; J. Werbick, Glaube im Kontext. Prolegomena und Skizzen

zu einer elementaren Theologie. Kann der christliche Glaube als identitätsbezogenes
Wissen ausgelegt werden?, Zürich 1983.

4 Den Durchbruch der Identitätsproblematik zu einem Thema von allgemeinem,
fächerübergreifendem Interesse dokumentiert vor allem der Sammelband O. Marquard,
K. Stierle (Hg.), Identität, München 1979 (Poetik und Hermeneutik VIII).

5 Vgl. Rehfus, a.a.O., welcher den Philosophieunterricht am Ideal der «Bildung als

Persona-Genesen (163) orientiert und die « Konstituierung von autonomer, selbstbewußter
Ich-Identität» zur «Bildungsintention» (165) erklärt.



Personbegriff und Identitätstheorie 71

1. Personbegriff und Identitätsthematik :
Geschichtliche Verknüpfung

Die Geschichte des Personbegriffs ist zu komplex, als daß wir sie

vollumfänglich hinsichtlich ihrer Berührung mit Identitätsproblemen
untersuchen könnten. Wir möchten uns zur Begründung unserer
Behauptung, daß die Entwicklung des Personbegriffs innerlich mit der
Identitätsthematik zusammenhängt, auf drei — allerdings wesentliche —

Abschnitte dieser Entwicklung beschränken: auf die römischen

Ursprünge des Personbegriffs, auf die boethianische Persondefinition in
ihrer Auslegung durch Thomas von Aquin und auf den Kantischen
Personbegriff. Es wird sich im Verlauf dieser historischen Einleitung
zeigen, warum eine Betrachtung der Geschichte des Personbegriffs
unter dem Aspekt der Identitätsthematik einerseits bis auf die Römer
zurückgehen und andererseits zumindest bis zu Kant vorstoßen muß.

1.1 Persona als römischer Rollenbegriff

Die Behauptung, daß die geschichtlichen Etappen der Entwicklung
des Personbegriffs mit der Identitätsthematik zu tun haben, ja vielleicht
überhaupt erst im Lichte der Identitätsthematik als Etappen eines Weges
erscheinen, läßt sich leicht für die Epoche der römischen Ursprünge des

Personbegriffs begründen. Diese Behauptung hat hier deshalb ihre
besondere Evidenz, weil die römische Epoche, die bis anhin von den
Historikern zumeist als die Zeit der bloßen Vorgeschichte des Personbegriffs

eingestuft und entsprechend vernachlässigt wurde, erst innerhalb

der jüngsten Identitätsdiskussion ihre angemessene Beachtung
gefunden hat. Die von Manfred Fuhrmann vorgelegte, heute maßgebliche

Abhandlung «Persona, ein römischer Rollenbegriff»6, weist schon
durch die Wahl des Titels daraufhin, mit welchem Aspekt der
Identitätsthematik der römische Persona-Begriff zu verknüpfen ist, nämlich
mit der sogenannten Rollen-Identität, oder, mit dem anderen
Ausdruck, mit der konventionellen Identität. Die ursprünglich römischen

Anwendungsbereiche des Wortes persona rechtfertigen in der Tat eine
solche Interpretation.

6 In: Marquard/Stierle, a.a.O., 83-106. Die Belege zu den folgenden Ausführungen

sowie ergänzende Literaturangaben finden sich alle in diesem Beitrag.



72 Personbegriff und Identitätstheorie

Es steht fest, daß das lateinische Wort persona ursprünglich die
Maske oder die Larve des Schauspielers bedeutete, auch wenn die schon

von antiken Schriftstellern versuchte etymologische Ableitung des

Substantivs persona vom Verbpersonare, «hindurchtönen», sich nach den

heutigen philologischen Erkenntnissen kaum halten läßt. Bekanntlich

trugen die Schauspieler der Antike Masken, welche die von ihnen
dargestellten Rollen kenntlich machten, womit wir bereits beim
Rollenbegriff sind. Im Ursprungsbereich des Wortespersona, beim Theater,
tritt die Verbindung des römischen Personbegriffs mit dem Rollenbegriff

klar zutage. Wenn nämlich das Wort persona ursprünglich die
Maske des Schauspielers meinte, diese Maske aber die vom Schauspieler
dargestellte Rolle ausdrückte, dann ist es nur natürlich, daß man dazu

überging, mit dem Wort persona direkt die Rolle des Schauspielers zu
bezeichnen.

Der nächste und entscheidende Schritt ist der Schritt von der Bühne

zum Leben. Statt nur die Rolle des Schauspielers auf der Bühne zu
bezeichnen, wird das Wort persona mehr und mehr zur Bezeichnung
eines Standorts und einer Funktion im Leben, im gesellschaftlichen
Gefüge verwendet. Einer der ersten Anwendungsbereiche des im
weiteren Sinn als Rollenbegriff verstandenen Personbegriffs war das

Gerichtswesen. Wir sagen ja auch heute noch, jemand trete als Kläger
auf, und jemand spiele die Rolle des Verteidigers. Standorte und Rollen
kennt aber auch die römische Beamtenhierarchie, ja selbst die römische
Großfamilie — man denke an denpaterfamilias. So kommt es schließlich
bei den Römern dazu, daß das Wortpersona allgemein den Standort, die
Rolle oder die Funktion eines Einzelnen innerhalb der Gesellschaft und
ihrer verschiedenen Körperschaften bezeichnet.

Zum Klassiker der römischen Rollentheorie ist Cicero mit seiner
Schrift De officiis geworden. Cicero untersucht unter dem Stichwort
persona die ständischen und individuellen Bedingungen des römischen
Menschen und will zur richtigen Rollenwahl und zum richtigen
Rollenverhalten anleiten. Er nennt vier einen jeden Menschen bestimmende

personae oder « Rollen ». Mit zweipersonae oder « Rollen » sind wir
bereits von der Natur ausgestattet. Die eine ist allen Menschen gemeinsam,

insofern sie alle der Vernunft als des den Menschen vom Tier
unterscheidenden Wesensmerkmals teilhaftig sind ; aus ihr ergibt sich

für Cicero der Auftrag zu einem ehrenhaften Leben und zu einem

pflichtgemäßen Handeln. Die andere besteht in dem, was jedem
Einzelnen von Natur aus an individuellen Wesenszügen zugeteilt ist7. Zu



Personbegriff und Identitätstheorie 73

diesen fügt sich als dritte persona oder «Rolle» das hinzu, was die
Zeitumstände oder der Zufall einem jeden als Rahmenbedingungen
auferlegen. Die vierte persona wird schließlich durch die Rolle
bestimmt, die wir uns selbst aufgrund unseres persönlichen Urteils
zumessen8. Das Ziel, dem Cicero die Rollenwahl und das Rollenverhalten

unterstellt, ist das Glück eines beständigen, gleichförmigen
Lebens innerhalb der vorgegebenen römischen Gesellschaft. Die
Einordnung in eine gegebene Sozietät und gegebene Sozialformen wird
nicht prinzipiell zur Frage. Aus der Sicht moderner Identitätstheorien
geht es hier also vornehmlich um das Mit-Sich-Identisch-Sein innerhalb
einer nicht grundsätzlich hinterfragten «konventionellen» oder
«Rollen-Identität », obwohl der Ausgang von der Vernunft und die Berufung
auf das persönliche Urteil die Ansätze einer « autonomen Ich-Identität »

enthalten9.
Ein Blick ist noch auf zwei weitere Verwendungsbereiche des

Ausdruckspersona zu werfen, nämlich auf die Grammatik und aufdas Recht.
Von den römischen Grammatikern wird der Ausdruck persona als

grammatikalische Kategorie eingeführt, wie wir sie heute noch verwenden,

wenn wir von der «ersten», der «zweiten» und der «dritten Person

» sprechen. Auch hier ist die Anlehnung an die Sprecherrollen des

Theaters unverkennbar und geschichtlich auch zu belegen : die « erste
Person » ist jene, die spricht, die « zweite » jene, zu der, und die « dritte »

jene, von der gesprochen wird. Der dialogische Personalismus des

zwanzigsten Jahrhunderts wird mit Buber und anderen diese Bezugnahme
des sprechenden Ich auf ein angesprochenes Du zum Wesen und zur
Konstitutionsbedingung der Person erklären ; doch davon sind wir hier
noch weit entfernt.

Das römische Recht macht deutlich, was den römischen Personbegriff

vom neuzeitlichen trennt. Es verwendet explizit das Wort
persona, wobei es ausschließlich als Bezeichnung von Einzelwesen
vorkommt. Anders als unser heutiges Recht versteht das römische Recht
unter «Person» nicht allgemein das Rechtssubjekt, den Träger von

7 Cicero, De officiis, Buch I, 30 (107).
8 Cicero, a.a.O., 32 (115).
9 Vgl. dazu insbesondere R. Dahrendorf, Homo sociologicus, Opladen 141974, 24 f.,

der aber, wie M. Fuhrmann, a.a.O., 97 Anm. 52 bemerkt, Ciceros Theorie der persona zu
stark im Sinne des modernen, individualistischen Personbegriffs interpretiert. Fuhrmann
hält treffend fest, bei Cicero handle es sich um eine ständisch bedingte Rollentheorie, die
im Unterschied zu modernen Rollentheorien noch eine « Rollentheorie mit gutem Gewissen»

(101) sei.



74 Personbegriff und Identitätstheorie

Rechten und Pflichten, der ja im Falle der sogenannten «juristischen
Person» nicht ein menschliches Individuum ist, sondern nur
Einzelpersonen. Was aber ein modernes Bewußtsein schockiert, ist der

Umstand, daß persona Einzelperson im römischen Recht jedes beliebige

Individuum meinen kann und keine Freiheitsrechte einschließt;
auch Sklaven werden «Personen» genannt. Mit dem Ausdruck «Person

» verbindet sich also hier noch keineswegs der Gedanke der gleichen
Würde und Grundrechte eines jeden Einzelnen. Um den Aufstieg des

Wortes « Person » zum Inbegriff der Menschenrechte zu verfolgen, müssen

wir uns zunächst dem christlichen Personbegriff zuwenden.

1.2 Der Personbegriff des Boethius und seine Auslegung durch Thomas von

Aquin

Dem Christentum kommt das unbestreitbare historische Verdienst

zu, jedem einzelnen Menschen ungeachtet seines Standes Absolutheits-
wert zuerkannt zu haben. Absolutheitswert hat jeder Mensch gemäß
christlichem Glauben aufgrund der Liebe Gottes, der den Menschen als

sein Ebenbild erschaffen, erlöst und zur Gemeinschaft mit ihm berufen
hat. Nach den Gleichnissen des neuen Testaments geht Gott mit seiner
Liebe jedem Einzelnen, auch dem Sünder, nach, und entsprechend wird
das zeitliche Leben des Einzelnen zum Ort der Entscheidung für die

Ewigkeit. Entscheidend ist dabei, daß das zeitliche und das ewige Leben

zwar als zwei unterschiedliche Existenzweisen, aber als Existenzformen
des gleichen Individuums gesehen werden. Schon der Piatonismus und
in einer weniger bestimmten Form auch Aristoteles hatten von der

Unvergänglichkeit der Geistseele des Menschen gesprochen. Aber erst
im Christentum wird die Unsterblichkeit der Seele streng als die
Unvergänglichkeit des Individuums aufgefaßt, indem die Seele an die

Einmaligkeit individueller leiblicher Existenz gebunden und der Gedanke
ihrer Wiederverkörperung abgelehnt wird10.

Im Christentum steht so der Personbegriff vornehmlich für das, was
den Menschen mit Gott verbindet. Das Personsein wird aber nicht nur
vom Menschen, sondern auch von Gott ausgesagt, weshalb sich hier
Anthropologie und Theologie in einem Verhältnis wechselseitiger
Beeinflussung entwickeln konnten. Wir wenden uns ausschließlich der

10 Ähnlich W. Pannenberg, Person und Subjekt, in: Marquard/Stierle, a.a.O.,

407-422, bes. 408 (Belege für die altchristliche Literatur).



Personbegriff und Identitätstheorie 75

anthropologischen Bestimmung der Person zu und können nur auf
jenen Personbegriff eingehen, welcher der wirkmächtigste werden sollte

: auf den Personbegriff des Boethius, der für die Scholastik und
insbesondere für Thomas von Aquin grundlegend geworden ist.

Boethius notiert die altrömische Bedeutung von persona als
Theaterrolle noch als Reminiszenz, um sie dann als zu äußerlich und zu
bildhaft hinzustellen. Im Hinblick auf die Trinitätsproblematik und in
Entsprechung zu dem, wofür die Griechen den Ausdruck hypostasis

hatten, definiert er die Person in einem sehr allgemeinen Sinn neu als

naturae rationa(hi)lis individua substantia11. Die Person ist demnach,
wörtlich übersetzt, «eine individuelle Substanz von geistiger Wesensnatur».

Es lohnt sich, diese scheinbar spröde, weil allein mit den Mitteln

der aristotelischen Logik und Substanzmetaphysik arbeitende
Persondefinition daraufhin zu befragen, ob sie Identitätsaspekte zur Sprache

bringe. Das Ergebnis mag überraschen : In dieser Definition sind
die zwei klassischen Identitätsaspekte vereinigt, welche die griechische
und die scholastische Philosophie seit Aristoteles kennen und welche

von Leibniz bis zu Frege auch moderne Philosophen beschäftigten,
nämlich der Aspekt der sogenannten generischen Identität und der

Aspekt der sogenannten numerischen Identität. Der erste kommt in der
Rede von der «geistigen Wesensnatur» zur Sprache, der zweite ist mit
der Rede von der « individuellen Substanz » gemeint.

Dieter Henrich und Odo Marquard haben mit Recht darauf
hingewiesen, daß es längst vor der modernen sozialwissenschaftlichen
Identitätstheorie klassisch philosophische Identitätsbegriffe gab — eben die

Begriffe der generischen und der numerischen Identität —, daß aber
diese klassisch philosophischen Identitätsbegriffe im Unterschied zu
den modern sozialwissenschaftlichen nicht etwas speziell Menschliches

einfangen, sondern Aspekte eines jeden Realwesens erfassen12. Die

11 Boethius, Contra Eutychen et Nestorium De duabus naturis, 3.
12 Vgl. D. Henrich, 'Identität' - Begriffe, Probleme, Grenzen, in: Marquard/ Stierle,

a.a.O., 133—186, bes. 134—137; O. Marquard, Identität: Schwundtelos und Mini-Essenz

- Bemerkungen zur Genealogie einer aktuellen Diskussion, in: Marquard/Stierle,
a.a.O., 347-369, bes. 353. Die von Henrich herausgestellte «heillose Konfusion» (136)
zwischen den klassisch philosophischen und den modern sozialwissenschaftlichen
Identitätsbegriffen haben inzwischen E. Tugendhat, Selbstbewußtsein und Selbstbestimmung.

Sprachanalytische Interpretationen, Frankfurt a. M. 1979, 282—291, und
J. Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2: Zur Kritik der funktiona-
listischen Vernunft, Frankfurt a. M. 1981, 153—163, durch neue Unterscheidungen zu
beheben versucht. Vgl. auch unten, 2.2.



76 Personbegriff und Identitätstheorie

Begriffe der generischen und der numerischen Identität sind in der Tat
nicht bloß auf den Menschen, sondern auch auf alle übrigen Realwesen
anwendbar. Der Begriff der generischen Identität hält fest, daß ich ein
jedes Realwesen als Gattungswesen identifizieren kann : Wie ich sagen
kann, «dies ist ein Mensch», so kann ich auch sagen, dies sei ein Tier,
ein Stein, ein Möbel oder was immer. Ich kann aber auch einen
Menschen als jenen Menschen identifizieren, mit dem ich gestern an dem
und dem Ort zusammentraf, und ebenso kann ich einen Hund als den
Hund meines Nachbarn identifizieren. Im zweiten Fall wird nicht bloß
die generische, sondern auch die numerische Identität eines Wesens

festgelegt.
Das Auffallende und Besondere der boethianischen Persondefinition

ist nun, daß sie diese klassischen Identitätsaspekte berührt, daß sie,
schärfer formuliert, im reichen Bestand scholastischer Definitionen die

einzige ist, welche beide Identitätsaspekte berührt. Mit der natura ratio-
nalis, mit der «geistigen Wesensnatur», ist offenkundig das angesprochen,

worin die generische Identität des Menschen als Person begründet

ist; auch Kant wird noch von der «vernünftigen Natur» des
Menschen sprechen und die Personen allgemein als «vernünftige Wesen»
bezeichnen. Der Ausdruck individua substantia, « individuelle Substanz»
aber weist darauf hin, daß Personen als Individuen, als Einzelwesen
existieren, hat also ebenso eindeutig die numerische Identität der Person

im Auge. Und die Auslegung dieser Definition, die wir in der
Hochscholastik bei Thomas von Aquin finden, macht mit aller
Deutlichkeit klar, daß die im Sinne dieser Definition verstandene menschliche

Person nicht ein allgemeiner Geist ist, der über den Menschen
existieren würde, sondern den konkreten, leiblichen Menschen in seiner

Vereinzelung meint. Diese Betonung der Individualität der
menschlichen Person — die, wie wir vorhin andeuteten, zu den
grundlegenden Neuerungen des christlichen Personbegriffs gehört — ist im
Kontext des dreizehnten Jahrhunderts durchaus erklärlich. Sie richtet
sich wohl in unausgesprochener Weise gegen die averroistische
Annahme eines mit den menschlichen Individuen zwar verbundenen, aber

letztlich «getrennt» von ihnen existierenden Geistes, des sogenannten
intellectus separatus, in welcher der alte griechische Gedanke eines
überindividuellen Prinzips menschlicher Geistigkeit wieder auflebte13.

13 Vgl. des Thomas Streitschrift De unitate intellectus contra Averroistas (ed. Keeler,
Rom 1957), die in der Einleitung (§ 2) argumentiert, daß unter der averroistischen



Personbegriff und Identitätstheorie 77

Schon eine anonym den magistri zugeschriebene Persondefinition
will, daß die Person ein Einzelwesen ist, das sich durch eine besondere

Dignität auszeichnet14. Thomas begründet diese besondere Würde der
Person sowohl von ihrer Wesensnatur als auch von ihrer Existenzweise
her. Die geistige Wesensnatur gehört ihrer Gattung nach zur würdigsten,

weil höchsten aller Wesensnaturen, und ebenso ist auch das

Insichsein der Individualsubstanz die würdigste, weil fundamentalste
aller Existenzweisen15. Die Person vereinigt beides. Thomas führt
immer wieder zwei Hauptgründe an, um zu zeigen, warum der Mensch
als Person zugleich als Geistwesen und als leibliches Einzelwesen
gedacht werden muß. Als Einzelwesen ist die Person zu denken, weil
alles Handeln, das wir gedanklich mit der Person in Verbindung bringen,

wie jeder Akt letztlich nur der Akt eines Einzelwesens sein kann16.

Als Geistwesen aber muß die Person aufgefaßt werden, weil ihre Akte
Ausdruck einer Selbsttätigkeit sind, die einem freien Urteil entspringt,
weil die Person selbst erkennend und reflektierend bestimmt, wie sie

handeln will17. Diese Herrschaft über den eigenen Akt — das dominium
sui actusls — erhebt den Menschen grundsätzlich in den Rang eines

herrscherlichen Wesens. Das ist ein Gedanke, den Thomas nun gerade
in der Rückerinnerung an den antiken, von Boethius tradierten
theatralischen Ursprung des Wortes persona ausführt. Weil in den antiken
Komödien und Tragödien zumeist berühmte Menschen dargestellt
wurden, sei das Wort «Person» vornehmlich zur Bezeichnung von
Würdenträgern, der dignitatem habentes geworden, und diese Konnotation

habe sich an den Gebrauch dieses Wortes in Versammlungen

Voraussetzungeines einheitlichen Intellekts, der nicht der leiblichen Vereinzelung unterliegt,

nach dem Tode nichts Individuelles vom Menschen übrigbleibt. Man beachte auch,
daß das in dieser Schrift vorgetragene Hauptargument für die Vereinzelung des Geistes:
hie homo singularis intelligit (cap. III, § § 62 sq.), dem Hauptargument für die Individualität

der Person: actiones in singularibus sunt (S. th. I, 29,1), durchaus ähnlich, ja im
Grunde das gleiche Argument ist.

14 Persona est hypostasis proprietate distincta ad dignitatem pertinente. S. th. I, 29, 3

ad 2 ; I, 40, 3 ad 1. Diese im Sentenzenkommentar häufig zitierte Persondefinition (I Sent,
d. 26,1, 1 ; a. 2; d. 23, 1, 1 ; d. 25, 1, 1 ad 8) findet sich auch bei Alexander von Haies und
Albert dem Großen. Vgl. M.-D. Philippe, Personne et interpersonnalité, in:
N. A. Luyten (Hg.), L'anthropologie de saint Thomas, Fribourg 1974, 124—160, 148

(Literaturhinweise).
15 Thomas von Aquin, Q. disp. de potentia 9, 3.
16 Thomas von Aquin, S. th. I, 29, 1 ; Q. disp. de potentia 9, 1 ad 3; a. 2.
17 Vgl. neben den in Anm. 16 zitierten Thomasstellen die Begründung der Willensfreiheit

der Person in Q. disp. de veritate 24,1 ; S.c.g. II, 47 u. a.
18 Vgl. Q. disp. de potentia 9, 1 ad 3; S. th. I, 29, 1 sowie den Prolog zu S. th. I—II.



78 Personbegriff und Identitätstheorie

geheftet. Weil es aber schon eine große Würde sei, überhaupt als ein
Einzelwesen von geistiger Wesensnatur zu existieren, darum dürfe mit
Recht ein jedes solches Individuum « Person » genannt werden : Et quia
magnae dignitatis est, in rationali natura subsistere, ideo omne individuum
rationalis naturae dicitur persona19.

Es kann hier nicht darauf eingegangen werden, wie im mittelalterlichen

und speziell im thomanischen Personalbegriff zwar einerseits die

Vereinzelung der Person betont wird, aber andererseits auch die Person
als Beziehungswesen zur Geltung kommt20. Aus der geistigen Wesensart

der Person ergibt sich nicht nur ihr Bezug zur Welt und zu den
anderen Personen, sondern auch zum Wirklichkeitsganzen schlechthin
und zu seinem letzten Grund, Gott21.

Johannes Duns Scotus und Martin Luther sind dann insofern noch
weiter gegangen, als sie die Gottesbeziehung als konstitutiv für den
Menschen als Person erklärten22.

1.3 Kants Begriff der autonomen Person

Mit der Aufklärung wird eine zur Fundierung der Person in der

Gottesbeziehung gegenläufige Bewegung einsetzen. Die Aufklärung
und insbesondere Kant lösen die Person aus jeder Bindung, die sie der
Willkür eines anderen unterstellt, und sei dieser andere auch der
Schöpfergott. Was Kant verwirft, ist jede Abhängigkeit, die Heteronomie
erzeugt. «Autonomie ist der Grund der Würde der menschlichen und
jeder vernünftigen Natür»23. Die Möglichkeit echter Selbstbestimmung
macht für Kant geradezu das Definiens der Person aus: «Person ist

dasjenige Subjekt, dessen Handlungen einer Zurechnung fähig sind. Die
moralische Persönlichkeit ist also nichts anderes, als die Freiheit eines

19 S. th. I, 29, 3 ad 2.
20 Die Geschichte des Relationsaspekts der Person ließe sich nur unter Einbeziehung

von Christologie und Trinitätslehre angemessen darstellen ; sie führt bei Thomas bekanntlich

zur Fassung der göttlichen Personen als subsistierende Relationen (S. th. I, 29, 4).
Hinweise dazu im Art. «Person» in: Die Religion in Geschichte und Gegenwart,
Bd. VIII, 230—235, bes. 231 (W. Pannenberg) und in: Neues Handbuch theologischer
Grundbegriffe, Bd. III, 339-350, bes. 342f. (J. Werbick).

21 Vgl. bei Thomas von Aquin hauptsächlich die Herausstellung des Bezuges der
menschlichen Geistseele zum Seienden als Wahren und Guten in: Q. disp. de veritate 1,1.

die Theorie der Freundschaftsliebe in S. th. I—II, bes. q. 27, der Offenheit des Menschen
für ein unendliches Gut, als capax Dei (S. th. I—II, 2, 8, ad 3 u. a.).

22 Belege bei Werbick, wie Anm. 20, 343 f.
23 I. Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akad. Ausg. IV, 436.



Personbegriff und Identitätstheorie 79

vernünftigen Wesens unter moralischen Gesetzen woraus dann

folgt, daß eine Person keinen anderen Gesetzen als denen, die sie

sich selbst gibt, unterworfen ist»24.

Die Betonung der in der Vernünftigkeit begründeten Autonomie
des Menschen führt bei Kant zur Entgegensetzung von Personen und
Sachen, welche fortan die allgemein anerkannte Kontur des Personbegriffs

bilden wird. Unter die «Sachen» fallen nach Kant alle
«vernunftlosen Wesen»; die Sachen haben «nur einen relativen Wert, als

Mittel». Die «Personen» hingegen sind als «vernünftige Wesen» von
Natur aus «Zweck an sich selbst». Sie dürfen darum nie «bloß als Mittel
gebraucht werden», sind nicht wie die Sachen von relativem, sondern

«von absolutem Werte»25. Dieser «absolute innere Wert» macht die
«Würde» der Person aus, die sie «über allen Preis erhaben» sein läßt26.

Sie schränkt jede «Willkür» im Verkehr der Menschen untereinander
ein27, und gibt jedem Menschen einen «Anspruch auf Achtung von
seinen Nebenmenschen»28. Daraus leitet sich für Kant das moralische
Gesetz in der Form des sogenannten «praktischen Imperativs» ab, das

Gesetz, so zu handeln, daß die «Idee der Menschheit als Zweck an sich
selbst» sowohl in der eigenen Person als auch in der eines jeden andern

respektiert wird29. Die «Menschheit in seiner Person» ist das «Objekt
der Achtung», dessen Schätzung jeder von jedem verlangen kann30.

Die Frage, ob und wie dieser Kantische Personbegriff
identitätstheoretisch interpretiert werden kann, hat nun bereits ihre eigene
sozialwissenschaftliche Dimension31. Denn Kant ist für die
sozialwissenschaftliche Identitätstheorie keine beliebige Figur; er ist vielmehr
jener Philosoph, der für sie wie kaum ein anderer eine normative
Funktion erfüllt hat. Kants Personbegriff mit seiner Betonung der

24 Die Metaphysik der Sitten, VI, 223.
25 Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, IV, 428.
26 Die Metaphysik der Sitten, VI, 434 f.
27 Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, IV, 428.
28 Die Metaphysik der Sitten, VI, 462.
29 Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, IV, 429.
30 Die Metaphysik der Sitten, VI, 435.
31 Auf die Identitätsprobleme der Person, welche Kant selbst angesichts der durch

Hume geschaffenen Situation besonders interessierten, nämlich auf das Problem der
Einheit und Selbigkeit des Bewußtseins trotz der Mannigfaltigkeit seiner Vorstellungen
(«ursprünglich-synthetische Einheit der Apperzeption», KrV, 2.a., III, 108—112), sowie
auf die Frage einer dem Bewußtsein zugrundeliegenden Substanz (erster und dritter
Paralogismus, KrV, I.A., IV, 220f., 227—230; 2.A., III, 262—278), kann hier nicht
eingegangen werden ; ebensowenig auf das Identitätsproblem der Person, vor das sich Kant



80 Personbegriff und Identitätstheorie

Autonomie der Person, die sich frei dem moralischen Gesetz und damit
universellen Gerechtigkeitsprinzipien unterstellt, ist weitgehend zum
Vorbild und Maßstab für das geworden, was heute sozialwissenschaftlich

als autonome Ich-Identität bezeichnet und als höhere Personstufe

von der konventionellen oder Rollen-Identität abgehoben wird. Der
Nachweis für die Richtigkeit dieser Behauptung läßt sich systematisch
führen, indem wir beachten, wie Kant die prinzipienorientierte Mora-
lität von der bloßen Legalität abhebt, von der bloßen Gesetzeserfüllung
also, die sich einfach innerhalb der vorgegebenen Regeln und Konventionen

einer Gesellschaft bewegt32. Der Zusammenhang zwischen
Kants Begriff der autonomen Person und dem sozialwissenschaftlichen

Konzept der autonomen Ich-Identität läßt sich aber auch historisch
belegen, wenn wir den Verbindungslinien folgen, die von Kant zu
Mead33 und Kohlberg34 (und von Mead und Kohlberg zu Habermas35)
führen. Insbesondere Kohlbergs Stufentheorie des moralischen Urteils,
welche die sogenannte postkonventionelle Ebene zum Ziel der Moral-
und damit auch der Persönlichkeitsentwicklung erklärt, ist ohne Kant
nicht zu verstehen. Damit wäre nun der Punkt erreicht, wo wir zu einer
systematischen Betrachtung des Zusammenhangs von Personbegriff
und Identitätstheorie übergehen könnten. Die systematische Absicht,
welche bei der Betrachtung dieses Zusammenhangs verfolgt werden
kann, tritt jedoch klarer hervor, wenn wir noch kurz die Entwicklung
des Personbegriffs über Kant hinaus verfolgen.

angesichts des Gewissens, d. h. des « doppelten Selbst » des Menschen als Ankläger und
Angeklagter, gestellt sieht (Die Metaphysik der Sitten, VI, 439 Anm.). Ihre angemessene
Behandlung wäre nur unter der Berücksichtigung der neueren Lösungsansätze möglich,
welche insbesondere von der Zeitstruktur des Bewußtseins ausgehen (Husserl, Heidegger,
Mead u. a.). Interessante Hinweise auf diese hier aus Raumgründen ausgeblendeten
Phänomene, welche alle dafür sprechen, daß die Identitätsbedingungen der Person anders zu
fassen sind als jene der ihr gegenüberstehenden Dinge, finden sich bei Henrich, wie
Anm. 12, 138-140, 175-182.

32 Vgl. I. Kant, Kritik der praktischen Vernunft, V, 151 ; Die Metaphysik der Sitten,
VI, 219.

33 Vgl. G. H. Mead, Works of George Herbert Mead, Vol. I, Chicago 1934, bes.

379-389.
34 Vgl. L. Kohlberg, Essays on Moral Development, Vol. I—II, San Francisco 1981—

1984: Unter dem Namen «Kant» sind in den Indices der beiden Bände über fünfzig
Stellen aufgeführt.

35 Vgl. insbesondere J. Habermas, Moralbewußtsein und kommunikatives Handeln,
Frankfurt a. M. 1983.



Personbegriff und Identitätstheorie 81

1.4 Vom deutschen Idealismus zum zwanzigsten Jahrhundert: Person als

Relation

Der deutsche Idealismus wird einen Personalitätsaspekt neu zur
Geltung bringen, den wir in unserer bisherigen Geschichtsbetrachtung nur
gestreift haben: den relationalen. Schon Kant läßt den Menschen nur
dadurch Person sein, daß er « in seiner Vorstellung das Ich haben kann »,

und «eine und dieselbe Person» ist er «vermöge der Einheit des

Bewußtseins bei allen Veränderungen, die ihm zustoßen mögen»36.
Fichte geht insofern einen entscheidenden Schritt weiter, als er den
Gedanken entwickelt, daß das Ichbewußtsein nur durch die
Selbstunterscheidung des Ich von einem anderen, von einem Nicht-Ich entstehen

kann. Eine Person zu sein ist demnach ohne Beschränkung und
Endlichkeit nicht möglich, woraus Fichte die Konsequenz zieht, daß
der Personbegriff nicht aufGott anwendbar ist. Hegel versucht in seiner

Religionsphilosophie dem Gedanken der Bezogenheit der Person auf
andere Personen eine Wendung zu geben, die Fichtes Einwand, daß

Gott nicht Person sein könne, beseitigt. Als endlich hat die Person nur
insofern zu gelten, als sie die Beziehung zu einer anderen Person als

Begrenzung und Entfremdung erfährt. Diese Entfremdungserfahrung
ist aber in der Liebe aufgehoben, wo eine Person sich ohne Verlust ihrer
selbst der anderen hingeben kann. In ihrer Vollendung stellt sich diese
Liebe im trinitarisch verstandenen Gott dar, wo jede der drei Personen
den anderen nicht nur aufgrund ihrer Wesensgleichheit, sondern auch
noch in ihrem Anderssein entspricht37. Feuerbach hat in solchen
Aussagen Hegels die Erkenntnis eines anthropologischen Grundverständnisses,

der «Einheit von Ich und Du», erblickt, auf die ein halbes

Jahrhundert vorher schon F. H. Jacobi gestoßen war, und von diesen
Denkern führt ein direkter Weg zum dialogischen Personalismus des

zwanzigsten Jahrhunderts38.
Die Erkenntnis des relationalen Charakters der Person ist im

zwanzigsten Jahrhundert weitgehend Allgemeingut geworden. Aber auch die
älteren Bestimmungen der Person haben sich gehalten. Daraus resultierte

in der ersten Hälfte des zwanzigsten Jahrhunderts eine Reihe von

36 I. Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, VII, 127.
37 G. W. F. Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Religion, ed. Lasson,

Hamburg 1927, Bd. II/2, 81.
38 Vgl. M. Buber, Die Schriften über das dialogische Prinzip, Heidelberg 1954,

Nachwort, 287f.



82 Personbegriff und Identitätstheorie

Versuchen, die verschiedenen Personalitätsaspekte im Hinblick auf
eine personale Anthropologie zu systematisieren 39. Zu einer verbindlichen

Bestimmung des Personalbegriffs ist es jedoch nicht gekommen.
Verbindlich geblieben ist vor allem die Abhebung der Person von der
Sache, und ebenso die Betonung ihrer Individualität. Aber worin diese

Individualität besteht, ist bereits eine Streitfrage. Husserl hob die
«Individualität im geistigen Sinn» von der bloßen «Naturindividualität»
ab40. Das Verhältnis beider ist jedoch nicht einheitlich geklärt worden,
und das mit Grund: Hier spielt der Gegensatz zwischen einer absoluten,
«substantiellen», und der relationalen Betrachtung der Person hinein.
Er hat eine Zuspitzung erfahren, welche die verschiedenen Persontheorien

in scheinbar unversöhnliche Gegenpositionen bringt. Für jene
Denker, welche wie schon Boethius die Person vom Begriff der
Substanz her denken, ja sie als die «höchste Form des Substantiellen»41

ansehen, ist die Person die Potenzierung der sich von der Umwelt
abgrenzenden und sich in sich selbst schließenden Form des Lebendigen.

Die Person gilt dann entsprechend als die höchste Form der
Verselbständigung, der Autarkie, des «individuellen Selbstseins»42. Für die
radikalen Vertreter des Personalismus hingegen, für welche die Subjektivität

nur als Intersubjektivität denkbar ist, die Person nur in der

Beziehung zu anderen Personen sie selbst wird, treten naturale
Individualität und geisthafte Personalität auseinander: Die Person ist hier
gleichsam definitionsgemäß etwas anderes als die «für sich seienden»
Individuen43, das «personale» Sein wird strikt vom «substantiellen»
getrennt44. Im Rückblick auf die Geschichte des Personbegriffs wirkt
ein solcher Gegensatz zwischen einer relationslosen Substanz und einer
substanzlosen Relation allerdings konstruiert. Aber wie sähe eine Theorie

aus, welche den Substanz- und den Relationsaspekt der Person

durchgehend zu vereinigen möchte? Das ist eine der Fragen, auf welche
die Verbindung von Personbegriff und Identitätstheorie eine Antwort
bringen kann.

39 Vgl. die systematische Übersicht bei M. Theunissen, Skeptische Betrachtungen
über den anthropologischen Personbegriff, in: H. Rombach (Hg.), Die Frage nach dem
Menschen (Festschrift für M. Müller), Freiburg-München 1966, 461—490, bes. 463-
476.

40 E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen
Philosophie, 2. Buch, Den Haag 1952 (Husserliana V), 298.

41 D. v. Hildebrand, Metaphysik der Gemeinschaft, Regensburg 21954, 20.
42 Ph. Lersch, Aufbau der Person, München 1951, 128.
43 K. Löwith, Das Individuum in der Rolle des Mitmenschen, München 1928, 51.
44 F. Ebner, Das Wort und die geistigen Realitäten, Regensburg 1921, 140, 167f.



Personbegriff und Identitätstheorie 83

2. «Person» und «Identität» im systematischen Vergleich

2.1 Absicht einer Zuordnung von Personalitätsaspekten und Identitätsbe¬

griffen

Der Rückblick auf die Geschichte des Personbegriffs hat gezeigt, wie
vielfältig und unterschiedlich die Bestimmungen der Person im Laufe
der Zeit geworden sind. Hält man sich die gegensätzlichen Wesenszüge

vor Augen, die im zwanzigsten Jahrhundert zum Definiens der Person
erhoben wurden, so herrscht der Eindruck vor, daß die Einheit des

Personbegriffs überhaupt auseinandergebrochen sei. Die mannigfachen
Verbindungslinien jedoch, die von verschiedenen, geschichtlich
bedeutsamen Fassungen des Personbegriffs zu Kernbeständen klassischer
und aktueller Identitätstheorien laufen, geben gleichzeitig zur Hoffnung
Anlaß, daß eine ganzheitliche Betrachtung der verschiedenen Persona-

litätsaspekte neu auf dem Boden einer umfassenden Identitätstheorie
gelingen könnte. Diese Idee, mittels einer Identitätstheorie, die es selbst

erst noch in ihrem ganzen Umfang zu entwickeln gilt, Einheit in die

Mannigfaltigkeit der Personbegriffe zu bringen, bedarf zunächst der
Verdeutlichung.

Eine Zusammenschau der auseinander getretenen und
widersprüchlich gewordenen Bestimmungen der Person wurde bereits von
Michael Theunissen versucht, und zwar in der Rückerinnerung an den
antiken theatralischen Ursprung des Wortespersona^. Die Situation des

Schauspielers ist in der Tat ein vielschichtiges Phänomen, aus dem sich
mehr als ein Wesenszug der conditio humana herausarbeiten läßt. Das

vordergründigste Phänomen ist die Rolle des Schauspielers, in der er
sich den anderen zeigt. In ihr erblickt Theunissen die Veranschaulichung

des relationalen Aspekts der Person, wobei er so weit geht, in ihr
sowohl die dialogische Seite (im Sinne des dialogischen Personalismus)
als auch die gesellschaftliche Seite personaler Sozialität angelegt sein zu
lassen46. Wenn man hingegen den Schauspieler von seiner Rolle ablöst

45 Theunissen, a.a.O., bes. 480—490.
46 Ob die Schaupielerrolle als « Leitfaden für die Auslegung menschlicher Personalität

als radikaler Relationalität» (Theunissen, a.a.O., 483) genommen werden darf, scheint
fraglich, und ebenso ist schwer einzusehen, wie die « Ausfächerung der personalen
Sozialität in die zwei Momente der Dialogizität und der Gesellschaftlichkeit» (ebd.) dem
«theatralischen Vorbild der Rolle» (ebd.) folgen soll - der jeweilige Dialog auf der Bühne



84 Personbegriff und Identitätstheorie

und nur als Rollenträger betrachtet, bleibt als Substrat nur das für sich
seiende Individuum übrig, worin Theunissen das Vorbild für jenen
Personbegriff sieht, der ineins mit der Substantialität die natürliche
Individualität der Person betont. Zwischen den beiden bisher
herausgehobenen Momenten herrscht ein Spannungsverhältnis, das sich nach
Theunissen auf der Ebene der philosophischen Persontheorien im
Widerstreit zwischen der Annahme einer immer schon verwirklichten
«Naturindividualität» (der Mensch vor der Rollenübernahme) und
einer erst zu erwerbenden «Individualität im geistigen Sinn»47

widerspiegelt. Schließlich läßt sich im Ausgang vom Phänomen Schauspiel
auch noch die «Autarkie» der Person, der Wesenszug des eigentlichen
Selbstseins, herausarbeiten, wenn man auf die Unabhängigkeit blickt,
die der Schauspieler dann erlangt, wenn er alle seine Rollen ablegt und
«er selbst» sein will48.

Einiges spricht also dafür, daß das Schauspiel ein bevorzugtes
Phänomen ist, um der verschiedensten Personalitätsaspekte ansichtig zu
werden. Dabei ist allerdings nicht zu übersehen, daß bei der obigen
Phänomenbetrachtung der Bereich des Schauspiels bereits überschritten

wurde: Der Mensch, wie er vor der Rollenübernahme existiert, hat
noch nichts mit dem Theater zu tun, und ebenso ist die Abhebung des

eigentlichen Selbstseins von der Rollendarstellung nur möglich, wenn
das Leben auf der Bühne mit dem privaten, dem möglichen «eigentlichen»

Leben verglichen wird. In diesem Zusammenhang darf freilich
Theunissens Hinweis auf das Theater der Barockzeit49 nicht unbeachtet
bleiben, bei dem bekanntlich die Differenz zwischen der Rolle in «dieser»

Welt und dem «eigentlichen» Sein vor Gott gerade auf der Bühne
selbst zum Thema der Darstellung wird. Aber das ist wohl nur damit zu

erklären, daß das Theater als «Symbol der Welt»50 alle Wandlungen
zum Ausdruck gebracht hat und bringen kann, welche die Deutung der
menschlichen Existenz im Laufe der Geistesgeschichte zu erfahren

vermag. Keineswegs jedoch berechtigt dies dazu, auf den antiken thea-

und das Ganze des Theatergeschehens (483 f.) können nur in einem sehr entfernten und
formalen Sinn als Paradigma der Dialogizität beziehungsweise der Gesellschaftlichkeit

genommen werden. Vgl. auch die kritischen Bemerkungen zu Theunissens Deutungsversuch

in: W. Pannenberg, Anthropologie in theologischer Perspektive, Göttingen
1983, 230 Anm. 117.

47 Beleg Anm. 40.
48 Theunissen, a.a.O., 485.
49 Theunissen, a.a.O., 488f.
50 Ebd.



Personbegriff und Identitätstheorie 85

tralischen Ursprung des Wortes persona alle Bedeutungsabschattungen
zurückzuprojizieren, welche sich der Personbegriff im Laufe seiner
Geschichte zugelegt hat. Theunissen selbst versteht seine Analyse « als

ein Stück Wesensphänomenologie in einem eigentümlich
gebrochenen Modus, gebrochen nämlich durch das Medium der Geschichte»51.

Liegt hier nicht bereits das Eingeständnis, daß die ursprünglich
theatralische Bedeutung des Wortes persona nicht das herzugeben
vermag, was wir unter dem Eindruck geschichtlicher Entwicklungen in ihr
vorbereitet sehen?

Wie gezeigt wurde, und wie es von der Sache her nicht anders sein

kann, ist Theunissens Versuch, die mannigfachen Bedeutungen des

Personbegriffs aus seinem antiken theatralischen Ursprung abzuleiten,
um den Rollenbegriff zentriert. Zusätzliche Dimensionen kommen
dadurch ins Spiel, daß gefragt wird, was der Schauspieler als Mensch vor
und außerhalb seiner Rollenübernahme ist oder sein kann. Der
Rollenbegriff hat also in Theunissens Deutung eine zentrale Stellung, und

gleichzeitig wird er relativiert. Das entspricht aber durchaus der bedeutsamen,

jedoch nicht mehr exklusiven Funktion, welche der Rollenbegriff

heute in den sozialwissenschaftlichen Identitätstheorien ausübt.

Diese Entsprechung legt den Schluß nahe, daß der Ursprungsbereich
des Wortes persona, das antike Theater, nicht weit genug ist, um sämtliche

Bedeutungsmöglichkeiten des Personbegriffs einzufangen, daß
diese aber im Rahmen einer weitgespannten Identitätstheorie ihre

angemessene Berücksichtigung finden könnten, in der auch der
Rollenbegriff seinen Platz hat.

Theunissens Behauptung der «tatsächlichen Herkunft auch und
insbesondere aller philosophischen Bedeutungen von <Person> aus der
theatralischen Urbedeutung dieses Wortes»52 wird man nach den
heutigen Erkenntnissen, wie wir sie im geschichtlichen Teil summarisch

darzulegen versuchten, nicht mehr zustimmen können. Nicht nur
haben sich die mittelalterlichen und neuzeitlichen philosophischen
Personbegriffe zu weit von der antiken theatralischen Ursprungsbedeutung

von persona entfernt, als daß hier ein begrifflicher und nicht bloß

metaphorischer Zusammenhang behauptet werden könnte; die ersten
werden offensichtlich auch von anderen Quellen gespeist, so daß in
verschiedener Hinsicht die These eines Kontinuitätsbruches mit der

51 A.a.O., 481.
52 Ebd.



86 Personbegriff und Identitätstheorie

theatralischen Wortherkunft, oder zumindest einer Neuanknüpfung an
andere, zum Teil genuin philosophische Traditionen — man denke nur
an Boethius — den Vorzug zu verdienen scheint. Der Vorteil einer
identitätstheoretischen Interpretation der im Laufe der Geschichte

hervorgetretenen Personbegriffe erwies sich in einer solchen Perspektive
gerade darin, daß sie scheinbar Disparates unter einem einheitlichen
Gesichtspunkt zu benennen erlaubte. Diese Interpretation brachte
einerseits die klassisch philosophischen, andererseits die modern sozial-
wissenschaftlichen Identitätsbegriffe ins Spiel, zwang also dazu, den
identitätstheoretischen Rahmen selbst sehr weit zu spannen. Die
Begriffsregister der philosophischen und sozialwissenschaftlichen
Identitätstheorien - und wir vermuten: sie allein — liefern also die Termini
für eine einheitliche Benennung der verschiedensten historischen
Personbegriffe. Läßt sich aus diesem Vorteil der identitätstheoretischen
historischen Betrachtung der Personbegriffe Nutzen ziehen auch für
eine systematische, synthetisierende Betrachtung der verschiedenen
Personalitätsaspekte, auf welche die historischen Personbegriffe jeweils
den Finger legen? Das ist die Frage, die wir in diesem zweiten Teil
versuchsweise abklären möchten.

Bei philosophischen Kritikern sozialwissenschaftlicher
Identitätstheorien53 dürfte sich ein solches Unterfangen von vorneherein
dem Verdacht ausgesetzt sehen, daß durch den Beizug sozialwissenschaftlicher

Identitätsbegriffe zur Klärung der Personalitätsaspekte
mehr Verwirrung gebracht als Licht geschaffen, also obscurum per ob-

scurius erklärt werde. Beim heutigen Stand der Identitätstheorie insgesamt

kann in der Tat nicht davon ausgegangen werden, daß diese klarer
oder weniger klärungsbedürftig sei als der Personbegriff. Nun können
die Unklarheiten, die in sozialwissenschaftlichen Identitätstheorien
geherrscht haben oder noch herrschen, weitgehend auf den Mangel
zutreffender Unterscheidungen zwischen den verschiedenen
philosophischen und sozialwissenschaftlichen Konnotationen des Terminus
«Identität» zurückgeführt werden. Die sozialwissenschaftlichen
Identitätstheorien haben es in den meisten Fällen unterlassen, die allgemein
philosophischen Identitätsbegriffe so zu integrieren, daß das Eigene
menschlicher Identität sich davon angemessen abheben kann. Der
Mensch ist aber jener Ort, wo sich die allgemein philosophischen und
die speziell sozialwissenschaftlichen Identitätsbegriffe treffen und über-

53 Vgl. D. Henrich und H. Tugendhat (wie Anm. 12).



Personbegriff und Identitätstheorie 87

schneiden, und nicht zufälligerweise haben wir deswegen im historischen

Teil feststellen können, daß der klassische Personbegriff die
klassisch philosophischen Identitätsaspekte berührt. Folglich kann es

sich nicht einfach darum handeln, die verschiedenen Bedeutungen des

Wortes «Person» mittels sozialwissenschaftlicher Identitätsbegriffe klären

zu wollen. Es stellt sich gleichzeitig auch umgekehrt die Aufgabe,
anhand der mannigfaltigen Bedeutung von «Person» eine Systematisierung

dessen zu versuchen, was philosophisch und sozialwissenschaftlich
alles «Identität» heißen kann.

Für eine solche Doppelaufgabe sind Ausdrücke wie « wechselseitige
Erhellung» geläufig. Aber welcher methodische Sinn läßt sich dem

abgewinnen Unsere Idee ist sehr vereinfacht vorgestellt die, daß eine

Auflistung der verschiedenen Personalitätsaspekte einerseits, der
verschiedenen Identitätsbegriffe andererseits, die so vorgenommen wird,
daß nach Möglichkeit je ein Element der einen Seite mit einem Element
der andern Seite verbunden wird und die Elementenpaare nach
systematischen Gesichtspunkten einander über- oder untergeordnet werden,
sowohl eine Klärung des Personbegriffs mittels identitätstheoretischer
Begriffe als auch der Identitätstheorie mittels Personalitätsaspekten
ermöglichen könnte. Diese Idee ist dann nicht zirkulär, wenn in einem
Fall eine Systematisierung solcher Elementenpaare mit Hilfe der

Personalitätsaspekte, in einem anderen Fall mit Hilfe der Identitätsbegriffe
gelingt. Nur die Ausführung kann zeigen, welche Erfolgsaussichten ein
solches Verfahren hat, und der folgende Versuch weiß sich von einer
adäquaten Realisierung einer solchen Idee weit entfernt54.

" Eine konsequent durchgeführte Zuordnung von Personalitätsaspekten und
Identitätsbegriffen (wir erheben nicht den Anspruch, das im folgenden zu leisten) könnte auch
eine m. E. überspitzte Kritik aus dem Wege räumen, die Tugendhat (a.a.O., 285) an eine
als Entwicklungstheorie der Person verstandene Identitätstheorie richtet, wie er sie bei

Habermas vorliegen sieht (vgl. dazu unten, 2.3, bes. Anm. 62). Tugendhat beanstandet bei

einer solchen Theorie, es bleibe «unklar, was es eigentlich überhaupt ist, um dessen

Entwicklung es sich hier handelt», wenn von der «Entwicklung der Identität einer
Person» gesprochen werde, weil eine solche Rede einen einheitlichen Identitätsbegriff
voraussetze, der die verschiedenen stufenspezifischen Bestimmungen von «Identität»
umfasse - und einen solchen Identitätsbegriff könne niemand vorlegen. Aber ist ein
solcher Begriff überhaupt erforderlich, wenn man den Akzent verschiebt, wenn es letztlich

— und das ist doch die eigentliche Untersuchungsaufgabe — nicht um die «Entwicklung

der Identität einer Person », sondern um die « Entwicklung der Identität einer Person »

geht, besser noch: um die «Entwicklung einer Person» hinsichtlich dessen, was — je

stufenspezifisch - als ihre « Identität » beschrieben werden kann « Identität » kann dann je
nach Entwicklungsstufe der Person durchaus Unterschiedliches meinen, sofern nur
einsichtig gemacht werden kann, daß die beschriebenen Phänomene zum gleichen Entwick-



88 Personbegriff und Identitätstheorie

2.2 Generische und numerische Identität der Person - ihre Möglichkeit der

Selbstidentifizierung

Wie läßt sich die Aufgabe einer systematischen Zuordnung von
Identitätsbegriffen zu Personalitätsaspekten am besten angehen Dem
unterschiedlichen Allgemeinheitsgrad der philosophischen und der
sozialwissenschaftlichen Identitätsbegriffe scheint am ehesten ein
Verfahren zu entsprechen, das vom Allgemeinen zum Besonderen geht.
Versuchen wir also zunächst die allgemeinste Ebene zu bestimmen, auf
der überhaupt von der Identität einer Person gesprochen werden kann.
Auf dieser allgemeinsten Ebene bewegen wir uns dann, wenn etwa
gesagt wird, an einem Anlaß hätten x Personen teilgenommen, oder in
ein Ereignis seien x Personen verwickelt gewesen, und man habe dabei
die Person y identifiziert. Der Ausdruck « Person » ist in solchen Sätzen

offensichtlich gleichbedeutend mit « Mensch ». Er legt die Gattung jener
fest, die im Normalfall an Anlässen teilnehmen oder in Ereignisse
verwickelt werden. «Person» meint somit zunächst den Menschen als

Gattungswesen, steht also nach der klassischen philosophischen
Terminologie für die. generische Identität des Menschen. Wenn aber von den

x Personen gesprochen wird, die an einem Anlaß oder Ereignis dabei

waren, so wird nicht bloß das Gattungswesen « Mensch » im allgemeinen

bezeichnet, sondern eine Anzahl von Individuen, von Einzelmenschen.

Man hat, anders gesagt, auch die numerische Identität von
Personen im Auge. Die zusätzliche Aussage schließlich, es sei dabei die
Person y identifiziert worden, oder man habe die Identität der Person y
festgestellt, bezieht sich dann direkt auf die numerische Identität eines

Einzelnen.
Die Rede von der Identifizierung einer Person bringt somit die

beiden klassischen philosophischen Identitätsbegriffe ins Spiel, nämlich
den Begriff der generischen und den Begriff der numerischen Identität.
Aber nun müssen wir berücksichtigen, daß es nicht die Eigentümlichkeit

von Personen ist, eine generische und eine numerische Identität zu

lungszusammenhang gehören. Das entlastet eine solche Identitätstheorie natürlich nicht
von der Aufgabe einer möglichst klaren Fassung dessen, was jeweils unter «Identität»
verstanden werden soll, und ebensowenig von einer Begründung der Verwendung des

gleichen Terms «Identität» in verschiedenen Kontexten. Aber hierfür dürfte schon das

Bestehen von Entsprechungen (etwa im Sinne der Wittgensteinschen « Familienähnlichkeiten»)

genügen, die für die Wiedererkennung von Problemen fruchtbar sein können,
ohne daß damit von vorneherein die Forderung nach einem umfassenden Allgemeinbegriff

verbunden werden muß.



Personbegriff und Identitätstheorie 89

haben. Auch einen Hund oder einen Baum, ja selbst einen Stein kann
ich als Gattungswesen bestimmen, womit ich die generische Identität
angebe, und ich kann auch weiter angeben, um welchen Hund, Baum
oder Stein es sich handelt, womit die numerische Identität festgelegt
wird55. Dabei ist es auch so, daß die Identifizierung eines
nichtmenschlichen Wesens oder eines materiellen Gegenstandes im Prinzip
auf die gleiche Weise erfolgt wie die des Menschen : in allen Fällen ist
die Angabe der Stelle im Raum-Zeit-Kontinuum wesentlich, welche
das betreffende Wesen einnimmt. Bei einem Menschen geschieht dies

dadurch, daß wir zusätzlich zu seinem Namen Geburtsort und Geburtsdatum

sowie die verschiedenen Etappen seiner Lebensgeschichte angeben.

Im Hinblick auf die im folgenden zu erörternden sozialwissenschaftlichen

Identitätsbegriffe ist es nun besonders wichtig, festzuhalten, daß
der Besitz einer generischen und einer numerischen Identität nicht nur
etwas ist, das der Mensch mit allen materiellen Wesen teilt ; es ist auch

etwas, das der Mensch gleich einem jedem anderen materiellen Wesen
nicht erst zu erwerben braucht, sondern schon durch seine bloße
Existenz, ohne sein Dazutun, von Geburt an hat56. Wir müssen nichts
unternehmen, um als der einzelne Mensch, der wir sind, eine generische
und eine numerische Identität zu haben. Wir können auch nichts tun,
um diese loszuwerden : auch der Freitod hebt die Tatsache nicht auf,
daß er die Beendigung dieses individuellen Lebens, d.h. wie jeder Tod
das leibliche Ende dieser Person ist. Der Umstand, daß jemand ein
Interesse haben kann, unter einer «falschen» Identität zu leben, also

nicht als der zu gelten, der er tatsächlich ist, weist freilich darauf hin,
daß auch die numerische Identität des Menschen von einer speziell
menschlichen Dimension der Identitätsfrage mitbetroffen werden

55 Generische und numerische Identifizierung hängen offensichtlich in dem Sinne

zusammen, daß die erste die Voraussetzung der zweiten ist. Aber die Frage ist kontrovers,
unter welcher Beschreibung ein Gegenstand und entsprechend auch eine Person
angesprochen werden müssen, damit sie numerisch identifiziert werden können. Die von
P. T. Geach vertretene These, «dasselbe» heiße im Grunde immer «dasselbe soundso»,
womit die Klasse charakterisiert werde, zu welcher der betreffende Gegenstand gehöre,
scheint insofern zu stark zu sein, als die Beschreibung nicht immer den gleichen
Allgemeinbegriff verwenden muß, sondern wechseln kann. Aber es ist in jedem Fall so, daß

Identitätsbedingungen und Kriterien ins Spiel gebracht werden müssen, wenn etwas
numerisch identifiziert werden soll. Beispiele, Diskussion und Literaturangaben in:
Henrich, a.a.O., 145—149, 185f.

56 Auf diesen Unterschied hat vor allem Henrich, a.a.O., 135, aufmerksam
gemacht.



90 Personbegriff und Identitätstheorie

kann. Ebenso vermag unzweifelhaft das Faktum meiner leiblichen
Existenz als Kind dieser Eltern, als Angehöriger dieses Volkes, als Träger
dieser oder jener Körpermerkmale, zur «Identitätsfrage» im speziell
menschlichen Sinn zu werden57. Aber das alles ändert nichts daran, daß

die generische und die numerische Identität eines jeden Menschen eine

Grundgegebenheit ist, die seinem Zugriff entzogen bleibt, nur erkannt
und anerkannt werden kann und insofern kein durch Existenzveränderungen

zu lösendes « Problem » im sozialwissenschaftlichen Sinn
darstellen kann.

Es gehört also nicht zum Wesen von Personen, daß sie eine
generische und eine numerische Identität haben, und ebensowenig macht es

die Besonderheit von Personen aus, generisch und numerisch identifiziert

werden zu können. Beides gilt wie gesagt auch von den übrigen
materiellen Wesen. Aber ein Unterschied springt nun sogleich ins

Auge: die materiellen «Dinge» identifizieren sich nicht selbst; sie

werden durch andere, durch den Menschen identifiziert. Der Mensch
als « Person » hingegen vermag sich selbst zu identifizieren. Diese
Möglichkeit der Selbstidentifizierung eines Menschen ist von dem Moment
an gegeben, da er «ich» sagen, seinen Namen nennen und seine

Lebensumstände angeben kann. Wenn nun eine Person gelernt hat, sich
selbst auf natürliche, umgangssprachliche Weise zu identifizieren, dann
wird ihr sozialwissenschaftlich eine sogenannte natürliche Identität58

zugesprochen.

57 Die Identitätsprobleme, die sich aus einem «Stigma» ergeben, hat besonders
E. Goffman dargestellt : Stigma. Über Techniken der Bewältigung beschädigter Identität,
Frankfurt a. M. 1970. Vgl. auch die Weiterführung bei L. Krappmann, Soziologische
Dimensionen der Identität. Strukturelle Bedingungen für die Teilnahme an Interaktionsprozessen,

Stuttgart 61982 (gute Verarbeitung der einschlägigen sozio-psychologischen
Literatur).

58 Den Ausdruck «natürliche Identität» scheint J. Habermas eingeführt zu haben.

Vgl. die im Band: Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus, Frankfurt a.M.
1976, gesammelten Aufsätze: Moralentwicklung und Ich-Identität, 63—91, und: Können
komplexe Gesellschaften eine vernünftige Identität ausbilden?, 92-126, bes. 79 u. 94:
«Indem das Kind lernt, seinen Leib von der noch nicht nach physischen und sozialen

Objekten unterschiedenen Umgebung abzugrenzen, gewinnt es eine, wie wir sagen können,

'natürliche' Identität, die sich dem zeitüberwindenden Charakter eines grenzerhaltenden

Organismus verdankt. Schon Pflanzen und Tiere sind ja Systeme in einer Umwelt,
so daß sie nicht nur, wie bewegte Körper, eine Identität <für uns> (die identifizierenden
Beobachter), sondern in gewissem Sinne eine Identität <für sich> besitzen.» Habermas
erwähnt in diesem Zusammenhang das «ich»-Sagen des Kindes nicht, aber von einer



Personbegriff und Identitätstheorie 91

Damit sind wir auf jenen sozialwissenschaftlichen Identitätsbegriff
gestoßen, der den weitesten Umfang beanspruchen dürfte. Er ermöglicht

es aber bereits, den Menschen als Person unter dem Identitätsaspekt

von den nicht-personalen Wesen abzugrenzen. Nun können wir
nämlich sagen : Es ist kein Wesensmerkmal des Menschen als Person,
überhaupt eine generische und eine numerische Identität zu haben und
entsprechend identifiziert werden zu können. Wohl aber ist es ein
Wesensmerkmal des Menschen als Person, sich durch sein « ich » -Sagen
selbst identifizieren zu können, eine «natürliche Identität» zu haben.

Im Unterschied zur generischen und numerischen Identität, welche
der Mensch von dem Moment an hat, da er als dieses Einzelwesen
existiert, ist die natürliche Identität eindeutig etwas in der Kindheit
Erworbenes. Die Eltern identifizieren von Anfang an ihr Kind, geben
ihm einen Namen, statten es unter Umständen sogar mit einer
Identitätskarte oder einem Paß aus. Das Kind hingegen kommt erst mit dem

Spracherwerb dazu, sich selbst zu identifizieren. Bedeutet nun die obige
Auszeichnung der damit erworbenen « natürlichen Identität », daß das

Kind erst jetzt als eine Person gelten kann Spontan und auch rechtlich
machen wir die Anerkennung eines Kindes als Person nicht davon

abhängig, daß es tatsächlich schon « ich » sagen kann. Bereits die natürliche

Befähigung des Kindes, einmal « ich » sagen zu können, und nicht
erst die Erlangung und Ausübung dieser Fähigkeit erhebt es in den Rang
einer Person59. Dieser Sachverhalt macht deutlich, daß «Personalität»
mehr meint als die aktuelle Subjektivität des « ich »-sagenden Men-

«Identität <für sich>» kann im Vollsinn offensichtlich erst dann gesprochen werden,
wenn «Kinder gelernt haben, singulare Termini auf sich und andere anzuwenden», wie
Tugendhat (wie Anm. 12, 287f.) mit Recht dazu bemerkt. Wir machen deshalb diese
«natürliche Identität» in erster Linie von der Fähigkeit zur Selbstidentifizierung mittels
des «ich» der «natürlichen» Umgangssprache abhängig.

59 An der von Habermas (wie Anm. 12,156) vertretenen These, daß «die prädikative
Selbstidentifizierung, die eine Person vornimmt, in gewisser Hinsicht Voraussetzung
dafür (ist), daß diese Person von anderen generisch und numerisch identifiziert werden
kann», scheint uns soviel richtig zu sein, daß eine Person selbst damit den Anspruch
erhebt, als Person identifiziert zu werden (und dies, wie Habermas richtig sieht, auf
unterschiedliche, «konventionelle» oder «autonome» Weise, je nachdem, wie sie sich
selbst ins Gespräch einbringt, vgl. 162 f.). Dieser Anspruch besteht aber auch dort, wo ein
eindeutig als Mensch identifizierbares Wesen ihn nicht selber geltend machen kann, weil
es (noch nicht oder nicht mehr oder momentan) nicht dazu in der Lage ist.



92 Personbegriff und Identitätstheorie

sehen60. «Personalität» ist offenbar etwas, das wir dem Menschen

unabhängig vom aktuellen Volkug seines Lebens als «Wesensbestimmung»

zuerkennen, und zwar im doppelten Sinn dieses Wortes. Die
«Personalität» ist zunächst «Wesensbestimmung» insofern, als das

damit Bezeichnete die Wesensnatur des Menschen ausmacht. Diese ist

es, aufgrund deren wir schon das neugeborene Menschenkind, das noch

unfähig ist, « ich » zu sagen, als Person auszeichnen. Die « Personalität »

ist aber auch die « Wesensbestimmung» im Sinne der Zielbestimmung des

Menschen. Sie läßt uns erwarten und erhoffen, daß das schon als Person
anerkannte Kleinkind sich immer mehr jene Lebensform aneignen
wird, zu der es dieser Titel berechtigt. Die beiden Bestimmungen
gehören offensichtlich zusammen. Die Wesensnatur des Menschen ist
die eines sich entwickelnden Wesens mit einer Lebensgeschichte. Sie

wird verwirklicht durch die Entfaltung der Person von ihren kindlichen
Anfängen an bis zu ihren Mündigkeitsformen, und darüber hinaus
durch die Gestaltung eines ganzen Lebens. Wenn wir einem Menschen
Personalität zusprechen, anerkennen wir, daß er Anrecht auf eine
Entfaltung und aufeine Lebensgeschichte hat, deren Konkretisierung letztlich

allein in die Kompetenz der betreffenden Person fällt. In der von
Anfang an gegebenen Entfaltungsmöglichkeit der Person und in ihrer
bis zu ihrem Tode offenen Lebensgeschichte ist das begründet, was wir
die «Unverfügbarkeit» von Personen im Unterschied zur «Verfügbarkeit»

von Sachen nennen.

2.3 Die Stufen der natürlichen, der konventionellen und der autonomen

Identität

Worin liegt nun der Beitrag der sozialwissenschaftlichen Identitätstheorien

zu einem so verstandenen Personbegriff? Er liegt im wesentlichen

in zwei Punkten. Die sozialwissenschaftlichen Identitätstheorien
haben erstens gezeigt, daß die Kompetenz der Person, sie selbst zu sein,
nicht etwas ist, das die Person von Anfang an hat, sondern das sie in

60 Auf die Unterscheidung von «Person» und «Subjekt» im angeführten Sinn dringt
vor allem W. Pannenberg (wie Anm. 10). Er faßt die «Person» als «die Gegenwart des

Selbst im Augenblick des Ich » (wie Anm. 10,419; vgl. wie Anm. 46,228—235, 513) - eine
Neubestimmung, die nur in der Auseinandersetzung mit seinem Verständnis von «Ich»
und «Selbst» angemessen diskutiert werden könnte. Zu Pannenbergs «Anthropologie»
als ganzer, die sich bewußt am «Leitfaden der Identitätsthematik» (8) orientiert, vgl. die
Rezension des Verf. in FZPhTh 31 (1984) 229-235.



Personbegriff und Identitätstheorie 93

verschiedenen Entwicklungsschritten sukzessive erlangt. Sie haben
zweitens klargestellt, daß diese Entwicklungsschritte der Person, anders

gesagt die verschiedenen Stufen personaler Identität, zugleich die
Integration der Person in immer umfassendere oder tiefer gelebte Formen
der Sozialität einschließen. Individuation61 und Sozialisation, Selbstsein

und Beziehung zum anderen oder zu den anderen, weit davon entfernt,
sich auszuschließen, stellen sich damit auf allen Identitätsstufen als

komplementäre Aspekte der Personbildung dar. Die Richtigkeit dieser

doppelten Behauptung läßt sich dadurch erweisen, daß wir diese
Identitätsstufen der Reihe nach durchgehen62.

61 Die «Individuation» im sozialwissenschaftlichen, speziell psychologischen Sinn,
vor allem wenn sie als Komplementärbegriff zur «Sozialisation» gefaßt wird, kann
natürlich nicht die Erlangung der numerischen Identität bedeuten, welche die Person als

materielles Einzelwesen immer schon hat, sondern meint den Prozeß der «Selbstwer-
dung», «Selbstfindung», «Selbstverwirklichung» innerhalb der jeweiligen Sozietät, den
Aufbau einer unverwechselbaren Individualität u. ä. Genaueres wäre darüber nur durch
eine Analyse der einschlägigen Theorien auszumachen ; in der hier bevorzugten Perspektive

(vgl. Anm. 62) ist vor allem Meads Unterscheidung der Komponente des «I» vom
«Me» im «Seif» bedeutsam, welche sich mit Heideggers Unterscheidung der «Jemeinig-
keit» (oder der «Eigentlichkeit») vom «Man» (oder der «Uneigentlichkeit») vergleichen
läßt, jedoch erhebliche Vorzüge aufweist (dazu Tugendhat, wie Anm. 12, 8.—12. Vorl.).
Es ist aber nicht zu übersehen, daß der Gebrauch des Terminus « Individuation» in vielen
Fällen ähnlich konfus ist wie jener des Terminus «Identität» (vgl. Anm. 12), und zwar aus
einem durchaus analogen Grund: Es fehlt eine klare Abgrenzung von dem seit der
Scholastik vieldiskutierten philosophischen Begriff der Individuation, der - gleich dem
Begriff der numerischen Identität — einen sehr viel allgemeineren Status hat und primär
auf die materielle Gegenstandswelt angewendet wurde. So besteht zur Vermutung Anlaß,
daß die Konfusionsgeschichte des Terminus «Individuation» gleichsam die
Vorgeschichtefür die beim Terminus «Identität» beobachtbare Konfusion bilden könnte. Sie ist
jedoch, soweit wir sehen, noch nicht geschrieben worden — das Historische Wörterbuch
der Philosophie begnügt sich beim Artikel « Individuation » (Bd. 4, 295—299) mit einem
Sprung von den neuzeitlichen Philosophen zu C. G. Jung, dessen dort angeführte
Definition der «Individuation» deutlich die problematische Verschachtelung des Aspekts
«zum eigenen Selbst werden» im Aspekt «zum Einzelwesen werden» zeigt.

62 Diese Kurzbeschreibung läßt bereits erkennen, daß wir mit den « sozialwissenschaftlichen

Identitätstheorien » vor allem jene Theoriebestände im Auge haben, die zum
strukturgenetischen Ansatz im weiteren Sinn gehören oder in ihn eingegangen sind. In
erster Linie sind hier zu nennen : die Sozialpsychologie von G. H. Mead (der erste Band
der in Anm. 33 zit. «Works» enthält die grundlegende Vorlesungsnachschrift: Mind, Self
and Society; deutsch: Geist, Identität und Gesellschaft, Frankfurt a.M. 1969. Die
irreführende Übersetzung von «Seif» mit «Identität» muß hier nach der Kritik von
Tugendhat, wie Anm. 12, 247, nicht nochmals beanstandet werden, dennoch darf Mead
als einer der klassischen Identitätstheoretiker avant la lettre gelten) ; die Stufentheorie der

kognitiven Entwicklung vonJ. Piaget (besonders wichtig hinsichtlich der Konsequenzen
für die Persönlichkeitsbildung ist das Schlußkapitel von: J. Piaget, B. Inhelder, De la
logique de l'enfant à la logique de l'adolescent, Paris 1955; deutsch: Von der Logik des
Kindes zur Logik des Heranwachsenden, Ölten 1977) ; die Theorie der Moralentwicklung



94 Personbegriff und Identitätstheorie

Den ersten Entwicklungsschritt der Person hin zur Kompetenz, sie

selbst zu sein, haben wir bereits erwähnt : er besteht in der Erlangung
der Fähigkeit, « ich » sagen zu können, sich auf sich selbst zu beziehen
und sich selbst in das Gespräch mit anderen Personen einbringen zu

können, wofür der Name «natürliche Identität» oder «natürliche Ich-
Identität » verwendet werden kann. Daß die Erlangung dieser Fähigkeit
nicht einsam erfolgt, sondern nur in einer sozialen Umwelt vor sich

gehen kann, beweist der Umstand, daß das Kind zuerst nicht « ich » sagt,
sondern sich mit dem Rufnamen benennt, den die nächsten Bezugspersonen,

im Normalfall die Eltern und Geschwister, ihm geben. Wie
immer man dann den Prozeß der Abgrenzung und Selbstbehauptung im
einzelnen deuten mag, in dem das Kind dazu übergeht, von sich in der

ersten Person zu sprechen — fest steht, daß das Ich des Kindes sich nur
anhand jener Beziehungen entwickelt, welche seine Bezugspersonen zu
ihm unterhalten.

Die nächsten Schritte sind dann jene, durch welche die sich
entwickelnde Person zum Mitglied einer Gruppe, einer Gemeinschaft und
schließlich einer Gesellschaft wird. Auch das Hineinwachsen in diese

verschiedenen Sozialgefüge geschieht nicht als einsame Tat, ohne das

Dazutun der anderen. Die Entwicklung von Zweierbeziehungen erfordert,

daß ich mich in den anderen hineinzuversetzen lerne. Der Aufbau
gemeinschaftlicher Beziehungen verlangt zusätzlich, daß ich Drittpersonen

vom Standpunkt eines anderen aus betrachten kann. Er schließt
aber auch ein, daß die heranwachsende Person sich selbst aus dem
Blickwinkel verschiedener anderer sehen lernt. Das Gemeinschaftsleben

verlangt, daß eine Person verschiedenen Erwartungen entsprechen
kann und sich in verschiedenen Rollen zurechtfindet. Aufdiesem Wege

von L. Kohlberg (vgl. Anm. 34) ; die Theorie der Entwicklung interpersonalen Verste-
hens von R. Selman (The Growth of Interpersonal Understanding, New York 1980;
deutsch: Zur Entwicklung interpersonalen Verstehens, Frankfurt a.M. 1984). Das im
folgenden umrissene Dreistufenkonzept der Identitätsbildung ergibt sich aus einer
Zusammenschau dieser Theorien, wie man sie ähnlich auch bei J. Habermas (vgl.
Anm. 12 u. 58) findet. Die damit zusammenhängenden Entwicklungsfragen können
jedoch keineswegs als geklärt gelten. Vgl. (u.a.) Kritik und Gegenvorschlag in:
R. L. Campbell, M. H. Bickhard, Knowing Levels and Developmental Stages,
Basel/New York 1986, bes. 118 f. Auf den psychoanalytischen Strang der Identitätstheorie,
der in E. H. Erikson (Identität und Lebenszyklus, Frankfurt a. M. 1966) seinen bekanntesten

Vertreter hat, kann hier nicht eingegangen werden. Die beste Zusammenstellung
der verschiedenen Theorieversuche gibt J. Loevinger, with the Assistance of A. Blasi,
Ego Development: Conceptions and Theories, San Francisco-Washington-London
1976.



Personbegriff und Identitätstheorie 95

kommt es zur Verinnerlichung sozialer Beziehungsnetze, zur wechselseitigen

Anerkennung der anderen durch mich und meiner selbst durch
die anderen.

Das Resultat solcher Prozesse ist zunächst das, was sozialwissenschaftlich

die «konventionelle Identität» oder die «Rollen-Identität»
genannt wird. Ohne die Kompetenz zur Wahrnehmung dieser
konventionellen Identität ist keine Integration in eine Gemeinschaft möglich,
kann die Person nicht als Gemeinschaftswesen existieren. So ist es nicht
verwunderlich, daß der Personbegriff gerade als Rollenbegriff bei den
Römern seine Geschichte begann, und daß der Rollenbegriff auch in
den sozialwissenschaftlichen Identitätstheorien sehr schnell zu einem

Leitbegriff aufstieg. Seine beherrschende, oft geradezu exklusive
Stellung darf allerdings nicht vergessen lassen, daß die Person auch als

Gemeinschafts- und Gesellschaftswesen nicht aufhört, primär in
Zweierbeziehungen wie jenen der Freundschaft zu leben, deren affektive
Seite nicht mit dem Rollenbegriff eingefangen werden kann63.

Der sozialwissenschaftliche Term der konventionellen oder der
Rollen-Identität meint die Befähigung zu einem gelungenen
Rollenverhalten innerhalb der Konventionen einer vorgegebenen Gemeinschaft

oder Gesellschaft. Es liegt im Wesen dieser Identitätsform, daß
sie die Konventionen einer Sozietät als die in ihr geltenden
Verhaltensregeln und Erwartungen einfach hinnimmt und nicht prinzipiell
auf ihre Gültigkeit befragt. Entsprechend visiert auch der römische

Personbegriff, der sich vornehmlich an einem solchen Rollenverhalten
orientiert, eine Entwicklungsform der Person, die sich innerhalb einer
vorgegebenen ständischen Gesellschaft realisiert, ohne Standesunterschiede

und Klassenprivilegien in Frage stellen zu können oder zu
wollen. Diese werden vielmehr als Rahmenbedingungen der Rollen
anerkannt, die jeder nach Maßgabe seiner persönlichen Eignung und
Neigung ausüben kann. Anders ist es beim christlichen Personbegriff
und beim Personbegriff der Aufklärung. Beide haben eine andere und
höhere Personalitätsform im Auge als jene der bloßen konventionellen
oder Rollen-Identität. Was den christlichen Personbegriffbegründet, ist

6Î Daß die für den Bereich des Zwischenmenschlichen so wichtigen affektiven
Beziehungen sich nicht auf das Rollenverhalten reduzieren lassen, hat E. Tugendhat
(wie Anm. 12,277 f.) gegen die Überschätzung des Rollenbegriffs geltend gemacht. Schon
bei Aristoteles (Nikomachische Ethik VIII, 14 1162 a 17) findet sich die Einsicht, daß der
Mensch primär ein «syndyastisches», auf die Gemeinsamkeit zu zweien angelegtes und
nicht ein «politisches», gesellschaftliches Wesen ist.



96 Personbegriff und Identitätstheorie

die Beziehung der Person zu Gott, die jeder gesellschaftlichen Beziehung

vorgeordnet wird und damit die Person jeder gesellschaftlichen
Vereinnahmung entzogen sein läßt. Der Personbegriff der Aufklärung
hält gleichsam per se, ohne die religiöse Bindung, an diesem Absolut-
heitscharakter der Person fest. Es macht die Größe des Kantischen
Personbegriffs aus, daß der Person gewissermaßen definitorisch eine
Autonomie zugeschrieben wird, die als Grund wahrer Moralität jenseits
der bloßen Legalität und damit jenseits der bloßen Beobachtung von
Konventionen liegt.

Auch zur so gefaßten Personalität gibt es nun auf Seiten der sozial-
wissenschaftlichen Identitätstheorien — freilich nicht bei allen — genaue
Entsprechungen. Für die hier versuchte Zuordnung von Personalitäts-
aspekten und Identitätsbegriffen darf es als äußerst bedeutsam gelten,
daß der strukturgenetische Ansatz und insbesondere Kohlbergs Stufentheorie

des moralischen Urteils einen so hohen Personbegriff wie den
Kantischen als empirisch gehaltvoll ausgewiesen haben. Es ist also
tatsächlich so, daß Personen im Laufe ihrer Entwicklung dazu kommen,
sich autonom allgemein gültigen Gesetzen zu unterstellen, statt den
bloßen Konventionen einer Gesellschaft zu folgen. Es ist allerdings
alles andere als selbstverständlich, daß eine Person von der Ebene der
Konventionen (der « konventionellen Ebene » im Kohlberg'schen Sinn)
zu dieser Ebene der Autonomie (der «postkonventionellen Ebene»)
aufsteigt, und es ist in der Tat nur eine Minderheit, die dies tut64. Wo das

aber geschieht, sind wir berechtigt, statt von einer « konventionellen »

oder « Rollenidentität » von einer « autonomen Ich-Identität » zu
sprechen. Diese Identitätsstufe — und erst sie — ist die Erlangung der vollen
Kompetenz der Person, sie selbst zu sein, der Kompetenz zu wirklicher
Selbstbestimmung und entsprechender Selbstverwirklichung.

64 Damit unterstelle ich bewußt, daß das entscheidende Autonomie-Moment der
«moralischen Persönlichkeit» im Sinne Kants (VI, 223) auf der Kohlberg'schen
«postkonventionellen Ebene» im Ansatz generell auftritt, also schon auf der empirisch
verifizierbaren «Stufe 5» (und selbstredend auf der «Stufe 6», sofern man an dieser Differenzierung

festhalten und diese Stufe, wie in den frühesten und spätesten Schriften Kohlbergs,

als eine empirisch verifizierbare ansieht). Meine Hauptargumente sind einerseits

begrifflicher Natur: ohne diese Voraussetzung scheint mir eine befriedigende Abhebung
der «postkonventionellen Ebene» und der «konventionellen» grundsätzlich gar nicht
möglich, und andererseits allgemein entwicklungslogischer Natur: es liegt in der
Konsequenz des formaloperatorischen Denkens im Piagetschen Sinn, das nach Kohlberg die
formale kognitive Voraussetzung der «postkonventionellen Ebene» bildet, daß das Ich



Personbegriff und Identitätstheorie 97

Diese autonome Ich-Identität hat wiederum ihre eigene soziale

Dimension. Sie ist von ihrer Orientierung an universellen Prinzipien
her darauf angelegt, auch den anderen im Sinne Kants als Selbstzweck
und autonomes Ich zu achten. Personalität auf der Ebene autonomer
Ich-Identität schließt ihrem Wesen nach die Anerkennung des anderen
als Person ein. Eine Person erlangt unter Umständen ihre Autonomie in
Abkehr von den Konventionen einer Gemeinschaft oder Gesellschaft.
Aber sie kann dies nur, wie Mead gezeigt hat, indem sie an die Zustimmung

einer weiteren, Ort und Zeit übergreifenden Gemeinschaft appelliert,

die auf die Stimme der Vernunft hört65. Es ist kein Zufall, daß

Mead gerade korrelativ zur Annahme eines autonomen Ich zum
Entwurf einer idealen Kommunikationsgemeinschaft gekommen ist. Die
Autonomie der Ich-Identität befreit die Person aber auch zur höchsten
Form von Zweierbeziehungen, von Freundschaft und Liebe, die nun
weniger die Verschwommenheit einer Gefühlseinheit haben, sondern
vielmehr den Geschenkcharakter echter Hingabe annehmen können.

Was hat nun die Unterscheidung dieser verschiedenen Identitätsstufen

für den Personbegriff erbracht Wenn wir diese Stufen betrachten,

erkennen wir sofort, daß sie den ganzen Entwicklungsraum der
Person umschließen. Mittels der verschiedenen Identitätsbegriffe lassen

sich die wichtigsten Etappen der Personbildung differenziert
benennen. Das, was man früher etwa die «Gegensatzeinheit» der Person

nannte, läßt sich neu als die Spannweite ihrer Entfaltungsmöglichkeiten

begreifen. Im Begriff der numerischen Identität wird ausgesprochen,

daß die Person als leibliches Individuum ihre Identität immer
schon hat. Im Begriff der autonomen Ich-Identität wird dem entgegengehalten,

daß die Person ihr volles Selbstsein — wenn überhaupt — erst
am Ende eines langen Entwicklungsprozesses erlangt. Der Begriff der

sich einem selbstgeschaffenen allgemeinen möglichen Ideal der Gerechtigkeit und nicht
mehr bloß den gegebenen gesellschaftlichen Normen zu unterstellen beginnt (vgl.
Piaget/Inhelder, wie Anm. 62, 310 f. ; dt. 336 f.). Zur Kontroverse um die Annahme
verschiedener «natürlicher» Moralstufen auf der «postkonventionellen Ebene» vgl. die
Beiträge von L. Kohlberg, P. Puka, J. Habermas, in: W. Edelstein, G. Nunner-
Winkler (Hg.), Zur Bestimmung der Moral. Philosophische und sozialwissenschaftliche
Beiträge zur Moralforschung, Frankfurt a. M. 1986, 205-240, 241—290, 291—318; von
O. Höffe, in : F. Oser, R. Fatke, O. Höffe (Hg.), Transformation und Entwicklung.
Grundlagen der Moralerziehung, Frankfurt a.M. 1986, 56—86, von G. Küng, in : F. Oser,
W. Althof, D. Garz (Hg.), Moralische Zugänge zum Menschen — Zugänge zum
moralischen Menschen, München 1986, 312-326.

65 Vgl. Mead, wie Anm. 62 (engl. Text), 167f., 199.



98 Personbegriff und Identitätstheorie

natürlichen Identität macht darauf aufmerksam, daß es zum Wesen von
Personen gehört, selbstbezüglich zu werden, sich selbst identifizieren zu
können. Im Begriff der konventionellen Identität wird zusätzlich
festgehalten, daß der Mensch nur durch die Integration in eine Gemeinschaft,

als Sozialwesen Person wird. Dabei darf er freilich seine personalen

Entscheidungen nicht von dieser Gemeinschaft abnehmen
lassen, wie wiederum der Begriff der autonomen Identität betont. Wir
wissen somit dank der Unterscheidung dieser verschiedenen Identitätsstufen

besser, was wir im Grunde immer schon wußten, daß nämlich
das Personsein nicht etwas Vorgegebenes, immer schon Verwirklichtes
ist, sondern verwirklicht, errungen sein will : Werde, was du bist65a.

Dieses «Werden » der Person vollzieht sich in der Lebensgeschichte
eines Menschen. Insofern haben alle jene Theorien recht, die in der

Lebensgeschichte das eigentliche principium individuationis der Person
und den Bildungsprozeß ihrer Identität erblicken66. Solche Aussagen
bedürfen freilich der Präzisierung. Keinesfalls kann damit gemeint sein,
daß eine Person erst über ihre Lebensgeschichte ihre numerische Identität

erhält; sie tritt vielmehr schon als dieses Einzelwesen in ihre
Lebensgeschichte ein. Aber allein die Lebensgeschichte vermag diese

numerische Identität dergestalt mit Inhalt zu füllen, daß eine Person
schließlich als ein unverwechselbares Individuum in Erscheinung tritt.
Von einer Person, die ihren eigenen Weg gehen konnte und die sich
durch ein besonderes Lebenswerk auszeichnet, sagen wir, daß sie eine
« Persönlichkeit » sei. Eine « Persönlichkeit » zu sein ist somit die erfüllte
Form numerischer Identität, die im stärksten Fall daran kenntlich ist,
daß eine eindeutige Identifizierung einer Person schon allein über ihr
Werk (der «Schöpfer von X») möglich ist67. Diese Form der Persona-

6sa Von hier aus erkennt man unschwer, welcher Vorteil einer Identitätstheorie der
Person daraus erwächst, daß sie nicht mehr, wie die meisten Anthropologien der
Jahrhundertmitte, eine Schichtentheorie, sondern eine Stufentheone. der Person ist.

66 Von paradigmatischer Bedeutung ist hierfür H. Lübbe, wie Anm. 1, 145-154, der
auf ältere Ansätze, insbesondere von W. Schaff, zurückgreift. Ähnlich auch
W. Pannenberg, wie Anm. 46, 472, 494f., der (472) von der Geschichte als dem
«principium individuationis sowohl im Leben des Individuums als auch in dem der Völker und
Kulturen» spricht.

67 Die Unverwechselbarkeit eines Individuums, als deren höchste Form die
Einzigartigkeit einer Persönlichkeit anzusehen ist, kann, wie Tugendhat (wie Anm. 12,289 f.)
neu gezeigt hat, gerade nicht das Resultat einer «Sorge um die eigene Einzigartigkeit»
(etwa im Sinne besonderer «Imagepflege») sein, sondern ergibt sich faktisch aus der
selbständig (« autonom ») gestellten und existenziell beantworteten « qualitativen Identi-



Personbegriff und Identitätstheorie 99

lität setzt die Kontinuität eines verantwortlich gelebten Lebens voraus,
das sich jeweils aus Gründen für dieses oder jenes entschied und nicht
bloß durch äußere Ursachen dazu getrieben wurde68. Einer echten
« Persönlichkeit» werden wir deshalb wohl unweigerlich die Stufe
autonomer Ich-Identität zubilligen, aber sie stellt diese Stufe nicht abstrakt,
sondern in voller Konkretheit dar. In ihr verkörpert sich das, was
«Autonomie» in gegebenen historischen Situationen alles heißen
kann.

2.4 Konsequenzen für den Personbegriff - seine Fundierungsfunktion

Gibt es nun einen umfassenden Personbegriff, der diesen Werdensaspekt

der Person berücksichtigt Vom römischen und vom Kantischen
Personbegriff kann nach allem, was wir gesehen haben, nicht behauptet
werden, daß sie die ganze Entwicklung der Person einfangen. Vielmehr
haben sie eine besondere Stufe der Personentwicklung im Auge, wie die

Möglichkeit der Zuordnung dieser Personbegriffe zu einer Identitätsstufe

zeigt. Insofern der römische Personbegriff als Rollenbegriff
definiert werden kann, versteht sich seine Zuordnung zur Stufe der
konventionellen oder der Rollen-Identität von selbst. Wenn Kant die
«moralische Persönlichkeit» als die «Freiheit eines vernünftigen Wesens

unter moralischen Gesetzen» bestimmt und dabei ausdrücklich
festhält, «daß eine Person keinen anderen Gesetzen als denen, die sie

sich selbst gibt, unterworfen ist»69, so ist das eine Bestimmung der

tätsfrage», der Frage «was für ein Mensch bin ich und was für ein Mensch will ich sein?».
Ebenso kann die Persönlichkeitsbildung nicht Selbstzweck sein, sondern ergibt sich
gewissermaßen als «Nebenprodukt» des «selbstlosen» Dienstes an einem besonderen
Werk. Der in Todesanzeigen und Nachrufen immer häufiger zu lesende Ausdruck
«herausragende Persönlichkeit », mit dem offensichtlich die Rede von einer « hervorragenden
Persönlichkeit» noch überboten werden soll, deutet mehr auf die von Heidegger (Sein
und Zeit, Tübingen 101963, 126) dem « Man » zugeschriebene «Sorge um den Abstand» als
auf das Verstehen echter Persönlichkeitsmerkmale hin. Aufdie noch nicht voll erkannte,
sehr bedeutsame und ambivalente Stellung Heideggers als Identitätstheoretiker avant la
lettre (man denke nur an den identitätstheoretischen Gehalt von Ausdrücken wie «Je-
meinigkeit», «Man», «Eigentlichkeit», «Uneigentlichkeit») wäre in einer eigenen
Abhandlung zurückzukommen.

68 Diese Grundbedingung dafür, daß ein menschliches Leben trotz aller Veränderungen

als ein kontinuierlich im Modus der Selbständigkeit gelebtes Leben gelten kann,
hat Tugendhat (wie Anm. 12, 290) ausgesprochen.

69 I. Kant, Die Metaphysik der Sitten, VI, 223.



100 Personbegriff und Identitätstheorie

Person, die nur auf Personen mit autonomer Ich-Identität anwendbar
ist.

Anders verhält es sich bei jenen Bestimmungen, welche wie der
klassische Personbegriff des Boethius die vernünftige Wesensnatur der
Person in den Mittelpunkt stellen und dabei keine besonderen Auflagen
machen, inwieweit oder inwiefern diese Vernünftigkeit im Leben einer
Person verwirklicht werden muß. Der klassische Personbegriff, wie ihn
besonders Thomas von Aquin weiterentwickelt hat, fängt im Unterschied

zum römischen und zum Kantischen Personbegriff nicht primär
eine Person- oder Identitätsstufe ein, sondern versucht allgemein das

Wesen der Person logisch und ontologisch zu bestimmen. Wenn die
Person als ein Einzelwesen von vernünftiger Wesensnatur definiert
wird, so wird dabei nur die numerische und die generische Identität der
Person festgehalten. Aber gerade innerhalb dieser nur die allgemein
philosophischen Identitätsaspekte berücksichtigenden Personbestimmung

— und nur innerhalb ihrer — ist auch Platz für die verschiedenen
sozialwissenschaftlichen Identitätsr/ß/tf#, jene der natürlichen, der
konventionellen und der autonomen Identität. Es wäre freilich historisch

verfehlt, wollte man behaupten, beim klassischen Personbegriff sei

bereits an eine Differenzierung verschiedener Person- oder Identitätsstufen

gedacht worden. Seine Abstraktheit und Allgemeinheit sind
immer wieder herausgestellt, ja bemängelt worden. Aber dieser

Abstraktheitsgrad erweist sich nun insofern als von Vorteil, als nur ein so

allgemein gefaßter Personbegriff weit genug ist, um die in der
Personentwicklung unterscheidbaren Identitätsstufen in sich aufzunehmen.
Durch die Aufnahme dieser Identitätsstufen kann der klassische

Personbegriff konkretisiert und auf die neueren sozialwissenschaftlichen
Erkenntnisse abgestimmt werden.

Werden nun die durch die Identitätstheorie gewonnenen
Differenzierungen in den klassischen Personbegriffaufgenommen — und für eine

Anthropologie, die Aktualitätswert beansprucht, dürfte dies unerläßlich

sein —, so hat dies auch für den klassischen Personbegriff
Konsequenzen. Das, worin die generische Identität des Menschen begründet
ist, also die geistige Wesensnatur des Menschen, dürfen wir nicht als

etwas immer schon Verwirklichtes auffassen - sonst wird auch hier die
Person mit der Endstufe ihrer Entwicklung gleichgesetzt. Wir müssen

vielmehr diese geistige Wesensnatur als das Entwicklungs- oder

Entfaltungsprinzip des Menschen denken. Sie ist «Natur» in jenem genuin
aristotelischen Sinn, der die Natur zum inneren Prinzip der Bewegung,



Personbegriff und Identitätstheorie 101

des Wachstums auf ein Ziel hin erklärt70. Aufdie Person gilt es neu jene
Einsicht zu beziehen, die Aristoteles und Thomas von Aquin lange vor
den Vertretern des strukturgenetischen Ansatzes bezüglich aller höheren

Gestaltprinzipien oder « Formen » ausgesprochen haben : je höher
eine Form steht, desto mehr Zwischenformen muß es geben, mittels
deren der Entwicklungsprozeß stufenweise zur Endform gelangt71. Die
höchste Exemplifikation dieses Prinzips erblickt Thomas in der
menschlichen Geistseele, welche die Vernünftigkeit und damit das

Personsein des Menschen begründet. Dann ist es aber nur konsequent,
wenn auch das Personsein nicht als etwas Statisches, sondern als eine
Existenzform mit Prozeßcharakter betrachtet wird, deren Verwirklichung

stufenweise erfolgt. Wir sind, entwicklungsmäßig und
lebensgeschichtlich betrachtet, aufgrund unserer Wesensnatur zwar immer
schon Person, aber auch unterwegs zu unserer Personalität. Das gilt in

70 Vgl. Aristoteles, Metaphysik V, 4. Thomas von Aquin hat freilich — wie wohl auch
Boethius selbst — den Ausdruck natura im allgemeinen Sinn von essentia verstanden, aber
das erklärt sich aus seinem Bemühen, den Personbegriff so zu fassen, daß er nicht nur auf
den Menschen, sondern auch aufdie Engel und Gott anwendbar ist (vgl. S. th. 1,29,1, obj.
4 et ad 4). Bedenkt man, wie Thomas die menschliche Geistseele trotz ihrer Geistigkeit
auch als eine Form des Natürlich-Materiellen begreift und den Menschen in einem
stufenweise vor sich gehenden Generierungsprozeß entstehen läßt, so liegt es nahe, jene
«Natur», welche die menschliche Person ausmacht, als Werdensprinzip aufzufassen - für ein
strukturgenetisch inspiriertes Personkonzept scheint dies unerläßlich.

71 « Quanto aliqua forma est nobilior tanto oportet esse plures formas intermedias
quibus gradatim ad formam ultimam veniatur.» Thomas von Aquin, S.c.g. II, 89 (ed.
Marietti n. 1745). Die damit ausgesprochene Auffassung der Ontogenese der höheren
Lebewesen und insbesondere des Menschen als eines echten Formwandlungsprozesses,
für welche sich die unglückliche Bezeichnung « sukzessive Beseelung» eingebürgert hat,
ist in der Neuscholastik aus vornehmlich moraltheologischen Gründen meistens
zurückgewiesen worden. Es ist jedoch ein oberflächliches Mißverständnis, zu meinen, eine
solche Auffassung führe notwendigerweise dazu, daß die Anfangsformen menschlichen
Lebens den Stufen des vegetativen oder des tierischen Lebens gleichgesetzt werden:
gerade der Umstand, daß menschliches Leben im Unterschied zu jenem des Tieres über
diese Stufen hinauswächst, spricht dafür, daß es von Anfang an mehr, nämlich genuin
menschliches Leben ist. Thomas und vor ihm Aristoteles haben allerdings wohl nur die
biologische, nicht aber die entwicklungspsychologische Seite des Problems erkannt (wobei

ihre Biologie natürlich längst überholt ist), aber die von ihnen entwickelte
Prinzipienlehre ist von allgemeiner Tragweite und hinsichtlich des strukturgenetischen Ansatzes

durchaus aktuell. Dabei werden Aussagen gemacht, die auch identitätstheoretisch von
Interesse sind, etwa wenn Thomas in diesem Zusammenhang die Behauptung aufstellt,
die jeweils gebildete Form (species formati) müsse nicht vom Anfang bis zum Ende eines
solchen sukzessiven Generierungsprozesses die gleiche bleiben, wohl aber die Gestaltkraft
(vis formativa), die diesen Prozeß vorantreibe (a.a.O., n. 1743): man erkennt unschwer,
wie hier das einer Substanzmetaphysik gemeinhin unterstellte statische Wirklichkeitsverständnis

zugunsten eines dynamischen, prozeßhaften durchbrochen wird.



102 Personbegriff und Identitätstheorie

besonderem Maße für das Kindes-, Jugend- und frühe Erwachsenenalter,

insofern hier mit den verschiedenen Identitätsstufen das Personsein

überhaupt erst entfaltet wird. Das gilt aber auch existentiell für die

Lebensgeschichte des Erwachsenen, insofern auch er seine Zukunft
immer wieder neu übernehmen und gestalten muß. Personsein meint
also nicht das bloße Vorhandensein einer geistigen Wesensnatur im
Menschen, sondern verweist auf Entfaltungsmöglichkeiten dieser Natur,

die - wenn auch auf unterschiedliche Weise — in einem ganzen
menschlichen Leben verwirklicht sein wollen.

Diese geistige Wesensnatur des Menschen, welche seine Personalität

ausmacht, ist in der klassischen Tradition und vor allem bei Thomas

von Aquin mehr als ein menschliches Phänomen : Sie ist in den
konstitutiven Prinzipien des Menschen begründet und wird damit erklärt,
daß dem Menschen im Unterschied zu den anderen Lebewesen eine
Geistseele als Gestaltprinzip zugesprochen wird72. Ein solches ontolo-
gisches Erklärungsprinzip wie die aristotelisch verstandene «Form»,
das sich zudem im Falle der menschlichen Geistseele letztlich nicht auf
der naturphilosophischen, sondern auf der eigentlich metaphysischen
Ebene situiert73, ist nicht der unmittelbaren Erfahrung zugänglich.
Ontologische und metaphysische Erklärungsprinzipien müssen zwar
anhand von Phänomenen und damit anhand der Empirie ausgewiesen
werden können, sind aber nicht direkt phänomenal oder empirisch
erfaßbar. Auf solche ontologische und erst recht auf metaphysische
Prinzipien glauben die positivistisch orientierten sozialwissenschaftlichen

Modelle verzichten zu können und zu müssen. Beim strukturgenetischen

Ansatz, auf den wir uns vornehmlich berufen haben, verhält
es sich insofern anders, als ihr Leitbegriff der Struktur eindeutig ein

nicht-empirischer Begriff ist: «Strukturen» können wie die «Formen»
nicht direkt beobachtet, sondern müssen im Ausgang von beobachtbaren

Leistungen als deren Organisationsprinzip erschlossen werden. Aber
auch die strukturgenetischen Theorien haben sich als sozialwissenschaftliche

Theorien bisher damit begnügt, «Strukturen» als Erklä-

72 Es ist allerdings nicht die Geistseele allein, sondern der aus diesem geistigen
Formprinzip und dem Materieprinzip zusammengesetzte Mensch, der nach thomani-
schem Verständnis «Person» heißt, weswegen die volle Personalität der nach dem Tode

getrennt vom Leibe existierenden Seele abgesprochen wird. Vgl. Q. disp. de potentia 9, 2
ad 14.

75 Vgl. Aristoteles, Physik II, 2 194 b 9 sq. ; Thomas von Aquin, Physikkommentar II,
lectio 4 (ed. Marietti n. 175).



Personbegriff und Identitätstheorie 103

rungsprinzipien für r/«/?»spezifische Leistungen anzunehmen, ohne
sich der metatheoretischen, philosophischen Frage zu stellen, wie die
Genese solcher Strukturen insgesamt als ein zusammenhängender Prozeß

zu denken ist. Ein Erklärungsprinzip, das von vergleichbarer
Radikalität wie die bei Thomas von Aquin als Wesensform des Menschen
verstandene Geistseele wäre, findet sich deshalb auch innerhalb des

strukturgenetischen Ansatzes nicht, obwohl sich hier die Frage nach

einem solchen Prinzip auf der metatheoretischen Ebene geradezu
aufdrängt.

Für uns stellt sich hier nur die spezielle Frage, welche Fundierungs-
funktion ein metaphysisch begründeter Personbegriff angesichts der
sozialwissenschaftlichen Identitätstheorie erfüllen könnte. Es gibt in
der Tat Gründe, die einen solchen Personbegriffgerade im Hinblick auf
die von ihr unterschiedenen Identitätsstufen als unverzichtbar erscheinen

lassen.

Wir haben für einen Personbegriff plädiert, der begründen kann,
warum das Personsein eine lebenslange Aufgabe ist, die sich je nach

Entwicklungsstufe — Identitätsstufe — unterschiedlich stellt. Die « Person

» ist demnach immer mehr als der momentane Mensch, mehr als der

Träger einer besonderen Tat. Daß wir dem Menschen als Person

gegenüber tatsächlich eine solche Haltung einnehmen, kommt darin
zum Ausdruck, daß wir die Anerkennung der Personwürde weder vom
Entwicklungsstand noch von der jeweiligen Leistung eines Menschen

abhängig machen. Wir gehen sogar so weit, daß wir einem Menschen
die Personwürde auch dann noch zuerkennen, wenn sein Leben jene
« Anständigkeit » vermissen läßt, die wir im Normalfall von einer Person

erwarten. Und es ist leicht einzusehen, daß ein Abrücken von
diesem Prinzip der Achtung eines jeden Menschen als Person früher
oder später zu einem haltlosen Relativismus führen muß. Das Festhalten

an diesem Prinzip aber bürdet dem Personbegriff die Aufgabe auf,
begründen zu können, warum alle Menschen trotz ihrer nicht zu
leugnenden Unterschiede hinsichtlich ihrer Person-Qualitäten
unterschiedslos als Personen gelten sollen.

Die sozialwissenschaftliche Identitätstheorie verschärft mit ihrer
Unterscheidung von Identitätsstufen dieses Problem. Sie spitzt es auf
die Frage zu : Warum müssen wir eigentlich jene Menschen, die
höchstwahrscheinlich niemals zu einer autonomen Ich-Identität fähig sein

werden, überhaupt noch als autonome Personen achten Und wie steht
es mit jenen «Personen», die nicht bloß eindeutig hinter der Stufe



104 Personbegriff und Identitätstheorie

autonomer Ich-Identität zurückgeblieben sind, sondern auch -
aufgrund welcher Umstände auch immer — in ihrem bisherigen Leben
keine menschliche Noblesse erkennen ließen und diese allen Prognosen
zufolge auch nicht für die Zukunft erwarten lassen? Von der Virulenz
solcher Fragen können eigentlich nur Sozialfürsorger berichten, die sich
im vollen Wissen um menschliche Entwicklungsverläufe für jene Fälle
einsetzen, die man die hoffnungslosen nennt.

Die Sozialwissenschaften geben keine Antwort auf solche Fragen.
Sie haben uns gelehrt, Stufen der Personbildung zu unterscheiden, sie

geben uns Kriterien und Maßstäbe in die Hände, mittels deren zwischen

gelungener und mißlungener Personbildung, zwischen einer
konventionellen und einer autonomen Identitätsform der Person und anderen
mehr unterschieden werden kann. Aber sie können nicht begründen,
warum wir einen Menschen auch dann noch als Person achten sollen,
wenn er nicht den sozialwissenschaftlichen Maßstäben voller oder

eigentlicher Personalität entspricht. Das legt den Schluß nahe, daß der
Personbegriff zwar in den Sozialwissenschaften als Leitbegriff fungiert,
aber selbst nicht ein sozialwissenschaftlicher Begriff ist. Was ist er
dann

Die Antwort, der Personbegriff sei eben ein genuin philosophischer
Begriff, der in den Sozialwissenschaften als ein vorauszusetzendes
normatives Prinzip fungiere, liegt auf der Hand. Diese Antwort läßt sich

mit dem Hinweis begründen, daß ein philosophischer Personbegriff im
Sinne Kants tatsächlich die Zielvorstellung für den Prozeß der
Personbildung abgegeben hat, den die Sozialwissenschaften untersuchen.

Aber ist unser Problem durch die Berufung auf einen Personbegriff
wie jenen Kants, der die Achtung vor der Person in ihrer Autonomie
verankert, wirklich gelöst? Ein solcher Personbegriff scheint insofern
keine Lösung zu bringen, als er sensu stricto nach den sozialwissenschaftlichen

Erkenntnissen nicht auf alle Menschen anwendbar ist, sondern
eben nur auf jene mit einer autonomen Ich-Identität. Wir können zwar
die Einschränkung machen, daß diese autonome Ich-Identität nicht
immer schon verwirklicht sein muß, daß es genügt, wenn wir an ihr als

einer sich in Zukunft verwirklichenden realen Möglichkeit festhalten
können. Wie aber läßt sich diese Erwartung dort aufrecht erhalten, wo
nach sozialwissenschaftlichen oder sogar medizinischen Befunden alles

gegen sie spricht Somit stellt sich erneut die Frage : Wie läßt es sich

begründen, daß wir unterschiedslos alle Menschen, auch jene ohne

autonome Ich-Identität, ohne gelungene Personbildung, ja ohne die



Personbegriff und Identitätstheorie 105

Voraussetzungen zu ihr, bei denen kein zukünftiges Gelingen dieser

Personbildung erwartet werden darf, als Personen anerkennen und
achten sollen

Es gibt nicht viele Antworten auf diese Frage. Im Verlauf unserer
Ausführungen sind nur zwei ansichtig geworden. Die erste ist die
religiöse, speziell die christliche Antwort, die wir eingangs berührten. Sie

vermag deswegen jedem Menschen ungeachtet seines Standes und
Zustandes uneingeschränkte Personwürde zuzusprechen, weil sie ihn
im Licht der uneingeschränkten Liebe und Heilsmöglichkeit Gottes
sieht. Die zweite Antwort, die sich im Vorangehenden abzeichnete, ist
eine philosophische, ist genauer die ontologisch-metaphysische
Antwort74. Auch sie läßt sich nicht vom Erscheinungsbild des Einzelnen
beirren, aber aus einem anderen Grund: sie bewegt sich als ontologisch-
metaphysische Antwort grundsätzlich auf einer anderen als der
phänomenalen Ebene, nämlich auf jener der konstitutiven Prinzipien. Sie

blickt letztlich nicht auf die Erscheinungsform einer Person, sondern
auf das, was überhaupt die Erscheinung des Menschen als Person

begründet, auf die geistige Wesensnatur des Menschen und auf das ihr
zugrundeliegende geistige Gestaltungsprinzip.

Die Unverzichtbarkeit eines metaphysisch fundierten Personbegriffs

läßt sich somit gerade angesichts unterschiedlicher Identitätsstufen

neu begründen. Nur ein metaphysisch fundierter Personbegriff läßt
das, was als letzte Identitätsstufe, als Vollendung der Person erscheint,
schon in der WesenstiVXur des Menschen und damit in der Natur eines

jeden Menschen angelegt sein, und zwar in der Form eines
Wirklichkeitsprinzips, dessen grundsätzliche Würde nicht davon berührt wird,
ob es sich in einem Menschenleben voll zu verwirklichen vermag oder
nicht. Die Personmetaphysik war nie kleinlich. Hier sei daran erinnert,
daß Thomas von Aquin dem Menschen aufgrund seiner geistigen
Wesensnatur prinzipiell jene Dignität zusprach, durch welche sich die

74 Auf die Prüfung nichtmetaphysischer Antwortmöglichkeiten muß hier verzichtet
werden. Vgl. insbesondere W. Marx, Gibt es auf Erden ein Maß? Grundbestimmungen
einer nichtmetaphysischen Ethik, Hamburg 1983; ders., Ethos und Lebenswelt. Mitlei-
den-können als Maß, Hamburg 1986. Eine nichtmetaphysisch-kognitive Ethik wie die
Diskursethik von Habermas sieht sich bei all ihrer Nähe zur Kohlbergschen Theorie der
Moralentwicklung bei den hier aufgeworfenen Fragen mit der Schwierigkeit konfrontiert,
wie sie jene in eine ideale Kommunikationsgemeinschaft einbeziehen will, die aller
Voraussicht nach nie zu einem Dialog unter gleichen Voraussetzungen fähig sein werden.



106 Personbegriff und Identitätstheorie

«Würdenträger» des antiken Theaters, diepersonae in einem eminenten
Sinn, ausgezeichnet hatten. Solche Personmetaphysik schreibt zuallererst

der Würde der Personnatur zu, was aufgrund ihrer als deren
Vollendung in Erscheinung tritt, und sie vermag deshalb die Würde der
Person auch noch in jenen Personen zu erblicken, wo diese nur unvollendet

oder gebrochen hervortritt. Magnae dignitatis est, in natura rationali
subsistere'1''.

75 Thomas von Aquin, S. th. I, 29, 3 ad 2 (wie Anm. 19). Odo Marquard (wie
Anm. 12, bes. 358-362) hat die interessante und einleuchtende These aufgestellt, daß die
« Konjunktur » des Identitätsthemas nur vor dem Hintergrund des modernen Verlustes des

traditionell metaphysischen Wesensbegriffs vom Menschen und der «transzendenten

Teleologie» (359) möglich geworden ist: «der Identitätsbegriff macht gegenwärtig
seine Karriere als Ersatzbegriff für essentia und als Begriff des Ersatzpensums für Teleologie»

(362); er fungiert als «Mini-Essenz» und «Schwundtelos» (vgl. den Titel).
Marquard erklärt damit auch die Schwierigkeiten der Identitätstheorien, angeben zu können,
worin die Erfüllung dieses Pensums «Identität» bestehen soll; jedermann habe «irgendwie

<zugehörig> und irgendwie <unverwechselbar) zu sein: irgendwie» (362). An dieser

Beobachtung scheint soviel richtig zu sein, daß die meisten Identitätstheorien sich bewußt
infolge der von Marquard beschriebenen modernen Situation auf einer Allgemeinheitsebene

bewegen, auf der nur noch die Angabe formaler Bedingungen gelungener
Identitätsbildung möglich ist, nicht mehr jedoch die Erörterung unterschiedlicher materialinhaltlicher

(<,< weltanschaulicher») Voraussetzungen solcher Identitätsbildung. Daß Weltbilder

alter Kulturen vornehmlich die Funktion der Identitätssicherung hatten, ist seit E.
Dürkheim eine klassische, heute insbesondere von Habermas (Anm. 12, 69-169) vertretene

These. Es gibt zudem ein reiches historisches und biographisches Anschauungsmaterial,

welches für die Annahme spricht, daß die Gottesbeziehung von Personen von
grundlegender Bedeutung für ihre Identität sein kann — und dies durchaus unter den

Bedingungen der Moderne, d.h. der Autonomie, wofür Kant mit seiner «Die Religion
innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft» die klassische Begründungsschrift geliefert
hat. Doch können wir auf diese Fragen, die auf zusätzliche mögliche Leistungen eines

metaphysisch fundierten Personbegriffs hinweisen (und die natürlich vor allem für eine
beim Thema «Identität» ansetzende Religionspädagogik von kapitaler Bedeutung sind),
hier nicht mehr eingehen.


	Personbegriff und Identitätstheorie

