
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 35 (1988)

Heft: 1-2

Artikel: Le Peuple de Dieu est-il infaillible? : L'importance du sensus fidelium
dans l'Église postconciliaire

Autor: Kerkhofs, Jan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760789

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760789
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jan Kerkhofs

Le Peuple de Dieu est-il infaillible?

L'importance du sensus fidelium
dans l'Église postconciliaire

Après Vatican I plusieurs théologiens (et peut-être Pie IX lui-
même) 1 ont cru que dorénavant les conciles seraient superflus, le pape
exprimant le sensus fidelium de par sa propre autorité, comme si

automatiquement lui, le sommet, serait le porte-parole unique de toute
l'Eglise, de la « base » universelle. Cette attitude a trouvé un écho dans
les paroles presque incroyables de Pie IX : « La Tradizione sono Io »2. Il
va de soi que cette interprétation ne fut nullement celle des Pères de

Vatican I, comme les recherches historiques de Anton Houtepen et de

Hermann-Joseph Pottmeyer l'ont prouvé3. Disons-le dès le début de cet
exposé : théologiquement ni le Pape ni le Peuple ne peuvent exprimer
toute la vérité pour toujours. Ce n'était même pas le cas pour Jésus
lui-même comme Annie Jaubert, l'exégète française bien regrettée, l'a
fait remarquer dans une intervention en 1973:

« Quand nous disons que Jésus est infaillible, cela concerne-t-il le

langage des Evangiles, forcément limité puisque humain, ou bien plutôt
le fait que Jésus a accompli dans sa vie infailliblement l'appel de Dieu
sur lui, sa vocation de Fils pour Dieu et pour les hommes Ce fait est

1 Voir R. Aubert, La géographie ecclésiologique du XIXe siècle, in : L'Ecclésiologie du
XX' siècle, Paris 1960.

2 Y. Congar, La <réception> comme réalité ecclésiologique, in: Revue des Sciences

philosophiques et théologiques 56 (1972) 380.
3 P. Fransen, Einige hermeneutische und spirituell-dogmatische Überlegungen zur

Unfehlbarkeit, in: E. Klinger, K. Wittstadt, Glaube im Prozeß, Freiburg 1984, 297.



4 Le Peuple de Dieu est-il infaillible?

connu par des textes privilégiés qui sont pour nous une référence

permanente, mais demandent aussi une réactualisation constante»4.
Dans Glaube im Prozeß mon ancien maître, collègue et ami Piet

Fransen a décrit le « Leitprinzip » de toutes ses réflexions sur les conciles
de Trente, de Vatican I et II dans les termes suivants : « Kein Mensch ist
unfehlbar oder kann unfehlbar sein. Nur Gott ist aus seinem Wesen
heraus unfehlbar. Er kann nicht zulassen, daß er selbst irrt, noch kann er
andere irreleiten. Er ist nicht nur die oberste Wahrheit; er ist höchste

Barmherzigkeit und Treue. Wenn also einem Menschen oder einer

Gruppe von Personen eine wenn auch begrenzte und schwache Unfehlbarkeit

zugesprochen werden kann, so kann diese nur von ihm als sein

gnädiges Geschenk, kommen»5.
Sans doute, dans un certain sens peut-on parler d'infaillibilité. On ne

peut nier que le Saint-Esprit donne un charisme de la vérité à l'Eglise. A
partir de l'historicité nécessaire de tout ce que l'Eglise peut dire à un
moment donné, et donc de l'inadéquation et même parfois du caractère

provisoire de ses formulations, il faut pouvoir sauvegarder l'indéfecti-
bilité de l'Eglise dans l'ordre de la vérité. L'Eglise doit pouvoir reconnaître

son identité de façon explicite dans des paroles vraies6. Là,

l'Eglise est infaillible et le Pape aussi quand il exprime cette identité
avec toutes les limites mentionnées. Nous y reviendrons.

L'infaillibilité de l'Eglise, c'est-à-dire du Peuple de Dieu, comprenant

à la fois et les ministres de tous les degrés et les théologiens et les

saints, est limitée d'abord par la mesure avec laquelle l'Eglise se laisse

travailler par le Saint-Esprit (voir Lumen Gentium 12 et Dei Verbum

8—10) et ensuite par sa temporalité nécessaire qui refuse tout mono-
physisme ecclésiologique.

Ceci dit, Vatican II invite par ses accents mêmes, entre autres par sa

reconnaissance d'«une hiérarchie des vérités», probablement variable
dans le temps, à développer l'infaillibilité relative du Peuple de Dieu,

4 Eglise infaillible ou intemporelle?, in: Recherches et Débats, Paris 79 (1973) 101. (Le
texte continue : «Si le langage du Nouveau Testament est tributaire des limites du langage
humain et apparaît dépendant de la problématique d'une époque, s'il faut sans cesse en
retrouver l'esprit sans être lié à la lettre, comment afortiori n'en serait-il pas de même pour
le langage des conciles et pour celui des documents pontificaux Le langage peut être

contingent, il contient une visée. Si Dieu fait des lignes droites avec des lignes courbes, il
est nécessaire qu'il y ait des lignes, même courbes. Mais l'infaillibilité n'est-elle pas alors

comme un horizon vers lequel marchent toutes les lignes courbes?»
5 Glaube im Prozeß, 300.
6 Cl. Geffré in: Eglise... (cf. note 4), 57, 162—163.



Le Peuple de Dieu est-il infaillible? 5

s'exprimant par le sensusfidelium, et à restituer les magistères des évêques
et des théologiens dans ce sensus fidelium. Nous ne sommes qu'aux
premiers balbutiements de cette élucidation s'annonçant particulièrement

complexe.

1. Pourquoi le sujet devrait-il nous intéresser

à plus de vingt ans de distance du Concile

L'Eglise a toujours reconnu l'importance du sensus fidelium, quand
celui-ci manifeste l'œuvre du Saint-Esprit7. Le sensusfidelium s'exprime
dans la réception active (avec le triage que celle-ci comporte) de la

Parole que Dieu continue d'adresser à son Peuple, en pèlerinage
historique. La formation du canon des Ecritures s'est produite par réception.

La conscience collective des premiers chrétiens a eu de graves
problèmes avec le retard de la parousie et avec une relecture de son

interprétation8. Il fallut aussi beaucoup de temps à cette conscience
collective pour comprendre le caractère relatif des lois mosaïques. Plus

tard, beaucoup de formes liturgiques ont été triées par ce même sensus

fidelium. Il a fortement contribué à la reconnaissance des saints. Beaucoup

de fêtes ont été reçues au niveau des Eglises particulières comme
au niveau universel. Et, il y a toute l'histoire des conciles, des synodes,
du droit ecclésiastique avec la réception, parfois très lente, de leurs
décisions ou prescriptions - mais aussi avec la non-réception (comme le

Filioqué) ou même la non-réception d'un concile par un autre ou la

disparition par désuétude... ou, comme Y. Congar le fait remarquer, la

« re-réception » (par exemple de Chalcédoine dans les recherches chris-
tologiques actuelles ou de la minorité de Vatican I par Vatican II
etc.)9.

Pourtant, la question du sensus fidelium se pose aujourd'hui d'une
façon nouvelle et surtout beaucoup plus consciente, aussi bien grâce à

Vatican II qu'au développement des sciences humaines (en particulier
des sondages de l'opinion publique et de la linguistique sociologique). A
l'origine de ce changement se trouve la prise de conscience accélérée de

l'historicité radicale de tout phénomène humain (et donc aussi ecclésial)

7 Cf. note 2, 380-381.
8 Cf. note 1, 99.
9 Cf. note 2, 375.



6 Le Peuple de Dieu est-il infaillible?

qui, parallèlement, a poussé depuis le XIXe siècle d'abord des théologiens

(J.A. Möhler, M.J. Scheeben, J.H. Newman) et des philosophes
chrétiens (M. Blondel), ensuite le peuple lui-même — au moins en partie

- et la majorité des évêques à reconnaître l'importance de l'activité,
étendue dans le temps, de l'Esprit de Jésus au milieu de son peuple
(entre autres le mouvement charismatique) et même dans tout le cosmos
(par exemple quelques expressions de la «process theology»). Il n'est
d'ailleurs pas étonnant que la pensée de M.J. Scheeben, deJ.H. Newman
et de M. Blondel ait pu pénétrer dans les textes mentionnés de Vatican
II par l'intermédiaire de Y. Congar et de K. Rahner (comme Avery
Dulles, parmi d'autres, l'a démontré)10. Ces textes sont devenus les

points de référence aussi bien pour des synodes romains des évêques que
pour des communautés de base ; ils y voient le sensusfidelium comme lieu
théologique de plus en plus prometteur.

A la veille d'un synode romain sur les laïcs, qu'on ferait mieux
d'appeler le synode sur les fidèles ou les baptisés (et certainement pas le
synode des laïcs), cette prise de conscience oblige à approfondir de façon
créatrice une vérité profondément traditionnelle. C'est d'autant plus
nécessaire en Europe où, après des synodes romains et nationaux, tant
de fidèles - hommes ou femmes croyants ou ministres (y compris bon
nombre d'évêques) — souffrent de blocages imposés et expriment leurs

découragements et leurs frustrations.
Le synode romain de 1980 nous ouvre des pistes de réflexion. Nous

savons qu'à l'issue de leurs délibérations les Pères de ce synode sur la
famille ont consacré les propositions 2, 3 et 4 (de leurs fameuses

43 propositions) à notre sujet. Il est utile d'en citer quelques passages :

Après avoir cité Lumen Gentium 35 sur la mission prophétique et le sens
de la foi des laïcs, la proposition 2 continue : « A lui seul, le consentement

des chrétiens ne constitue pas ce sens surnaturel de la foi (Lumen
Gentium 12). L'Eglise n'est pas sujette à la loi du nombre. En suivant le

Christ Seigneur, elle cherche la vérité, et non le nombre. Elle écoute sa

conscience, non la puissance : elle prend ainsi la défense des faibles et
des rejetés. Car la seule enquête d'opinion et les statistiques ne peuvent
établir ce sens de la foi — bien que de telles informations aident l'Eglise
dans sa recherche de la vérité, dans l'organisation de la pastorale et dans

la lecture des signes des temps. »

10 Avery Dulles, Sensus Fidelium, in: America (1er nov. 1986) 240-242, 263.



Le Peuple de Dieu est-il infaillible? 7

Ayant cité Vincent de Lérins et J.H. Newman, la proposition 3

précise le sens de la foi: «Le sens de la foi appelle une cohérence
profonde avec la foi de tous les siècles (c'est-à-dire une catholicité
diachronique ou temporelle) et avec celle de tous les fidèles (c'est-à-dire
une catholicité synchronique ou spatiale) : la foi n'enferme pas l'homme
dans une époque ou un espace déterminés, mais elle le libère. Catholique,

donc universel, ce sens de la foi est toujours déférent à l'égard de

l'Eglise et de son magistère. Comme la foi, en outre, invite l'homme à un
<hommage raisonnable? (cf. Rom 12,1), ce sens de la foi ne s'oppose pas
à la véritable raison dont Dieu a comblé la créature. »

Après le synode le sensus fidelium n'a pas disparu totalement du

langage romain. Le cardinal J. Ratzinger y fait allusion dans sa seconde

Instruction sur « Liberté chrétienne et libération » (1986), n° 98 où il dit
« qu'il faut faire en sorte que les richesses du sensus fidei puissent
pleinement éclore et donner des fruits en abondance». Dans sa lettre du
9 avril 1986 aux évêques brésiliens, Jean Paul II lui aussi se réfère

implicitement au sensus fidelium — quand il écrit que «... nous sommes
convaincus, vous et moi, que la théologie de la libération est non
seulement opportune mais utile et nécessaire»11.

Sans l'apport du sensusfidelium, qui a grandement marqué l'épiscopat
brésilien, jamais la seconde Instruction n'aurait suivi de si près la
première en la réinterprétant. Le processus peut être comparé à celui qui a

été suivi par l'épiscopat des Etats-Unis. Leurs deux lettres sur la paix et

sur le système socio-économique sont impensables sans un dialogue
continu avec les catholiques et même le peuple américains ; ces échanges

ont fait nuancer les différents projets jusqu'à la rédaction presque
définitive. La même méthode est suivie pour la lettre sur les femmes.

Sans la vitalité des communautés de base en Amérique latine, en

Afrique et en Asie, l'exhortation apostolique Evangelii Nuntiandi de

Paul VI (1975) n'aurait jamais encouragé ces communautés de base,

avec toutes les réserves qu'il y ajoute.
En effet, la «base», avec toute la richesse et toute l'ambiguïté du

terme, est devenue un fait nouveau dans la brève période postconciliaire.

Cette base rend la relecture de la Tradition inévitable par les

inédits qu'elle découvre et développe. Dans cette base, on essaie partout
dans le monde de passer les frontières entre confessions chrétiennes,

" La Documentation catholique (1er juin 1986) 536, 538.



8 Le Peuple de Dieu est-il infaillible?

comme le prouve l'intervention suivante de l'archevêque Hayes de

Halifax (Canada) au synode de 1985:
« Nous souhaitons souligner le fait que le progrès en matière

œcuménique au niveau de la base du peuple de Dieu est seulement possible,
dans la mesure où l'autorité de l'évêque du lieu est vraiment reconnue et
où il peut jouir d'un certain degré de subsidiarité. Nous osons souhaiter

que ce synode ou des rencontres similaires prennent en considération
les dernières conséquences de la reconnaissance formelle du baptême

par les autres Eglises dans les textes de Vatican II. Cela n'ouvre-t-il pas
la voie à certains droits et responsabilités, y compris par rapport à

l'Eucharistie? La prudence en ce domaine ne peut pas dispenser de

regarder des situations actuelles qui impliquent des droits»12. Dans

cette même base, la majorité silencieuse des femmes se réveille
progressivement pour prendre la parole ; elle invite toutes les Eglises à relire la

Tradition et l'Evangile même, comme en témoigne le livre remarquable,

bien que non définitif, d'Elisabeth Schüßler-Fiorenza In memory of
her (En mémoire d'elle, Paris 1986).

Cette brève anthologie suffit pour illustrer l'actualité de notre sujet
et pour faire entrevoir les larges perspectives qui sont ouvertes, et la

quantité de questions qui sont posées.

2. Le défi à relever: Où se trouve le «sensus fidelium»

Abordons maintenant quelques-unes de ces questions. Pendant le

Concile Vatican II l'évêque d'Icelande a suggéré d'organiser
périodiquement par des instituts comme celui de Gallup des enquêtes pour
mieux connaître la mentalité du peuple chrétien13. Nous venons de voir
que la seconde proposition du synode de 1980 parle de l'opinion publique

en relation avec le sensusfidelium ; bien qu'elle mette en garde contre
toute identification des deux, elle reconnaît l'importance des sondages
de l'opinion publique. Je ne donne qu'un seul exemple pour signaler la

réalité des embûches. Le grand «survey» sur les valeurs de l'EVSSG

(European Value System Study Group), représentatif pour environ

12 J. Kerkhofs, Les laïcs et le Synode extraordinaire de 1985, in: Pro Mundi Vita —

Bulletin, n° 107 (1986) 37.
13 M. VAN der Plas, Uit degrond van ons hart: open hrieven aanpausJohannes Paulus II,

Weesp, Agathon, s.d., 1985, 44.



Le Peuple de Dieu est-il infaillible? 9

240 millions d'Européens, nous apprend que parmi les catholiques
régulièrement pratiquants (chaque semaine) seulement 77 % croient à

une vie après la mort, 72 % au ciel, 60 % en un Dieu personnel. Bien que
la grande majorité des Européens s'appelle encore chrétienne (85 %),
dans le groupe d'âge de 18 à 24 ans disent n'appartenir à aucune
religion : 50 % des Néerlandais, 40 % des Français et 25 % des Belges14. La
grande majorité des pratiquants réguliers est en désaccord avec Humanae
Vitae (la non-réception est quasiment universelle). En Europe et même

en Belgique, pays plutôt conservateur en ce domaine, la majorité des

catholiques pratiquants admet l'avortement au cas où la santé de la mère
est menacée et où il y a un risque que l'enfant à naître soit sérieusement

handicapé. Donc, même un sondage auprès des pratiquants est déroutant

pour dépister dans le contenu des croyances et des attitudes morales
des fidèles ce que l'Eglise entend par sensus fidelium. Qui a tort? Le
magistère ou les fidèles? Ou tous les deux?

Suffirait-il de s'adresser aux seuls clercs Les enquêtes révèlent que
ceux-ci, bien que très divisés parfois, sont majoritairement en désaccord

non seulement avec des règles disciplinaires importantes comme le
célibat, mais aussi avec plusieurs déclarations officielles doctrinales au

sujet de la sexualité. A des degrés différents, les prêtres prennent leur
distance vis-à-vis des positions officielles concernant l'absolution
collective, l'ordination des femmes, les procédures de nomination des

évêques, même l'infaillibilité pontificale. Et les évêques A ma connaissance,

des enquêtes fiables n'existent pas. Mais que dire des conciles qui
ne «reçoivent» pas des doctrines pourtant séculaires. Pendant des

siècles, fidèles, clercs et évêques ont cru que la terre était plutôt une assiette

plate, que le soleil tournait autour de la terre et que Dieu a fait le monde
créé en six jours... Jusqu'au 16e siècle l'axiome, tenu par Cyprien,
Augustin, Fulgence, «extra Ecclesiam nulla salus» fut compris dans un
sens très rigoriste. Tous nous connaissons le n° 16 de Lumen Gentium où

il est dit que « ceux qui, sans qu'il y ait de leur faute, ignorent l'Evangile
du Christ et son Eglise, mais cherchent pourtant Dieu d'un cœur
sincère... peuvent arriver au Salut éternel ». Et que dire du décret de Latran
IV (1215) sur la nécessité d'exterminer tous les hérétiques, quand on lit
la déclaration Dignitatis Humanae sur la liberté religieuse ; que dire des

14 J. Kerkhofs, Dieu en Europe, in: Pro Mund: Vita — dossier «Europe», n° 37

(1987) 2.



10 Le Peuple de Dieu est-il infaillible?

décrets de Lyon (1274) et de Vienne (1312) condamnant l'usure sous

peine d'excommunication?15

Remarquons aussi qu'il y a un parallélisme entre d'une part les

rapports d'Ephèse et de Chalcédoine et d'autre part les rapports entre
Vatican I et Vatican II. B. Dupuy, dans son commentaire des Textes

newmaniens (1974), fait la remarque suivante16: «Sans contredire Vatican

I, le Concile Vatican II a repris sur de nombreux points l'examen de

ses définitions. Le jugement de Newman s'est avéré particulièrement
clairvoyant. Le 4 août 1870, il écrivait déjà à Ambrose St John: «Nous
devons espérer — car on est tenu de vivre dans cet espoir — que le pape
sera amené à quitter Rome et que le concile ne se poursuivra pas, ou

qu'il aura un nouveau pape. Il est triste que nous devions formuler de

tels souhaits. » H. Jedin, K. Bihlmeyer et H. de Vries pourraient ajouter
une longue liste à ces quelques exemples.

Enfin, les papes étant quasiment toujours uniques, ils ne peuvent
constituer une opinion publique. Mais, influencés par des contextes
différents, et donc par les consciences collectives consécutives, eux aussi

ont changé d'opinion au cours de l'histoire, et souvent sur des questions
importantes. Un exemple récent et anodin est celui de la Constitution
Veterum Sapientia de Jean XXIII prescrivant l'usage du latin dans

l'enseignement des clercs (1960).
La question des rapports entre sensus fidelium et opinion publique

devient plus grave encore dès que nous la plaçons dans un contexte
œcuménique, comme Georges Gurvitch l'avait déjà remarqué quand il
comparaît les caractéristiques des consciences collectives du catholicisme,

de l'orthodoxie et du protestantisme17. S'il était possible d'arriver à

un consensus non ambigu dans une Eglise, par exemple la Catholique
Romaine, sur le rapport entre le sensusfidelium et Yopinionpublique, est-ce
suffisant pour la considérer universelle, valable aussi par exemple pour
les Anglicans ou les Orthodoxes Le processus de maturation du sensus

fidei, dont parle l'archevêque R. Runcie dans sa correspondance avec
Rome au sujet de l'ordination de femmes va de pair dans la Communion
anglicane (comme d'ailleurs chez les Luthériens, par exemple en
Finlande) avec des sondages de l'opinion publique et avec des votes dans les

15 Philip A. Ballinger, The Ecclesiological Reality of «Reception». Its Content and
Contexts in Theological and Historical Literature, 1984 (thèse de licence, Katholieke
Universiteit Leuven, non publiée).

16 Vol. 7, Bruges 1974, 337.
17 G. Gurvitch, Les cadres sociaux de la connaissance, Paris 1966.



Le Peuple de Dieu est-il infaillible? 11

trois « Houses of Bishops, of Clergy, of Laity ». Dans leur déclaration du
14 mars 1986 à Toronto les primats de la Communion anglicane traitant
de l'ordination éventuelle de femmes à l'épiscopat, admettent le besoin
«de chercher une opinion commune dans une Eglise particulière et

parmi les évêques de la communion tout entière », en y ajoutant : « Ceci

exigerait non seulement un maximum de discussions préalables mais
aussi la conscience qu'arriver à un <esprit commun? ne signifie pas
nécessairement unanimité»18.

Enfin, comment comparer entre eux les échanges éventuels entre
sensusfidelium et opinion publique des différentes Eglises Est-ce possible
qu'une Eglise arrive plutôt qu'une autre à un équilibre toujours provisoire

et que cette dernière «reçoive» par après l'expérience de la
première Supposant avec C. Duquoc19 que les Eglises ne peuvent être que
«des Eglises provisoires», peut-on dire qu'il y ait une «ungleichzeitige
Gleichzeitigkeit» dans l'évaluation des Eglises respectives (ce que beaucoup

de catholiques pensent instinctivement quand ils comparent leur
Eglise aux Eglises orthodoxes)?

En guise de conclusion de ce paragraphe il semble en tout cas très

difficile de connaître «scientifiquement», c'est-à-dire par les sciences

humaines, le sensus fidelium — mais alors, quel chemin faut-il prendre?

On peut recourir à la parole de Hans Urs von Balthasar: «Die
Heiligen sind die lebendige Tradition »20. Mais qui sont ces saints Selon
l'étude remarquable de Pierre Delooz, Sociologie et Canonisations (Liège —

La Haye 1969), les saints eux-mêmes sont canonisés sous l'influence de

l'opinion publique, parfois très restreinte: plus on est géographique-
ment proche de Rome, plus grand est le nombre des saints. Pendant de

longues périodes, surtout des princes, tant du «monde» que de l'Eglise,
furent canonisés : ensuite sont venus les religieux (leurs ordres ayant les

moyens financiers et disposant de «procureurs» se succédant dans les

curies généralices). Mais parmi les canonisés il n'y a qu'environ 20% de

femmes et presque pas de laïcs. Si les saints sont la tradition vivante,
cette tradition est très sélective. Serait-elle concentrée dans le modèle
célibataire, masculin et majoritairement méditerranéen? Cette piste

18 La Documentation catholique, (7-21 sept. 1986) 808. A relire aussi le rapport final de
la ARCIC (Anglo-Roman Catholic International Commission).

19 C. Duquoc, Des Eglises provisoires. Essai d'ecclésiologie oecuménique, Paris
1985.

20 H. Urs von Balthasar, Theologie der Geschichte, Einsiedeln 1959, 62.



12 Le Peuple de Dieu est-il infaillible?

aussi ne semble conduire qu'à une impasse. Lier le critère du sensus

fidelium aux saints ne peut se faire qu'a posteriori, et encore. Tous les

chrétiens, par exemple, même des Eglises non-catholiques romaines
reconnaissent en saint François d'Assise un phare qui oriente. Qui
oserait dire la même chose d'un saintJérôme, ou plus près de nous, d'un
saint Pie X?

Cherchons donc une autre voie, en retournant à deux exemples
actuels, celui de la théologie de la libération et celui des communautés
de base. Vatican II n'a parlé ni du premier ni des secondes. Pourtant, en

peu de temps, même l'Eglise universelle y a reconnu le travail de

l'Esprit. Pour y parvenir ni «surveys» sociologiques ni un nouveau
concile n'ont été nécessaires.

Le consensus — qui, comme toujours (l'histoire des hérésies le prouve),
n'est pas général — s'est réalisé par d'autres voies, celles de l'information
et du dialogue entre chrétiens différemment situés en Eglise. Le fait que
la censure n'existe presque plus et que les moyens de communication
sont maintenant devenus mondiaux, a facilité grandement l'accélération

et la généralisation d'une prise de conscience d'une praxis et d'une
réflexion nouvelle dans l'Eglise. Le partenariat entre Eglises particulières

de l'hémisphère Nord et de l'hémisphère Sud a contribué à ouvrir
les yeux de beaucoup de communautés et d'évêques sur la réalité des

Eglises partenaires. Colloques et rencontres ont rassemblé partout dans

le monde évêques et théologiens, croyants hommes et femmes (pensons
à l'EATWOT : Ecumenical Association of Third World Theologians, à

la FABC: Federation of Asian Bishops Conferences, ou SECAM:
Symposium of Episcopal Conferences of Africa and Madagascar, etc.). Et à

la manière d'une mutation teilhardienne une synchronisation globale
s'est très vite réalisée, même avec beaucoup de chrétiens d'autres Eglises.

Aux yeux du croyant une telle convergence, permettant tant
d'espérance, ne peut être que l'œuvre de l'Esprit. Et très vite tous ont
reconnu la théologie de la libération et les communautés de base comme
de véritables «loci theologici». Cela ne veut pas dire que tous les croyants
ou théologiens ou évêques sont convaincus. Consensus ne signifie pas
unanimité. Toute réception profonde exige beaucoup de temps. Pourtant

pour les deux exemples cités on a travaillé vite.
Ce n'est certainement pas toujours le cas. Souvent le doute, la peur,

le désir du pouvoir font naître des réactions très fortes contre ce qui
semble être un processus de maturation d'un consensus. L'histoire de

l'Eglise enseigne que dans la plupart des cas une longue période de



Le Peuple de Dieu est-il infaillible? 13

conflits et de luttes précède un véritable consensus. Dans son grand livre
sur <Le Pontificat de Pie IX> (Paris, Nouvelle éd., s.d., 292—294) Roger
Aubert fait l'observation suivante: «Comme la plupart des grands
mouvements de l'histoire de l'Eglise, le courant ultramontain du XIXe siècle

est parti de la <base>: de la conscience du peuple chrétien» — ce qui
provoque la réaction suivante de l'historien Claude Langlais: «Quelles
minorités ont promu cette doctrine Des clercs — un journaliste comme
Louis Veuillot... et le fait que Pie IX fut un des papes les plus populaires
de l'Eglise moderne»21.

Un véritable consensus exige une grande liberté d'expression et une
information suffisante. Ce que nous abordons dans une troisième partie.

5. Pas de sensus fidelium sans liberté d'expression

Au synode de 1971 de nombreux évêques avaient désiré une
discussion franche du célibat des prêtres; plusieurs grands cardinaux
avaient suggéré au synode de 1980 que soit reconsidérée l'encyclique
Humanae Vitae et que la vie sacramentelle des divorcés remariés soit
abordée avec plus de nuances; au synode de 1983 des conférences

épiscopales avaient espéré qu'au moins un débat ouvert sur l'absolution
collective soit rendu possible. Des participants et des observateurs
qualifiés22 ont dû constater que dans tous ces cas ce que Jürgen Habermas a

baptisé « die herrschaftsfreie Kommunikation» faisait défaut, aussi bien
dans la préparation des synodes que durant les délibérations mêmes et
pendant l'après-synode23. La maturation et l'expression même d'un
consensus possible se sont trouvé bloquées. Est-il exagéré de dire que

pour une part importante la peur y a joué un rôle parfois considérable :

beaucoup d'évêques voulant éviter des polarisations, des conflits et
même des représailles feutrent tellement leurs interventions que
souvent les rapports finaux ne sont que la répétition des documents
préparatoires. Mais il faut avouer aussi que le choix des évêques, comme

21 In : Recherches et Débats, o.e., 70.
22 Cf. J. Grootaers, J. Selling, The 1980 Synod ofBishops' on the Role ofthe Family,

Leuven 1983.
25 G. De Schrijver, Hermeneutics and Tradition, in: L. Swidler, P. Fransen (ed.),

Authority in the Church, Crossroad, New-York 1982, 32—47; id., Trouw aan de Kerk,
trouw aan de Kristenheid, in: Kultuurleven (1981) 249-261. Pour une application de
Habermas à notre problématique voir: H.J. Höhn, Kirche und Kommunikatives Handeln,
Frankfurter Theologische Studien 32, Frankfurt 1985.



14 Le Peuple de Dieu est-il infaillible?

T. Reese et Mgr J. Jadot l'ont dévoilé dans un article fameux de
l'hebdomadaire newyorkais America24, y joue aussi un rôle et semble, à

l'avenir, avoir encore davantage de conséquences. Il y a, en effet,
plusieurs consciences collectives dans l'Eglise. En elles le sensus fidelium
s'incarne, se développe ou s'atrophie. Les Eglises particulières ont la

leur, mais le corps des clercs qui administre l'Eglise universelle (Curie
romaine et nonces) a la sienne. Toutes ces consciences collectives sont
blessées par des traditions historiques ambigiies et par des péchés
personnels. Très souvent dans le choix des évêques la préférence est donnée
à des personnes qui, dans la tension entre Eglise particulière et Eglise ou
administration universelle, si souvent encore plus latine que catholique,
penchent du côté centralisateur. Ce qui fait que trop souvent la
«herrschaftsfreie Kommunikation» manque aussi bien à l'intérieur du groupe
des évêques qu'au niveau de l'Eglise locale entre l'évêque et son peuple
(l'exemple de l'Eglise des Pays-Bas est l'exemple classique, mais pas le

seul).

L'exigence d'une «herrschaftsfreie Kommunikation», non pas

comme critère, mais comme condition de la formation du sensusfidelium

nous pose de redoutables questions.
L'Eglise est peuple de Dieu et institution, elle est mystère

événementiel toujours renouvelé par l'Esprit et réalité historique lourdement
déterminée et hypothéquée par une longue histoire d'abus, ce qui veut
dire que deux grandes forces psychosociales, souvent négatives, y jouent
un rôle à chaque niveau, de la famille au conseil épiscopal et plus haut:
la peur et le désir du pouvoir. Les deux se renforcent mutuellement. Par

peur, croyants et ministres peuvent s'accrocher au passé et s'y sécuriser
faussement, comme par peur ils peuvent se jeter dans une ouverture
d'adaptation non critique et à la mode du jour. La volonté de pouvoir de

laïcs et de clercs, utilisant la religion, a caractérisé toute l'histoire de

l'Eglise. Il serait étonnant que cela ne soit plus le cas aujourd'hui. Jésus
l'avait constaté chez ses disciples et les avait avertis rudement à ce sujet:
«Il ne doit pas en être ainsi parmi vous: au contraire, celui qui voudra
devenir grand parmi vous, se fera votre serviteur» (Marc 10,43).

Aujourd'hui encore la «herrschaftsfreie Kommunikation» entre frères

et sœurs croyants manque quasiment à tous les niveaux. Comment
arriver dans ces conditions au «discernement» nécessaire pour distin-

24 T. Reese, The Selection of Bishops, in: America (25 août 1984) 65—72.



Le Peuple de Dieu est-il infaillible? 15

guer entre une conscience collective close et un sensus fidelium ouvert à

l'Esprit? Rosmini redivivus pourrait l'appeler la plaie majeure de l'Eglise
de la fin du XXe siècle. Plusieurs évêques ont eu le courage de le dire au
dernier synode (1985). Nous lisons dans le rapport des évêques des

Pays-Bas25:
«On a ainsi vu grandir la radicalisation et se créer une coupure entre

l'autorité de l'Eglise et de nombreux fidèles. Ainsi, tandis que le concile
visait à surmonter l'abîme entre l'Eglise et le monde et se mettait à la
tâche en ce sens, on voit surgir la menace d'un abîme intérieur à l'Eglise
du fait d'une différence d'interprétation de l'autorité, et en particulier
du fait des modes d'exercice de celle-ci.

»C'est pourquoi, avec le concile, nous plaidons pour un dialogue ad
intra et ad extra, et nous savons disposer en cela de l'appui de ce même
concile (Gaudium et Spes 92). Nous avons le sentiment que le dialogue
est en train de se briser à l'intérieur de l'Eglise. Ajoutons que de
nombreuses personnes qui, dans ce pays tentent de dialoguer avec le monde
moderne, ne se sentent plus appuyées et ont parfois même l'impression
d'être désavouées. Nous en appelons au synode extraordinaire pour qu'il
veille au renouveau du dialogue.

»II ne faudrait pas considérer ce dialogue ad intra et ad extra comme
une menace pour la vérité qu'il est du devoir de l'Eglise de garder et de

maintenir. Car, en définitive, le dialogue consiste par sa nature même à

chercher et à trouver ensemble la vérité. De plus, l'Eglise a besoin de ce

que nous pourrions appeler une <éthique de dialogue? susceptible de

nous apprendre à comprendre qu'en celui-ci il peut aussi y avoir des

éléments impurs, et de nous aider à en préserver la nature véritable.
Ainsi l'Eglise peut devenir un espace pour la libération de la parole et de

la créativité des croyants.»
Fin février 1986 Jean Paul II disait, en recevant un millier de

journalistes: «Il suffit de remarquer que la vérité est indissolublement liée à

la liberté d'expression, et qu'elle est le facteur principal du progrès dans

tous les domaines de la vie humaine...» Malheureusement, ce n'est pas

toujours le cas à l'intérieur de l'Eglise même, comme la récente
publication de Justice et Paix (Europe), «Les droits humains dans l'Eglise»
(Bruxelles 1986) le signale.

25 Synode extraordinaire, Paris, 251.



16 Le Peuple de Dieu est-il infaillible?

4. Le discernement nécessaire et difficile

La «herrschaftsfreie Kommunikation» ne suffit donc pas pour
discerner le sensus fidelium. Comme le «Volksgeist» est loin d'être
automatiquement l'Esprit de Dieu, une «Iglesia popular» comme telle ne

garantit pas l'expression vraie de ce même Esprit divin.
Sans doute, les consciences collectives historiques peuvent apporter

et apportent en fait des valeurs et des clés d'interprétation nouvelles à la

grande Tradition chrétienne vivante. Mais cette même Tradition
vivante interpelle toujours de façon parfois radicale ces consciences
collectives dans la ligne de Celui qui osait déclarer de façon abrupte:
«... moi, je vous dis». Dans le contexte de la «nouvelle évangélisation»,

supposant d'ailleurs une nouvelle inculturation, la question des critères,
du discernement se pose aussi bien en Europe qu'en Amérique latine ou
en Chine.

Il est de coutume de répéter que l'Evangile et la Tradition sont les

deux faces d'un même critère fondamental à appliquer. Sans doute
est-ce vrai, mais ce n'est pas suffisant. Non seulement ces deux sources

qui s'interpénétrent sont relues continuellement par les exégètes et les

historiens du dogme. Mais elles sont relues dans des contextes historiques

changeants où le Saint-Esprit opère de façon nouvelle et même
inédite (rappelons les fameux «signes des temps»)26. L'histoire s'accé-

lérant, il faudra donc de plus en plus faire appel à un autre critère
traditionnel: celui du discernement communautaire. Vatican II nous y
invite très souvent en imposant ou suggérant des conseils presbytéraux,
des conseils pastoraux aux niveaux paroissiaux et diocésains, des synodes

nationaux et romains, des conciles régionaux. A côté de la réforme
liturgique, cette mise en place progressive de structures de concertation
est probablement le fruit le plus important du concile.

Il faut bien avouer que dans ce domaine la conversion des mentalités
est lente. Le Concile africain se heurte toujours à de fortes résistances.

Qui ose rêver d'un concile ou synode européen? Et même beaucoup de

26 Voir aussi les deux numéros de Concilium traitant notre sujet : Qui a la parole dans

l'Eglise (n° 168, 1981) et Le Magistère desfidèles (n° 200, 1985), ainsi que G. Alberigo et
J.-P. Jossua (éd.), La réception de Vatican II, Paris 1985 et la contribution de K. Rahner,
Offizielle Glaubenslehre der Kirche und faktische Gläubigkeit des Volkes, in:
K. Rahner, H. Fries (Hg.), Theologie in Freiheit und Verantwortung, München 1984,
15-29.



Le Peuple de Dieu est-il infaillible? 17

propositions venant de synodes nationaux n'ont pas été acceptées ni par
des évêques ni par les instances romaines (l'histoire récente des synodes
danois, allemand et suisse, du «National Pastoral Council» en Angleterre

et du «Conseil pastoral interdiocésain» en Belgique néerlando-

phone révèle beaucoup de déceptions). Il y a Humanae Vitae, l'absolution

collective, l'intercommunion, l'élargissement des conditions pour
l'accès au presbytérat, etc. Est-on arrivé à un dialogue de sourds où il y a

non-réception réciproquement de la part de la <base> et de la part du

<sommet> pour employer une terminologie préconciliaire Est-ce que le
discernement lui-même se trouve donc dans une impasse totale?

Non, la foi en les paroles de Jésus et en la présence de son Esprit nous
interdit un tel pessimisme. Mais aussi la praxis même de l'Eglise.

Le concile lui-même, en suggérant une réflexion sur la «hiérarchie
des vérités» (Unitatis Redintegratio 11) a ouvert une porte importante
vers un discernement continu. On y trouve un certain parallélisme avec
ce qu'on appelle «les échelles de valeurs». Celles-ci changent au cours de

l'histoire: le rapport réciproque des différentes valeurs évolue avec le

temps et avec les contextes culturels. Il serait intéressant de continuer la
recherche sur la <réception? pratique et théorique de cette «hiérarchie
des vérités» dans l'Eglise postconciliaire, entre autres dans le contexte,
parfois très ambigu, de ce que Paul Michael Zulehner a nommé le
«Auswahlchristentum». Une thèse de doctorat intéressante de Henk
Witte à l'université catholique de Tilburg a déjà ouvert des perspectives27.

Creusons un peu, pour terminer, ce discernement communautaire
continu. Comme un écho de la parole de Moïse à Josué (Nombres
11,29): «Ah! Puisse tout le Peuple de Yahvé être prophète, Yahvé leur
donnant son Esprit!», les Actes des Apôtres nous montrent Pierre,
debout avec les onze, s'adressant à la foule: «Il se fera, dit le Seigneur,

que je répandrai de mon Esprit sur toute chair...» C'est ce que le

Seigneur continue de faire. Il n'y a qu'à entendre et écouter dans la foi.

1. Pour discerner il faut d'abord entendre. Personne ne peut nier que
partout dans l'Eglise une «base», pluriforme certes, est devenue extrê-

27 H. Witte, Alnaargelang hun band met hetfundament van het christelijkgeloofverschillend
is (wording en verwerking van de mitspraak over de hiérarchie van de waarheden van
Vaticanum II), Vol. I et II, Tilburg University Press 1986.



18 Le Peuple de Dieu est-il infaillible?

mement créatrice: dans les liturgies vivantes, dans des groupes de

familles, des milliers de communautés de base, des conseils pastoraux,
des sections de mouvements comme Pax Christi, de nouvelles fondations

de vie évangélique, des centres et des revues, des commissions

commeJustice et Paix, avec toutes leurs richesses et leurs aspects ambigus

sans doute. Ce qui les caractérise en général est un trait typiquement
postconciliaire; je le nomme la fraternité et la sororité: on y est d'abord
baptisé croyant avant d'être chargé d'un charisme ou d'un ministère
spécifique (voir le livre déjà vieux de J. Ratzinger, Die christliche

Brüderlichkeit, München 1960 et tous les livres de L. Boff). Cette «base» se

fait connaître par la praxis surtout, mais aussi par des réseaux
(«networks») de publications imprimées, polycopiées. Dans celles-ci se reflètent

souvent des mutations de l'opinion publique (comme, par exemple,
l'écologie, l'émancipation de la femme, la recherche de solidarité avec
toute forme de marginalité, le besoin de liturgies sacramentelles plus
authentiques).

2. C'est ici que la tâche de ceux qui ont le charisme ou le ministère
de Yécoute et de Vinterprétation intervient. Par respect pour le travail de

l'Esprit, l'écouter vraiment implique une attitude d'ouverture,
d'accueil, de reconnaissance devant la recherche, la créativité, les plaintes et
les désirs proposés.

Avec Avery Dulles on peut distinguer trois types ministériels
C« écouteurs » essayant d'interpréter, de discerner la vie venant d'une
base pluriforme, parfois chaotique ou polarisée. Chaque type a son rôle

propre; mais sans dialogue vrai entre les trois, le discernement sera

superficiel ou unilatéral. Il y a d'abord le ministère des prophètes (laïcs,

religieux ou clercs, hommes et femmes, jeunes et âgés), venant aussi bien
du tiers que du premier monde et se trouvant dans toutes les confessions
chrétiennes (M. Luther King, Teresa Kane). Avec leur sensibilité ils
discernent les lames de fond dans l'histoire vivante du peuple.

Il y a ensuite le ministère des théologiens, en dialogue œcuménique
et en dialogue aussi bien avec la grande Tradition qu'avec les sciences

humaines. Ecoutant le présent et le passé en vue de l'avenir, ils doivent
clarifier, par exemple en s'inspirant de la «hiérarchie des vérités»,
mentionnée par Vatican II. C'est à eux aussi d'intégrer l'inédit dans le
déjà reçu. Enfin — et seulement enfin — il y a le «leadership» ministériel
des successeurs des Apôtres qui ont d'abord la tâche de veiller à la

communion : que tous soient vraiment entendus, que l'essentiel dans la



Le Peuple de Dieu est-il infaillible? 19

Tradition soit reconnu, que par des décisions, toujours provisoires, la

cohérence soit garantie.
Répétons-le, ces trois types ont un besoin vital de dialogue continu

entre eux, d'une régulière «correction fraternelle». C'est à cette condition

que le sensus fidelium peut être discerné avec toute sa richesse.

Giuseppe Alberigo, le grand expert laïc des conciles, l'a bien dit dans

une récente contribution: «N'est-il pas temps de reconnaître que l'unique

<théologie> digne de ce nom est celle qu'élabore le Peuple de Dieu
confessant la foi et annonçant le salut du Christ? Le discernement de ce

qui est authentique ne se fait-il pas par des échanges responsables et

réciproques quand il s'agit des choses de Dieu qui est le seul
maître?»28

Mais comme J. H. Newman l'a déjà fait remarquer, dans une Eglise
imparfaite ce dialogue restera difficile et conflictueux. Prophètes,
docteurs, «épiscopes» auront à assumer cette croix. En fin de compte, en
chacun de nous il y aura tension entre son sensus fidei personnel et le

sensus fidelium se cherchant ou provisoirement reconnu.
En effet, l'Esprit Saint, s'exprimant à travers des dialogues aussi bien

diachroniques que synchroniques, est primordialement à l'œuvre dans
des consciences personnelles, individuelles, plus ou moins lucides,
historiquement très déterminées, plus ou moins pécheresses. Dans cette
solitude personnelle on doit accepter qu'aucune parole humaine ou
ecclésiale peut exprimer totalement la plénitude de la parole divine.
Jésus lui-même ne disait-il pas à la fin de sa vie : «J'ai encore beaucoup de
choses à vous dire» (Jn 16,12). Soutenu par l'infaillibilité, toujours
relative, du Peuple de Dieu qui comprend, les successeurs des Apôtres,
chacun doit faire de son mieux pour entendre dans la solitude et
l'obscurité de son propre cœur cette Plénitude divine, qui se fait sentir, mais

ne pourra jamais être exprimée adéquatement. Deus semper major.

28 G. Alberigo, Du bâton à la miséricorde, in : Fonction d'un magistère dans l'Eglise,
in: Lumière et Vie, n° 180 (déc. 1986) 35.




	Le Peuple de Dieu est-il infaillible? : L'importance du sensus fidelium dans l'Église postconciliaire

