Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 35 (1988)

Heft: 1-2

Artikel: Le Peuple de Dieu est-il infaillible? : L'importance du sensus fidelium
dans I'Eglise postconciliaire

Autor: Kerkhofs, Jan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760789

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760789
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JaAN KERKHOFS

Le Peuple de Dieu est-1l infaillible?

L’importance du sensus fidelium
dans I’Eglise postconciliaire

Apres Vatican I plusieurs théologiens (et peut-étre Pie IX lui-
méme)' ont cru que dorénavant les conciles seraient superflus, le pape
exprimant le sensus fideliun de par sa propre autorité, comme si auto-
matiquement lui, le sommet, serait le porte-parole unique de toute
’Eglise, de la «base» universelle. Cette attitude a trouvé un écho dans
les paroles presque incroyables de Pie IX: « La Tradizione sono Io»?2. Il
va de soi que cette interprétation ne fut nullement celle des Peéres de
Vatican I, comme les recherches historiques de Anton Houtepen et de
Hermann-Joseph Pottmeyer ’ont prouvé . Disons-le des le début de cet
exposé : théologiquement ni le Pape ni le Peuple ne peuvent exprimer
toute la vérité pour toujours. Ce n’était méme pas le cas pour Jésus
lui-méme comme Annie Jaubert, 'exégete frangaise bien regrettée, I’a
fait remarquer dans une intervention en 1973:

«Quand nous disons que Jésus est infaillible, cela concerne-t-il le
langage des Evangiles, forcément limité puisque humain, ou bien pluté6t
le fait que Jésus a accompli dans sa vie infailliblement ’appel de Dieu
sur lui, sa vocation de Fils pour Dieu et pour les hommes? Ce fait est

' Voir R. Auskrr, La géographie ecclésiologique du XIX¢ siecle, in: L Ecclésiologie du
XX siécle, Paris 1960.

? Y. CoNGAR, La <réception> comme réalité ecclésiologique, in: Revue des Sciences
Dphilosophiques et théologiques 56 (1972) 380.

3 P. FraNsEN, Einige hermeneutische und spirituell-dogmatische Uberlegungen zur
Unfehlbarkeit, in: E. KLINGER, K. WiTTsTADT, Glaube im Prozef3, Freiburg 1984, 297.



4 Le Peuple de Dieu est-il infaillible?

connu par des textes privilégiés qui sont pour nous une référence per-
manente, mais demandent aussi une réactualisation constante »4.

Dans Glaube im Proze/s mon ancien maitre, collegue et ami Piet
Fransen a décrit le « Leitprinzip » de toutes ses réflexions sur les conciles
de Trente, de Vatican I et IT dans les termes suivants: « Kein Mensch ist
unfehlbar oder kann unfehlbar sein. Nur Gott ist aus seinem Wesen
heraus unfehlbar. Er kann nicht zulassen, daf3 er selbst irrt, noch kann er
andere irreleiten. Er ist nicht nur die oberste Wahrheit; er ist héchste
Barmherzigkeit und Treue. Wenn also einem Menschen oder einer
Gruppe von Personen eine wenn auch begrenzte und schwache Unfehl-
barkeit zugesprochen werden kann, so kann diese nur von thm als sein
gnidiges Geschenk, kommen»”.

Sans doute, dans un certain sens peut-on parler d’infaillibilité. On ne
peut nier que le Saint-Esprit donne un charisme de la vérité a ’Eglise. A
partir de I’historicité nécessaire de tout ce que ’Eglise peut dire 2 un
moment donné, et donc de 'inadéquation et méme parfois du caractére
provisoire de ses formulations, il faut pouvoir sauvegarder I'indéfecti-
bilité de I’Eglise dans I'ordre de la vérité. L’Eglise doit pouvoir recon-
naitre son identité de facon explicite dans des paroles vraies®. La,
I’Eglise est infaillible et le Pape aussi quand il exprime cette identité
avec toutes les limites mentionnées. Nous y reviendrons.

L’infaillibilité¢ de I’Eglise, c’est-a-dire du Peuple de Dieu, compre-
nant 2 la fois et les ministres de tous les degrés et les théologiens et les
saints, est limitée d’abord par la mesure avec laquelle ’Eglise se laisse
travailler par le Saint-Esprit (voir Lumen Gentium 12 et Dei Verbum
8-10) et ensuite par sa temporalité nécessaire qui refuse tout mono-
physisme ecclésiologique.

Ceci dit, Vatican II invite par ses accents mémes, entre autres par sa
reconnaissance d’«une hiérarchie des vérités», probablement variable
dans le temps, 2 développer l'infaillibilité relative du Peuple de Dieu,

i Eglise infaillible ou intemporelle?, in: Recherches et Débats, Paris 79 (1973) 101. (Le
texte continue: «Si le langage du Nouveau Testament est tributaire des limites du langage
humain et apparait dépendant de la problématique d’une époque, s’il faut sans cesse en
retrouver I’esprit sans étre 1ié 2 la lettre, comment @ fortiori n’en serait-il pas de méme pour
le langage des conciles et pour celui des documents pontificaux? (...) Le langage peut étre
contingent, il contient une visée. Si Dieu fait des lignes droites avec des lignes courbes, il
est nécessaire qu’il y ait des lignes, méme courbes. Mais I’infaillibilité n’est-elle pas alors
comme un horizon vers lequel marchent toutes les lignes courbes?»

5 Glaube im Prozef3, 300.

¢ Cl. GEFFRE in: Eglise... (cf. note 4), 57, 162-163.



Le Peuple de Dieu est-il infaillible? 5

s’exprimant par le sensus fidelium, et a restituer les magisteres des évéques
et des théologiens dans ce sensus fideliumn. Nous ne sommes qu’aux
premiers balbutiements de cette élucidation s’annongant particuliere-
ment complexe.

1. Pourquoi le sujet devrait-il nous intéresser
a plus de vingt ans de distance du Concile ?

L’Eglise a toujours reconnu 'importance du sensus fidelium, quand
celui-ci manifeste ’ceuvre du Saint-Esprit’. Le sensus fidelium s’exprime
dans la réception active (avec le triage que celle-ci comporte) de la
Parole que Dieu continue d’adresser 2 son Peuple, en pelerinage his-
torique. La formation du canon des Ecritures s’est produite par récep-
tion. La conscience collective des premiers chrétiens a eu de graves
problémes avec le retard de la parousie et avec une relecture de son
interprétation®. Il fallut aussi beaucoup de temps a cette conscience
collective pour comprendre le caractere relatif des lois mosaiques. Plus
tard, beaucoup de formes liturgiques ont été triées par ce méme seznsus
fidelium. 11 a fortement contribué a la reconnaissance des saints. Beau-
coup de fétes ont été regues au niveau des Eglises particulieres comme
au niveau universel. Et, il y a toute I’histoire des conciles, des synodes,
du droit ecclésiastique avec la réception, parfois treés lente, de leurs
décisions ou prescriptions — mais aussi avec la non-réception (comme le
Filiogue) ou méme la non-réception d’un concile par un autre ou la
disparition par désuétude... ou, comme Y. Congar le fait remarquer, la
«re-réception» (par exemple de Chalcédoine dans les recherches chris-
tologiques actuelles ou de la minorité de Vatican I par Vatican II
etc.)’.

Pourtant, la question du sensus fidelium se pose aujourd’hui d’une
fagon nouvelle et surtout beaucoup plus consciente, aussi bien grice a
Vatican IT qu’au développement des sciences humaines (en particulier
des sondages de ’opinion publique et de la linguistique sociologique). A
origine de ce changement se trouve la prise de conscience accélérée de
I’historicité radicale de tout phénomeéne humain (et donc aussi ecclésial)

7 Cf. note 2, 380-381.
8 Cf. note 1, 99,
? Cf. note 2, 375.



6 Le Peuple de Dieu est-il infaillible?

qui, parallelement, a poussé depuis le XIX€ siecle d’abord des théolo-
giens (J.A. Mohler, M.J. Scheeben, J.H. Newman) et des philosophes
chrétiens (M. Blondel), ensuite le peuple lui-méme — au moins en partie
— et la majorité des évéques a reconnaitre 'importance de Iactivité,
étendue dans le temps, de I’Esprit de Jésus au milieu de son peuple
(entre autres le mouvement charismatique) et méme dans tout le cosmos
(par exemple quelques expressions de la « process theology»). Il n’est
d’ailleurs pas étonnant que la pensée de M.]J. Scheeben, de J.H. Newman
et de M. Blondel ait pu pénétrer dans les textes mentionnés de Vatican
IT par I'intermédiaire de Y. Congar et de K. Rahner (comme Avery
Dulles, parmi d’autres, 'a démontré)!?. Ces textes sont devenus les
points de référence aussi bien pour des synodes romains des évéques que
pour des communautés de base ; ils y voient le sensus fidelium comme lieu
théologique de plus en plus prometteur.

A la veille d’'un synode romain sur les /zics, qu’on ferait mieux
d’appeler le synode sur les fidéles ou les baptisés (et certainement pas le
synode des laics), cette prise de conscience oblige 4 approfondir de fagon
créatrice une vérité profondément traditionnelle. C’est d’autant plus
nécessaire en Europe ou, apres des synodes romains et nationaux, tant
de fidéles — hommes ou femmes croyants ou ministres (y compris bon
nombre d’évéques) — souffrent de blocages imposés et expriment leurs
découragements et leurs frustrations.

Le synode romain de 1980 nous ouvre des pistes de réflexion. Nous
savons qu’a I'issue de leurs délibérations les Péres de ce synode sur la
famille ont consacré les propositions 2, 3 et 4 (de leurs fameuses
43 propositions) a notre sujet. Il est utile d’en citer quelques passages:
Apres avoir cité Lumen Gentium 35 sur la mission prophétique et le sens
de la foi des laics, la proposition 2 continue: « A lui seul, le consente-
ment des chrétiens ne constitue pas ce sens surnaturel de la foi (Lumen
Gentium 12). L’Eglise n’est pas sujette a la loi du nombre. En suivant le
Christ Seigneur, elle cherche la vérité, et non le nombre. Elle écoute sa
conscience, non la puissance: elle prend ainsi la défense des faibles et
des rejetés. Car la seule enquéte d’opinion et les statistiques ne peuvent
établir ce sens de la foi — bien que de telles informations aident ’Eglise
dans sa recherche de la vérité, dans ’organisation de la pastorale et dans
la lecture des signes des temps. »

10" Avery DuLLEs, Sensus Fidelium, in: America (1°* nov. 1986) 240-242, 263.



Le Peuple de Dieu est-il infaillible ? i

Ayant cité Vincent de Lérins et J.H. Newman, la proposition 3
précise le sens de la foi: «Le sens de la foi appelle une cohérence
profonde avec la foi de tous les siecles (c’est-a-dire une catholicité
diachronique ou temporelle) et avec celle de tous les fideles (c’est-a-dire
une catholicité synchronique ou spatiale) : la foi n’enferme pas ’homme
dans une époque ou un espace déterminés, mais elle le libere. Catho-
lique, donc universel, ce sens de la foi est toujours déférent a ’égard de
I’Eglise et de son magistére. Comme la foi, en outre, invite ’homme 2 un
<hommage raisonnable» (cf. Rom 12,1), ce sens de la foi ne s’oppose pas
a la véritable raison dont Dieu a comblé la créature. »

Apres le synode le sensus fidelium n’a pas disparu totalement du
langage romain. Le cardinal ]. Ratzinger y fait allusion dans sa seconde
Instruction sur « Liberté chrétienne et libération » (1986), n° 98 ou il dit
«qu’il faut faire en sorte que les richesses du sensus fidei puissent plei-
nement éclore et donner des fruits en abondance». Dans sa lettre du
9 avril 1986 aux évéques brésiliens, Jean Paul II lui aussi se réfere
implicitement au sensus fidelium — quand il écrit que «... nous sommes
convaincus, vous et moi, que la théologie de la libération est non
seulement opportune mais utile et nécessaire»'!.

Sans 'apport du sensus fidelium, qui a grandement marqué I’épiscopat
brésilien, jamais la seconde Instruction n’aurait suivi de si pres la pre-
miére en la réinterprétant. Le processus peut étre comparé a celui qui a
été suivi par I’épiscopat des Etats-Unis. Leurs deux lettres sur la paix et
sur le systéme socio-économique sont impensables sans un dialogue
continu avec les catholiques et méme le peuple américains; ces échan-
ges ont fait nuancer les différents projets jusqu’a la rédaction presque
définitive. La méme méthode est suivie pour la lettre sur les fem-
mes.

Sans la vitalité des communautés de base en Amérique latine, en
Afrique et en Asie, I'exhortation apostolique Evangelii Nuntiandi de
Paul VI (1975) n’aurait jamais encouragé ces communautés de base,
avec toutes les réserves qu’il y ajoute.

En effet, la «base», avec toute la richesse et toute I’ambiguité du
terme, est devenue un fait nouveau dans la bréve période postconci-
liaire. Cette base rend la relecture de la Tradition inévitable par les
inédits qu’elle découvre et développe. Dans cette base, on essaie partout
dans le monde de passer les fronti¢res entre confessions chrétiennes,

YW La Documentation catholique (1°* juin 1986) 536, 538.



8 Le Peuple de Dieu est-il infaillible?

comme le prouve l'intervention suivante de I’archevéque Hayes de
Halifax (Canada) au synode de 1985:

«Nous souhaitons souligner le fait que le progrés en matiére cecu-
ménique au niveau de la base du peuple de Dieu est seulement possible,
dans la mesure ou 'autorité de I’évéque du lieu est vraiment reconnue et
ou il peut jouir d’un certain degré de subsidiarité. Nous osons souhaiter
que ce synode ou des rencontres similaires prennent en considération
les derniéres conséquences de la reconnaissance formelle du baptéme
par les autres Eglises dans les textes de Vatican II. Cela n’ouvre-t-il pas
la voie a certains droits et responsabilités, y compris par rapport a
’Eucharistie? La prudence en ce domaine ne peut pas dispenser de
regarder des situations actuelles qui impliquent des droits»'2. Dans
cette méme base, la majorité silencieuse des femmes se réveille progres-
sivement pour prendre la parole; elle invite toutes les Eglises a relire la
Tradition et ’Evangile méme, comme en témoigne le livre remarqua-
ble, bien que non définitif, d’Elisabeth Schiiller-Fiorenza In memory of
her (En mémoire d’elle, Paris 19806).

Cette bréeve anthologie suffit pour illustrer I’actualité de notre sujet
et pour faire entrevoir les larges perspectives qui sont ouvertes, et la
quantité de questions qui sont posées.

2. Le défi a relever: Oun se trouve le « sensus fidelium » ?

Abordons maintenant quelques-unes de ces questions. Pendant le
Concile Vatican II I'évéque d’Icelande a suggéré d’organiser périodi-
quement par des instituts comme celui de Gallup des enquétes pour
mieux connaitre la mentalité du peuple chrétien 3. Nous venons de voir
que la seconde proposition du synode de 1980 parle de 'opinion publi-
que en relation avec le sensus fidelium ; bien qu’elle mette en garde contre
toute identification des deux, elle reconnait I'importance des sondages
de ’opinion publique. Je ne donne qu’un seul exemple pour signaler la
réalité des embuches. Le grand «survey» sur les valeurs de 'EVSSG
(European Value System Study Group), représentatif pour environ

12 ], KERKHOFS, Les laics et le Synode extraordinaire de 1985, in: Pro Mundi Vita -
Bulletin, n® 107 (1986) 37.

13 M. VAN DER PLAs, Uit de grond van ons hart : open brieven aan paus Jobannes Paulus 11,
Weesp, Agathon, s.d., 1985, 44.



Le Peuple de Dieu est-il infaillible ? 9

240 millions d’Européens, nous apprend que parmi les catholiques
régulierement pratiquants (chaque semaine) seulement 77 % croient 2
une vie apres la mort, 72 % au ciel, 60 % en un Dieu personnel. Bien que
la grande majorité des Européens s’appelle encore chrétienne (85 %),
dans le groupe d’ige de 18 a 24 ans disent n’appartenir a aucune reli-
gion: 50 % des Néerlandais, 40 % des Frangais et 25 % des Belges'®. La
grande majorité des pratiquants réguliers est en désaccord avec Humanae
Vitae (1a non-réception est quasiment universelle). En Europe et méme
en Belgique, pays plutot conservateur en ce domaine, la majorité des
catholiques pratiquants admet ’avortement au cas ou la santé de la mére
est menacée et ou il y a un risque que ’enfant a naitre soit sérieusement
handicapé. Donc, méme un sondage auprés des pratiquants est dérou-
tant pour dépister dans le contenu des croyances et des attitudes morales
des fideles ce que I’Eglise entend par sensus fidelium. Qui a tort? Le
magistere ou les fideles? Ou tous les deux?

Suffirait-il de s’adresser aux seuls clercs ? Les enquétes révelent que
ceux-ci, bien que trés divisés parfois, sont majoritairement en désaccord
non seulement avec des régles disciplinaires importantes comme le
célibat, mais aussi avec plusieurs déclarations officielles doctrinales au
sujet de la sexualité. A des degrés différents, les prétres prennent leur
distance vis-a-vis des positions officielles concernant I’absolution col-
lective, 'ordination des femmes, les procédures de nomination des
évéques, méme I'infaillibilité pontificale. Et les évéques ? A ma connais-
sance, des enquétes fiables n’existent pas. Mais que dire des conciles qui
ne «regoivent» pas des doctrines pourtant séculaires. Pendant des sie-
cles, fideles, clercs et évéques ont cru que la terre était plutot une assiette
plate, que le soleil tournait autour de la terre et que Dieu a fait le monde
créé en six jours... Jusqu'au 16¢ siecle I'axiome, tenu par Cyprien,
Augustin, Fulgence, « extra Ecclesiam nulla salus » fut compris dans un
sens tres rigoriste. Tous nous connaissons le n® 16 de Lumen Gentium o
il est dit que « ceux qui, sans qu’il y ait de leur faute, ignorent ’Evangile
du Christ et son Eglise, mais cherchent pourtant Dieu d’un cceur sin-
cére... peuvent arriver au Salut éternel». Et que dire du décret de Latran
IV (1215) sur la nécessité d’exterminer tous les hérétiques, quand on lit
la déclaration Dignitatis Humanae sur la liberté religieuse ; que dire des

14 7. KerkHoFs, Dieu en Europe, in: Pro Mundi Vita — dossier « Europe», n® 37
(1987) 2.



10 Le Peuple de Dieu est-il infaillible?

décrets de Lyon (1274) et de Vienne (1312) condamnant I’usure sous
peine d’excommunication?!’

Remarquons aussi qu’il y a un parallélisme entre d’une part les
rapports d’Ephese et de Chalcédoine et d’autre part les rapports entre
Vatican I et Vatican II. B. Dupuy, dans son commentaire des 7extes
newmaniens (1974), fait la remarque suivante'®: «Sans contredire Vati-
can I, le Concile Vatican II a repris sur de nombreux points I’examen de
ses définitions. Le jugement de Newman s’est avéré particulierement
clairvoyant. Le 4 aout 1870, il écrivait déja 2 Ambrose St John: «Nous
devons espérer — car on est tenu de vivre dans cet espoir — que le pape
sera amené a quitter Rome et que le concile ne se poursuivra pas, ou
qu’il aura un nouveau pape. Il est triste que nous devions formuler de
tels souhaits. » H. Jedin, K. Bihlmeyer et H. de Vries pourraient ajouter
une longue liste a ces quelques exemples.

Enfin, les papes étant quasiment toujours uniques, ils ne peuvent
constituer une opinion publique. Mais, influencés par des contextes
différents, et donc par les consciences collectives consécutives, eux aussi
ont changé d’opinion au cours de I'histoire, et souvent sur des questions
importantes. Un exemple récent et anodin est celui de la Constitution
Veterum Sapientia de Jean XXIII prescrivant 'usage du latin dans I’en-
seignement des clercs (1960).

La question des rapports entre sensus fidelium et opinion publique
devient plus grave encore dés que nous la plagons dans un contexte
cecuménique, comme Georges Gurvitch ’avait déja remarqué quand il
comparait les caractéristiques des consciences collectives du catholicis-
me, de 'orthodoxie et du protestantisme!'’. S’il était possible d’arriver a
un consensus non ambigu dans une Eglise, par exemple la Catholique
Romaine, sur le rapport entre le sensus fidelium et I opinion publique, est-ce
suffisant pour la considérer universelle, valable aussi par exemple pour
les Anglicans ou les Orthodoxes ? Le processus de maturation du sezsus
fidei, dont parle I’archevéque R. Runcie dans sa correspondance avec
Rome au sujet de ’ordination de femmes va de pair dans la Communion
anglicane (comme d’ailleurs chez les Luthériens, par exemple en Fin-
lande) avec des sondages de ’opinion publique et avec des votes dans les

'S Philip A. BALLINGER, The Ecclesiological Reality of « Reception». Its Content and
Contexts in Theological and Historical Literature, 1984 (thése de licence, Katholieke
Universiteit Leuven, non publiée).

16 Vol. 7, Bruges 1974, 337.

7 G. GurvITCH, Les cadres sociaux de la connaissance, Paris 1966.



Le Peuple de Dieu est-il infaillible ? 11

trois « Houses of Bishops, of Clergy, of Laity». Dans leur déclaration du
14 mars 1986 a Toronto les primats de la Communion anglicane traitant
de 'ordination éventuelle de femmes 4 ’épiscopat, admettent le besoin
«de chercher une opinion commune dans une Eglise particuliere et
parmi les évéques de la communion tout entiére », en y ajoutant : « Ceci
exigerait non seulement un maximum de discussions préalables mais
aussi la conscience qu’arriver a un <esprit commun)> ne signifie pas
nécessairement unanimité » '8,

Enfin, comment comparer entre eux les échanges éventuels entre
sensus fidelium et opinion publique des différentes Eglises? Est-ce possible
qu’une Eglise arrive plutét qu’une autre a un équilibre toujours provi-
soire et que cette derni¢re «regoive» par aprés 'expérience de la pre-
miere? Supposant avec C. Duquoc'? que les Eglises ne peuvent étre que
«des Eglises provisoires», peut-on dire qu’il y ait une «ungleichzeitige
Gleichzeitigkeit» dans I’évaluation des Eglises respectives (ce que beau-
coup de catholiques pensent instinctivement quand ils comparent leur
Eglise aux Eglises orthodoxes)?

En guise de conclusion de ce paragraphe il semble en tout cas tres
difficile de connaitre «scientifiquement», c’est-a-dire par les sciences
humaines, le sensus fidelium — mais alors, quel chemin faut-il pren-
dre?

On peut recourir a la parole de Hans Urs von Balthasar: «Die
Heiligen sind die lebendige Tradition»?°. Mais qui sont ces saints ? Selon
’étude remarquable de Pierre Delooz, Sociologie et Canonisations (Liege —
La Haye 1969), les saints eux-mémes sont canonisés sous I’influence de
I'opinion publique, parfois trés restreinte: plus on est géographique-
ment proche de Rome, plus grand est le nombre des saints. Pendant de
longues périodes, surtout des princes, tant du «monde» que de ’Eglise,
furent canonisés: ensuite sont venus les religieux (leurs ordres ayant les
moyens financiers et disposant de «procureurs» se succédant dans les
curies généralices). Mais parmi les canonisés il n’y a qu’environ 20% de
femmes et presque pas de laics. Si les saints sont la tradition vivante,
cette tradition est tres sélective. Serait-elle concentrée dans le modele
célibataire, masculin et majoritairement méditerranéen? Cette piste

'8 La Documentation catholique, (7-21 sept. 1986) 808. A relire aussi le rapport final de
la ARCIC (Anglo-Roman Catholic International Commission).

2 C. Duquoc, Des Eglises provisoires. Essai d’ecclésiologie cecuménique, Paris
1985.

20 H. Urs voN BALTHASAR, 7heologie der Geschichte, Einsiedeln 1959, 62.



12 Le Peuple de Dieu est-il infaillible?

aussi ne semble conduire qu’a une impasse. Lier le critere du semsus
Sidelium aux saints ne peut se faire qu’a posteriori, et encore. Tous les
chrétiens, par exemple, méme des Eglises non-catholiques romaines
reconnaissent en saint Frangois d’Assise un phare qui oriente. Qui
oserait dire la méme chose d’un saint Jérome, ou plus pres de nous, d’un
saint Pie X?

Cherchons donc une autre voie, en retournant a deux exemples
actuels, celui de la théologie de la libération et celui des communautés
de base. Vatican II n’a parlé ni du premier ni des secondes. Pourtant, en
peu de temps, méme I’Eglise universelle y a reconnu le travail de
I’Esprit. Pour y parvenir ni «surveys» sociologiques ni un nouveau
concile n’ont été nécessaires.

Le consensus — qui, comme toujours (I’histoire des hérésies le prouve),
n’est pas général — s’est réalisé par d’autres voies, celles de I'information
et du dialogue entre chrétiens différemment situés en Eglise. Le fait que
la censure n’existe presque plus et que les moyens de communication
sont maintenant devenus mondiaux, a facilité grandement I’accéléra-
tion et la généralisation d’une prise de conscience d’une praxis et d’'une
réflexion nouvelle dans I’Eglise. Le partenariat entre Eglises particu-
lieres de I’hémisphere Nord et de I’hémisphere Sud a contribué a ouvrir
les yeux de beaucoup de communautés et d’évéques sur la réalité des
Eglises partenaires. Colloques et rencontres ont rassemblé partout dans
le monde évéques et théologiens, croyants hommes et femmes (pensons
a PTEATWOT: Ecumenical Association of Third World Theologians, 2
la FABC: Federation of Asian Bishops Conferences, ou SECAM: Sym-
posium of Episcopal Conferences of Africa and Madagascar, etc.). Et 2
la maniére d’'une mutation teilhardienne une synchronisation globale
s’est trés vite réalisée, méme avec beaucoup de chrétiens d’autres Egli-
ses. Aux yeux du croyant une telle convergence, permettant tant d’es-
pérance, ne peut étre que I'ceuvre de I’Esprit. Et trés vite tous ont
reconnu la théologie de la libération et les communautés de base comme
de véritables «/oci theologici ». Cela ne veut pas dire que tous les croyants
ou théologiens ou évéques sont convaincus. Consensus ne signifie pas
unanimité. Toute réception profonde exige beaucoup de temps. Pour-
tant pour les deux exemples cités on a travaillé vite.

Ce n’est certainement pas toujours le cas. Souvent le doute, la peur,
le désir du pouvoir font naitre des réactions trés fortes contre ce qui
semble étre un processus de maturation d’un consensus. L’histoire de
’Eglise enseigne que dans la plupart des cas une longue période de



Le Peuple de Dieu est-il infaillible? 13

conflits et de luttes préceéde un véritable consensus. Dans son grand livre
sur <Le Pontificat de Pie IX)» (Paris, Nouvelle éd., s.d., 292-294) Roger
Aubert fait ’observation suivante: « Comme la plupart des grands mou-
vements de I’histoire de ’Eglise, le courant ultramontain du XIX€ si¢cle
est parti de la <base>: de la conscience du peuple chrétien» — ce qui
provoque la réaction suivante de I’historien Claude Langlais: «Quelles
minorités ont promu cette doctrine? Des clercs — un journaliste comme
Louis Veuillot... et le fait que Pie IX fut un des papes les plus populaires
de ’Eglise moderne»?!. -

Un véritable consensus exige une grande liberté d’expression et une
information suffisante. Ce que nous abordons dans une troisi¢eme par-
tie.

3. Pas de sensus fidelium sans liberté d’expression

Au synode de 1971 de nombreux évéques avaient désiré une dis-
cussion franche du célibat des prétres; plusieurs grands cardinaux
avaient suggéré au synode de 1980 que soit reconsidérée I’encyclique
Humanae Vitae et que la vie sacramentelle des divorcés remariés soit
abordée avec plus de nuances; au synode de 1983 des conférences
épiscopales avaient espéré qu’au moins un débat ouvert sur ’absolution
collective soit rendu possible. Des participants et des observateurs qua-
lifiés 2 ont dd constater que dans tous ces cas ce que Jiirgen Habermas a
baptisé « die herrschaftsfreie Kommunikation» faisait défaut, aussi bien
dans la préparation des synodes que durant les délibérations mémes et
pendant I’apres-synode?®. La maturation et ’expression méme d’un
consensus possible se sont trouvé bloquées. Est-il exagéré de dire que
pour une part importante la peur y a joué un réle parfois considérable:
beaucoup d’évéques voulant éviter des polarisations, des conflits et
méme des représailles feutrent tellement leurs interventions que sou-
vent les rapports finaux ne sont que la répétition des documents pré-
paratoires. Mais il faut avouer aussi que le choix des évéques, comme

2t In: Recherches et Débats, o.c., 70.

22 Cf. J. GROOTAERS, J. SELLING, 7he 1980 Synod of Bishops’ on the Role of the Family,
Leuven 1983.

23 G. De ScHryjvER, Hermeneutics and Tradition, in: L. SwiDLER, P. FRANSEN (ed.),
Authority in the Church, Crossroad, New-York 1982, 32—47; p., Trouw aan de Kerk,
trouw aan de Kristenheid, in: Ku/tuurleven (1981) 249-261. Pour une application de
Habermas 4 notre problématique voir: H.]. HouN, Kirche und Kommunikatives Handeln,
Frankfurter Theologische Studien 32, Frankfurt 1985.



14 Le Peuple de Dieu est-il infaillible ?

T. Reese et Mgr J. Jadot 'ont dévoilé dans un article fameux de I’heb-
domadaire newyorkais America®®, y joue aussi un role et semble, a
P'avenir, avoir encore davantage de conséquences. Il y a, en effet, plu-
sieurs consciences collectives dans ’Eglise. En elles le sensus fidelium
s'incarne, se développe ou s’atrophie. Les Eglises particulieres ont la
leur, mais le corps des clercs qui administre I’Eglise universelle (Curie
romaine et nonces) a la sienne. Toutes ces consciences collectives sont
blessées par des traditions historiques ambigiies et par des péchés per-
sonnels. Tres souvent dans le choix des évéques la préférence est donnée
a des personnes qui, dans la tension entre Eglise particuliere et Eglise ou
administration universelle, si souvent encore plus latine que catholique,
penchent du cété centralisateur. Ce qui fait que trop souvent la «hert-
schaftsfreie Kommunikation» manque aussi bien 4 'intérieur du groupe
des évéques qu’au niveau de ’Eglise locale entre I’évéque et son peuple
(Pexemple de I’Eglise des Pays-Bas est ’exemple classique, mais pas le
seul).

L’exigence d’une «herrschaftsfreie Kommunikation», non pas
comme critére, mais comme condition de la formation du sensus fidelium
nous pose de redoutables questions.

L’Eglise est peuple de Dieu et institution, elle est mystére événe-
mentiel toujours renouvelé par ’Esprit et réalité historique lourdement
déterminée et hypothéquée par une longue histoire d’abus, ce qui veut
dire que deux grandes forces psychosociales, souvent négatives, y jouent
un role a chaque niveau, de la famille au conseil épiscopal et plus haut:
la peur et le désir du pouvoir. Les deux se renforcent mutuellement. Par
peur, croyants et ministres peuvent s’accrocher au passé et s’y sécuriser
faussement, comme par peur ils peuvent se jeter dans une ouverture
d’adaptation non critique et 4 la mode du jour. La volonté de pouvoir de
laics et de clercs, utilisant la religion, a caractérisé toute I'histoire de
I’Eglise. Il serait étonnant que cela ne soit plus le cas aujourd’hui. Jésus
’avait constaté chez ses disciples et les avait avertis rudement a ce sujet:
«Il ne doit pas en étre ainsi parmi vous: au contraire, celui qui voudra
devenir grand parmi vous, se fera votre serviteur» (Marc 10,43).

Aujourd’hui encore la «herrschaftsfreie Kommunikation» entre fré-
res et sqeurs croyants manque quasiment a tous les niveaux. Comment
arriver dans ces conditions au «discernement» nécessaire pour distin-

24 T. REESE, The Selection of Bishops, in: America (25 aott 1984) 65-72.



Le Peuple de Dieu est-il infaillible? 15

guer entre une conscience collective close et un sezsus fidelium ouvert a
VEsprit? Rosmini redivivus pourrait 'appeler la plaie majeure de I’Eglise
de la fin du XX¢ siécle. Plusieurs évéques ont eu le courage de le dire au
dernier synode (1985). Nous lisons dans le rapport des évéques des
Pays-Bas?’:

«On a ainsi vu grandir la radicalisation et se créer une coupure entre
'autorité de ’Eglise et de nombreux fideles. Ainsi, tandis que le concile
visait 2 surmonter ’abime entre I’Eglise et le monde et se mettait 2 la
tiche en ce sens, on voit surgir la menace d’un abime intérieur 2 I’Eglise
du fait d’une différence d’interprétation de 'autorité, et en particulier
du fait des modes d’exercice de celle-ci.

» C’est pourquoi, avec le concile, nous plaidons pour un dialogue 24
intra et ad extra, et nous savons disposer en cela de ’appui de ce méme
concile (Gaudium et Spes 92). Nous avons le sentiment que le dialogue
est en train de se briser a I'intérieur de I’Eglise. Ajoutons que de nom-
breuses personnes qui, dans ce pays tentent de dialoguer avec le monde
moderne, ne se sentent plus appuyées et ont parfois méme 'impression
d’étre désavouées. Nous en appelons au synode extraordinaire pour qu’il
veille au renouveau du dialogue.

» Il ne faudrait pas considérer ce dialogue ad intra et ad extra comme
une menace pour la vérité qu’il est du devoir de I’Eglise de garder et de
maintenir. Car, en définitive, le dialogue consiste par sa nature méme a
chercher et a trouver ensemble la vérité. De plus, I’Eglise a besoin de ce
que nous pourrions appeler une <«éthique de dialogue> susceptible de
nous apprendre 2 comprendre qu’en celui-ci il peut aussi y avoir des
¢léments impurs, et de nous aider 4 en préserver la nature véritable.
Ainsi I’Eglise peut devenir un espace pour la libération de la parole et de
la créativité des croyants.»

Fin février 1986 Jean Paul II disait, en recevant un millier de jour-
nalistes: « Il suffit de remarquer que la vérité est indissolublement liée 2
la liberté d’expression, et qu’elle est le facteur principal du progrés dans
tous les domaines de la vie humaine...» Malheureusement, ce n’est pas
toujours le cas a I'intérieur de I’Eglise méme, comme la récente publi-

cation de Justice et Paix (Europe), «Les droits humains dans ’Eglise»
(Bruxelles 19806) le signale.

25 Synode extraordinaire, Paris, 251.



16 Le Peuple de Dieu est-il infaillible ?

4. Le discernement nécessaire et difficile

La «herrschaftsfreie Kommunikation» ne suffit donc pas pour dis-
cerner le sensus fidelium. Comme le « Volksgeist» est loin d’étre auto-
matiquement ’Esprit de Dieu, une «Iglesia popular» comme telle ne
garantit pas I’expression vraie de ce méme Esprit divin.

Sans doute, les consciences collectives historiques peuvent apporter
et apportent en fait des valeurs et des clés d’interprétation nouvelles a la
grande Tradition chrétienne vivante. Mais cette méme Tradition
vivante interpelle toujours de fagon parfois radicale ces consciences
collectives dans la ligne de Celui qui osait déclarer de fagon abrupte:
«... moi, je vous dis». Dans le contexte de la «nouvelle évangélisationy,
supposant d’ailleurs une nouvelle inculturation, la question des critéres,
du discernement se pose aussi bien en Europe qu’en Amérique latine ou
en Chine.

I1 est de coutume de répéter que ’Evangile et la Tradition sont les
deux faces d’'un méme critere fondamental a4 appliquer. Sans doute
est-ce vral, mais ce n’est pas suffisant. Non seulement ces deux sources
qui s’interpénétrent sont relues continuellement par les exégetes et les
historiens du dogme. Mais elles sont relues dans des contextes histori-
ques changeants ou le Saint-Esprit opere de fagon nouvelle et méme
inédite (rappelons les fameux «signes des temps») 6. L’histoire s’accé-
lérant, il faudra donc de plus en plus faire appel a un autre critére
traditionnel: celui du discernement communautaire. Vatican II nous y
invite trés souvent en imposant ou suggérant des conseils presbytéraux,
des conseils pastoraux aux niveaux paroissiaux et diocésains, des syno-
des nationaux et romains, des conciles régionaux. A coté de la réforme
liturgique, cette mise en place progressive de structures de concertation
est probablement le fruit le plus important du concile.

Il faut bien avouer que dans ce domaine la conversion des mentalités
est lente. Le Concile africain se heurte toujours a de fortes résistances.
Qui ose réver d’un concile ou synode européen? Et méme beaucoup de

% Voir aussi les deux numéros de Concilium traitant notre sujet: Qui a la parole dans
I’Eglise (n® 168, 1981) et Le Magistére des fidéles (n® 200, 1985), ainsi que G. ALBERIGO et
J.-P. Jossua (éd.), La réception de Vatican I1, Paris 1985 et la contribution de K. RAHNER,
Offizielle Glaubenslehre der Kirche und faktische Gliubigkeit des Volkes, in:
K. RauNer, H. Fries (Hg.), Theologie in Freibeit und Verantwortung, Miinchen 1984,
15-29.



Le Peuple de Dieu est-il infaillible ? 17

propositions venant de synodes nationaux n’ont pas été acceptées ni par
des évéques ni par les instances romaines (I’histoire récente des synodes
danois, allemand et suisse, du «National Pastoral Council» en Angle-
terre et du «Conseil pastoral interdiocésain» en Belgique néerlando-
phone révele beaucoup de déceptions). 11 y a Humanae Vitae, ’absolu-
tion collective, I'intercommunion, I’élargissement des conditions pour
’acces au presbytérat, etc. Est-on arrivé a un dialogue de sourdsou ily a
non-réception réciproquement de la part de la <base» et de la part du
<sommet> pour employer une terminologie préconciliaire? Est-ce que le
discernement lui-méme se trouve donc dans une impasse totale ?

Non, la foi en les paroles de Jésus et en la présence de son Esprit nous
interdit un tel pessimisme. Mais aussi la praxis méme de I’Eglise.

Le concile lui-méme, en suggérant une réflexion sur la «hiérarchie
des véritésn (Unitatis Redintegratio 11) a ouvert une porte importante
vers un discernement continu. On y trouve un certain parallélisme avec
ce qu’on appelle «les échelles de valeurs». Celles-ci changent au cours de
I’histoire: le rapport réciproque des différentes valeurs évolue avec le
temps et avec les contextes culturels. Il serait intéressant de continuer la
recherche sur la <réception» pratique et théorique de cette «hiérarchie
des vérités» dans ’Eglise postconciliaire, entre autres dans le contexte,
parfois trés ambigu, de ce que Paul Michael Zulehner a nommé le
«Auswahlchristentum». Une thése de doctorat intéressante de Henk
Witte a I'université catholique de Tilburg a déja ouvert des perspec-
tives

Creusons un peu, pour terminer, ce discernement communautaire
continu. Comme un écho de la parole de Moise a Josué (Nombres
11,29): « Ah! Puisse tout le Peuple de Yahvé étre prophete, Yahvé leur
donnant son Esprit!», les Actes des Apotres nous montrent Pierre,
debout avec les onze, s’adressant 2 la foule: «Il se fera, dit le Seigneur,
que je répandrai de mon Esprit sur toute chair...» C’est ce que le Sei-
gneur continue de faire. Il n’y a qu’a entendre et écouter dans la foi.

1. Pourdiscerner il faut d’abord entendre. Personne ne peut nier que
partout dans I’Eglise une «base», pluriforme certes, est devenue extré-

27 H. Witte, A/lnaargelang hun band met het fundament van het christelijk geloof verschillend
is (wording en verwerking van de mitspraak over de hierarchie van de waarheden van
Vaticanum II), Vol. I et II, Tilburg University Press 1986.



18 Le Peuple de Dieu est-il infaillible?

mement créatrice: dans les liturgies vivantes, dans des groupes de
familles, des milliers de communautés de base, des conseils pastoraux,
des sections de mouvements comme Pax Christi, de nouvelles fonda-
tions de vie évangélique, des centres et des revues, des commissions
comme Justice et Paix, avec toutes leurs richesses et leurs aspects ambi-
gus sans doute. Ce qui les caractérise en général est un trait typiquement
postconciliaire; je le nomme la fraternité et la sororité: on y est d’abord
baptisé croyant avant d’étre chargé d’un charisme ou d’un ministere
spécifique (voir le livre déja vieux de J. Ratzinger, Die christliche Brii-
derlichkeit, Miinchen 1960 et tous les livres de L. Boff). Cette «base» se
fait connaitre par la praxis surtout, mais aussi par des réseaux («net-
works») de publications imprimées, polycopiées. Dans celles-ci se réfle-
tent souvent des mutations de ’opinion publique (comme, par exemple,
I’écologie, I’émancipation de la femme, la recherche de solidarité avec
toute forme de marginalité, le besoin de liturgies sacramentelles plus
authentiques).

2. Clest ici que la tiche de ceux qui ont le charisme ou le ministere
de écoute et de Vinterprétation intervient. Par respect pour le travail de
IEsprit, I’écouter vraiment implique une attitude d’ouverture, d’ac-
cueil, de reconnaissance devant la recherche, la créativité, les plaintes et
les désirs proposés.

Avec Avery Dulles on peut distinguer trois types ministériels
d’«écouteurs » essayant d’interpréter, de discerner la vie venant d’une
base pluriforme, parfois chaotique ou polarisée. Chaque type a son réle
propre; mais sans dialogue vrai entre les trois, le discernement sera
superficiel ou unilatéral. Il y a d’abord le ministere des prophetes (laics,
religieux ou clercs, hommes et femmes, jeunes et 4gés), venant aussi bien
du tiers que du premier monde et se trouvant dans toutes les confessions
chrétiennes (M. Luther King, Teresa Kane). Avec leur sensibilité ils
discernent les lames de fond dans I’histoire vivante du peuple.

Il y a ensuite le ministere des théologiens, en dialogue cecuménique
et en dialogue aussi bien avec la grande Tradition qu’avec les sciences
humaines. Ecoutant le présent et le passé en vue de I’avenir, ils doivent
clarifier, par exemple en s’inspirant de la «hiérarchie des vérités»,
mentionnée par Vatican II. C’est 4 eux aussi d’intégrer I’'inédit dans le
déja recu. Enfin — et seulement enfin — il y a le «leadership» ministériel
des successeurs des Apdtres qui ont d’abord la tiche de veiller a la
communion: que tous soient vraiment entendus, que I’essentiel dans la



Le Peuple de Dieu est-il infaillible? 19

Tradition soit reconnu, que par des décisions, toujours provisoires, la
cohérence soit garantie.

Répétons-le, ces trois types ont un besoin vital de dialogue continu
entre eux, d’une réguli¢re «correction fraternelle». C’est a cette condi-
tion que le sensus fidelium peut étre discerné avec toute sa richesse.

Giuseppe Alberigo, le grand expert laic des conciles, I’a bien dit dans
une récente contribution: «N’est-il pas temps de reconnaitre que I'uni-
que <théologie> digne de ce nom est celle qu’élabore le Peuple de Dieu
confessant la foi et annoncant le salut du Christ? Le discernement de ce
qui est authentique ne se fait-il pas par des échanges responsables et
réciproques quand il s’agit des choses de Dieu qui est le seul mai-
tre?» 28

Mais comme J. H. Newman I’a déja fait remarquer, dans une Eglise
imparfaite ce dialogue restera difficile et conflictueux. Prophétes, doc-
teurs, «épiscopes» auront a assumer cette croix. En fin de compte, en
chacun de nous il y aura tension entre son sensus fidei personnel et le
sensus fidelium se cherchant ou provisoirement reconnu.

En effet, ’Esprit Saint, s’exprimant a travers des dialogues aussi bien
diachroniques que synchroniques, est primordialement 4 ’ceuvre dans
des consciences personnelles, individuelles, plus ou moins lucides, his-
toriquement trés déterminées, plus ou moins pécheresses. Dans cette
solitude personnelle on doit accepter qu’aucune parole humaine ou
ecclésiale peut exprimer totalement la plénitude de la parole divine.
Jésus lui-méme ne disait-il pas a la fin de sa vie: «J’ai encore beaucoup de
choses 4 vous dire» (Jn 16,12). Soutenu par l'infaillibilité, toujours
relative, du Peuple de Dieu qui comprend, les successeurs des Apotres,
chacun doit faire de son mieux pour entendre dans la solitude et ’obs-
curité de son propre cceur cette Plénitude divine, qui se fait sentir, mais
ne pourra jamais étre exprimée adéquatement. Deus semper major.

8 G. ALBERIGO, Du biton i la miséricorde, in: Fonction d’un magistére dans I’Eglise,
in: Lumiére et Vie, n° 180 (déc. 1986) 35.






	Le Peuple de Dieu est-il infaillible? : L'importance du sensus fidelium dans l'Église postconciliaire

