
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 34 (1987)

Heft: 3

Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Julio C. Trebolle-Barrera: Jehu y Joas. Texto y composiciön literaria de
2 Reyes 9—11. — Valencia, 1984. 253 S. (Instituciön San Jeronimo 17).

Der Rezensent bittet Verf. und Leser gleich zu Beginn um Entschuldigung
für das verzögerte Erscheinen dieser Besprechung! Dieses Werk stellt den breit
angelegten Versuch dar, die biblische Perikope in 2 Könige 9—11 umfassend zu
untersuchen. Der Bogen der Erklärung reicht von der Textkritik bis zur
historischen und theologischen Auswertung. Die Einengung der exegetischen
Arbeit auf die literarkritische Analyse unter Vernachlässigung der Textkritik
erscheint in diesem Beispiel als Fehler. Verf. wirft also das allgemeine und heute
wieder lebhaft diskutierte Problem des Verhältnisses von Textgeschichte
(Uberlieferung eines fest umrissenen Textes) und literarischer Geschichte (Entstehung
eines fest umrissenen Textes) grundsätzlich auf. Das ist das große Verdienst
dieser Untersuchung.

Die Wahl der Perikope 2 Könige 9—11 ist für eine solche Demonstration der
gegenseitigen Abhängigkeit von Text- und Literarkritik besonders geeignet. In
dieser Sektion der Königsbücher stehen sich zwei ziemlich verschiedene
Formen des biblischen Textes gegenüber: der masoretische Text (MT), dem ein
Teil der Septuaginta (LXX) entspricht, und die verbreitetste Form der LXX,
der sog. lukianische oder antiochenische Text der LXX. MT berührt sich eng
mit der LXX, die sich im berühmten Kodex Vaticanus (B) findet. Diese Textform

von B ist das Resultat einer Angleichung des alten LXX-Textes an einen
hebräischen Text, der ein naher Vorfahre des MT war. Solche Angleichungen
heißen Rezensionen. Die von B bezeugte Rezension der ursprünglichen LXX
geschah unter dem Einfluss der palästinischen Rabbinen im 1. Jh. n.Chr., wie
D. Barthélémy in mehreren berühmten Arbeiten nachgewiesen hat.

Trebolle-Barreras These besteht in folgenden Punkten : 1. Die ursprüngliche
LXX für 2 Könige 9—11 ist weitgehend erhalten. Sie findet sich in der antio-
chenischen LXX. Diese ist zwar eine Rezension der ursprünglichen LXX aus
dem 4. Jh. n.Chr. Dennoch läßt sich die dem Rezensor vorliegende Gestalt des

LXX-Textes aus der Überarbeitung ablösen. 2. Oft ist der Text der Vetus Latina
ein besonders guter Zeuge der antiochenischen LXX. Dies ist aus zwei Gründen
erklärbar : die Vetus Latina ist eine ganz wörtliche Übersetzung des antiochenischen

LXX-Textes, und zwar bevor dieser im 4. Jh. n.Chr. rezensiert wurde.
Überdies ist die Vetus Latina (VL) das Werk christlicher Übersetzer, die im



544 Rezensionen

Unterschied zu den griechisch sprechenden Juden kein Bedürfnis empfanden,
ihre Übersetzung einem hebräischen Text anzugleichen. 3. Aus dem Vergleich
der beiden Textformen, des MT und der LXX in Kodex B auf der einen Seite,
der antiochenischen LXX und der VL auf der andern, ergeben sich zwei
Feststellungen : beide Texte setzen einen gemeinsamen Vater voraus, von dem
sie abstammen, und oft ist es der Text der antiochenischen LXX und ihrer
Tochter, der VL, der ursprünglicher, näher beim Archetyp ist als die
gegenüberstehende Textform. 4. Die antiochenische LXX ist in der Tat eine
Übersetzung, aus der die hebräische Vorlage oft rekonstruiert werden kann. Der oder
die Übersetzer waren in ihrer Wiedergabe getreu.

Welches ist die Methode Trebolle-Barreras, die ihn zu diesen Ergebnissen
führte Sie besteht aus folgenden Schritten : 1. Die Verschiedenheit der beiden
Textformen ist so groß, daß sie erklärt werden muß. 2. Diese Verschiedenheit
erklärt sich schlecht als eine nur textkritische Divergenz, d.h. als eine im Laufder
Überlieferungsgeschichte des fest umrissenen Textes eingerissene Verwilderung

und Verzweigung dieses Textes in zwei Äste, den MT und LXX in Kodex
B sowie die antiochenische LXX und VL. 3. Sie erklärt sich plausibler auch als

literarkritische Verschiedenheit, d.h. als eine Zweiheit von Textgestalten, die
von verschiedenen Verfassern zu verschiedenen Zeiten dem Archetyp gegeben
wurden. Der Archetyp war in dieser Konzeption kein endgültiger Text in den
Händen von Kopisten, die ihn nur noch mehr oder weniger fehlerhaft abschrieben.

Dieser Ausgangstext war vielmehr eine weiche Tonerde, die die Tradenten
kneteten und zu zwei verschiedenen Gebilden formten, eben zu den zwei
hauptsächlichen Textgestalten. 4. Textliche Divergenzen zwischen MT-LXX in
Kodex B und antiochenischer LXX-VL verlangen daher nach Erklärung auf
den zwei Ebenen der literarischen Entstehung der beiden Textformen und der
Überlieferung der entstandenen Texte.

Auf welche Argumente kann sich Trebolle-Barreras These berufen Es handelt

sich um zwei Serien von Argumenten allgemeiner Art zur alttestamentiichen
Textgeschichte und spezifisch zu 2 Könige 9—11. Diese beiden Serien bilden
zugleich Teil 1 und Teil 2 und die Hauptmasse seines Buches. Fassen wir diese
beiden Teile zusammen!

Teil 1 besteht aus 3 Schritten : 1. Die Beudeutung der VL besonders in den
Königsbüchern beruht auf vier Fundamenten : wörtliche Übersetzung ; oft einziger

existierender Zeuge der alten (vorlukianischen) LXX; soweit erhalten
durchgehender Zeuge der antiochenischen LXX vor Lukians Rezension ; diese
antiochenische LXX hat eine andere hebräische Vorlage als MT. 2. Rahlfs hatte
1911 der lukianischen LXX eine berühmte Untersuchung gewidmet. Verf.
revidiert diese Studie und zeigt, daß sich aus dieser Form der LXX der
ursprüngliche, von LXX in Kodex B verschiedene LXX rekonstruieren läßt.
3. Die hebräischen Varianten in den mittelalterlichen Bibelhandschriften stimmen

oft mit dem Text der antiochenischen LXX-VL überein. Diese
Übereinstimmung beweist das Weiterleben eines andern hebräischen Textes neben dem
MT.

Dieser allgemeine Teil besteht aus einer wohlinformierten Diskussion der
textkritischen Forschung der letzten Jahrzehnte.



Rezensionen 545

Die Serie spezifischer Argumente entfaltet Teil 2: Im Dreischritt werden
behandelt: 2 Könige 9—10, dann Kap. 11 und zuletzt die Gesamtkomposition
von 9—11. Im ersten Schritt werden nach einem Uberblick über die Forschung
drei Abschnitte genau analysiert. Sie tragen die Beweislast der spezifischen
Argumentation: es handelt sich um 2 Könige 8,28a; 9,14a. 27b. 28,
zusammengefaßt in einem Plus der antiochenischen LXX-VL bei 10,36. Ferner
10,25b. 28 und 10,18-25a.

Bevor die Behandlung dieser Stellen analysiert und beurteilt wird, beende
ich den zusammenfassenden Überblick über das ganze Buch.

Die Untersuchung von 2 Könige 11 zeigt die Einheitlichkeit dieses Kapitels

; die Gesamtschau der Komposition von 2 Könige 9—11 ist eine Charakteristik

der beiden Textformen (MT gegenüber der ursprünglichen LXX mit
deren hebräischer Vorlage).

Ein Kapitel wertet anschließend den sozialgeschichtlichen Ertrag ('am-
ha'aräz und « Stadt ») aus und beleuchtet die Herkunft des theologischen Themas
der « Eifersucht Gottes » und der « Eiferer ».

Das Buch wird beschlossen durch eine Zusammenfassung und Schlußfolgerungen

sowie einen methodischen Ausblick. Eine ausführliche Bibliographie
und ein Register der Bibelstellen und angeführten Autoren bilden zusammen
mit zehn synoptischen Übersichten über besondere Texte eine Ausstattung, die
die Benützbarkeit des Buches beträchtlich erhöht.

Wie groß ist die Uberzeugungskraft derArgumente, die die Thesen des Buches
stützen? Vorwegnehmend sei gesagt, daß das Werk eine bewundernswerte
Belesenheit des Verf. verrät. Die ausgebreitete Dokumentation ist sehr
reichhaltig und daher von großem Nutzen. In den zahlreichen Einzeldiskussionen
hat Verf. interessante Beiträge zu manchem exegetischen Problem beigesteuert.
Doch der Anspruch einer Methodenerneuerung, den das Buch erhebt, und der
im Mittelpunkt steht, erheischt eine kurze Stellungnahme des Rezensenten.

Die Argumentation in den drei analysierten Texten in 2 Könige 9—11

verläuft so : die Form oder Gattung eines Textes, z.B. der « Verschwörungs- oder
Staatsstreichbericht» oder der «Bericht einer Heiligtumsentweihung» wird aus
den biblischen Parallelen definiert. Aus dieser so definierten Gattung werden
die individuellen Textgestalten beurteilt. Jene Gestalt, welche die Form rein
bewahrt, ist ursprünglicher als jener Text, der eine verunstaltete, havarierte
Form überliefert. M.a.W. von der klaren Gattung im Text A im Gegensatz zur
verunklärten Gattung in Text B wird aufdie größere Ursprünglichkeit von Text
A zurückgeschlossen.

Dieses Argument ist nicht zwingend. Denn eine klare Gattung kann sekundär
entstehen, eben gerade weil ein Tradent sich an der unklaren Form stößt und
unter dem Eindruck ähnlicher, aber klarer Paralleltexte durch literarische
Eingriffe eine klare Form herstellt, die eine unklare Gestalt ersetzen muß.

Trebolle-Barrera postuliert für das Plus der antiochenischen LXX-VL in
2 Könige 10,36 Ursprünglichkeit, weil hier die Form der Gattung klar zu Tage
tritt, während im MT nur membra disiecta davon in die Erzählung von Kap. 9—10

eingestreut sind. Dieses Postulat läßt sich nicht zwingend beweisen, denn es ist
auch der umgekehrte Vorgang denkbar: weil im ursprünglichen Text nur



546 Rezensionen

membra disiecta vorkamen, verfiel ein Tradent auf den Gedanken, das zerstreute
Gut in Analogie zu andern ähnlichen Passagen zu einer kleinen Einheit
zusammenzustellen.

Daher ist m.E. der Zusammenhang zwischen Text- und Literarkritik
komplexer als Trebolle-Barrera annimmt. In diesem Sinn zweifeln Goshen-Gottstein
und Barthélémy (S. 76, Anm. 175) auch an der Ansicht, die Varianten der
mittelalterlichen hebräischen Handschriften seien die späten Zeugen eines
nicht-masoretischen Textes mitten in der masoretischen Textüberlieferung.

Der Rahmen dieser Rezension verbietet weitere Diskussionen einzelner
Punkte des Buches. Gesamthaft vertritt Verf. richtige Thesen von einer Plura-
lität der Textgestalten, von der hebräischen Vorlage der ursprünglichen LXX
und von einem notwendigen Bezug zwischen Text- und Literarkritik. Aber
seine Argumente sind m.E. nicht alle zwingend. Es sei mir auch die Bemerkung
gestattet, daß ziemlich viele Fehler stehengeblieben sind, auch solche in den
Zitaten der verschiedenen Texte, wo es auf rigorose Genauigkeit ankäme (z.B.
S. 221, col. MT, V. 27a, 1. 2: es müßte mssbt Singular stehen; S. 220, col. 2: ieu

bahal im Zitat VL2 fehlt in Zitat VL2 auf S. 127, u.a.m.).
Das Buch ist eine stimulierende, frische, enthusiastische Arbeit. Sie weckt

Freude an der textkritischen Forschung im Konzert der exegetischen Disziplinen.

Sie ist vielleicht nicht das letzte Wort in der Diskussion der komplexen
Textverhältnisse in 2 Könige 9—11. Aber sie hat das große Verdienst, Probleme
zu sehen und auf diese eine Antwort zu suchen.

Adrian Schenker

Gottfried Vanoni: Literarkritik und Grammatik. Untersuchung der
Wiederholungen und Spannungen in 1 Kö 11—12. — St. Ottilien : Eos Verlag 1984.

316 S. (Münchener Universitätsschriften. Arbeiten zu Text und Sprache im
Alten Testament 21).

Gleich die erste Anmerkung dieses Werks schießt einen Pfeil auf die
Rezensenten ab. Dem Schreiber dieser Rezension klopft daher das Gewissen

doppelt : 1. ist er Rezensent und 2. ein verspäteter Rezensent. Auch sonst bläst in
den Anmerkungen Vanonis mitunter ein polemischer Wind. Ich fühle mich in
friedlichen Häusern wie in friedlichen Büchern eher besser aufgehoben.

Das Werk ist der Versuch, am Beispiel von 1 Könige 11—12 eine Literarkritik

durchzuführen, die genügend begründet und daher methodisch einwandfrei

ist. Dieses Bestreben macht sich verschiedentlich geltend, so z.B. in der
französischen Forschung in den Arbeiten Langlamets. Die subjektive und
apodiktische Literarkritik, die eine umfassende Begründung ihrer Argumente
schuldig bleibt, hat in der Tat für den Leser etwas Irritierendes. Verf. geht von
der richtigen Entscheidung aus, daß Text- und Literarkritik getrennt werden
müssen, d.h. im gewählten Beispiel : der masoretische (hebräische) Text ist an
und für sich zu betrachten, wie der Septuaginta-Text, der vom masoretischen
Text erheblich abweicht, für sich untersucht werden muß, bevor es zu einem
Vergleich zwischen beiden kommen kann. Er begründet diese Vorgehensweise



Rezensionen 547

damit, daß sich beide Texttypen durch selbständiges literarisches Wachstum in
zwei Äste gegabelt haben (S. 21—23, 44f.). Die literarische Gestalt jedes der
beiden Texttypen verdient aus diesem Grunde eine gesonderte Untersuchung.
Verf. führt eine solche literarkritische Untersuchung im vorliegenden Werk nur
am masoretischen Text durch. Eine entsprechende literarkritische Analyse am
Septuaginta-Text wäre Vorbedingung für den Vergleich beider Texttypen.

Kriterien der Entdeckung sukzessiver literarischer Gestaltung am Text sind
folgende: Wiederholungen, Spannungen syntaktischer und inhaltlicher Art
sowie Spannungen in Bezug auf die vorkommenden Orts- und Personenkreise,
Parallelismen und Querverbindungen zu anderen Texten, Beobachtungen zu
Vokabular, Syntax und stilistischen Eigentümlichkeiten. Die Liste solcher
Kriterien beruht auf den Arbeiten W. Richters zur literarkritischen Arbeit am Alten
Testament. In der wissenschaftlichen Begrifflichkeit und in der Transkription
des Hebräischen schließt sich Verf. ebenfalls Richter an.

Der Hauptteil des Buches, Kap. 3 (S. 58—268) ist der literarkritischen Analyse

im hebräischen Text von 1 Könige 11—12 gewidmet. Es ist unmöglich, die
Fülle der hier ausgebreiteten sprachlichen, stilistischen und literarkritischen
Diskussionen zusammenzufassen. Die verarbeitete Literatur ist ungewöhnlich
reich. Die Argumentation ist nuanciert und sorgfältig abwägend. Dieser Teil
des Buches ist so etwas wie ein Lexikon der literarischen Beobachtungen zu den
beiden Kapiteln. Zahlreiche Tabellen und zwei Faltblätter erleichtern den
Gebrauch des Buches.

Am Schluß wird behutsam eine literarische Schichtung des Textes erwogen
(S. 267-268).

Das Buch ist mit einer ausführlichen Liste der benützten Literatur und vier
Indices ausgestattet. Wichtig ist auch das Abkürzungsverzeichnis, denn an
Abkürzungen ist im Text kein Mangel. Sie machen die Lektüre weder leichter
noch angenehmer. (Aber das ist vielleicht wieder eine Bemerkung, die für das

Rezensentengezücht typisch ist.)
Alles in allem ist dieses Werk eine überaus stoffreiche, originelle, methodisch

sorgfältige literarkritische Analyse, aus der jeder Leser viel lernen
wird.

Adrian Schenker

Otto Wahl: Der Proverbien- und Kohelet-Text der Sacra Parallela. -
Würzburg: Echter Verlag 1985. 175 S. (Forschung zur Bibel).

Die Erforschung der Geschichte des biblischen Textes beruht auf zahlreichen

Einzelstudien, die abseits von der großen Öffentlichkeit dank minutiöser
Kleinarbeit entstehen. Ihr Verdienst ist groß, weil wir ihr eine wachsende
Einsicht in die Uberlieferung der biblischen Texte verdanken, aus denen Kirche
und einzelne Gläubige das Wort Gottes schöpfen. Eine solche Einzelstudie soll
in dieser Besprechung gewürdigt werden.

Der alttestamentliche Text ist uns in großen Texttypen bekannt : der hebräische

Typ, den man als masoretischen Text (MT) bezeichnet, der Typ der Sep-
tuaginta, der griechischen Ubersetzung (LXX), die aramäische Bibel (der Tar-



548 Rezensionen

gum), die Peschitto, d.h. die syrische Bibel. Während in den einflußreichsten
hebräischen Bibelausgaben und in der gängigen, wissenschaftlichen exegetischen

Literatur seit dem Ende des letzten Jahrhunderts bis in die Zeit nach dem
2. Weltkrieg eine eklektische Tendenz vorgeherrscht hat, setzte sich in den
letzten Dezennien allmählich die Einsicht durch, daß jeder Texttypus zuerst in
sich selbst und in seiner Geschichte erforscht werden muß, bevor er mit andern
Typen verglichen und eventuell durch Anleihen aus ihnen verbessert werden
kann.

Die Überlieferung der LXX wird in dieser Perspektive sehr wichtig. Denn
die LXX, entstanden zwischen dem 3. und 1. Jh. v. Chr., ist sowohl ein
besonders wichtiger Texttypus als auch einer mit einer überaus verwickelten
Textgeschichte. Er kannte mehrere Rezensionen, d.h. revidierte Neuausgaben,
die nach verschiedenen Gesichtspunkten geschaffen wurden, z.B. durch Anglei-
chung an hebräische Textvorlagen, die vielleicht nicht mit der Vorlage der
Erstübersetzer identisch waren, stilistische Verbesserung, Ergänzung einer
LXX-Form durch andere. So vermischten sich verschiedene Textformen der
LXX, zumal nach dem berühmten Werk der Hexapla und der Rezension des

Origenes (3. Jh. n. Chr.).
Die wissenschaftlichen Ausgaben der LXX unseres Jahrhunderts, die

Cambridge und vor allem die Göttinger Edition verfügten bisher für die Ermittlung
des ursprünglichen Textes nicht über einen bestimmten Textstrang der LXX-
Überlieferung : den Text der LXX in den Sacra parallela. Dies ist eine
theologisch-geistliche Anthologie, die dem hl. Johannes Damascenus (f 749)
zugeschrieben wird. In den drei Büchern dieses griechischen Werkes wird die Heilige

Schrift ausgiebig zitiert, das AT in der Form der LXX. Dieses Werk der
Sacraparallela wurde von den Kopisten verschiedentlich gekürzt, erweitert und
redigiert, so daß es in den Handschriften in mehreren Ausgaben (Rezensionen)
erhalten ist.

Seit mehrerenjahren hat Prof. Otto Wahl, der an der Salesianer-Hochschule
Benediktbeuren lehrt, die biblischen Zitate der Sacra parallela zu sammeln
begonnen. Wegen der aufgefächerten Textgestalt des Florilegiums genügt es

nicht, die Bibelzitate der beiden bei Migne (PG 95-96 und 136) gedruckten
Formen der Sacra parallela zu exzerpieren. Denn diese beiden Ausgaben stützen
sich auf Erstausgaben von zwei Rezensionen der Sacra parallela (Konrad Geß-

ner, Zürich 1546; Le Quien, Paris 1712), die die Vielfalt der Handschriften
dieser Anthologie nicht widerspiegeln.

So hat sich Verf. der mühsamen Aufgabe unterworfen, alle bekannten
Handschriften des Werkes zu vergleichen, um aus ihnen den Bibeltext zu
gewinnen, den sie voraussetzen. Nachdem er die Schriftzitate der Sacraparallela
für die Propheten (1965), Ecclesiasticus (1974), Sapientia Salomonis (1980)
veröffentlicht und für Job eine Kollation der Zitate für die Göttinger Job-
Ausgabe hergestellt hat, die Josef Ziegler 1982 edierte, legt er jetzt die gesammelten

Schriftzitate für Proverbien und Ecclesiastes vor. Für diese beiden
Bücher fehlt in der Göttinger Septuaginta die Edition. Wahls Werk ist
dementsprechend eine Vorarbeit für diese künftigen Ausgaben.



Rezensionen 549

Wer die Mühe kennt, die eine solche Sammlung von Zitaten im Wald der
Handschriften eines komplexen Werkes kennt, wird dem Verf. für diese weitere
Ausgabe des LXX-Textes der Sacra parallela dankbar sein. Die Sorgfalt Wahls
braucht nach seinen schon publizierten Arbeiten nicht mehr bewiesen zu werden.

Die Textkritiker verfügen mit diesem neuen Band über ein präzises
Arbeitsinstrument mehr, um Geschichte und Uberlieferung des griechischen
Alten Testamentes besser zu kennen, d.h. also jener Form des Alten Testamentes,

die für die christliche Kirche des erstenJahrtausends und darüber hinaus im
Osten und Westen (die Vetus Latina der lateinisch sprechenden Kirche ist ja
eine Ubersetzung der LXX eine so überragende Rolle gespielt hat.

Adrian Schenker

Rainer Edler: Das Kerygma des Propheten Zefanja. - Freiburg-Basel-
Wien: Herder 1984. XII—275 S. (Freiburger Theologische Studien 126).

Dieses Buch ist eine Inauguraldissertation, die 1983 in Freiburg i. Br.
abgeschlossen wurde. Sie besteht aus drei Teilen. Zuerst bietet sie eine Auswahl
an textkritischen Problemen, die das Buch des Propheten Zefanja aufwirft. Der
2. Teil ist literarkritischen und einleitungswissenschaftlichen Fragen gewidmet

: der Prophet Zefanja wird in die frühe Regierungszeit Joschijas datiert
(letztes Viertel des 7. Jh. v. Chr.), eine Datierung, die heute fast allgemein
vertreten wird. Die als nicht-authentisch betrachteten Texte des Zefanjabuches
werden bestimmt, diskutiert und ausgeschieden. Im 3. Teil schließlich sind die
als echt zurückbehaltenen Texte des Propheten nach inhaltlichen Gesichtspunkten

zusammengestellt und interpretiert.
Drei Exkurse, eine Zusammenfassung der Botschaft Zefanjas, Kartenskizzen,

literarkritische Tabellen zu Zefanja und ein Literaturverzeichnis statten die
Dissertation aus.

Das Buch hat die Spuren des Lehrstückes, das eine Dissertation ja ist, nicht
abgestreift. Frische und eine bisweilen naive Sicherheit in der Beurteilung
schwieriger Sachverhalte sind gleichzeitig ein Charme und eine Grenze der
Studie. Die Sorgfalt der Zitate, der griechischen Akzente, der hebräischen
Vokalisierung, der bibliographischen Belege ist nicht ganz vollkommen.
Bibeltheologisch anspruchsvolle Leser werden vielleicht Mühe haben, die Bevorzugung

der echten Zefanja-Texte zu verstehen, die theologisch nicht interpretiert
werden. Gegen die Konzentration auf die echten Worte des geschichtlichen
Propheten Zefanja ist sicher nichts einzuwenden. Doch entspricht die
Unterscheidung von echten Worten Zefanjas und Zefanja-Buch mit seinen später
hinzugefügten Teilen einer historischen Fragestellung. Verf. rechtfertigt sie aber
theologisch (S. 4) : was sekundär hinzugekommen sei, sei « notwendig
verfälschendes Beiwerk», das verhindert, daß «die authentische Botschaft Gottes an
diesen Menschen tiefer erfaßt, besser verstanden und passender erfaßt werden
kann» (ebd.). (Übrigens paßt das Zitat aus «Gaudium et spes» Nr. 44, nicht
ganz.) Eine solche Hermeneutik vermengt die literarkritische Frage nach dem

ursprünglichen Werk Zefanjas im Unterschied zu den Zutaten seiner Tradenten
mit dem Problem der theologischen Relevanz des Zefanja-Buches.



550 Rezensionen

Alles in allem ein Buch, das viel Nützliches enthält und als brauchbares
Arbeitsinstrument für Zefanja-Studien dienen kann, obgleich ihm eine gewisse
Ausgewogenheit und Reife in Problemstellungen und Darstellung der Fragen
abgeht.

Adrian Schenker

Ludwig Hagemann : Propheten - Zeugen des Glaubens. Koranische und
biblische Deutungen. — Graz-Wien-Köln: VerlagStyria 1985. 207 S. (Islam und
westliche Welt 7).

Das Buch ist durchgehend als Vergleich gemeinsamer Themen (Propheten,
Abraham, Mose, Maria, Jesus) in Bibel und Koran aufgebaut. Zu jedem dieser
Themen wird das biblische Bild dem koranischen gegenübergestellt. Hinzu
kommt eine Darstellung Muhammads nach dem Koran, welche dem Bilde Jesu
nach dem Neuen Testament als Pendant zugeordnet ist. Diese Serie von
Diptychen mündet in eine Erörterung und Beurteilung von Muhammad und Islam
und deren Bedeutung in christlich-theologischer Sicht. Die Methode an und für
sich ist vortrefflich. Die Besonderheiten von Bibel und Koran treten in der
Gegenüberstellung profiliert hervor. Verf. schöpft unmittelbar aus den arabischen

Quellen und bezieht sich auf eine stattliche Auswahl von Sekundärliteratur.

Auch die biblischen Sachverhalte faßt er mit gediegener Sachkenntnis
zusammen. Das kleine Werk Hagemanns hat daher informativen Wert und bietet
spezialisierte Forschungsergebnisse in geraffter, zugänglicher und repräsentativer

Form dar.
Mit besonderer Spannung lesen wir natürlich das 12. Kapitel über das

christlich-theologische Verständnis von Muhammad und Islam. Welches ist die
theologische Bedeutung dieser Religion und ihres Stifters Hagemann hat das

Verdienst, bei aller Sympathie für den Islam und bei aller Einsicht in die
Notwendigkeit eines Dialogs zwischen Kirche und Islam die christologische
Kluft zwischen Neuem Testament und Koran nicht zu verdecken oder gar zu
leugnen. M. E. spricht Hagemann jedoch Muhammad zu rasch das prophetische
Charisma im Sinne der Bibel zu, da «Muhammads Sendungsanspruch genuin
bibel-theologische Aspekte aufweist und er sich zur biblischen Tradition
bekennt.» (S. 194). Die Bibel hat immer um die Unterscheidung des echten
prophetischen Charismas gerungen, für das « charakteristische Züge eines
Propheten: Theozentrik, Erfahrung von Berufung, Auftrag und Sendung in
Visionen und Auditionen, Verkündigung..., Erfahrung von Widerstand und
Ablehnung» (S. 193) allein nicht genügen. Der Titel des Buches legt die

Meinung nahe, es gäbe keine theologische Schwierigkeit, Muhammad in die Reihe
der biblischen Propheten einzugliedern. Vor allem aber übergeht Verf. ein in
diesem Zusammenhang besonders dorniges Problem leider ganz mit Schweigen

: der Stifter des Islam «bekennt sich (zwar) zur biblischen Tradition », aber

nur mit der folgenschweren Einschränkung, daß er diese nicht nur nicht direkt
kennt, sondern den «Leuten des Buches», d.h. vor allem Juden, aber auch
Christen, die authentische Überlieferung der Offenbarung bestreitet und ihnen



Rezensionen 551

den Vorwurf macht, sie hätten ihre Heiligen Schriften, nämlich die Bibel,
gefälscht oder aus ihr gewisse Teile entfernt (Koran 2, 75.79; 3, 78; 4,46;
5, 13.15.41 ; 6, 91 ; 7, 162). Wer die muslimische Polemik gegen Judentum und
Christentum kennt, weiß, welche Rolle dieses Argument bis heute spielt. Leider
können wir im islamisch-christlichen Dialog deshalb gerade nicht auf einer
gemeinsamen Heiligen Schrift aufbauen, und so ist es nicht ganz zutreffend, den
Stifter des Islam der Reihe der biblischen Propheten anzufügen, als ob er in
reiner Kontinuität deren Fortsetzer und im gleichen Sinn wie sie Zeuge des

Glaubens wäre.
Das Buch scheint mir im übrigen etwas rasch geschrieben. An welche Leser

richtet es sich Die Darstellung der biblischen Kapitel setzt Leser mit einfachen
biblisch-theologischen Kenntnissen voraus, während dennoch viele ausgesprochen

theologische Fachausdrücke verwendet werden, die eher einem theologisch

gebildeten Leserkreis entsprechen würden (z.B. Glaubensmotive, Sitz im
Leben, Monophysiten, Nestorianer, Heilsökonomie, Apologeten, apokryphes
Jakobusevangelium, usw). Die Anmerkungen scheinen m. E. mehr zufällig als

systematisch verwendet zu werden. Manche Textinterpretationen wirken flüchtig,

so z.B. Koran 5, 75—79 (S. 53), wo es nicht um Abrahams Vertrauen auf
Gott, sondern um die Abwendung Abrahams von den Astralgöttern und um
seine Bekehrung zum einen unsichtbaren Schöpfergott geht, oderjes 43, 16—23

(S. 62), wo gar nicht von Abrahams Vertrauen, sondern von Gottes schöpferischem

und rettendem Zukunftshandeln die Rede ist. Auf S. 68 hören wir von
« außerbiblischen Quellen », ohne daß man versteht, auf welche dieser Quellen
angespielt ist. Auf S. 101 Mitte ist ein Widerspruch stehen geblieben : « Statt der
bei Lukas präsentischen Formulierung... steht im Koran Imperfekt. Doch
das arabische Imperfekt kann präsentisch übersetzt werden. Gerade die
präsentische Ubersetzung legt sich hier nahe ». Solche und ähnliche Beispiele
ließen sich vermehrt nachweisen.

Im ganzen genommen ist es ein aktuelles, mit Liebe zur Sache geschriebenes,

theologisch abwägendes Buch, dem man, wie einem zu jungen Wein, ein
noch längeres Ausreifen gewünscht hätte.

Adrian Schenker

Selected Works of Ramon Llull (1232-1316). Edited and translated by
Anthony Bonner. — Princeton N.J.: University Press 1985. 2 vols.

Raimundus Lullus. Die neue Logik. Lateinisch-Deutsch. Textkritisch
herausgegeben von Charles Lohr. Übersetzt von Vittorio Hösle und Walburga
Büchel. Mit einer Einführung von Vittorio Hösle, Hamburg: Felix Meiner
Verlag 1985 (Philosophische Bibliothek 379).

Raimundus Lullus (1232—1316), genannt doctorphantasticus, Verfasser von
beinahe dreihundert Werken, ist nicht nur einer der wichtigsten katalanischen
Dichter, der als erster Europäer Prosaromane über zeitgenössische Themen
verfaßte und die katalanische Volkssprache für die Erörterung philosophischer,
theologischer und wissenschaftlicher Probleme nützte, er war auch Missionar,



552 Rezensionen

Gründer von Sprachschulen und vor allem der Erfinder der Ars, einer
kombinatorischen Technik, die ihn während der Renaissance zu einem der
einflußreichsten Philosophen machte.

Seit langem ist es ein Desiderat, die überaus vielfältige Philosophie Lulls
durch Ubersetzungen einem breiteren Publikum bekannt zu machen, zumal die
Schriften Lulls in vorbildlichen Editionen, in raschem Tempo veröffentlicht
werden, und somit die Bedeutung Lulls für die Geschichte der Philosophie
immer klarer zutage tritt. Mit den englischen Übersetzungen von Antony Bonner

und der deutschen Übersetzung der Logica nova von Walburga Büchel und
Vittorio Hösle liegen jetzt zwei Übersetzungen vor, die dem Versuch, Lull auch

NichtSpezialisten bekannt zu machen, gerecht werden.
Die englischsprachige Anthologie wurde vom versierten Lullkenner

Antony Bonner bearbeitet. In zwei Bänden werden sechs Werke Lulls zum ersten
Mal ins Englische übersetzt. Hat die frühere Übersetzungstätigkeit (nicht nur im
angelsächsischen Raum) sich bisher hauptsächlich auf den literarischen und
mystischen Lull konzentriert, wird von Bonner versucht, einer solchen Einseitigkeit

auszuweichen, indem aus verschiedenen Perioden zentrale Werke
ausgewählt wurden.

Der Libre delgentil e dels très savis (Liber de gentili e tribus sapientibus The
book of the Gentile und the three wise men), geschrieben ca. 1274—1276, gehört
zu den frühen Werken Lulls und ist eines der ersten Werke, in denen er sich der
Ars bedient. Das Werk ist in katalanischer Sprache abgefaßt und wurde bereits
zu Lebzeiten Lulls ins Lateinische und Französische übertragen ; auch eine
spanische Übersetzung von 1378 ist erhalten.

Der katalanische Text wurde 1901 von Rossellö ediert und 1957 in den
Obres essentials wieder abgedruckt. Da in dieser Edition die älteste Handschrift
(Oxford, Bodleian. Can. It 147) nicht berücksichtigt wurde, und sie zudem viele
Lesefehler aufweist, entschloß sich Bonner, die Übersetzung auf die ältesten
katalanischen Manuskripte zu stützen, und er konsultierte für die wichtigsten
Varianten zudem die ältesten Manuskripte der lateinischen, spanischen und
französischen Übersetzungen. Die vorliegende Übersetzung ist von großer
sprachlicher Klarheit, kann jedoch in Einzelheiten noch nicht überprüft werden,

bis die von Bonner angekündigte Edition des katalanischen Textes vor-
iiegt.

Mit der Ars demonstrativa und der Ars brevis hat der Übersetzer zwei
Hauptwerke der LullschenMrr ausgewählt. Die ursprünglich lateinisch verfaßte
Ars demonstrativa (1283) mit ihren Zahlen und Kreisen, ist wohl am ehesten der
Leibniz'schen Idee des «calculemus» vergleichbar. Der Versuch, zwei Werke
aufzunehmen, welche die Ars repräsentieren, ist umso mehr zu begrüßen, da die
Geschichte der Logik sich noch wenig mit Lull beschäftigt hat (vgl. I, XIII).
Tatsächlich steht die Lullsche Mrx außerhalb der Tradition der formalen Logik,
die von Aristoteles zu Frege führt. Bonner weist jedoch mit Recht darauf hin,
daß Lull mit seiner Kombinatorik, mit dem Versuch einer Universalsprache
und Mathematisierung Ideen der modernen Informationstheorie und
Computerwissenschaft vorwegnahm. Bonner vermeidet es aber, Lull im Lichte moderner

Trends zu betrachten. Vielmehr versucht er, « Lulls Lull » darzustellen. Lull



Rezensionen 553

verstand seine Ars als eine Technik, die christliche Wahrheit verständlicher und
leichter erfaßbar zu machen. Die Ars hat also vor allem einen didaktischen,
genauer: missionarischen Zweck (vgl. 1,53—70). Bonners Ubersetzung der Ars
demonstrativa stützt sich auf die Mainzer Edition von 1722 und berücksichtigt
Lesevarianten des Prachtexemplars, das Lull selbst dem Dogen von Venedig
(Bibl. Marciana, VI, 200) sandte, sowie eine Handschrift des 15. Jahrhunderts
(Palma, Bibl. Prov. 1030) und die einzige erhaltene katalanische Übersetzung
(Mainz, Priesterseminar, A.l).

Die Ars brevis (1308) gehört im Vergleich zur Ars demonstrativa zu der
zweiten Fassung derArs. Die sechzehn (4 mal 4) Prinzipien wurden seit der Ars
inventiva veritatis (1290) auf neun (drei mal drei) reduziert. Der erste Pariser
Aufenthalt Lulls (1288/89) war der äußere Anlaß, die Ars umzugestalten
(«because of the weakness of human intellect which he had witnessed in Paris»,
Vita coetanea, I, 19). Die Pariser Magister mußte das seltsame Universum Lulls
irritieren, und es ist anzunehmen, daß die Magister, die ihre eigene philosophische

Sprache und Diskussionsform besaßen, das neue System Lulls ablehnten.

Die Ars brevis ist das einflußreichste Werk Lulls. Sie wurde 23 mal gedruckt
und von Agrippa von Nettesheim, Giordano Bruno und Johann Heinrich
Aisted kommentiert. Die vorliegende Übersetzung stützt sich hauptsächlich auf
die neue Edition des Raimundus-Lullus-Instituts (ROL XII, ed. A. Madre).

Der Libre de meravelles Felix or the Book of Wonders [1288/89]) ist ein
philosophischer Roman in katalanischer Sprache. Dieses Meisterwerk der
katalanischen Sprache zählt auch heute zu den bekanntesten Werken Lulls. Trotzdem

wurde sowohl im Englischen wie im Deutschen bisher nur ein Teil übersetzt,

nämlich das siebente Buch : Der Llibres de les bèsties. Die bisher erstellten
textkritischen Editionen Rossellös' (1903, repr. 1957) und Galmés' (1931—
1934) basieren lediglich auf drei in Palma sich befindenden Manuskripten
(Kritik der Editionen vgl. II, 658). Bonner benutzte für seine kritische Übersetzung

Manuskripte zweier Handschriftenfamilien. Neben den beiden von Galmés

und Rossellös benützten Handschriften aus Palma (Soc. Arq. Lui. 6 und
Soc. Arq. Lui. 7) - beide Handschriften gehören zur gleichen Familie —, wurde
die möglicherweise älteste Handschrift derselben Familie (Vatican, lat. 9443)
und die zwei ältesten Handschriften des anderen Stammes berücksichtigt (London,

B.M. add. 16428 und München, Staatsbibl. 595 hisp. 51).
Der Liberprincipiorum medicinae aus den Jahren 1274—1278 gehört zu

einer Reihe von Werken (Liberprincipiorum theologiae, Liberprincipiorum philo-
sophiae, Liber principiorum juris), in denen Lull die Ars für die verschiedenen
Fakultäten seiner Zeit fruchtbar zu machen suchte. Die medizinischen Werke
Lulls wurden von Medizin- und Philosophiehistorikern bis heute fast vollständig

vernachläßigt. Lulls Medizin basiert einerseits auf der arabischen Tradition,
die die Medizin alsprimaphilosophia verstand, und er verbindet sie andererseits
mit seiner Ars, um zu zeigen, wie sein System die ganze Wissenschaft umfaßt.
Das Irritierende für Medizinhistoriker ist die Absicht Lulls, nicht praktische
Medizin zu betreiben, sondern ihr ein theoretisches Fundament — dasjenige der
Ars — zu verleihen.



554 Rezensionen

Dieses Buch wurde anhand eines katalanischen Manuskripts aus dem
14. Jahrhundert übersetzt und mit einer katalanischen Handschrift aus dem
15. Jahrhundert, zwei lateinischen Handschriften und der Edition Salzingers
verglichen. Die Übersetzung basiert weitgehend auf den unedierten
Handschriften, da sich die Edition Salzingers (1721) nach Bonner als unbrauchbar
erwies.

Das letzte Werk in der reichhaltigen Anthologie ist die kleine mystische
Schrift Flors d'amor e flors d'intel.ligència Flowers of love and flowers of
intelligence) (1294). Dieses kleine Buch, gewiß kein Hauptwerk Lulls, ist
aufschlußreich für das Verhältnis von sciència und amància und das Verhältnis von
Mystik und Ars.

Einen besonderen Hinweis verdient der Chronological Catalogue (II, 1257-
1304) aller authentischen Werke Lulls. Die Werke sind in vier Perioden unterteilt

(I. Pre-Art Phase ca. 1272- ca. 1274. II. Quaternary Phase, A: Cycle of the
Ars compendiosa inveniendi veritatem, ca. 1274- ca. 1283. B: Cycle of the Ars
demonstrativa ca. 1283-1289. III. Ternary Phase, 1290—1308. IV. Post-Art Phase,

1308—1315). Die Datierung wurde bei allen Werken sorgfältig überprüft.
Der Katalog ersetzt den bisherigen Katalog Platzecks. Leider kann er nicht als

Repertorium der Manuskripte benutzt werden, da nur die Anzahl der erhaltenen

Handschriften genannt wird, die Handschriften aber nicht einzeln aufgezählt

werden. Ein erweiterter Katalog wird von Bonner in Zusammenarbeit mit
dem Raimundus-Lullus-Institut erarbeitet.

Die Anthologie Bonners ist zur Zeit sicher die beste Einführung in die
Philosophie Lulls in moderner Sprache. Die Übersetzung ist von großer Qualität

und aufgrund ihrer textkritischen Prinzipien oft genauer als die zur Zeit
vorliegenden Editionen. Einleitungen und Anmerkungen spiegeln den heutigen

Forschungsstand wider. Man hätte vielleicht erwägen können, anstatt der
Flors d'amat e flors d'intel.ligència, ein Werk der IV. Phase (1308—1315) zu
übersetzen, da diese Schaffensperiode — sieht man von der Vita coetanea ab, die
für die biographische Einleitung ebenfalls übersetzt wurde — nicht vertreten ist,
jedoch für die philosophische Entwicklung Lulls bedeutend ist, da die
Auseinandersetzung mit dem Pariser Averroismus philosophisch neue Perspektiven
eröffnet hat.

Den deutschen Lesern war der Zugang zu Lull aufgrund mangelnder
Übersetzungen bisher besonders erschwert. Die äußerst karge Übersetzungstätigkeit
ist umso unverständlicher, da Lull seit dem 15. Jahrhundert in der deutschen
Philosophie deutliche Spuren hinterlassen hat. Die in der philosophischen
Bibliothek (Meiner) erschienene zweisprachige Ausgabe der Logica nova stellt
eine — mit Ausnahme des Quästionenregisters (Distinctio VII) — vollständige
Übersetzung eines bedeutenden logischen Werkes Lulls vor. Die neue Edition
von Charles Lohr basiert im wesentlichen auf der Pariser-Handschrift BN lat.
6443C und ersetzt den alten Druck von 1744. Die Übersetzung stammt von
Walburga Büchel und Vittorio Hösle, der auch eine umfangreiche Einführung
verfaßte. Ein Register der in der Einleitung zitierten Autoren und der dort
zitierten Werke Lulls und ein Register wichtiger Begriffe beschließen den
Band.



Rezensionen 555

Die 1303 in Genua geschriebene Schrift ist unter anderem deshalb bedeutend,

da sie sich mit der traditionellen Logik, wie sie z.B. im Handbuch des

Petrus Hispanus ihren Niederschlag findet, auseinandersetzt, und Lull ihr seine
neue Logik gegenüberstellt.

Die Einleitung von Vittorio Hösle vermag das Innovative der Lullschen
Ars und Logik deutlich herauszustellen und bildet dadurch eine wertvolle
Ergänzung zu Bonners Einführung. Während Bonner Struktur und Absicht der
Ars darstellt und auf Beziehungen mit der modernen Informationstheorie und
Computerwissenschaft aufmerksam macht, untersucht Hösle für den deutschen
Leser den Inhalt der Lullschen Logik. Hösle hebt wie Bonner hervor, daß Lull
nicht der Tradition der formalen Logik zuzurechnen sei, versucht jedoch zu
zeigen, daß Lull eher als Epigone Piatons und Vorläufer Hegels verstanden
werden kann. Lull will Logik und Ontologie verbinden (LXIV). Die «neue»,
entschieden materiale Logik wird damit zur Metaphysik (LXV). Es ist ein
Anliegen Lulls «die Logik metaphysisch zu begründen » (LXIV). Hösle vermag
zu zeigen, daß Lull durch seine Kombinatorik nicht nur eine Mnemotechnik
schuf, sondern daß diese Kombinatorik auch philosophische Erneuerungen
brachte. Zum Beispiel wird die aristotelische Kategorie der Relation aufgewertet

und die Substanz dynamisiert. Sein und Aktivität, Sein und Relationalität
werden bei Lull identisch. Die Bestimmungen werden in wechselseitigen
Beziehungen gedacht (vgl. XLVII) und «ein Begriff ist... nicht nur auf andere

Begriffe bezogen, sondern auch in sich selbst relational strukturiert» (XLVII).
Es kann also bei Lull von einer « Dynamisierung des Form- ebenso wie des

Seinsbegriffs» (LXVIII) gesprochen werden. Einer dualen Entgegensetzung
stellt Lull eine triadische Konzeption gegenüber und sprengt somit die
scholastische Logik.

Den Übersetzern gelingt es, die ungewohnte Terminologie Lulls so einfach
wie möglich wiederzugeben. Trotzdem ist die Logica nova nicht leicht zu lesen.
Der monotone Aufbau der Lullschen Kombinatorik und die von Lull
vorausgesetzte scholastische Terminologie wird möglicherweise manchen Leser
entmutigen. Deshalb wäre eine Einleitung wünschenswert gewesen, die sich
eingehender mit der Logica nova selbst befaßt und die Probleme dargestellt hätte,
die sich spezifisch in diesem Werk stellen. So bleibt z.B. die Beziehung von Ars
und Logik ungeklärt. Da in der Geschichte der Logik Lulls Logik meistens mit
seiner A rs gleichgesetzt wird, hätten anhand dieses Werkes die gegenseitigen
Beziehungen bzw. Unterschiede aufgezeigt werden können.

Christoph Flüeler

Margot Schmidt; Dieter Bauer (Hrsg.): «Eine Höhe, über die nichts
geht». Spezielle Glaubenserfahrung in der Frauenmystik? — Stuttgart: Verlag
Frommann-Holzboog 1986. 248 S.

Die Dokumentation umfaßt die Referate einer Tagung mit dem Thema:
« Frauenmystik im Mittelalter : Spezifisch weibliche Glaubenserfahrung », welche

im September 1984 in Stuttgart-Hohenheim stattfand. Im Gegensatz zum



556 Rezensionen

Dokumentationsband einer Tagung zu demselben Thema ein halbes Jahr zuvor
(Frauenmystik im Mittelalter, hrsg. v. Peter Dinzelbacher und Dieter Bauer,
Stuttgart 1985) enthält der vorliegende Band im Anhang die Quellentexte zu
den entsprechenden Referaten ; die Kenntnis und die Arbeit mit diesen Texten
wird von den Herausgebern denn auch als «unabdingbare Voraussetzung»
(VII) verstanden, damit die mystischen Schriften der Frauen des Mittelalters
besser verstanden werden können, was hinwiederum die Voraussetzung dafür
ist, der aktuellen Frage nach der «spezifisch weiblichen Glaubenserfahrung»
nachzugehen.

Im Rahmen der historischen Frauenforschung geht es darum, die
totgeschwiegene Geschichte von Frauen aufzuarbeiten, Frauen früherer Zeiten zum
Sprechen zu bringen, der «His-story» eine «Her-story» (Moltmann-Wendel)
gegenüber zu stellen und sich ein eigenständiges historisches Bewußtsein
anzueignen. Frauenforschung zum Mittelalter leistet dazu einen wertvollen Beitrag,
indem u.a. nach der Selbsterfahrung und -darstellung von Frauen in der Mystik
gefragt wird. Auch wenn es vorerst scheinen mag, daß mystische Erfahrungen
nicht wesentlich geschlechtsgebunden sind, so ist doch nicht davon zu
abstrahieren, daß diese religiösen Erlebnisse die « Spuren der Menschlichkeit » (VII)
der Frau oder des Mannes trägt, die oder der sie macht. In einer Kultur, in der
die Geschlechter klar getrennt sind und in einer Gesellschaft wie der des

Mittelalters, die ausschließlich von Männern bestimmt war, «wäre es auffallend,

wenn sich in solcher Erfahrung und deren deutender Weitergabe nicht
auch... geschlechtsspezifische Züge abzeichneten» (VII). Bezeichnenderweise
wird das Interesse sämtlicher Autoren und Autorinnen des Mystik-Bandes mehr
oder weniger deutlich von der Frage geleitet, ob es eine spezifisch weibliche
Glaubenserfahrung gibt und wie sich eine solche gegebenenfalls artikuliert.

Gößmann weist darauf hin, daß es problematisch ist, nach der spezifisch
weiblichen Glaubenserfahrung von Frauen im Mittelalter zu fragen, bevor nicht
geklärt ist, was <weibliche> Glaubenserfahrung überhaupt sei. Eine solche hat
nichts mit der Biologie der Frau und auch nichts mit ihrer « wie immer gearteten
geistigen Begabung» (1) zu tun, sondern daß Frauen andere Glaubenserfahrungen

machen, hängt vorwiegend damit zusammen, «daß Frauen mit ihrer gegenüber

dem Mann anders gearteten Sozialisation und ihrer dadurch geprägten
Stellung in Gesellschaft und Kirche die Bibel anders lesen, für ihre Lebenslage
wichtige Aspekte entdecken und daraus eigene Entschlüsse zum Handeln ableiten»

(1). Die Reaktion von Frauen auf die Inhalte christlicher Tradition will
Gößmann als Gradmesser für eine mögliche spezifisch <weibliche> Glaubenserfahrung

und Spiritualität verstanden wissen. An Hildegard von Bingen zeigt
die Autorin auf, wie sehr Spiritualität ein Ausdruck von « Interdependenz, von
Selbst-, Welt- und Gottesverständnis» (1) ist. Hildegards Visionsschriften
beweisen stets dieselbe Struktur, die darin besteht, daß zuerst das visionäre
Erlebnis geschildert wird, bevor dann diese Vision von Hildegard gedeutet
wird ; von Bedeutung für die Ausgangsfrage ist dabei, daß Hildegard bei diesem
zweiten Schritt eigene Reflexionen hineinbringt und die Gelegenheit nutzt, auf
diese Weise Stellung zu zeitgemäßen vieldiskutierten Fragen zu nehmen und
gegebenenfalls Korrekturen am oder Ergänzungen zum vorherrschenden, d.h.



Rezensionen 557

von der Schultheologie vertretenen Gottes-, Welt- und Menschenbild
anzubringen. Insofern wird der von der Historiographie der Mystik und
Frömmigkeitsgeschichte zugeordnete Bereich von Hildegard deutlich überschritten und
Gößmann vermutet, daß Hildegard wie auch andere Frauen der Mystik
aufgrund neutestamentlicher und kirchlicher Lehrverbote darauf angewiesen
waren, sich auf ein durch die Vision legitimiertes Prophetentum zu berufen.
Durch ihre Visionen wurden diese Frauen zu Prophetinnen, was ihnen eine
große Autorität einbrachte. Insbesondere am Text zum «Mann-Frau-Verhältnis»

(Scivias I, Visio II; PL 197, 392) versucht Gößmann das «aus dem
Interessenbereich der Frau herrührende Gedankengut » Hildegards in « seiner
Hintergründigkeit zu erkennen » (5). Die Autorin weist daraufhin, daß Hildegard in
diesem Text die Stammeltern als «caro una in coniunctione caritatis» bezeichnet

und sich damit klar von ihren männlichen Zeitgenossen unter den Theologen

(außer Hugo von St. Viktor) und der scholastischen Ehelehre abhebt, in
der viel von Konkupiszenz die Rede ist, aber an keiner Stelle über die
geschlechtliche Beziehung als Gottes gute Schöpfung und als Ausdruck von
Caritas gesprochen wird. Bemerkenswert ist an diesem Text außerdem, daß

Hildegard der Subordinationsthese, der These von der Unterordnung der Frau
unter den Mann, viele «retardierende und relativierende Momente» (9)
entgegensetzt : Hildegards Ehetraktat ist insofern außergewöhnlich, als darin die
Gleichheitselemente auch in juristischer Hinsicht betont werden, indem
Hildegard dazu ermutigt, daß auch die Frau bei Verfehlung des Mannes gegen die
eheliche Treue vor der kirchlichen Obrigkeit klagen soll. Hildegard plädiert für
die Zusammenarbeit und Angewiesenheit von Frau und Mann und erlaubt sich,
den Apostel Paulus zu korrigieren durch ihre Ergänzung, daß nicht nur die Frau
um des Mannes willen, sondern auch dieser um ihretwillen erschaffen sei. Als
« theologisch belangvoll » (11) bezeichnet Gößmann die Frau-Christus-Parallele
Hildegards. Die Mystikerin sieht die Ähnlichkeit von Christus und der Frau
darin, daß aus der Schwäche der Frau ebenso wie aus der Schwäche des

menschgewordenen Gottessohnes Leben hervorgeht; aufgrund dieses

Vergleiches, meint Gößmann, verliert die Schultheologie mit ihrer Gleichsetzung
von Mann mit göttlicher und von Frau mit menschlicher Natur Christi ihren
Stachel für die Frauen. Schließlich verweist Gößmann auf jene Textstellen in
den Schriften Hildegards (Liber vitae meritorum I c.82n.), in denen jede Frau
von Hildegard als domus sapientiae bezeichnet wird, und zwar aufgrund dessen,
daß eine Frau Leben weitergeben kann als auch aufgrund der Lebens- und
Wirkweise der jungfräulichen Frau. Nach Gößmann bezeugt Hildegard damit
« eine Art Solidarität zwischen den beiden in ihrer Zeit für Frauen vorgesehenen
Lebensformen, den Verheirateten und den Klosterfrauen», denn «als domus

sapientiae sind beide eins» (14).
Köpf unterstreicht, daß Bernhard von Clairvaux's kirchenpolitische

Aktivitäten keineswegs im Widerspruch stehen zu seiner monastischen Spiritualität
und seinem mystischen Erleben, sondern daß es eine Erfahrung des Mystikers
ist, «daß gerade aus der positiven religiösen Erfahrung heraus dem Menschen
Kräfte zuwachsen, die zum Wirken hindrängen » (22). Der Autor betont dabei

allerdings, daß die Art und Weise, wie dieses Wirken geschieht, sehr unter-



558 Rezensionen

schiedlich ist und ganz entscheidend von der Lebenssituation des einzelnen
oder der einzelnen abhängt. Hier divergieren die Möglichkeiten von Frauen
und Männern sehr stark: Während Bernhard durch seine Stellung als Priestermönch

und Abt vielerlei Gelegenheiten zur Vermittlung seiner mystischen
Erfahrungen hat, sind Frauen seiner Zeit dabei enge Grenzen gesetzt. Die
äußeren Bedingungen bleiben nach Köpf nicht ohne Auswirkungen auf den
Inhalt der mystischen Erfahrungen : Im Gegensatz zu den Mystikerinnen seiner
Zeit erwähnt Bernhard keine außergewöhnlichen Erlebnisse; Visionen und
Auditionen fehlen in seinem Erfahrungsbereich gänzlich. Stattdessen sind es die
«typisch monastischen Erfahrungen» (24), sind es Negativerfahrungen wie
geistliche Unempfindlichkeit oder vielfältige Anfechtung, die Bernhard macht.
Ebenso, stellt Köpf fest, ist die Art, wie Bernhard seine Erfahrungen beschreibt,
eine andere als die der Mystikerinnen, indem sie nicht biographisch oder
autobiographisch geschildert, sondern auf eine allgemeine Ebene gehoben
werden (25). Köpf unterstreicht schließlich die Vollwertigkeit der monastischen

Theologie Bernhards, bezeichnet diesen als « Theologen der Mystik » (25)
und weist darauf hin, daß sein Beitrag zur Geschichte der Mystik «in sein

systematisches Denken eingebettet und aus diesem Zusammenhang verstanden»

sein will (33).

Als «verschleierte Biographie», als «poetisch-theologisches Werk ohne
jedes Vorbild» (71) bezeichnet Schmidt Mechthilds Buch <Das fließende Licht
der Gottheit), das von der Begine um 1250 auf Geheiß ihres Beichtvaters
aufgezeichnet worden war. Wie andere Mystikerinnen bringt auch Mechthild
auf diese Weise ihre persönliche Gotteserfahrung und verschiedene Fragen des

Glaubens zur Sprache. Daß ein Grund für die Verleugnungen und Verfolgungen,

vor denen Mechthild gegen Ende ihres Lebens im Kloster Helfta Schutz
fand, gerade in ihren « Aufsehen erregenden Äußerungen » und in ihrer Art « als

unbequeme Mahnerin gegenüber den Mißständen in der Kirche» (71) bestand,
ist für Schmidt offensichtlich. Um die Frage nach der spezifisch weiblichen
Glaubenserfahrung zu klären, ist Schmidt darauf angewiesen, auf das

Erfahrungsverständnis von Mechthild näher einzugehen : Ihre Erfahrung betont stark
«die übernatürlichen Ursprünge und deren Auswirkungen» und gerade im
mystischen Akt «wird der Mensch aufgerufen, sich der Gnade zu öffnen » (89).
Insofern die mystische Erfahrung die Natur übersteigt, übersteigt sie auch das

Menschliche. Damit aber, folgert Schmidt, transzendiert die mystische Erfahrung

«als rein geistiger Akt auch die Geschlechterdifferenz» (90). Schmidt will
in der Kritik Mechthilds, die diese an Unentschlossenheit und an halbherzigen
Entscheidungen übt, und als Beispiel dafür einen Mann nennt, der sich nicht
«in die Gewalt der nackten Minne» zu legen wagt (II, 23), einen Ausdruck
spezifisch weiblicher Glaubenserfahrung sehen. Die kritische Bemerkung
Mechthilds könnte demnach einen Hinweis darüber geben, «in welcher Weise
die Geschlechterausstattung die Grundlage für die Intensität und Tiefe der
Glaubenserfahrung sein könnte » (90), meint Schmidt, und sieht in den mystischen

Erlebnissen, in dem existentiellen Zeugnis Mechthilds einen Hinweis
dafür, « daß die Frau wohl über die größere Liebesfähigkeit und Kraft verfügt als



Rezensionen 559

der eher sich vorsichtig distanzierende Mann, der sich nicht <in die Gewalt der
nackten Minne> zu legen wagt» (90).

Langer unterstreicht, daß bei der Interpretation von Eckharts Predigten
dem Kontext nicht genug Beachtung geschenkt werden kann, und weist dabei
darauf hin, daß Eckhart seine Lehre nicht innerhalb eines philosophischen
Diskurses, sondern zum größten Teil vor Frauen, die sich der Armutsbewegung
angeschlossen hatten, entwickelt hat. Indem dem Dominikanerorden Frauen-
und Beginenkonvente unterstellt wurden, hatten die mystischen Predigten
Eckharts « eine öffentlich-praktische Funktion » (136) zu erfüllen. Die Regelung
der cura monialium-Frage und die im Zuge erfolgende Neuorganisation der
Frauenklöster haben somit die Anfänge der Predigtweise der deutschen Mystiker

geschaffen. In der Frage nach den geschichtlichen Grundlagen und der
geschichtlichen Funktion der deutschen Mystik unterstreicht Langer die These
Grundmanns, daß nämlich erst durch «die Verknüpfung von dominikanischer
Theologie und Seelsorge, volkssprachlicher Predigt, weiblicher Frömmigkeit
und der besonderen Stellung Deutschlands in den religiösen Bewegungen des

13. und 14. Jahrhunderts» (137) die Voraussetzungen für die Entstehung der
deutschen Mystik geschaffen wurden. Der Autor hält fest, daß zwischen der
Mystik, wie sie in den Frauengemeinschaften lange vor deren Betreuung durch
den Dominikanerorden bestand, und der Mystik Eckharts « ein enger
Zusammenhang» (137) besteht, indem sie «verschiedene Ausdrucksformen der
religiösen Armutsbewegung» (137) sind. Wenn die Mystik Eckharts durch
dominikanische Theologie und Seelsorge einerseits und die religiöse
Frauenbewegung andrerseits geprägt worden ist, ergibt sich nach Langer für die

Interpretation von Eckharts Predigten die methodische Folgerung, «sie von
ihrer konkreten Gebrauchssituation her zu verstehen als Antwort auf Fragen,
wie sie innerhalb der zeitgenössischen Armutsbewegung diskutiert wurden,
insbesondere als Antwort auf die charismatisch getönte Minnemystik der
religiösen Frauenbewegungen» (137).

Juliane von Norwich <benutzt> ihre mystischen Erfahrungen, ihre
Offenbarungen) als Lehre und Ausgangspunkt für eine tiefgehende theologische
Betrachtung. Die Mystikerin steht fest in der augustinischen Tradition, ist keine
Scholastikerin und weiß nach Clark mit der Überlieferung « frei und in
schöpferischer Weise» (219) umzugehen. Wenn Juliane von sich selbst sagt, daß sie

eine einfache, ungebildete Frau sei, dann mag dabei ein gutes Stück
Zweckspessimismus und bewußte Untertreibung mitgespielt haben, war doch bekannt,
daß sie die Bibel auf lateinisch lesen konnte. Clark geht ausführlich auf die
Textstelle ein, in der Juliane von Norwich ausdrücklich von der Mutterschaft
Gottes spricht (B, Kap. 48). Dort werden ihre früheren Erwähnungen von
Barmherzigkeit und Gnade aufgenommen und der <Mutterschaft> Gottes und
Herrschaft Gottes zugewiesen. Der Autor betont, daß Juliane von Norwich mit
ihrer Vorstellung von Gott als Mutter in einer langen Überlieferung steht, die
bis zum Buche der Weisheit, wo sapientia als Mutter bezeichnet wird, reicht.
Indessen weiß Clark um «kein früheres Zeugnis für Julianes kühne Zuweisung
der Mutterschaft auf Christus in der Ordnung der Schöpfung und im Hinblick
auf die Erlösung» (228), wie auch nicht um eine derartig entfaltete trinitarische



560 Rezensionen

Theologie, « in der die Mutterschaft stetig und fest auf Christus als sapientia Dei
bezogen wird » (228). Aufgrund ihres trinitarischen Denkens versteht Juliane
von Norwich die in Christus sich offenbarende Mutterschaft Gottes als

dreifaltig, nämlich als Schöpfung, Erlösung und Heilswirken in Christus. Mit der
konkreten Vorstellung von der Muttergottheit wird die Frage nach einer
spezifisch weiblichen Glaubenserfahrung bei Juliane von Norwich vorweggenommen:

Für diese Mystikerin ist Gott Vater, Mutter und Herr. Gleichzeitig aber,
mahnt Clark, darf die Mutterschaft Gottes bei Juliane nicht «im engen,
anthropologischen Sinne» (237) verstanden werden und durch den «menschlichen
Begriff der Geschlechtlichkeit» (237) begrenzt werden. Vielmehr ist beiJuliane
von Norwich Gott in sich selbst weder männlich noch weiblich, sondern
schließt beides in sich ein und ist darüber hinaus noch viel mehr.

Als Thema seiner Ausführungen nennt Jungmayr die Frage, wie die mystische

Erfahrung und historisch-soziale Welt im Leben Caterinas von Siena

zusammengehören und wie sie aufeinanderbezogen sind: Der Autor will im
besonderen auf das Verhältnis der mystischen Erkenntnis Caterinas zu ihrem
politischen Auftrag eingehen. Dazu macht Jungmayr eine grundsätzliche
Vorbemerkung : Er stellt fest, daß all das, was mit mystischer Erfahrung umschrieben

wird, — «soll es sich nicht in der Terminologie einer letzten Endes
unverbindlichen und unbefriedigenden Paraphrasierung erschöpfen» (167) — des

« konkreten anthropologischen Ortes » und des « historisch-sozialen
Koordinatensystems» (167), die eine solche mystische Erfahrung erst möglich machen,
bedarf. Auf Caterina bezogen und auf die Frage, ob es eine typisch weibliche
Mystik im Mittelalter gibt, bedeutet das für Jungmayr konkret, daß man zuerst
«einige anthropologische Grundphänomene» (167) der oberitalienischen
Gesellschaft des 13./14. Jahrhunderts klären muß, bevor man die Wirkungsgeschichte

Caterinas verstehen, ihre politische Vermittlungstätigkeit und die
damit verbundene Frage, wieso gerade ihr als Frau ein dermaßen starker Einfluß

auf ihre Umwelt zukam, beantworten kann. « Nur mittels des Körpers », so
meint Jungmayr, «als des durch die jeweils zu definierenden historisch-sozialen
Konstitutiven geprägten anthropologischen Ortes »(168) ließe sich zu beschreiben

versuchen, was Mystik und besonders frauenspezifische Mystik sei. Jungmayr

betont damit den Aspekt der Ganzheitlichkeit, weist hin auf die Einheit
von Religion und Gesellschaft im Mittelalter und die Konsequenz dessen, daß
eine religiöse Aussage immer auch eine politische, soziale und anthropologische
Erfahrung impliziert. Das literarische Werk Caterinas erscheintJungmayr geradezu

als Paradigma dessen zu gelten : An der <Legenda Maior> zeigt Jungmayr
die zentralen Aussagepunkte auf, nämlich daß Christus Caterina den Auftrag
erteilt, den Ungebildeten und Laien predigen zu gehen, und daß er ihr, einer
Frau, diesen Auftrag gibt. Um die Außergewöhnlichkeit dieses Predigtauftrages
der Amtskirche an eine Frau und Laiin zusätzlich hervorzuheben, macht sich

Jungmayr Gedanken über die Funktion der Predigt, die im Mittelalter «das
Kommunikationsmittel» (171) war, wie auch über das Phänomen der
Laienbewegung, in der Caterina stand und deren Forderung nach Buße und Armut sie
in ihren Predigten deutlich vertrat. Anhand der Briefe zeigt Jungmayr auf, daß
es sich bei Mystik nicht um « ein narzistisches Sich-Selbst-Bespiegeln » handelt,



Rezensionen 561

sondern gerade an der Person von Caterina deutlich wird, «wie mystisches
Gotteserleben in der komplexen Beziehung... von Individuum und Gesellschaft,

von Ich-Erfahrung und von Welt-Erfahrung entsteht» (186).
Anhand von Texten von Mystikern und Mystikerinnen versuchen die

Autoren und Autorinnen eine vorläufige Antwort auf die Frage zu geben, ob die
Frauenmystik des Mittelalters eine spezifisch weibliche Glaubenserfahrung zum
Ausdruck bringe. Auf die Problematik, die diese Fragestellung in sich birgt,
indem das <weiblich> nicht näher definiert ist und somit im luftleeren Raum
steht, wird jedoch nur gerade im Beitrag von Gößmann (1) hingewiesen. So

verführt die verfängliche Fragestellung erneut zu Dualismen, und die Frauen
der mittelalterlichen Mystik bleiben einmal mehr in den Netzen des Biologismus

hängen. Anhand der verschiedenen Aufsätze wird deutlich, daß es ein
unmögliches Unternehmen ist, genau herausdestillieren zu wollen, inwieweit
Unterschiede in der religiösen Glaubenserfahrung auf geschlechtsspezifische
Verschiedenheiten der weiblichen und männlichen Anthropologie bzw.
Psychologie zurückzuführen und wieweit Verschiedenheiten der sozialgeschichtlichen

Situation zur Erklärung heranzuziehen sind. Die feine Verästelung von
Kultur und Natur wird in den meisten Beiträgen zu wenig berücksichtigt, und zu
schnell und einseitig wird die Andersartigkeit von Glaubenserfahrungen, wie
sie Frauen machen, auf «das Konto der Natur» (Simone de Beauvoir) gesetzt:
Es ist nicht nachvollziehbar, weshalb « Affektivität » in Verbindung mit dem
Attribut «weiblich» (Clark, 237) gesehen werden muß, wie es auch nicht
einsichtig ist, wieso Frauen sozusagen a priori über eine « größere Liebesfähigkeit
und Kraft» (Schmidt, 90) verfügen und deshalb eher mystische Erfahrungen als

Männer machen sollten. Die Tatsache, daß vor allem Frauen spezielle
Glaubenserfahrungen in Form von mystischen Erlebnissen machten, wird vielmehr
durch die «historisch-sozialen Koordinaten» (Jungmayr, 167), die auf die
Frauen der damaligen Zeit zutrafen, erklärt. Durch diese zeigt es sich, daß die
intensive Religiosität in der Form der Mystik Frauen im Mittelalter die
Möglichkeit gab, aus der diesem Geschlecht allenthalben vorgeschriebenen Passivität

herauszutreten. Ebenso wird dadurch deutlich, daß diese Frauen aus ihren
Offenbarungserlebnissen die Legitimation zu kritischer und reformatorischer
Tätigkeit in der Kirche, (die die Männer aufgrund ihrer Stellung in der
Amtskirche auch ohne übernatürliche Autorität besitzen konnten), gewannen.
Indem diese Frauen sich in ihren mystischen Schriften mit zeitgenössischen
theologisch-philosophischen Schulmeinungen auseinandersetzten und ihre
Korrekturen und Ergänzungen anbrachten, schufen sie sich sozusagen einen
Ersatz für das ihnen verweigerte Priester- und Predigeramt. Die Vermutung,
daß Frauenmystik auch als eine Replik auf die Klerikalisierung und Hierarchi-
sierung der Kirche im Zuge der gregorianischen Reform interpretiert werden
könnte, lassen indessen die Autoren und Autorinnen vermissen.

Die Frage, ob Frauenmystik als speziell weibliche Glaubenserfahrung
verstanden werden muß, bzw. was spezifisch weibliche Glaubenserfahrung
beinhaltet, bleibt — im Sinne einer idealtypischen Klärung - notwendigerweise
unbeantwortet. Daß Frauen aber aufgrund ihrer Sozialisation, ihrer kirchlichen
und gesellschaftlichen Stellung andere Glaubenserfahrungen als Männer ge-



562 Rezensionen

macht haben, und daß sie diese durch ihre Gegenakzentsetzung an der männlich
geprägten Schultheologie in ihren mystischen Schriften zur Sprache gebracht
haben, dies vermögen die Autoren und Autorinnen klar aufzuzeigen. Damit
wird auch bewiesen, daß in einer patriarchalisch denkenden Zeit diese Frauen
und Mystikerinnen keineswegs < man-identified > waren, wenn auch die Spuren
zeitgenössischen Denkens nicht ganz an ihnen vorübergegangen sind. Insofern
leistet der vorliegende Mystik-Band einen bedeutenden Beitrag zur historischen
Frauenforschung.

Béatrice Acklin-Zimmermann

Heinrich Beck : Natürliche Theologie. Grundriß philosophischer Gotteserkenntnis.

- München-Salzburg: Anton Pustet 1986, 443 S.

Die Thematik läßt sich zusammenfassend so umschreiben: Der philosophische

Theismus soll in seiner Bedeutung für die existentielle Situation des

Menschen (Teil I) wie in seinem Verhältnis zu entgegenstehenden philosophischen

Positionen (Teil II), vor allem aber in seinem gedanklichen Gehalt
(Teil III) herausgestellt und entfaltet werden, um solchermaßen geklärt und
gefestigt dem wissenschaftstheoretischen Positivismus, der Religionskritik wie
dem Dialektischen Materialismus entgegenzutreten und die Frage nach dem
Menschen als Ansatz für die Frage nach Gott neu zu stellen und zu beantworten
(Teil IV). Über die Aktualität dieser Fragestellung und die Notwendigkeit ihrer
Klärung kann angesichts der mehr und mehr um sich greifenden Verdunklung
des theistischen Gottesbildes, sei sie geistes- oder naturwissenschaftlicher,
technologischer oder soziologischer Provenienz, kein Zweifel sein.

Das Gewicht dieser Thematik aber kommt in besonderer Weise durch die
Eigenart einer synthetischen Philosophie zur Geltung, wie sie für den Autor
kennzeichnend ist. Einen den Glauben von der Vernunfteinsicht trennenden
Fideismus ebenso wie jenen im Zeichen der Aufklärung stehenden, letztes
Verfügungsrecht über den Glauben beanspruchenden Rationalismus in ihre
Grenzen zurückzuweisen: dieses Grundanliegen war fundierend für diese
Schrift. Entsprechend sucht sie eine ausgewogene Mitte zwischen einem die

Tragfähigkeit der Vernunftgründe überschätzenden wie unterbewertenden
Gottesverständnis. Sie « hält zwischen absoluter Dunkelheit und absoluter
Helligkeit die Mitte und arbeitet sich als ein « dynamisch zum Sein und zu immer
neuer und tieferer Seinserkenntnis aufwachendes Halbdunkel» in einem nie
abschließbaren Spiel von Frage und Antwort voran» (9).

Synthese zwischen systematischer und geschichtlicher, traditioneller und
aktueller Problembehandlung bezeichnet eine weitere Intention, wie sie für
diese Schrift und ihre Bedeutung relevant ist. Geschichtliche, in ihrer entscheidenden

Aussage mit geschicktem Griff exemplarisch dargestellte Grundpositionen

dienen ebenso dazu, die systematische Problem- und Sachbehandlung
sehend und weitsichtig zu machen, wie diese sodann wiederum sie in ihren
Grenzen sichtbar werden läßt. Ebenso gewinnt die aktuelle, d.h. zeitnahe
Fragestellung in der traditionellen an Tiefe, wie diese in ihr in lebendige Gegen-



Rezensionen 563

wart versetzt ist. Synthetisch ist schließlich auch der Inhalt der Fragestellung,
wie der Autor ihn faßt : Gott, Mensch und Welt sind am Ende nicht getrennt
betrachtet und, wie es allzu üblich und selbstverständlich geworden ist,
voneinander losgelöst behandelt, sondern wieder erneut in ihrer originären Einheit
gesehen. Dies aber hat zutiefst seinen Grund darin, daß der Autor wieder auf
den wesentlichen Bezug zwischen Sinn und Sein hinfragt, insbesondere Gott als

Sinngrund des Mensch- und Weltseins ersucht, um dieses aus jenem verstehen
zu lernen. Diese Weise synthetischen Philosophierens ist von höchster Bedeutung

angesichts einer Philosophie, die sich mehr und mehr in Einzelfragen
auflöst und dabei die aller wahren Philosophie unerläßliche fundamentale
Einheit, Geschlossenheit und Zusammenschau des Letztursprünglichen aus
dem Auge verliert. Vorbereitet ist der Autor hierzu durch seine bereits 1965
erschienene Schrift « Der Akt-Charakter des Seins. Eine spekulative Weiterführung

der Seinslehre Thomas' von Aquin aus einer Anregung durch das dialektische

Prinzip Hegels ». Zur Bezeichnung seines geistigen Anliegens muß auch

gesagt sein, daß der Autor zu den wenigen Denkern gehört, die sich gleicherweise

um Ausweitung und Vertiefung des Problembewußtseins bemühen, ohne
darüber in Konzeptionslosigkeit zu verfallen, und die eine Grundkonzeption
verfolgen, ohne gegenüber den immer darüber hinausweisenden Problemgehalten

verhärtet oder verschlossen zu werden. Diesem Ziel dient ja gerade die
immer wieder von neuem aufbrechende Einbeziehung der Gegenpositionen in
die Sachargumentation : Problembewußtsein und Sachperspektiven entgrenzen
sich hierbei immerzu.

Wesentliches von der argumentativen Kraft des Theismus zeigt sich im
Denkstil des Autors, der sich durch innere Stringenz, Durchsichtigkeit, Sorgfalt
im Abwägen des Für und Wider wie der Tragfähigkeit der Argumente
auszeichnet. Dieser Denkstil erkaltet weder zu einem gefühls- und gemütsfremden
Rechenverstand noch verliert er an Klarheit und Bestimmtheit im Irrationalen.
Aus der Mitte der Person sucht er vielmehr den Gottesglauben ebensosehr in
philosophischer Erkenntnis aufzulichten, durchzuprägen und zu läutern wie
diese aus den Tiefen der ihr nicht mehr gegebenen religiösen Erfahrung in dem
für sie unerläßlichen Grenzbewußtsein zu halten : « Philosophie wird daher dem

etwaigen Anspruch, eine unüberbietbar vollkommene und abschließende
Antwort aufdie Gottesfrage zu geben, ebenso kritisch begegnen wie dem Vorurteil,
es sei keinerlei wissenschaftlich begründbare Antwort möglich. Indem sie die

Möglichkeit einer wenigstens begrenzten Antwort jedenfalls nicht von
vornherein ausschließt, sieht sie auch davon ab, ob und inwieweit eine vielleicht
noch vollkommenere Antwort aus einer religiösen Glaubenserfahrung möglich
ist» (11). Diesem Denkstil entspricht ein Sprachstil, der sich nicht im Dunklen
und Schwerverständlichen gefällt, sondern die Klarheit des Ausdrucks, die
Bestimmtheit der Terminologie ersucht und auf den Widerhall in der Ganzheit
der Person hingespannt bleibt. Damit will der Autor zugleich dem didaktischen
Anliegen eines « Grundrisses » entgegenkommen.

Besondere Beachtung verdient der Ausklang der Schrift, wie er durch die
Studie «Anthropologischer Zugang zum Glauben» [1979] eingeleitet ist. Hier
sucht der Autor den phänomenologischen Nachweis zu führen, daß die Got-



564 Rezensionen

tesfrage und die Frage nach dem Menschen in ganz entscheidender Hinsicht
sich gegenseitig beinhalten, und zwar genau in jenem existentiellen Urgrund des

Menschseins, wo der nihilistische Existentialismus nur noch den Ausdruck des

Nichts finden zu können meint. So wird eindrucksvoll gezeigt, daß und warum
die «Angst» im Heideggerschen Sinne nicht Ausdruck des Nichts ist, sondern
tiefer und eigentlicher jener wesenhaften Ausrichtung des existentiellen
Menschseins auf «einen bergenden Grund, der nicht dem Flusse und der
Instabilität der Zeit angehört, sondern dessen Ort jenseits der Dimension der
Zeit im Überzeitlichen und Ewigen liegt und so absolute Seinsfestigkeit bedeutet,

die aus Angst löst und befreit» (287). In dieser Perspektive kann der
Nihilismus durchbrochen und das Menschsein in den ihm unveräußerlichen
Bezug zum Sinn zurückgebracht werden. Daß dieser Bezug aber ein wesentlich
personaler ist, der zuletzt « das absolute Du » meint, wird besonders im
Phänomenkreis der «mitmenschlichen Begegnung» aufgehellt, durch die «hindurch
die Teilhabegemeinschaft mit einer in ihrem Verstehenkönnen (und daher
grundlegend in ihrem Sein absoluten Person, mit Gott» (288) sichtbar wird.
In vergleichbarer Weise überfordert die an den Staat gerichtete Suche nach
« Wohlfahrt, Rechtssicherheit und Ordnung» einen jeden Staat, da sie wesenhaft
auf « die Teilhabe an absoluter göttlicher Gerechtigkeit » ausgerichtet ist (289).
Auch die «sittliche Ek-sistenz» wird als Ereignis eines «schöpferischen Dialogs

» interpretiert, « in dem Gott den Menschen in seinen menschlichen
Möglichkeiten an-ruft und in sein volles Sein hervor-ruft », worauf der Mensch
antwortend sich in sein « eigenes volleres Sein » selbst hervorbringt (292). Daß
diese menschliche «Ek-sistenz» unveräußerliche und daher strukturale
Angewiesenheit auf die absolute, schlechthin sinn- und werthafte Person nicht ins
Leere gehen kann, begründet der Autor durch die ebenso schlichte wie
überzeugende Überlegung: «Ausrichtung auf nichts wäre ein Nichts an Ausrichtung,

d.h. der Fragende wäre eben auf das Erfragte überhaupt nicht ausgerichtet»

(291). Unter diesem äußerst wichtigen Aspekt zeigt sich aber, daß das

Phänomen der Gottesfrage in seiner ontologischen Struktur nicht allein aus der
Immanenz des Menschseins, sondern letztendlich vom Erfragten selbst her zu
ergründen ist. Dann aber erweist sich die « Gottesfrage des Menschen » zutiefst
als eine « Antwort aufdie Frage Gottes an den Menschen », welche sich somit als

«die Bedingung der Möglichkeit für die Frage des Menschen nach Gott»
kundtut (290). Es ist also von fundamentaler Wichtigkeit, die Gottesfrage selbst
in ihrem Ursprünge strukturontologisch zu ergründen. Denn durch den Nachweis,

daß der Mensch ohne die Gottesfrage seine Existenz nicht vollziehen und
erst darin «eigentlich vollbringen» kann (291), fällt neues Licht auf das

Phänomen, daß diese Frage immer schon in einem ontischen Realbezug zum
Gesuchten steht, aus dem sie zu sich selbst erweckt, auf das hin sie immer schon
ausgerichtet und angewiesen ist.

Der nihilistische und existentialistische Einwand, in den Tiefen ihres Selbst

begegne Existenz dem Nichts, erfährt somit die Antwort, daß dieses gar nicht
aufscheinen und schon gar nicht der tiefen Empörung gegen es im Eigentlichsten

des existentiellen Selbstseins begegnen könnte, wenn Ek-sistenz nicht
ursprünglicher und eigentlicher ausgerichtet wäre auf den absoluten Sinn, den



Rezensionen 565

sie zugleich als das personale Du, als höchste und vollendete Existenz meint.
Dies ist zweifellos der entscheidende Weg, um die typisch neuzeitlichen
Alternativen wie Autonomismus und Transzendenzphilosophie, Nihilismus und
Sinnmetaphysik, Subjektivismus und Objektivismus, Rationalismus und
Irrationalismus, Personalismus und Impersonalismus aneinander zu vermitteln und so
über sich selbst hinaus zu führen.

Winfried Weier

André Goddu: The Physics of William of Ockham. - Leiden, Köln:
E.J. Brill 1984. 300 S.

Mit The Physics of William of Ockham legt Goddu eine umfassende Analyse
von Ockhams Naturphilosophie und ihren Voraussetzungen vor. Umfassend ist
diese Arbeit deshalb zu nennen, weil sie sowohl die erkenntnistheoretischen
und logischen als auch die metaphysischen Grundlagen von Ockhams
Naturphilosophie aufarbeitet. Es ist Goddus Programm, Ockhams Physik auf dem
Hintergrund seiner Philosophie zu betrachten. Damit ist für Goddu auch der
Aufbau seiner Arbeit gegeben, wenn er schreibt: «From Ockham's logical
analysis we can derive the principles of natural philosophy from which Ockham
derived his physics or science of motion». (19) Bei diesem Vorgehen beginnt
Goddu mit der Analyse des Wissenschaftsbegriffs, wie ihn Ockham im Prolog
seines Physikkommentares darlegt. Goddu arbeitet drei Aspekte des Wissens
heraus : 1. mit dem Habitus den ontologischen, 2. mit der intuitiven Erkenntnis
den epistemologischen und 3. mit dem Beweis den logischen Aspekt. Auf der
ontologischen Ebene macht Goddu den Habitus oder die Ansammlung von
Habitus als Eigenschaften des Intellekts ausfindig. Diese Habitus sind
Dispositionen der Seele, die ein Wissen ermöglichen (24£). Goddu hütet sich jedoch
davor, diesen Habitus irgendwelche Ordnung zuzuschreiben, die die Realität
abbilden. Er äußert sich im Gegenteil dahingehend, daß die Ordnung der
Habitus für Ockham einen rein konventionellen Charakter hätten (26).

Auf der epistemologischen Ebene des Wissens sieht Goddu die intuitive
Erkenntnis. Dabei greift er ihre verschiedenen Probleme auf, die in der Ock-
haminterpretation immer wieder zu Diskussionen Anlaß geben. Es geht dabei

vor allem um die Beziehung zwischen Gegenstand, seiner intuitiven Erkenntnis
und dem Existentialurteil - unter normalen Bedingungen wie auch beim
Eingreifen Gottes (32f£). Goddu spricht in diesem Zusammenhang von einem
außerordentlichen Optimismus Ockhams, denn Ockhams Auffassung der intuitiven

Erkenntnis setze, so Goddu, eine strenge Kausalbeziehung voraus (38).
In diesem Sinne ist die intuitive Erkenntnis die Voraussetzung der

Wissenschaft, was Goddu so formuliert : « The possibility of real science and our
mental activity depends on the intuitive cognition of individual things, which
causes and accompanies abstractive cognition, which by repetition makes
possible induction, the grasp of general concepts, universal and necessary knowledge,

and first principles». (79) Die dritte Ebene, die logische, betrifft den
Beweis. Hier geht es Goddu um die Form der wissenschaftlichen Sätze bei



566 Rezensionen

Ockham, d.h. auch um die Beziehung zwischen wissenschaftlichen Sätzen über
kontingente Tatsachen. Indem sich Goddu der Modallogik und einer «possible
worlds »-Semantik bedient, gelingt es Goddu, Ockhams Lehre von den
wissenschaftlichen Sätzen zu analysieren. Auf den ersten Blick scheint die Anwendung
der Modallogik und der «possible worlds »-Semantik auf dieses Gebiet etwas
befremdend. Doch im Laufe der Diskussion kann diese Anwendung durchaus
im Sinne Ockhams gerechtfertigt werden, denn Goddu weist nach, daß sich
Ockham mit der Frage von möglichen Welten befaßt hat (61). Da Beweise
notwendig sein müssen, können die Aussagen über kontigente Tatsachen, die
darin vorkommen, nach Ockham nur in Aussagen « de possibili » wiedergegeben

werden, wobei modale Prädikate, die auf « -ibile », «-abile» oder «-ive»
enden, benützt werden (59ff.). Daß die physikalische Notwendigkeit sowie die
Naturgesetze in dieser Form von Sätzen formuliert werden können, sieht
Goddu als die eigentliche Leistung Ockhams an (74). Die terministischen
Analysen Ockhams zeigen sich auf diesem Gebiet als besonders fruchtbar, denn
es gelingt ihm, mehrere Absichten zu vereinigen, was Goddu in folgenden
Worten zusammenfaßt: «The world is contingent, but proposition about natural

order can be formulated and interpreted they preserve the necessity of
natural laws and processes without compromising the contingency of the world
and God's freedom» (206). Mit dieser Schlußfolgerung ist für Goddu auch die
Überleitung zur Untersuchung von Ockhams Prinzipien der Naturphilosophie
gegeben.

Dabei tritt die Ursachenlehre in den Mittelpunkt von Goddus Analyse. Er
zeigt, wie Ockham die Funktion der Zweckursache sowie der Materie und der
Form neu interpretiert. Die Zweckursache im eigentlichen Sinne läßt Ockham
nur noch für beabsichtigte Handlungen gelten. Allerdings gelingt es Ockham
nicht, wie Goddu erklärt, die Zweckursache völlig aus der Natur zu verbannen
(94). Goddu bemerkt dazu : « Ockham posited final causes in nature, but in a

loose sense and only in probable, not demonstrated, conclusion. His reason for
accepting final causes as probable was its indispensability for an explanation of
natural processes, which requires the hypothetical as against the absolute necessity

of those processes» (206). Die Zweckursache tritt demnach nur noch in
abgeschwächter Form auf und zwar als die Regel: Die gleiche Ursache erzeugt
stets dieselbe Wirkung (95).

Auch die Materie und die Form erhalten bei Ockham, wie Goddu zeigt,
neue Funktionen. Die Materie und die erste Materie besitzen Ausdehnung und
existieren getrennt in den verschiedenen Subjekten an verschiedenen Orten.
Die Materie ist für die räumliche Unterscheidung der Dinge verantwortlich;
trotzdem ist sie kein Individuationsprinzip (104£). Der Materie kommt aber

neu, wie Goddu bemerkt, nicht bloß eine passive Rolle zu, sondern sie wird zu
einem aktiven Prinzip, wie die Form (110). Als besonders interessant hebt
Goddu das Verhältnis von Materie und Form hervor. Die Form, die selbst
individuell ist und Ausdehnung besitzt, bestimmt die Ausdehnung der Materie
sowie ihre Teile in einem Individuum. Goddu interpretiert Ockham deshalb so :

«His insistence on retaining matter and form as explanatory principles was
ephasized by his assertion that even prime matter as a really existing thing can be



Rezensionen 567

moved locally and thus can be rarefied without assuming a new form. Local
motion and rarefaction are totally unrelated to substantial change and the
generation or corruptation of a form» (108). Die Konsequenzen daraus sind für
Goddu klar: 1. Die neue Interpretation der Materie und der Form vereinfacht
und reduziert die Prinzipien zur Erklärung von physikalischen Vorgängen.
2. Der Materiebegriff Ockhams zeigt die Materie als etwas Meßbares. 3. Die
Ortsbewegung (local motion) wird vorrangig zur Erklärung von Naturvorgängen

herangezogen, obwohl es Ockham noch nicht gelungen ist, damit alle
Vorgänge zu erklären (110). 4. Der Unterschied zwischen den Körpern der
supralunaren und der sublunaren Sphären wird aufgehoben (103). 5. Die Form,
die individuell ist, erfüllt in der Erkenntnis keine Funktion mehr, d.h. der in der
Tradition der Erkenntnislehre angenommene Zusammenhang zwischen den
Formen in der Natur und den intellegiblen Formen besteht nicht mehr. Die
Rolle der Abstraktion wird durch die Induktion ersetzt (111). Goddu sieht in
den genannten Punkten die ersten Schritte auf dem Weg zu einer Naturwissenschaft

im modernen Sinne, wenn er schreibt : « In Ockham's natural philosophy

we are in that scholastic which is moving away from philosophy of nature
towards natural science» (111). Damit wendet sich Goddu der Physik Ockhams
als dem eigentlichen Thema seines Buches zu. Dieser Teil des Buches enthält
die Kapitel: «Place and Void», «Time and Eternity» und «Infinity and the
Physics of Motion». Goddu untersucht die beiden Begriffe <locus> und <vacu-
um> vor allem im Hinblick auf die Bewegungslehre Ockhams. Der Ortsbegriff
ist überhaupt die Voraussetzung für die Bewegungslehre, denn Goddu schreibt :

«Place in some sense provides the <real> conditions under which we can
conceive or imagine real local motions. Place is not a seperate reality, nor a cause,
rather it is a relative concept which allows us to conceive motion. As relative
concept, <place> does refer to a fact or a state, namely, two bodies in relation to
one another» (135). Neues bringt der Ortsbegriff nach Goddu auch, was den
natürlichen Ort von Körpern und Elementen angeht (122). Die Bewegung von
Körpern und Elementen zu ihrem natürlichen Ort wird von Ockham nicht
mehr nur mit der Zielursache erklärt, sondern er verlegt die Ursache in die

Körper selbst und erklärt ihre Bewegung mit Hilfe von rein mechanischen
Termini, wie « levitas » und « gravitas ». Der natürliche Ort dient nicht mehr zur
Erklärung der natürlichen Bewegung von Elementen (126).

Dies führt nach Goddu dazu, daß Ockham die Priorität der natürlichen
Bewegung gegenüber der erzwungenen in Frage stellt (207). Auch den Begriff
des Vakuums bei Ockham untersucht Goddu in bezug auf die Bewegungslehre.
Er gelangt zum Schluß, daß Ockham die Bewegung im Vakuum zwar als real

unmöglich, aber als logisch möglich annimmt. Mit der Annahme einer
logischen Möglichkeit von Bewegung im Vakuum, stellt Ockham die aristotelische
Bewegungslehre, die darauf beruht, daß der Widerstand des Mediums eine
Ursache für die Bewegung eines Körpers ist, in Frage (133). Darüber hinaus
dient Ockham das logische Konstrukt des Vakuums dazu, die Bedingung der
Bewegung von ihrer Ursache zu unterscheiden, d.h. nach Goddu, daß Ockham
damit die Möglichkeit gab, zwischen Kinematik und Dynamik zu unterscheiden
(204). Mit der Bewegung ist bei Ockham auch die Zeit verbunden, denn Zeit ist



568 Rezensionen

für ihn in gewissem Sinne Bewegung. Goddu definiert den ZeitbegriffOckhams
folgendermaßen: «Time qua time, that is as the maesure of motion, is mind-
dependent. But <time> also signifies something extra-mental, namely, bodies in
motion, which is why time is not an independent existent not altogether non
existent» (207). Die Zeit wird also in der Bewegung meßbar. Wie Goddu zeigt,
eignet sich für Ockham die Himmelsbewegung aufgrund ihrer Regelmäßigkeit
am besten dazu, wobei allerdings keine logische Notwendigkeit dafür besteht,
die Himmelsbewegung als Maß anzunehmen (144£).

Am Ende der Untersuchung von Ockhams Physik befaßt sich Goddu mit
der Bewegung selbst. Dabei geht es Goddu darum, zu zeigen, wie Ockham die
beiden Prinzipien des Aristoteles umdeutet: «Omne quod movetur ab alio
movetur» (omam) und «... in omni tali motu movens propinquum et motum
sunt sunt simul» (ompms). Wurde das Prinzip ompms von Aristoteles noch aus
dem Prinzip omam abgeleitet, so trennt Ockham sie voneinander. Das Prinzip
ompms im aristotelischen Sinne weist Ockham zurück und deutet es in seinem
eigenen Sinne so um, daß bei einem Ding, das einmal in Bewegung gesetzt
wurde, die Ursache der Bewegung in ihm selbst liegt (194). Das Prinzip omam

gilt für Ockham nur noch insofern, als daraus die Notwendigkeit eines ersten
Bewegers abgeleitet werden kann. Allerdings war diese Auffassung Ockhams,
wie Goddu betont, nicht die Vorwegnahme des Trägheitsprinzips, sondern sie
hat möglicherweise seine Entwicklung vorbereitet (203£). Dies drückt eigentlich

die durchgehende Haltung Goddus gegenüber der Physik Ockhams aus,
denn einerseits hebt er die positiven Ergebnisse von Ockhams Untersuchungen
hervor, aber andererseits geht er doch nicht so weit, Ockhams Leistungen zu
überschätzen. Goddus Anliegen besteht eher darin, zu zeigen, daß Ockham
gewisse theoretische Voraussetzungen für die neuzeitliche Physik geschaffen
hat. Trotz der Vorarbeit, die Ockham geleistet hat, bleibt er für Goddu ein
Aristoteliker (235). Insgesamt umschreibt Goddu das Resultat seiner Untersuchung

von Ockhams Physik wie folgt: «The central thesis of this study is that
Ockham's philosophy of nature furnished a critical metaphysics that attempted
to establish the ground for the certainty of knowledge about the natural univers,
reduced the natural phenomena to absolute existents and their functions,
prescribed the expression of relations, acts, and events functionally, and suggested
the formulation of a concept of physical necessity » (236). Damit erweist sich
Goddus Buch als eine interessante und eingehende Studie von Ockhams Physik,
in der auch ihre logischen und erkenntnistheoretischen Grundlagen berücksichtigt

werden. Weiter ist hervorzuheben, daß Goddu eine Menge Primär- und
Sekundärliteratur in seine Studie einbezogen hat. Von Vorteil wäre es deshalb

gewesen, wenn dem Buch am Schluß eine Bibliographie beigefügt worden wäre.
Dafür sind die Zusammenfassungen der Thesen am Ende der beiden Hauptteile
sehr hilfreich, weil sie es dem Leser ermöglichen, in der Fülle der Einzelheiten
die allgemeinen Ergebnisse der Studie nicht aus den Augen zu verlieren.

Urs Rogger



Rezensionen 569

Démètre Théraios : Le malaise chrétien. Archétypes marxistes de la théologie

de libération. — Genève—Paris : Georg - O.E.I.L. (1987) 380 p.

Exemplaire est la trajectoire de cet auteur grec, glacés ou brûlants sont les

chemins qu'il a décidés d'emprunter. Actuelles sont les questions soulevées.
Discutables mais nées d'un esprit assez indépendant sont les réponses proposées.

Pour ces quelques raisons, auxquelles le chrétien ajoutera un indiscutable
attachement sincère à la personne du Christ, Le Malaise chrétien mérite d'être lu,
approfondi et critiqué par couches successives. En tout cas, le « black-out » sur
les réponses, souvent choquantes, de D. Théraios, serait, à mon sens,
appauvrissant pour toute réflexion sur les mythes grecs, l'élément féminin dans la
Révélation, la nature de la résurrection de Jésus, la lecture psychanalytique
du christianisme, la théologie de la libération et l'avenir d'une Europe
chrétienne.

Voilà énumérés quelques-uns des thèmes forts abordés par Théraios dans un
livre curieux, touffu, polyphonique même à sa façon puisque, aboutissement
d'une dure expérience intellectuelle et existentielle parmi son peuple, de la

psychanalyse et de la rencontre avec un certain Occident, il rassemble des
éléments épars, hétérogènes par un effort puissant de cohésion à travers la
langue française, choisie par l'auteur pour être désormais sa langue.

Le sous-titre lui-même: «Archétypes marxistes de la théologie de libération

» ne rend qu'incomplètement la problématique complexe mise en avant. En
fait, au départ, plusieurs codes de langage se chevauchaient, se heurtaient, se

cherchaient mutuellement pour, enfin, aboutir à cet équilibre fragile, expression
d'un cri d'angoisse difficile à formuler. Pas facile, en effet, d'harmoniser les

langages et les sémantiques de la philosophie grecque, de la théologie orthodoxe,

de Freud, de Bultmann et de l'existentialisme allemand ; le tout stabilisé
dans le corset étroit des schémas logiques.

D'abord, l'interprétation particulière des mythes et des penseurs grecs doit
être comprise à partir de la remise en cause radicale de Platon. Un des mérites
essentiels de Théraios restera sans conteste la relecture approfondie et globale de

l'héritage hellénique; ce à travers une approche chrétienne de Platon et du
platonisme, sans concessions pseudo-patriotiques et sans considérer qu'a priori
Platon fait partie de l'identité européenne qu'il faut retrouver et sauver. Tout
esprit un tant soit peu philosophique lira avec intérêt les pages roboratives et

courageuses, compte tenu de l'origine de l'auteur, qui lui sont consacrées. Le
Grec Théraios récuserait violemment, s'il en avait connaissance, la nostalgie
hellénique du penseur tchèqueJan Patoéka, de la Charte 77, persuadé qu'en face
de « l'acquiescement au déclin » de l'Europe, c'est bien Platon qui pourrait nous
réapprendre « le soin de l'âme » — base de notre héritage (« Platon et l'Europe »,
éd. Verdier, 1983). Décidément, pour l'auteur, l'Europe doit être sauvée dans ce
qu'elle a de spécifiquement et indiscutablement chrétien, quelles que soient les

ruptures déchirantes. Pour lui, il ne s'agit pas simplement de rejeter les
théologies de la libération, mais l'idée même, platonicienne, de prétendre « changer
le monde» (selon le titre d'un beau livre de Vincent Cosmao, Cerf, 1979),



570 Rezensionen

surtout à partir d'une exigence éthique chrétienne. Chez Théraios, l'éthique
n'intervient pas, la morale n'a rien à voir avec la politique. Nous vivons dans un
monde où, réellement, opèrent les forces métaphysiques du mal. Vouloir
l'ignorer équivaut à se leurrer sur la réalité et sur nos propres forces. Pessimisme
total donc sur le plan social, peu éloigné d'une attitude cynique en face des
choses. La compensation et l'issue viendraient d'un christocentrisme absolu qui,
seul, pourrait désaltérer l'homme titubant dans un désert de solitude et de

mirages.
La femme, sa signification profonde depuis les communautés néolithiques

jusqu'à l'annonce de la résurrection de Jésus, constitue certainement un des

aspects les plus originaux de ce livre. Ici, l'expérience existentielle et
l'interprétation psychanalytique se conjuguent pour tenter de percer des fenêtres dans
le mur bétonné de l'exégèse et de la prédication traditionnelles. Pour choquantes

que ces pages paraissent, il faut dire qu'elles ne résultent pas, comme
certaines autres interprétations rationalistes, d'une pure spéculation abstraite,
mais veulent faire entendre une voix, rappeler la valeur exemplaire de la femme

pour les fondements de l'Europe chrétienne et de son idéal chevaleresque ; cela,
en acceptant Freud et Bultmann pour tenter de mieux cerner ces deux formidables

réalités : la résurrection et l'élément féminin. Nous trouvons là esquissés
les traits d'une sophiologie coulée dans le langage des sciences humaines.

Théraios est-il comme un de ses maîtres, Heidegger, perdu sur un « chemin
qui ne mène nulle part », un « Holzweg», ou, au contraire, découvre-t-il des voies
nouvelles et prometteuses

Pierre Rosniansky


	Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

