Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 34 (1987)
Heft: 3
Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN — COMPTES RENDUS

Julio C. Trebolle-Barrera: Jehu y Joas. Texto y composicién literaria de
2 Reyes 9-11. — Valencia, 1984. 253 S. (Institucién San Jeronimo 17).

Der Rezensent bittet Ierf. und Leser gleich zu Beginn um Entschuldigung
tir das verzigerte Erscheinen dieser Besprechung! Dieses Werk stellt den breit
angelegten Versuch dar, die biblische Perikope in 2 Kénige 9-11 umfassend zu
untersuchen. Der Bogen der Erklirung reicht von der Textkritik bis zur histo-
rischen und theologischen Auswertung. Die Einengung der exegetischen
Arbeit auf die literarkritische Analyse unter Vernachlissigung der Textkritik
erscheint in diesem Beispiel als Fehler. Verf. wirft also das allgemeine und heute
wieder lebhaft diskutierte Problem des Verhiltnisses von Zexzgeschichte (Uber-
lieferung eines fest umrissenen Textes) und /iterarischer Geschichte (Entstehung
eines fest umrissenen Textes) grundsitzlich auf. Das ist das groBe Verdienst
dieser Untersuchung,

Die Wabhl der Pertkope 2 Konige 9-11 ist fiir eine solche Demonstration der
gegenseitigen Abhingigkeit von Text- und Literarkritik besonders geeignet. In
dieser Sektion der Konigsbiicher stehen sich zwei ziemlich verschiedene For-
men des biblischen Textes gegeniiber: der masoretische Text (MT), dem ein
Teil der Septuaginta (LXX) entspricht, und die verbreitetste Form der LXX,
der sog. lukianische oder antiochenische Text der LXX. MT beriihrt sich eng
mit der LXX, die sich im beriihmten Kodex Vaticanus (B) findet. Diese Text-
form von B ist das Resultat einer Angleichung des alten LXX-Textes an einen
hebriischen Text, der ein naher Vorfahre des MT war. Solche Angleichungen
heiBen Regensionen. Die von B bezeugte Rezension der urspriinglichen LXX
geschah unter dem Einfluss der palistinischen Rabbinen im 1. Jh. n.Chr., wie
D. Barthélemy in mehreren berithmten Arbeiten nachgewiesen hat.

Trebolle- Barreras These besteht in folgenden Punkten: 1. Die urspriingliche
LXX fiir 2 Konige 9-11 ist weitgehend erhalten. Sie findet sich in der antio-
chenischen LXX. Diese ist zwar eine Rezension der urspriinglichen LXX aus
dem 4. Jh. n.Chr. Dennoch 14t sich die dem Rezensor vorliegende Gestalt des
LXX-Textes aus der Uberarbeitung ablosen. 2. Oft ist der Text der Vetus Latina
ein besonders guter Zeuge der antiochenischen LXX. Dies ist aus zwei Griinden
erklirbar: die Vetus Latina ist eine ganz wortliche Ubersetzung des antioche-
nischen LXX-Textes, und zwar bevor dieser im 4. Jh. n.Chr. rezensiert wurde.
Uberdies ist die Vetus Latina (VL) das Werk christlicher Ubersetzer, die im



544 Rezensionen

Unterschied zu den griechisch sprechenden Juden kein Bediirfnis empfanden,
ihre Ubersetzung einem hebriischen Text anzugleichen. 3. Aus dem Vergleich
der beiden Textformen, des MT und der LXX in Kodex B auf der einen Seite,
der antiochenischen LXX und der VL auf der andern, ergeben sich zwei
Feststellungen : beide Texte setzen einen gemeinsamen Vater voraus, von dem
sie abstammen, und oft ist es der Text der antiochenischen LXX und ihrer
Tochter, der VL, der urspriinglicher, niher beim Archetyp ist als die gegen-
iiberstehende Textform. 4. Die antiochenische LXX ist in der Tat eine Uber-
setzung, aus der die bebrdaische V'orlage oft rekonstruiert werden kann. Der oder
die Ubersetzer waren in ihrer Wiedergabe getreu.

Welches ist die Methode Irebolle-Barreras, die ihn zu diesen Ergebnissen
fithrte ? Sie besteht aus folgenden Schritten: 1. Die Verschiedenheit der beiden
Textformen ist so grof3, daB sie erklirt werden muB. 2. Diese Verschiedenheit
erklirt sich schlecht als eine nur textkritische Divergenz, d.h. als eine im Lauf der
Uberlieferungsgeschichte des fest umrissenen Textes eingerissene Verwilde-
rung und Verzweigung dieses Textes in zwei Aste, den MT und LXX in Kodex
B sowie die antiochenische LXX und VL. 3. Sie erklirt sich plausibler auch als
literarkritische Verschiedenheit, d.h. als eine Zweiheit von Textgestalten, die
von verschiedenen Verfassern zu verschiedenen Zeiten dem Archetyp gegeben
wurden. Der Archetyp war in dieser Konzeption kein endgiiltiger Text in den
Hinden von Kopisten, die ihn nur noch mehr oder weniger fehlerhaft abschrie-
ben. Dieser Ausgangstext war vielmehr eine weiche Tonerde, die die Tradenten
kneteten und zu zwei verschiedenen Gebilden formten, eben zu den zwei
hauptsichlichen Textgestalten. 4. Textliche Divergenzen zwischen MT-LXX in
Kodex B und antiochenischer LXX-VL verlangen daher nach Erklirung auf
den zwei Ebenen der literarischen Entstehung der beiden Textformen und der
Uberlieferung der entstandenen Texte.

Auf welche Argumente kann sich Trebolle- Barreras These berufen ? Es han-
delt sich um zwei Serien von Argumenten a/lgemeiner Art zur alttestamentlichen
Textgeschichte und spezifisch zu 2 Koénige 9-11. Diese beiden Serien bilden
zugleich Teil 1 und Teil 2 und die Hauptmasse seines Buches. Fassen wir diese
beiden Teile zusammen !

Teil 1 besteht aus 3 Schritten: 1. Die Beudeutung der VL besonders in den
Kénigsbiichern beruht auf vier Fundamenten : wirt/iche Ubersetzung ; oft einzi-
ger existierender Zeuge der alten (vorlukianischen) LXX; soweit erhalten
durchgehender Zeuge der antiochenischen LXX vor Lukians Rezension ; diese
antiochenische LXX hat eine andere hebriische Vorlage als MT. 2. Rahlfs hatte
1911 der lukianischen LXX eine beriihmte Untersuchung gewidmet. erf.
revidiert diese Studie und zeigt, daB sich aus dieser Form der LXX der
urspriingliche, von LXX in Kodex B verschiedene LXX rekonstruieren lif3t.
3. Die hebriischen Varianten in den mittelalterlichen Bibelhandschriften stim-
men oft mit dem Text der antiochenischen LXX-VL iiberein. Diese Uberein-
stimmung beweist das Weiterleben eines andern hebriischen Textes neben dem
MT.

Dieser allgemeine Teil besteht aus einer wohlinformierten Diskussion der
textkritischen Forschung der letzten Jahrzehnte.



Rezensionen 545

Die Serie spezifischer Argumente entfaltet Teil 2: Im Dreischritt werden
behandelt: 2 Konige 9-10, dann Kap. 11 und zuletzt die Gesamtkomposition
von 9-11. Im ersten Schritt werden nach einem Uberblick iiber die Forschung
drei Abschnitte genau analysiert. Sie tragen die Beweislast der spezifischen
Argumentation: es handelt sich um 2 Kénige 8,28a; 9,14a. 27b. 28, zusam-
mengefalit in einem Plus der antiochenischen LXX-VL bei 10,36. Ferner
10,25b. 28 und 10,18-25a.

Bevor die Behandlung dieser Stellen analysiert und beurteilt wird, beende
ich den zusammenfassenden Uberblick iiber das ganze Buch.

Die Untersuchung von 2 Koénige 11 zeigt die Einheitlichkeit dieses Kapi-
tels; die Gesamtschau der Komposition von 2 Kénige 9-11 ist eine Charakte-
ristik der beiden Textformen (MT gegeniiber der urspriinglichen LXX mit
deren hebriischer Vorlage).

Ein Kapitel wertet anschlieBend den sozialgeschichtlichen Ertrag (‘am-
ha’ariz und « Stadt») aus und beleuchtet die Herkunft des theologischen Themas
der «Eifersucht Gottes» und der «Eiferer».

Das Buch wird beschlossen durch eine Zusammenfassung und SchluBfol-
gerungen sowie einen methodischen Ausblick. Eine ausfiihrliche Bibliographie
und ein Register der Bibelstellen und angefiihrten Autoren bilden zusammen
mit zehn synoptischen Ubersichten iiber besondere Texte eine Ausstattung, die
die Beniitzbarkeit des Buches betrichtlich erhoht.

Wie groB ist die Uberzeugungskraft der Argumente, die die Thesen des Buches
stitzen? Vorwegnehmend sei gesagt, da3 das Werk eine bewundernswerte
Belesenheit des Verf. verrit. Die ausgebreitete Dokumentation ist sehr reich-
haltig und daher von grolem Nutzen. In den zahlreichen Einzeldiskussionen
hat Verf. interessante Beitrige zu manchem exegetischen Problem beigesteuert.
Doch der Anspruch einer Methodenerneuerung, den das Buch erhebt, und der
im Mittelpunkt steht, erheischt eine kurze Stellungnahme des Rezensenten.

Die Argumentation in den drei analysierten Texten in 2 Koénige 9-11
verlduft so: die Form oder Gattung eines Textes, z.B. der « Verschwérungs- oder
Staatsstreichbericht» oder der «Bericht einer Heiligtumsentweihung» wird aus
den biblischen Parallelen definiert. Aus dieser so definierten Gattung werden
die individuellen Textgestalten beurteilt. Jene Gestalt, welche die Form rein
bewahrt, ist urspriinglicher als jener Text, der eine verunstaltete, havarierte
Form iiberliefert. M.a.W. von der klaren Gattung im Text A im Gegensatz zur
verunklirten Gattung in Text B wird auf die gré3ere Urspriinglichkeit von Text
A zuriickgeschlossen.

Dieses Argument ist nzcht gwingend. Denn eine klare Gattung kann sekundir
entstehen, eben gerade weil ein Tradent sich an der unklaren Form st68t und
unter dem Eindruck dhnlicher, aber klarer Paralleltexte durch literarische Ein-
griffe eine klare Form Aberstellt, die eine unklare Gestalt ersetzen mul3.

Trebolle- Barrera postuliert fiir das Plus der antiochenischen LXX-VL in
2 Konige 10,36 Urspriinglichkeit, weil hier die Form der Gattung klar zu Tage
tritt, wihrend im MT nur membra disiecta davon in die Erzihlung von Kap. 9-10
eingestreut sind. Dieses Postulat 143t sich nicht zwingend beweisen, denn es ist
auch der umgekehrte Vorgang denkbar: weil im urspriinglichen Text nur



546 Rezensionen

membra disiecta vorkamen, verfiel ein Tradent auf den Gedanken, das zerstreute
Gut in Analogie zu andern dhnlichen Passagen zu einer kleinen Einheit zusam-
menzustellen.

Daher ist m.E. der Zusammenhang zwischen Text- und Literarkritik kom-
plexer als 7rebolle- Barrera annimmt. In diesem Sinn zweifeln Gosben-Gottstein
und Barthélemy (S. 76, Anm. 175) auch an der Ansicht, die Varianten der
mittelalterlichen hebriischen Handschriften seien die spiten Zeugen eines
nicht-masoretischen Textes mitten in der masoretischen Textiiberlieferung,

Der Rahmen dieser Rezension verbietet weitere Diskussionen einzelner
Punkte des Buches. Gesamthaft vertritt [7erf. richtige Thesen von einer Plura-
litit der Textgestalten, von der hebriischen Vorlage der urspriinglichen LXX
und von einem notwendigen Bezug zwischen Text- und Literarkritik. Aber
seine Argumente sind m.E. nicht alle zwingend. Es sei mir auch die Bemerkung
gestattet, dal3 ziemlich viele Fehler stehengeblieben sind, auch solche in den
Zitaten der verschiedenen Texte, wo es auf rigorose Genauigkeit ankime (z.B.
S. 221, col. MT, V. 27a, . 2: es miilite mssbt Singular stehen; S. 220, col. 2: zeu
bakbal im Zitat VL2 fehlt in Zitat VL2 auf S. 127, uv.a.m.).

Das Buch ist eine stimulierende, frische, enthusiastische Arbeit. Sie weckt
Freude an der textkritischen Forschung im Konzert der exegetischen Diszipli-
nen. Sie ist vielleicht nicht das letzte Wort in der Diskussion der komplexen
Textverhiltnisse in 2 Kénige 9-11. Aber sie hat das grofle Verdienst, Probleme
zu sehen und auf diese eine Antwort zu suchen.

ADRIAN SCHENKER

Gottfried Vanoni: Literarkritik und Grammatik. Untersuchung der Wie-
derholungen und Spannungen in 1 K6 11-12. — St. Ottilien: Eos Verlag 1984.
316 S. (Miinchener Universititsschriften. Arbeiten zu Text und Sprache im
Alten Testament 21).

Gleich die erste Anmerkung dieses Werks schieBt einen Pfeil auf die
Rezensenten ab. Dem Schreiber dieser Rezension klopft daher das Gewissen
doppelt: 1. ist er Rezensent und 2. ein verspiteter Rezensent. Auch sonst bldst in
den Anmerkungen Vanonis mitunter ein polemischer Wind. Ich fithle mich in
friedlichen Hiusern wie in friedlichen Biichern eher besser aufgehoben.

Das Werk ist der Versuch, am Beispiel von 1 Kénige 11-12 eine Literar-
kritik durchzufithren, die geniigend begriindet und daher methodisch einwand-
frei ist. Dieses Bestreben macht sich verschiedentlich geltend, so z.B. in der
franzésischen Forschung in den Arbeiten Langlamets. Die subjektive und apo-
diktische Literarkritik, die eine umfassende Begriindung ihrer Argumente
schuldig bleibt, hat in der Tat fiir den Leser etwas Irritierendes. Verf. geht von
der richtigen Entscheidung aus, da3 Text- und Literarkritik getrennt werden
miissen, d.h. im gewihlten Beispiel: der masoretische (hebriische) Text ist an
und fiir sich zu betrachten, wie der Septuaginta-Text, der vom masoretischen
Text erheblich abweicht, fiir sich untersucht werden mul3, bevor es zu einem
Vergleich zwischen beiden kommen kann. Er begriindet diese Vorgehensweise



Rezensionen 547

damit, daB sich beide Texttypen durch selbstindiges literarisches Wachstum in
zwei Aste gegabelt haben (S. 21-23, 44f.). Die literarische Gestalt jedes der
beiden Texttypen verdient aus diesem Grunde eine gesonderte Untersuchung.
Verf. fiihrt eine solche literarkritische Untersuchung im vorliegenden Werk nur
am masoretischen Text durch. Eine entsprechende literarkritische Analyse am
Septuaginta-Text wire Vorbedingung fiir den Vergleich beider Texttypen.

Kriterien der Entdeckung sukzessiver literarischer Gestaltung am Text sind
folgende: Wiederholungen, Spannungen syntaktischer und inhaltlicher Art
sowie Spannungen in Bezug auf die vorkommenden Orts- und Personenkreise,
Parallelismen und Querverbindungen zu anderen Texten, Beobachtungen zu
Vokabular, Syntax und stilistischen Eigentiimlichkeiten. Die Liste solcher Kri-
terien beruht auf den Arbeiten W. Richters zur literarkritischen Arbeit am Alten
Testament. In der wissenschaftlichen Begrifflichkeit und in der Transkription
des Hebriischen schlieBt sich Verf. ebenfalls Richter an.

Der Hauptteil des Buches, Kap. 3 (S. 58—268) ist der literarkritischen Ana-
lyse im hebriischen Text von 1 Konige 11-12 gewidmet. Es ist unméglich, die
Fiille der hier ausgebreiteten sprachlichen, stilistischen und literarkritischen
Diskussionen zusammenzufassen. Die verarbeitete Literatur ist ungewohnlich
reich. Die Argumentation ist nuanciert und sorgfiltig abwigend. Dieser Teil
des Buches ist so etwas wie ein Lexikon der literarischen Beobachtungen zu den
beiden Kapiteln. Zahlreiche Tabellen und zwei Faltblitter erleichtern den
Gebrauch des Buches.

Am SchluB wird behutsam eine literarische Schichtung des Textes erwogen
(S. 267-268).

Das Buch ist mit einer ausfithrlichen Liste der beniitzten Literatur und vier
Indices ausgestattet. Wichtig ist auch das Abkiirzungsverzeichnis, denn an
Abkiirzungen ist im Text kein Mangel. Sie machen die Lektiire weder leichter
noch angenehmer. (Aber das ist vielleicht wieder eine Bemerkung, die fiir das
Rezensentengeziicht typisch ist.)

Alles in allem ist dieses Werk eine tiberaus stoffreiche, originelle, metho-
disch sorgfiltige literarkritische Analyse, aus der jeder Leser viel lernen
wird.

ADRIAN SCHENKER

Otto Wahl: Der Proverbien- und Kohelet-Text der Sacra Parallela. -
Wiirzburg: Echter Verlag 1985. 175 S. (Forschung zur Bibel).

Die Erforschung der Geschichte des biblischen Textes beruht auf zahlrei-
chen Einzelstudien, die abseits von der groBen Offentlichkeit dank minutisser
Kleinarbeit entstehen. Thr Verdienst ist groB3, weil wir ihr eine wachsende
Einsicht in die chrlieferung der biblischen Texte verdanken, aus denen Kirche
und einzelne Gliubige das Wort Gottes schopfen. Eine solche Einzelstudie soll
in dieser Besprechung gewiirdigt werden.

Der alttestamentliche Text ist uns in groBen Texttypen bekannt: der hebrii-
sche Typ, den man als masoretischen Text (MT) bezeichnet, der Typ der Sep-
tuaginta, der griechischen Ubersetzung (LXX), die aramiische Bibel (der Tar-



548 Rezensionen

gum), die Peschitto, d.h. die syrische Bibel. Wihrend in den einfluBreichsten
hebriischen Bibelausgaben und in der gingigen, wissenschaftlichen exegeti-
schen Literatur seit dem Ende des letzten Jahrhunderts bis in die Zeit nach dem
2. Weltkrieg eine eklektische Tendenz vorgeherrscht hat, setzte sich in den
letzten Dezennien allmihlich die Einsicht durch, daB3 jeder Texttypus zuerst in
sich selbst und in seiner Geschichte erforscht werden mul3, bevor er mit andern
Typen verglichen und eventuell durch Anleihen aus ihnen verbessert werden
kann.

Die Uberlieferung der LXX wird in dieser Perspektive sehr wichtig. Denn
die LXX, entstanden zwischen dem 3. und 1. Jh. v. Chr., ist sowohl ein
besonders wichtiger Texttypus als auch einer mit einer beraus verwickelten
Textgeschichte. Er kannte mehrere Rezensionen, d.h. revidierte Neuausgaben,
die nach verschiedenen Gesichtspunkten geschaffen wurden, z.B. durch Anglei-
chung an hebriische Textvorlagen, die vielleicht nicht mit der Vorlage der
Erstibersetzer identisch waren, stilistische Verbesserung, Erginzung einer
LXX-Form durch andere. So vermischten sich verschiedene Textformen der
LXX, zumal nach dem beriihmten Werk der Hexapla und der Rezension des
Origenes (3. Jh. n. Chr.).

Die wissenschaftlichen Ausgaben der LXX unseres Jahrhunderts, die Cam-
bridge und vor allem die Géttinger Edition verfiigten bisher fiir die Ermittlung
des urspriinglichen Textes nicht iiber einen bestimmten Textstrang der LXX-
Uberlieferung: den Text der LXX in den Sacra parallela. Dies ist eine theolo-
gisch-geistliche Anthologie, die dem hl. Johannes Damascenus (1 749) zuge-
schrieben wird. In den drei Biichern dieses griechischen Werkes wird die Hei-
lige Schrift ausgiebig zitiert, das AT in der Form der LXX. Dieses Werk der
Sacra parallela wurde von den Kopisten verschiedentlich gekiirzt, erweitert und
redigiert, so daB3 es in den Handschriften in mehreren Ausgaben (Rezensionen)
erhalten ist.

Seit mehreren Jahren hat Prof. Otto Wahl, der an der Salesianer-Hochschule
Benediktbeuren lehrt, die biblischen Zitate der Sacra parallela zu sammeln
begonnen, Wegen der aufgeficherten Textgestalt des Florilegiums geniigt es
nicht, die Bibelzitate der beiden bei Migne (PG 95-96 und 136) gedruckten
Formen der Sacra parallela zu exzerpieren. Denn diese beiden Ausgaben stiitzen
sich auf Erstausgaben von zwei Rezensionen der Sacra parallela (Konrad Gel3-
ner, Ziirich 1546; Le Quien, Paris 1712), die die Vielfalt der Handschriften
dieser Anthologie nicht widerspiegeln.

So hat sich Verf. der mithsamen Aufgabe unterworfen, alle bekannten
Handschriften des Werkes zu vergleichen, um aus ihnen den Bibeltext zu
gewinnen, den sie voraussetzen. Nachdem er die Schriftzitate der Sacra parallela
fiir die Propheten (1965), Ecclesiasticus (1974), Sapientia Salomonis (1980)
verdffentlicht und fiir Job eine Kollation der Zitate fiir die Géttinger Job-
Ausgabe hergestellt hat, die Josef Ziegler 1982 edierte, legt er jetzt die gesam-
melten Schriftzitate fiir Proverbien und Ecclesiastes vor. Fiir diese beiden
Biicher fehlt in der Géttinger Septuaginta die Edition. Wabls Werk ist dem-
entsprechend eine Vorarbeit fiir diese kiinftigen Ausgaben.



Rezensionen 549

Wer die Miihe kennt, die eine solche Sammlung von Zitaten im Wald der
Handschriften eines komplexen Werkes kennt, wird dem Verf. fiir diese weitere
Ausgabe des LXX-Textes der Sacra parallela dankbar sein. Die Sorgfalt Wahls
braucht nach seinen schon publizierten Arbeiten nicht mehr bewiesen zu wer-
den. Die Textkritiker verfiigen mit diesem neuen Band iber ein prizises
Arbeitsinstrument mehr, um Geschichte und Uberlieferung des griechischen
Alten Testamentes besser zu kennen, d.h. also jener Form des Alten Testamen-
tes, die fiir die christliche Kirche des ersten Jahrtausends und dariiber hinaus im
Osten und Westen (die Vetus Latina der lateinisch sprechenden Kirche ist ja
eine Ubersetzung der LXX!) eine so iiberragende Rolle gespielt hat.

ADRIAN SCHENKER

Rainer Edler: Das Kerygma des Propheten Zefanja. — Freiburg—Basel—-
Wien: Herder 1984. XII-275S. (Freiburger Theologische Studien 120).

Dieses Buch ist eine Inauguraldissertation, die 1983 in Freiburg i. Br.
abgeschlossen wurde. Sie besteht aus drei Teilen. Zuerst bietet sie eine Auswahl
an textkritischen Problemen, die das Buch des Propheten Zefanja aufwirft. Der
2. Teil ist literarkritischen und einleitungswissenschaftlichen Fragen gewid-
met: der Prophet Zefanja wird in die frithe Regierungszeit Joschijas datiert
(letztes Viertel des 7. Jh. v. Chr.), eine Datierung, die heute fast allgemein
vertreten wird. Die als nicht-authentisch betrachteten Texte des Zefanjabuches
werden bestimmt, diskutiert und ausgeschieden. Im 3. Teil schlieBlich sind die
als echt zuriickbehaltenen Texte des Propheten nach inhaltlichen Gesichts-
punkten zusammengestellt und interpretiert.

Drei Exkurse, eine Zusammenfassung der Botschaft Zefanjas, Kartenskiz-
zen, literarkritische Tabellen zu Zefanja und ein Literaturverzeichnis statten die
Dissertation aus.

Das Buch hat die Spuren des Lehrstiickes, das eine Dissertation ja ist, nicht
abgestreift. Frische und eine bisweilen naive Sicherheit in der Beurteilung
schwieriger Sachverhalte sind gleichzeitig ein Charme und eine Grenze der
Studie. Die Sorgfalt der Zitate, der griechischen Akzente, der hebriischen
Vokalisierung, der bibliographischen Belege ist nicht ganz vollkommen. Bibel-
theologisch anspruchsvolle Leser werden vielleicht Miithe haben, die Bevorzu-
gung der echten Zefanja-Texte zu verstehen, die theologisch nicht interpretiert
werden. Gegen die Konzentration auf die echten Worte des geschichtlichen
Propheten Zefanja ist sicher nichts einzuwenden. Doch entspricht die Unter-
scheidung von echten Worten Zefanjas und Zefanja-Buch mit seinen spiter
hinzugefiigten Teilen einer historischen Fragestellung, Verf. rechtfertigt sie aber
theologisch (S. 4): was sekundir hinzugekommen sei, sei «notwendig verfil-
schendes Beiwerk », das verhindert, daB3 «die authentische Botschaft Gottes an
diesen Menschen tiefer erfal3t, besser verstanden und passender erfalit werden
kann» (ebd.). (Ubrigens paBt das Zitat aus « Gaudium et spes» Nr. 44, nicht
ganz.) Eine solche Hermeneutik vermengt die literarkritische Frage nach dem
urspriinglichen Werk Zefanjas im Unterschied zu den Zutaten seiner Tradenten
mit dem Problem der theologischen Relevanz des Zefanja-Buches.



550 Rezensionen

Alles in allem ein Buch, das viel Niitzliches enthilt und als brauchbares
Arbeitsinstrument fiir Zefanja-Studien dienen kann, obgleich ihm eine gewisse
Ausgewogenheit und Reife in Problemstellungen und Darstellung der Fragen
abgeht.

ADRIAN SCHENKER

Ludwig Hagemann: Propheten - Zeugen des Glaubens. Koranische und
biblische Deutungen. — Graz-Wien-Koln: Verlag Styria 1985. 207 S. (Islam und
westliche Welt 7).

Das Buch ist durchgehend als Vergleich gemeinsamer Themen (Propheten,
Abraham, Mose, Maria, Jesus) in Bibel und Koran aufgebaut. Zu jedem dieser
Themen wird das biblische Bild dem koranischen gegeniibergestellt. Hinzu
kommt eine Darstellung Muhammads nach dem Koran, welche dem Bilde Jesu
nach dem Neuen Testament als Pendant zugeordnet ist. Diese Serie von Dip-
tychen miindet in eine Erérterung und Beurteilung von Muhammad und Islam
und deren Bedeutung in christlich-theologischer Sicht. Die Methode an und fiir
sich ist vortrefflich. Die Besonderheiten von Bibel und Koran treten in der
Gegeniiberstellung profiliert hervor. Verf. schépft unmittelbar aus den arabi-
schen Quellen und bezieht sich auf eine stattliche Auswahl von Sekundirlite-
ratur. Auch die biblischen Sachverhalte faBBt er mit gediegener Sachkenntnis
zusammen. Das kleine Werk Hagemanns hat daher informativen Wert und bietet
spezialisierte Forschungsergebnisse in geraffter, zuginglicher und reprisentati-
ver Form dar.

Mit besonderer Spannung lesen wir natiirlich das 12. Kapitel iiber das
christlich-theologische Verstindnis von Muhammad und Islam. Welches ist die
theologische Bedeutung dieser Religion und ihres Stifters ? FHagemann hat das
Verdienst, bei aller Sympathie fiir den Islam und bei aller Einsicht in die
Notwendigkeit eines Dialogs zwischen Kirche und Islam die christologische
Kluft zwischen Neuem Testament und Koran nicht zu verdecken oder gar zu
leugnen. M. E. spricht Hagemann jedoch Muhammad zu rasch das prophetische
Charisma im Sinne der Bibel zu, da « Muhammads Sendungsanspruch genuin
bibel-theologische Aspekte aufweist und er sich zur biblischen Tradition
bekennt.» (S. 194). Die Bibel hat immer um die Unterscheidung des echten
prophetischen Charismas gerungen, fiir das «charakteristische Ziige eines Pro-
pheten: ... Theozentrik, Erfahrung von Berufung, Auftrag und Sendung in
Visionen und Auditionen, Verkiindigung..., Erfahrung von Widerstand und
Ablehnung» (S. 193) allein nicht geniigen. Der Titel des Buches legt die Mei-
nung nahe, es gibe keine theologische Schwierigkeit, Muhammad in die Reihe
der biblischen Propheten einzugliedern. Vor allem aber iibergeht erf. ein in
diesem Zusammenhang besonders dorniges Problem leider ganz mit Schwei-
gen: der Stifter des Islam «bekennt sich (zwar) zur biblischen Tradition », aber
nur mit der folgenschweren Einschrinkung, dal er diese nicht nur nicht direkt
kennt, sondern den «Leuten des Buches», d.h. vor allem Juden, aber auch
Christen, die authentische Uberlieferung der Offenbarung bestreitet und ihnen



Rezensionen 551

den Vorwurf macht, sie hitten ihre Heiligen Schriften, nimlich die Bibel,
gefilscht oder aus ihr gewisse Teile entfernt (Koran 2, 75.79; 3, 78; 4, 46;
5,13.15.41; 6, 91; 7, 162). Wer die muslimische Polemik gegen Judentum und
Christentum kennt, weil3, welche Rolle dieses Argument bis heute spielt. Leider
konnen wir im islamisch-christlichen Dialog deshalb gerade nicht auf einer
gemeinsamen Heiligen Schrift aufbauen, und so ist es nicht ganz zutreffend, den
Stifter des Islam der Reihe der biblischen Propheten anzufiigen, als ob er in
reiner Kontinuitidt deren Fortsetzer und im gleichen Sinn wie sie Zeuge des
Glaubens wire.

Das Buch scheint mir im iibrigen etwas rasch geschrieben. An welche Leser
richtet es sich ? Die Darstellung der biblischen Kapitel setzt Leser mit einfachen
biblisch-theologischen Kenntnissen voraus, wihrend dennoch viele ausgespro-
chen theologische Fachausdriicke verwendet werden, die eher einem theolo-
gisch gebildeten Leserkreis entsprechen wiirden (z.B. Glaubensmotive, Sitz im
Leben, Monophysiten, Nestorianer, Heilsokonomie, Apologeten, apokryphes
Jakobusevangelium, usw). Die Anmerkungen scheinen m. E. mehr zufillig als
systematisch verwendet zu werden. Manche Textinterpretationen wirken fliich-
tig, so z.B. Koran 5, 75-79 (S. 53), wo es nicht um Abrahams Vertrauen auf
Gott, sondern um die Abwendung Abrahams von den Astralgéttern und um
seine Bekehrung zum einen unsichtbaren Schépfergott geht, oder Jes 43, 16-23
(S. 62), wo gar nicht von Abrahams Vertrauen, sondern von Gottes schépferi-
schem und rettendem Zukunftshandeln die Rede ist. Auf S. 68 héren wir von
«auBerbiblischen Quellen », ohne dafl man versteht, auf welche dieser Quellen
angespielt ist. Auf S. 101 Mitte ist ein Widerspruch stehen geblieben : « Statt der
bei Lukas prisentischen Formulierung ... steht im Koran ... Imperfekt. Doch ...
das arabische Imperfekt ... kann prisentisch ... iibersetzt werden. Gerade die
prisentische Ubersetzung legt sich hier nahe ... ». Solche und 4hnliche Beispiele
lieBen sich vermehrt nachweisen.

Im ganzen genommen ist es ein aktuelles, mit Liebe zur Sache geschriebe-
nes, theologisch abwigendes Buch, dem man, wie einem zu jungen Wein, ein
noch lingeres Ausreifen gewiinscht hitte.

ADRIAN SCHENKER

Selected Works of Ramon Llull (1232-1316). Edited and translated by
Anthony Bonner. — Princeton N.J.: University Press 1985. 2 vols.

Raimundus Lullus. Die neue Logik. Lateinisch-Deutsch. Textkritisch her-
ausgegeben von Charles Lohr. Ubersetzt von Vittorio Hésle und Walburga
Biichel. Mit einer Einfiihrung von Vittorio Hosle, Hamburg: Felix Meiner
Verlag 1985 (Philosophische Bibliothek 379).

Raimundus Lullus (1232-1316), genannt doctor phantasticus, Verfasser von
beinahe dreihundert Werken, ist nicht nur einer der wichtigsten katalanischen
Dichter, der als erster Europder Prosaromane iiber zeitgendssische Themen
verfaBBte und die katalanische Volkssprache fiir die Erérterung philosophischer,
theologischer und wissenschaftlicher Probleme niitzte, er war auch Missionar,



552 Rezensionen

Griinder von Sprachschulen und vor allem der Erfinder der Ars, einer kom-
binatorischen Technik, die ihn wihrend der Renaissance zu einem der einfluf3-
reichsten Philosophen machte.

Seit langem ist es ein Desiderat, die iiberaus vielfiltige Philosophie Lulls
durch Ubersetzungen einem breiteren Publikum bekannt zu machen, zumal die
Schriften Lulls in vorbildlichen Editionen, in raschem Tempo veréffentlicht
werden, und somit die Bedeutung Lulls fiir die Geschichte der Philosophie
immer klarer zutage tritt. Mit den englischen Ubersetzungen von Antony Bon-
ner und der deutschen Ubersetzung der Logica nova von Walburga Biichel und
Vittorio Hosle liegen jetzt zwei Ubersetzungen vor, die dem Versuch, Lull auch
Nichtspezialisten bekannt zu machen, gerecht werden.

Die englischsprachige Anthologie wurde vom versierten Lullkenner An-
tony Bonner bearbeitet. In zwei Binden werden sechs Werke Lulls zum ersten
Mal ins Englische tibersetzt. Hat die friihere Ubersetzungstitigkeit (nicht nur im
angelsichsischen Raum) sich bisher hauptsichlich auf den literarischen und
mystischen Lull konzentriert, wird von Bonner versucht, einer solchen Einsei-
tigkeit auszuweichen, indem aus verschiedenen Perioden zentrale Werke aus-
gewihlt wurden.

Der Libre del gentil e dels tres savis (Liber de gentili e tribus sapientibus = The
book of the Gentile und the three wise men), geschrieben ca. 1274—1276, gehért
zu den frithen Werken Lulls und ist eines der ersten Werke, in denen er sich der
Ars bedient. Das Werk ist in katalanischer Sprache abgefal3t und wurde bereits
zu Lebzeiten Lulls ins Lateinische und Franzosische iibertragen; auch eine
spanische Ubersetzung von 1378 ist erhalten.

Der katalanische Text wurde 1901 von Rossellé ediert und 1957 in den
Obres essentials wieder abgedruckt. Da in dieser Edition die ilteste Handschrift
(Oxford, Bodleian. Can. It 147) nicht beriicksichtigt wurde, und sie zudem viele
Lesefehler aufweist, entschloB sich Bonner, die Ubersetzung auf die iltesten
katalanischen Manuskripte zu stiitzen, und er konsultierte fiir die wichtigsten
Varianten zudem die iltesten Manuskripte der lateinischen, spanischen und
franzésischen Ubersetzungen. Die vorliegende Ubersetzung ist von groBer
sprachlicher Klarheit, kann jedoch in Einzelheiten noch nicht iiberpriift wer-
den, bis die von Bonner angekiindigte Edition des katalanischen Textes vor-
liegt.

Mit der Ars demonstrativa und der Ars brevis hat der Ubersetzer zwei
Hauptwerke der Lullschen A4 7s ausgewihlt. Die urspriinglich lateinisch verfafite
Ars demonstrativa (1283) mit ihren Zahlen und Kreisen, ist wohl am ehesten der
Leibniz’schen Idee des «calculemus» vergleichbar. Der Versuch, zwei Werke
aufzunehmen, welche die Ars reprisentieren, ist umso mehr zu begriilen, da die
Geschichte der Logik sich noch wenig mit Lull beschiftigt hat (vgl. I, XIII).
Tatséchlich steht die Lullsche Ars auBerhalb der Tradition der formalen Logik,
die von Aristoteles zu Frege fiihrt. Bonner weist jedoch mit Recht darauf hin,
daB Lull mit seiner Kombinatorik, mit dem Versuch einer Universalsprache
und Mathematisierung Ideen der modernen Informationstheorie und Compu-
terwissenschaft vorwegnahm. Bonner vermeidet es aber, Lull im Lichte modez-
ner Trends zu betrachten. Vielmehr versucht er, « Lulls Lull » darzustellen. Lull



Rezensionen 553

verstand seine Arsals eine Technik, die christliche Wahrheit verstindlicher und
leichter erfaBBbar zu machen. Die Ars hat also vor allem einen didaktischen,
genauer: missionarischen Zweck (vgl.1, 53-70). Bonners Ubersetzung der Ars
demonstrativa stiitzt sich auf die Mainzer Edition von 1722 und beriicksichtigt
Lesevarianten des Prachtexemplars, das Lull selbst dem Dogen von Venedig
(Bibl. Marciana, VI, 200) sandte, sowie eine Handschrift des 15. Jahrhunderts
(Palma, Bibl. Prov. 1030) und die einzige erhaltene katalanische Ubersetzung
(Mainz, Priesterseminar, A.1).

Die Ars brevis (1308) gehort im Vergleich zur Ars demonstrativa zu der
zweiten Fassung der Ars. Die sechzehn (4 mal 4) Prinzipien wurden seit der Ars
inventiva veritatis (1290) auf neun (drei mal drei) reduziert. Der erste Pariser
Aufenthalt Lulls (1288,/89) war der dullere Anla3, die Ars umzugestalten
(«because of the weakness of human intellect which he had witnessed in Paris»,
Viita coetanea, 1, 19). Die Pariser Magister muBlte das seltsame Universum Lulls
irritieren, und es ist anzunehmen, daB die Magister, die ihre eigene philoso-
phische Sprache und Diskussionsform besaf3en, das neue System Lulls ablehn-
ten. Die Ars brevis ist das einfluBreichste Werk Lulls. Sie wurde 23 mal gedruckt
und von Agrippa von Nettesheim, Giordano Bruno und Johann Heinrich
Alsted kommentiert. Die vorliegende Ubersetzung stiitzt sich hauptsichlich auf
die neue Edition des Raimundus-Lullus-Instituts (ROL XII, ed. A. Madre).

Der Libre de meravelles (= Felix or the Book of Wonders [1288,/89]) ist ein
philosophischer Roman in katalanischer Sprache. Dieses Meisterwerk der kata-
lanischen Sprache zihlt auch heute zu den bekanntesten Werken Lulls. Trotz-
dem wurde sowohl im Englischen wie im Deutschen bisher nur ein Teil iiber-
setzt, nimlich das siebente Buch : Der Llibres de les besties. Die bisher erstellten
textkritischen Editionen Rossellés’ (1903, repr. 1957) und Galmés® (1931—
1934) basieren lediglich auf drei in Palma sich befindenden Manuskripten
(Kritik der Editionen vgl. I, 658). Bonner benutzte fiir seine &ritische Uberset-
zung Manuskripte zweier Handschriftenfamilien. Neben den beiden von Gal-
més und Rossellés beniitzten Handschriften aus Palma (Soc. Arq. Lul. 6 und
Soc. Arq. Lul. 7) — beide Handschriften gehéren zur gleichen Familie —, wurde
die moéglicherweise dlteste Handschrift derselben Familie (Vatican. lat. 9443)
und die zwei dltesten Handschriften des anderen Stammes beriicksichtigt (Lon-
don, B.M. add. 16428 und Miinchen, Staatsbibl. 595 hisp. 51).

Der Liber principiorum medicinae aus den Jahren 1274-1278 (?) gehort zu
einer Reihe von Werken (Liber principiorum theologiae, Liber principiorum philo-
sophiae, Liber principiorum juris), in denen Lull die Ars fiir die verschiedenen
Fakultiten seiner Zeit fruchtbar zu machen suchte. Die medizinischen Werke
Lulls wurden von Medizin- und Philosophiehistorikern bis heute fast vollstin-
dig vernachliBigt. Lulls Medizin basiert einerseits auf der arabischen Tradition,
die die Medizin als prima philesophia verstand, und er verbindet sie andererseits
mit seiner Ars, um zu zeigen, wie sein System die ganze Wissenschaft umfaft.
Das Irritierende fiir Medizinhistoriker ist die Absicht Lulls, nicht praktische
Medizin zu betreiben, sondern ihr ein theoretisches Fundament — dasjenige der
Ars — zu verleihen.



554 Rezensionen

Dieses Buch wurde anhand eines katalanischen Manuskripts aus dem
14. Jahrhundert iibersetzt und mit einer katalanischen Handschrift aus dem
15. Jahrhundert, zwei lateinischen Handschriften und der Edition Salzingers
verglichen. Die Ubersetzung basiert weitgehend auf den unedierten Hand-
schriften, da sich die Edition Salzingers (1721) nach Bonner als unbrauchbar
erwies.

Das letzte Werk in der reichhaltigen Anthologie ist die kleine mystische
Schrift Flors d’amor e flors d’intel.ligéncia (= Flowers of love and flowers of
intelligence) (1294). Dieses kleine Buch, gewil3 kein Hauptwerk Lulls, ist auf-
schluBreich fiir das Verhiltnis von sciéncza und amancia und das Verhiltnis von
Mystik und Ars.

Einen besonderen Hinweis verdient der Chronological Catalogue (11, 1257—
1304) aller authentischen Werke Lulls. Die Werke sind in vier Perioden unter-
teilt (I. Pre-Art Phase ca. 1272- ca. 1274. II. Quaternary Phase, A: Cycle of the
Ars compendiosa inveniendi veritatem, ca. 1274- ca. 1283. B: Cycle of the Ars
demonstrativa ca. 1283—1289. I111. Ternary Phase, 1290-1308. IV. Post-Art Pha-
se, 1308-1315). Die Datierung wurde bei allen Werken sorgfiltig tiberpriift.
Der Katalog ersetzt den bisherigen Katalog Platzecks. Leider kann er nicht als
Repertorium der Manuskripte benutzt werden, da nur die Anzahl der erhalte-
nen Handschriften genannt wird, die Handschriften aber nicht einzeln aufge-
zihlt werden. Ein erweiterter Katalog wird von Bonner in Zusammenarbeit mit
dem Raimundus-Lullus-Institut erarbeitet.

Die Anthologie Bonners ist zur Zeit sicher die beste Einfiihrung in die
Philosophie Lulls in moderner Sprache. Die Ubersetzung ist von groBer Qua-
litdit und aufgrund ihrer textkritischen Prinzipien oft genauer als die zur Zeit
vorliegenden Editionen. Einleitungen und Anmerkungen spiegeln den heuti-
gen Forschungsstand wider. Man hitte vielleicht erwigen kénnen, anstatt der
Flors d’amat e flors d’intel.ligéncia, ein Werk der IV. Phase (1308-1315) zu
ibersetzen, da diese Schaffensperiode — sieht man von der 177z coetanea ab, die
fiir die biographische Einleitung ebenfalls iibersetzt wurde — nicht vertreten ist,
jedoch fiir die philosophische Entwicklung Lulls bedeutend ist, da die Ausein-
andersetzung mit dem Pariser Averroismus philosophisch neue Perspektiven
eroffnet hat.

Den deutschen Lesern war der Zugang zu Lull aufgrund mangelnder Uber-
setzungen bisher besonders erschwert. Die duBerst karge Ubersetzungstitigkeit
ist umso unverstindlicher, da Lull seit dem 15. Jahrhundert in der deutschen
Philosophie deutliche Spuren hinterlassen hat. Die in der philosophischen
Bibliothek (Meiner) erschienene zweisprachige Ausgabe der Logica nova stellt
eine — mit Ausnahme des Quistionenregisters (Distinctio VII) — vollstindige
Ubersetzung eines bedeutenden logischen Werkes Lulls vor. Die neue Edition
von Charles Lohr basiert im wesentlichen auf der Pariser-Handschrift BN lat.
6443C und ersetzt den alten Druck von 1744. Die Ubersetzung stammt von
Walburga Biichel und Vittorio Hésle, der auch eine umfangreiche Einfithrung
verfafite. Ein Register der in der Einleitung zitierten Autoren und der dort
zitierten Werke Lulls und ein Register wichtiger Begriffe beschlieBen den
Band.



Rezensionen 555

Die 1303 in Genua geschriebene Schrift ist unter anderem deshalb bedeu-
tend, da sie sich mit der traditionellen Logik, wie sie zB. im Handbuch des
Petrus Hispanus ihren Niederschlag findet, auseinandersetzt, und Lull ihr seine
neue Logik gegeniiberstellt.

Die Einleitung von Vittorio Hésle vermag das Innovative der Lullschen
Ars und Logik deutlich herauszustellen und bildet dadurch eine wertvolle
Erginzung zu Bonners Einfithrung. Wihrend Bonner Struktur und Absicht der
Aprs darstellt und auf Beziehungen mit der modernen Informationstheorie und
Computerwissenschaft aufmerksam macht, untersucht Hésle fiir den deutschen
Leser den /nbalt der Lullschen Logik. Hosle hebt wie Bonner hervor, daf3 Lull
nicht der Tradition der formalen Logik zuzurechnen sei, versucht jedoch zu
zeigen, dal3 Lull eher als Epigone Platons und Vorliufer Hegels verstanden
werden kann. Lull will Logik und Ontologie verbinden (LXIV). Die «neuey,
entschieden materiale Logik wird damit zur Metaphysik (LXV). Es ist ein
Anliegen Lulls «die Logik metaphysisch zu begriinden » (LXIV). Hosle vermag
zu zeigen, daf3 Lull durch seine Kombinatorik nicht nur eine Mnemotechnik
schuf, sondern daB diese Kombinatorik auch philosophische Erneuerungen
brachte. Zum Beispiel wird die aristotelische Kategorie der Relation aufgewer-
tet und die Substanz dynamisiert. Sein und Aktivitit, Sein und Relationalitit
werden bei Lull identisch. Die Bestimmungen werden in wechselseitigen
Beziehungen gedacht (vgl. XLVII) und «ein Begriff ist ... nicht nur auf andere
Begriffe bezogen, sondern auch in sich selbst relational strukturiert» (XLVII).
Es kann also bei Lull von einer « Dynamisierung des Form- ebenso wie des
Seinsbegriffs» (LXVIII) gesprochen werden. Einer dualen Entgegensetzung
stellt Lull eine triadische Konzeption gegeniiber und sprengt somit die scho-
lastische Logik.

Den Ubersetzern gelingt es, die ungewohnte Terminologie Lulls so einfach
wie méglich wiederzugeben. Trotzdem ist die Logica nova nicht leicht zu lesen.
Der monotone Aufbau der Lullschen Kombinatorik und die von Lull voraus-
gesetzte scholastische Terminologie wird méglicherweise manchen Leser ent-
mutigen. Deshalb wire eine Einleitung wiinschenswert gewesen, die sich ein-
gehender mit der Logica nova selbst befait und die Probleme dargestellt hitte,
die sich spezifisch in diesem Werk stellen. So bleibt z.B. die Beziehung von Ars
und Logik ungeklirt. Da in der Geschichte der Logik Lulls Logik meistens mit
seiner Ars gleichgesetzt wird, hitten anhand dieses Werkes die gegenseitigen
Beziehungen bzw. Unterschiede aufgezeigt werden koénnen.

CuristorH FLUELER

Margot Schmidt; Dieter Bauer (Hrsg.): «Eine Hohe, iiber die nichts
geht». Spezielle Glaubenserfahrung in der Frauenmystik ? — Stuttgart: Verlag
Frommann-Holzboog 1986. 248 S.

Die Dokumentation umfalt die Referate einer Tagung mit dem Thema:
«Frauenmystik im Mittelalter: Spezifisch weibliche Glaubenserfahrung ? », wel-
che im September 1984 in Stuttgart-Hohenheim stattfand. Im Gegensatz zum



556 Rezensionen

Dokumentationsband einer Tagung zu demselben Thema ein halbes Jahr zuvor
(Frauenmystik im Mittelalter, hrsg. v. Peter Dinzelbacher und Dieter Bauer,
Stuttgart 1985) enthilt der vorliegende Band im Anhang die Quellentexte zu
den entsprechenden Referaten ; die Kenntnis und die Arbeit mit diesen Texten
wird von den Herausgebern denn auch als «unabdingbare Voraussetzung»
(VII) verstanden, damit die mystischen Schriften der Frauen des Mittelalters
besser verstanden werden kénnen, was hinwiederum die Voraussetzung dafiir
ist, der aktuellen Frage nach der «spezifisch weiblichen Glaubenserfahrung»
nachzugehen.

Im Rahmen der historischen Frauenforschung geht es darum, die totge-
schwiegene Geschichte von Frauen aufzuarbeiten, Frauen fritherer Zeiten zum
Sprechen zu bringen, der « His-story » eine « Her-story» (Moltmann-Wendel)
gegeniiber zu stellen und sich ein eigenstindiges historisches Bewuf3tsein anzu-
eignen. Frauenforschung zum Mittelalter leistet dazu einen wertvollen Beitrag,
indem u.a. nach der Selbsterfahrung und -darstellung von Frauen in der Mystik
gefragt wird. Auch wenn es vorerst scheinen mag, dal3 mystische Erfahrungen
nicht wesentlich geschlechtsgebunden sind, so ist doch nicht davon zu abstra-
hieren, daB diese religiésen Erlebnisse die « Spuren der Menschlichkeit» (VII)
der Frau oder des Mannes trigt, die oder der sie macht. In einer Kultur, in der
die Geschlechter klar getrennt sind und in einer Gesellschaft wie der des
Mittelalters, die ausschlieBlich von Minnern bestimmt war, « wire es auffal-
lend, wenn sich in solcher Erfahrung und deren deutender Weitergabe nicht
auch... geschlechtsspezifische Ziige abzeichneten» (VII). Bezeichnenderweise
wird das Interesse simtlicher Autoren und Autorinnen des Mystik-Bandes mehr
oder weniger deutlich von der Frage geleitet, ob es eine spezifisch weibliche
Glaubenserfahrung gibt und wie sich eine solche gegebenenfalls artikuliert.

Go6Bmann weist darauf hin, daB es problematisch ist, nach der spezifisch
weiblichen Glaubenserfahrung von Frauen im Mittelalter zu fragen, bevor nicht
geklirt ist, was <weibliche> Glaubenserfahrung iiberhaupt sei. Eine solche hat
nichts mit der Biologie der Frau und auch nichts mit ihrer « wie immer gearteten
geistigen Begabung» (1) zu tun, sondern daf Frauen andere Glaubenserfahrun-
gen machen, hingt vorwiegend damit zusammen, «daB3 Frauen mit ihrer gegen-
iiber dem Mann anders gearteten Sozialisation und ihrer dadurch geprigten
Stellung in Gesellschaft und Kirche die Bibel anders lesen, fiir ihre Lebenslage
wichtige Aspekte entdecken und daraus eigene Entschlisse zum Handeln ablei-
ten» (1). Die Reaktion von Frauen auf die Inhalte christlicher Tradition will
Go6Bmann als Gradmesser fiir eine mégliche spezifisch <weibliche» Glaubens-
erfahrung und Spiritualitit verstanden wissen. An Hildegard von Bingen zeigt
die Autorin auf, wie sehr Spiritualitit ein Ausdruck von «Interdependenz, von
Selbst-, Welt- und Gottesverstindnis» (1) ist. Hildegards Visionsschriften
beweisen stets dieselbe Struktur, die darin besteht, dal3 zuerst das visionire
Erlebnis geschildert wird, bevor dann diese Vision von Hildegard gedeutet
wird ; von Bedeutung fiir die Ausgangsfrage ist dabei, daB3 Hildegard bei diesem
zweiten Schritt eigene Reflexionen hineinbringt und die Gelegenheit nutzt, auf
diese Weise Stellung zu zeitgemiBen vieldiskutierten Fragen zu nehmen und
gegebenenfalls Korrekturen am oder Ergiinzungen zum vorherrschenden, d.h.



Rezensionen 557

von der Schultheologie vertretenen Gottes-, Welt- und Menschenbild anzu-
bringen. Insofern wird der von der Historiographie der Mystik und Frémmig-
keitsgeschichte zugeordnete Bereich von Hildegard deutlich iiberschritten und
Go6Bmann vermutet, daB3 Hildegard wie auch andere Frauen der Mystik auf-
grund neutestamentlicher und kirchlicher Lehrverbote darauf angewiesen
waren, sich auf ein durch die Vision legitimiertes Prophetentum zu berufen.
Durch ihre Visionen wurden diese Frauen zu Prophetinnen, was ihnen eine
groBBe Autoritit einbrachte. Insbesondere am Text zum « Mann-Frau-Verhilt-
nis» (Scivias I, Visio IT; PL 197, 392) versucht G6Bmann das «aus dem Inter-
essenbereich der Frau herrithrende Gedankengut» Hildegards in «seiner Hin-
tergriindigkeit zu erkennen » (5). Die Autorin weist darauf hin, daf3 Hildegard in
diesem Text die Stammeltern als «caro una in coniunctione caritatis » bezeich-
net und sich damit klar von ihren minnlichen Zeitgenossen unter den Theo-
logen (auBer Hugo von St. Viktor) und der scholastischen Ehelehre abhebt, in
der viel von Konkupiszenz die Rede ist, aber an keiner Stelle iiber die
geschlechtliche Beziehung als Gottes gute Schépfung und als Ausdruck von
caritas gesprochen wird. Bemerkenswert ist an diesem Text auBerdem, daB3
Hildegard der Subordinationsthese, der These von der Unterordnung der Frau
unter den Mann, viele «retardierende und relativierende Momente» (9) ent-
gegensetzt: Hildegards Ehetraktat ist insofern auBergewohnlich, als darin die
Gleichheitselemente auch in juristischer Hinsicht betont werden, indem Hil-
degard dazu ermutigt, daB auch die Frau bei Verfehlung des Mannes gegen die
eheliche Treue vor der kirchlichen Obrigkeit klagen soll. Hildegard plidiert fiir
die Zusammenarbeit und Angewiesenheit von Frau und Mann und erlaubt sich,
den Apostel Paulus zu korrigieren durch ihre Erginzung, da3 nicht nur die Frau
um des Mannes willen, sondern auch dieser um ihretwillen erschaffen sei. Als
«theologisch belangvoll» (11) bezeichnet G6Bmann die Frau-Christus-Parallele
Hildegards. Die Mystikerin sieht die Ahnlichkeit von Christus und der Frau
darin, da3 aus der Schwiche der Frau ebenso wie aus der Schwiche des
menschgewordenen Gottessohnes Leben hervorgeht; aufgrund dieses Ver-
gleiches, meint G6B8mann, verliert die Schultheologie mit ihrer Gleichsetzung
von Mann mit géttlicher und von Frau mit menschlicher Natur Christi ihren
Stachel fiir die Frauen. SchlieBlich verweist G6Bmann auf jene Textstellen in
den Schriften Hildegards (Liber vitae meritorum I c¢.82n.), in denen jede Frau
von Hildegard als domus sapientiae bezeichnet wird, und zwar aufgrund dessen,
daB eine Frau Leben weitergeben kann als auch aufgrund der Lebens- und
Wirkweise der jungfriulichen Frau. Nach GéBmann bezeugt Hildegard damit
«eine Art Solidaritit zwischen den beiden in ihrer Zeit fiir Frauen vorgesehenen
Lebensformen, den Verheirateten und den Klosterfrauen», denn «als domus
sapientiae sind beide eins» (14).

Kopf unterstreicht, da3 Bernhard von Clairvaux’s kirchenpolitische Akti-
vititen keineswegs im Widerspruch stehen zu seiner monastischen Spiritualitit
und seinem mystischen Erleben, sondern daB3 es eine Erfahrung des Mystikers
ist, «dafl gerade aus der positiven religiosen Erfahrung heraus dem Menschen
Krifte zuwachsen, die zum Wirken hindringen» (22). Der Autor betont dabei
allerdings, daB die Art und Weise, wie dieses Wirken geschieht, sehr unter-



558 Rezensionen

schiedlich ist und ganz entscheidend von der Lebenssituation des einzelnen
oder der einzelnen abhingt. Hier divergieren die Méglichkeiten von Frauen
und Minnern sehr stark: Wihrend Bernhard durch seine Stellung als Priester-
moénch und Abt vielerlei Gelegenheiten zur Vermittlung seiner mystischen
Erfahrungen hat, sind Frauen seiner Zeit dabei enge Grenzen gesetzt. Die
duBeren Bedingungen bleiben nach Képf nicht ohne Auswirkungen auf den
Inhalt der mystischen Erfahrungen : Im Gegensatz zu den Mystikerinnen seiner
Zeit erwihnt Bernhard keine auBergewohnlichen Erlebnisse; Visionen und
Auditionen fehlen in seinem Erfahrungsbereich ginzlich. Stattdessen sind es die
«typisch monastischen Erfahrungen» (24), sind es Negativerfahrungen wie
geistliche Unempfindlichkeit oder vielfiltige Anfechtung, die Bernhard macht.
Ebenso, stellt Kopf fest, ist die Art, wie Bernhard seine Erfahrungen beschreibt,
eine andere als die der Mystikerinnen, indem sie nicht biographisch oder
autobiographisch geschildert, sondern auf eine allgemeine Ebene gehoben
werden (25). Koépf unterstreicht schlieBlich die Vollwertigkeit der monasti-
schen Theologie Bernhards, bezeichnet diesen als « Theologen der Mystik » (25)
und weist darauf hin, da} sein Beitrag zur Geschichte der Mystik «in sein
systematisches Denken eingebettet und aus diesem Zusammenhang verstan-
den» sein will (33).

Als «verschleierte Biographie», als «poetisch-theologisches Werk ohne
jedes Vorbild » (71) bezeichnet Schmidt Mechthilds Buch <Das flieBende Licht
der Gottheit», das von der Begine um 1250 auf Geheil3 ihres Beichtvaters
aufgezeichnet worden war. Wie andere Mystikerinnen bringt auch Mechthild
auf diese Weise ihre persénliche Gotteserfahrung und verschiedene Fragen des
Glaubens zur Sprache. DalB3 ein Grund fiir die Verleugnungen und Verfolgun-
gen, vor denen Mechthild gegen Ende ihres Lebens im Kloster Helfta Schutz
fand, gerade in ihren « Aufsehen erregenden AuBcrungcn »und in ihrer Art «als
unbequeme Mahnerin gegeniiber den Mif3stinden in der Kirche» (71) bestand,
ist fiir Schmidt offensichtlich. Um die Frage nach der spezifisch weiblichen
Glaubenserfahrung zu kliren, ist Schmidt darauf angewiesen, auf das Erfah-
rungsverstindnis von Mechthild niher einzugehen : Thre Erfahrung betont stark
«die iibernatiirlichen Urspriinge und deren Auswirkungen» und gerade im
mystischen Akt « wird der Mensch aufgerufen, sich der Gnade zu 6ffnen » (89).
Insofern die mystische Erfahrung die Natur iibersteigt, iibersteigt sie auch das
Menschliche. Damit aber, folgert Schmidt, transzendiert die mystische Erfah-
rung «als rein geistiger Akt auch die Geschlechterdifferenz» (90). Schmidt will
in der Kritik Mechthilds, die diese an Unentschlossenheit und an halbherzigen
Entscheidungen iibt, und als Beispiel dafiir einen Mann nennt, der sich nicht
«in die Gewalt der nackten Minne» zu legen wagt (II, 23), einen Ausdruck
spezifisch weiblicher Glaubenserfahrung sehen. Die kritische Bemerkung
Mechthilds kénnte demnach einen Hinweis dariiber geben, «in welcher Weise
die Geschlechterausstattung die Grundlage fiir die Intensitit und Tiefe der
Glaubenserfahrung sein kénnte» (90), meint Schmidt, und sieht in den mysti-
schen Erlebnissen, in dem existentiellen Zeugnis Mechthilds einen Hinweis
dafiir, « daf3 die Frau wohl iiber die gréere Liebesfihigkeit und Kraft verfiigt als



Rezensionen 559

der eher sich vorsichtig distanzierende Mann, der sich nicht <in die Gewalt der
nackten Minne> zu legen wagt» (90).

Langer unterstreicht, da3 bei der Interpretation von Eckharts Predigten
dem Kontext nicht genug Beachtung geschenkt werden kann, und weist dabei
darauf hin, daB Eckhart seine Lehre nicht innerhalb eines philosophischen
Diskurses, sondern zum gréBten Teil vor Frauen, die sich der Armutsbewegung
angeschlossen hatten, entwickelt hat. Indem dem Dominikanerorden Frauen-
und Beginenkonvente unterstellt wurden, hatten die mystischen Predigten
Eckharts « eine 6ffentlich-praktische Funktion » (136) zu erfiillen. Die Regelung
der cura monialium-Frage und die im Zuge erfolgende Neuorganisation der
Frauenkléster haben somit die Anfinge der Predigtweise der deutschen Mysti-
ker geschaffen. In der Frage nach den geschichtlichen Grundlagen und der
geschichtlichen Funktion der deutschen Mystik unterstreicht Langer die These
Grundmanns, daf3 nimlich erst durch «die Verkniipfung von dominikanischer
Theologie und Seelsorge, volkssprachlicher Predigt, weiblicher Frommigkeit
und der besonderen Stellung Deutschlands in den religiésen Bewegungen des
13. und 14. Jahrhunderts» (137) die Voraussetzungen fiir die Entstehung der
deutschen Mystik geschaffen wurden. Der Autor hilt fest, dal3 zwischen der
Mystik, wie sie in den Frauengemeinschaften lange vor deren Betreuung durch
den Dominikanerorden bestand, und der Mystik Eckharts «ein enger Zusam-
menhang» (137) besteht, indem sie «verschiedene Ausdrucksformen der
religiosen Armutsbewegung» (137) sind. Wenn die Mystik Eckharts durch
dominikanische Theologie und Seelsorge einerseits und die religitse Frauen-
bewegung andrerseits geprigt worden ist, ergibt sich nach Langer fiir die
Interpretation von Eckharts Predigten die methodische Folgerung, «sie von
ihrer konkreten Gebrauchssituation her zu verstehen als Antwort auf Fragen,
wie sie innerhalb der zeitgenéssischen Armutsbewegung diskutiert wurden,
insbesondere als Antwort auf die charismatisch geténte Minnemystik der reli-
giosen Frauenbewegungen» (137).

Juliane von Norwich <benutzt> ihre mystischen Erfahrungen, ihre <Offen-
barungen» als Lehre und Ausgangspunkt fiir eine tiefgehende theologische
Betrachtung. Die Mystikerin steht fest in der augustinischen Tradition, ist keine
Scholastikerin und weiBl nach Clark mit der Uberlieferung «frei und in schép-
ferischer Weise» (219) umzugehen. Wenn Juliane von sich selbst sagt, daB3 sie
eine einfache, ungebildete Frau sei, dann mag dabei ein gutes Stiick Zwecks-
pessimismus und bewuBte Untertreibung mitgespielt haben, war doch bekannt,
daB sie die Bibel auf lateinisch lesen konnte. Clark geht ausfiihrlich auf die
Textstelle ein, in der Juliane von Norwich ausdriicklich von der Mutterschaft
Gottes spricht (B, Kap. 48). Dort werden ihre fritheren Erwihnungen von
Barmherzigkeit und Gnade aufgenommen und der <Mutterschaft> Gottes und
Herrschaft Gottes zugewiesen. Der Autor betont, daf3 Juliane von Norwich mit
ihrer Vorstellung von Gott als Mutter in einer langen Uberlieferung steht, die
bis zum Buche der Weisheit, wo sapientia als Mutter bezeichnet wird, reicht.
Indessen weil3 Clark um «kein friitheres Zeugnis fiir Julianes kithne Zuweisung
der Mutterschaft auf Christus in der Ordnung der Schépfung und im Hinblick
auf die Erlésung» (228), wie auch nicht um eine derartig entfaltete trinitarische



560 Rezensionen

Theologie, «in der die Mutterschaft stetig und fest auf Christus als sapientia Dei
bezogen wird» (228). Aufgrund ihres trinitarischen Denkens versteht Juliane
von Norwich die in Christus sich offenbarende Mutterschaft Gottes als drei-
faltig, namlich als Schépfung, Erlésung und Heilswirken in Christus. Mit der
konkreten Vorstellung von der Muttergottheit wird die Frage nach einer spe-
zifisch weiblichen Glaubenserfahrung bei Juliane von Norwich vorweggenom-
men: Fiir diese Mystikerin ist Gott Vater, Mutter und Herr. Gleichzeitig aber,
mahnt Clark, darf die Mutterschaft Gottes bei Juliane nicht «im engen, anthro-
pologischen Sinne» (237) verstanden werden und durch den «menschlichen
Begriff der Geschlechtlichkeit» (237) begrenzt werden. Vielmehr ist bei Juliane
von Norwich Gott in sich selbst weder minnlich noch weiblich, sondern
schlieBt beides in sich ein und ist dariiber hinaus noch viel mehr.

Als Thema seiner Ausfithrungen nennt Jungmayr die Frage, wie die mysti-
sche Erfahrung und historisch-soziale Welt im Leben Caterinas von Siena
zusammengehéren und wie sie aufeinanderbezogen sind: Der Autor will im
besonderen auf das Verhiltnis der mystischen Erkenntnis Caterinas zu ihrem
politischen Auftrag eingehen. Dazu macht Jungmayr eine grundsitzliche Vor-
bemerkung: Er stellt fest, daf3 all das, was mit mystischer Erfahrung umschrie-
ben wird, — «soll es sich nicht in der Terminologie einer letzten Endes unver-
bindlichen und unbefriedigenden Paraphrasierung erschépfen» (167) — des
«konkreten anthropologischen Ortes» und des «historisch-sozialen Koordina-
tensystems» (167), die eine solche mystische Erfahrung erst méglich machen,
bedarf. Auf Caterina bezogen und auf die Frage, ob es eine typisch weibliche
Mystik im Mittelalter gibt, bedeutet das fiir Jungmayr konkret, dal3 man zuerst
«einige anthropologische Grundphinomene» (167) der oberitalienischen Ge-
sellschaft des 13./14. Jahrhunderts kliren muB3, bevor man die Wirkungsge-
schichte Caterinas verstehen, ihre politische Vermittlungstitigkeit und die
damit verbundene Frage, wieso gerade ihr als Frau ein dermaBen starker Ein-
fluB auf ihre Umwelt zukam, beantworten kann. « Nur mittels des Korpers », so
meint Jungmayr, «als des durch die jeweils zu definierenden historisch-sozialen
Konstitutiven geprigten anthropologischen Ortes» (168) lieBe sich zu beschrei-
ben versuchen, was Mystik und besonders frauenspezifische Mystik sei. Jung-
mayr betont damit den Aspekt der Ganzheitlichkeit, weist hin auf die Einheit
von Religion und Gesellschaft im Mittelalter und die Konsequenz dessen, daf3
eine religiése Aussage immer auch eine politische, soziale und anthropologische
Erfahrung impliziert. Das literarische Werk Caterinas erscheint Jungmayr gera-
dezu als Paradigma dessen zu gelten: An der <Legenda Maior» zeigt Jungmayr
die zentralen Aussagepunkte auf, nimlich daB Christus Caterina den Auftrag
erteilt, den Ungebildeten und Laien predigen zu gehen, und daB er ihr, einer
Frau, diesen Auftrag gibt. Um die AuBergewohnlichkeit dieses Predigtauftrages
der Amtskirche an eine Frau und Laiin zusitzlich hervorzuheben, macht sich
Jungmayr Gedanken iiber die Funktion der Predigt, die im Mittelalter «das
Kommunikationsmittel» (171) war, wie auch iiber das Phinomen der Laien-
bewegung, in der Caterina stand und deren Forderung nach Bufle und Armut sie
in ihren Predigten deutlich vertrat. Anhand der Briefe zeigt Jungmayr auf, daf3
es sich bei Mystik nicht um «ein narzistisches Sich-Selbst-Bespiegeln » handelt,



Rezensionen 561

sondern gerade an der Person von Caterina deutlich wird, « wie mystisches
Gotteserleben in der komplexen Beziehung... von Individuum und Gesell-
schaft, von Ich-Erfahrung und von Welt-Erfahrung entsteht» (186).

Anhand von Texten von Mystikern und Mystikerinnen versuchen die
Autoren und Autorinnen eine vorldufige Antwort auf die Frage zu geben, ob die
Frauenmystik des Mittelalters eine spezifisch weibliche Glaubenserfahrung zum
Ausdruck bringe. Auf die Problematik, die diese Fragestellung in sich birgt,
indem das <weiblich> nicht niher definiert ist und somit im luftleeren Raum
steht, wird jedoch nur gerade im Beitrag von G6Bmann (1) hingewiesen. So
verfiihrt die verfingliche Fragestellung erneut zu Dualismen, und die Frauen
der mittelalterlichen Mystik bleiben einmal mehr in den Netzen des Biologis-
mus hingen. Anhand der verschiedenen Aufsitze wird deutlich, daB3 es ein
unmdgliches Unternehmen ist, genau herausdestillieren zu wollen, inwieweit
Unterschiede in der religiosen Glaubenserfahrung auf geschlechtsspezifische
Verschiedenheiten der weiblichen und minnlichen Anthropologie bzw. Psy-
chologie zuriickzufiihren und wieweit Verschiedenheiten der sozialgeschichtli-
chen Situation zur Erklirung heranzuziehen sind. Die feine Veristelung von
Kultur und Natur wird in den meisten Beitrigen zu wenig beriicksichtigt, und zu
schnell und einseitig wird die Andersartigkeit von Glaubenserfahrungen, wie
sie Frauen machen, auf «das Konto der Natur» (Simone de Beauvoir) gesetzt:
Es ist nicht nachvollziehbar, weshalb « Affektivitit» in Verbindung mit dem
Attribut « weiblich» (Clark, 237) gesehen werden mul}, wie es auch nicht ein-
sichtig ist, wieso Frauen sozusagen a priori tiber eine « grofere Liebesfihigkeit
und Kraft» (Schmidt, 90) verfiigen und deshalb eher mystische Erfahrungen als
Minner machen sollten. Die Tatsache, daf3 vor allem Frauen spezielle Glau-
benserfahrungen in Form von mystischen Erlebnissen machten, wird vielmehr
durch die «historisch-sozialen Koordinaten» (Jungmayr, 167), die auf die
Frauen der damaligen Zeit zutrafen, erklirt. Durch diese zeigt es sich, daf3 die
intensive Religiositit in der Form der Mystik Frauen im Mittelalter die Mog-
lichkeit gab, aus der diesem Geschlecht allenthalben vorgeschriebenen Passi-
vitit herauszutreten. Ebenso wird dadurch deutlich, daf3 diese Frauen aus ihren
Offenbarungserlebnissen die Legitimation zu kritischer und reformatorischer
Titigkeit in der Kirche, (die die Mdnner aufgrund ihrer Stellung in der Amts-
kirche auch ohne iibernatiirliche Autoritit besitzen konnten), gewannen.
Indem diese Frauen sich in ihren mystischen Schriften mit zeitgendssischen
theologisch-philosophischen Schulmeinungen auseinandersetzten und ihre
Korrekturen und Erginzungen anbrachten, schufen sie sich sozusagen einen
Ersatz fiir das ihnen verweigerte Priester- und Predigeramt. Die Vermutung,
daB Frauenmystik auch als eine Replik auf die Klerikalisierung und Hierarchi-
sierung der Kirche im Zuge der gregorianischen Reform interpretiert werden
kénnte, lassen indessen die Autoren und Autorinnen vermissen.

Die Frage, ob Frauenmystik als speziell weibliche Glaubenserfahrung ver-
standen werden muB, bzw. was spezifisch weibliche Glaubenserfahrung bein-
haltet, bleibt — im Sinne einer idealtypischen Klirung — notwendigerweise
unbeantwortet. Daf3 Frauen aber aufgrund ihrer Sozialisation, ihrer kirchlichen
und gesellschaftlichen Stellung andere Glaubenserfahrungen als Minner ge-



562 Rezensionen

macht haben, und dal3 sie diese durch ihre Gegenakzentsetzung an der minnlich
geprigten Schultheologie in ihren mystischen Schriften zur Sprache gebracht
haben, dies vermégen die Autoren und Autorinnen klar aufzuzeigen. Damit
wird auch bewiesen, daB3 in einer patriarchalisch denkenden Zeit diese Frauen
und Mystikerinnen keineswegs <man-identified> waren, wenn auch die Spuren
zeitgendssischen Denkens nicht ganz an ihnen voriibergegangen sind. Insofern
leistet der vorliegende Mystik-Band einen bedeutenden Beitrag zur historischen
Frauenforschung.

BEATRICE ACKLIN-ZIMMERMANN

Heinrich Beck: Natiirliche Theologie. Grundrif3 philosophischer Gotteser-
kenntnis. — Miinchen-Salzburg: Anton Pustet 1986, 443 S.

Die Thematik 1t sich zusammenfassend so umschreiben: Der philoso-
phische Theismus soll in seiner Bedeutung fiir die existentielle Situation des
Menschen (Teil I) wie in seinem Verhiltnis zu entgegenstehenden philosophi-
schen Positionen (Teil II), vor allem aber in seinem gedanklichen Gehalt
(Teil III) herausgestellt und entfaltet werden, um solchermafBlen geklirt und
gefestigt dem wissenschaftstheoretischen Positivismus, der Religionskritik wie
dem Dialektischen Materialismus entgegenzutreten und die Frage nach dem
Menschen als Ansatz fiir die Frage nach Gott neu zu stellen und zu beantworten
(Teil IV). Uber die Aktualitit dieser Fragestellung und die Notwendigkeit ihrer
Klirung kann angesichts der mehr und mehr um sich greifenden Verdunklung
des theistischen Gottesbildes, sei sie geistes- oder naturwissenschaftlicher, tech-
nologischer oder soziologischer Provenienz, kein Zweifel sein.

Das Gewicht dieser Thematik aber kommt in besonderer Weise durch die
Eigenart einer synthetischen Philosophie zur Geltung, wie sie fiir den Autor
kennzeichnend ist. Einen den Glauben von der Vernunfteinsicht trennenden
Fideismus ebenso wie jenen im Zeichen der Aufklirung stehenden, letztes
Verfiigungsrecht iiber den Glauben beanspruchenden Rationalismus in ihre
Grenzen zuriickzuweisen: dieses Grundanliegen war fundierend fiir diese
Schrift. Entsprechend sucht sie eine ausgewogene Mitte zwischen einem die
Tragfihigkeit der Vernunftgriinde iiberschitzenden wie unterbewertenden
Gottesverstindnis. Sie « hilt zwischen absoluter Dunkelheit und absoluter Hel-
ligkeit die Mitte und arbeitet sich als ein «dynamisch zum Sein und zu immer
neuer und tieferer Seinserkenntnis aufwachendes Halbdunkel» in einem nie
abschlieBbaren Spiel von Frage und Antwort voran» (9).

Synthese zwischen systematischer und geschichtlicher, traditioneller und
aktueller Problembehandlung bezeichnet eine weitere Intention, wie sie fiir
diese Schrift und ihre Bedeutung relevant ist. Geschichtliche, in ihrer entschei-
denden Aussage mit geschicktem Griff exemplarisch dargestellte Grundposi-
tionen dienen ebenso dazu, die systematische Problem- und Sachbehandlung
sehend und weitsichtig zu machen, wie diese sodann wiederum sie in ihren
Grenzen sichtbar werden 1iBt. Ebenso gewinnt die aktuelle, d.h. zeitnahe Fra-
gestellung in der traditionellen an Tiefe, wie diese in ihr in lebendige Gegen-



Rezensionen 563

wart versetzt ist. Synthetisch ist schlieBlich auch der Inhalt der Fragestellung,
wie der Autor ihn faBt: Gott, Mensch und Welt sind am Ende nicht getrennt
betrachtet und, wie es allzu iiblich und selbstverstindlich geworden ist, von-
einander losgel6st behandelt, sondern wieder erneut in ihrer origindren Einheit
gesehen. Dies aber hat zutiefst seinen Grund darin, da3 der Autor wieder auf
den wesentlichen Bezug zwischen Sinn und Sein hinfragt, insbesondere Gott als
Sinngrund des Mensch- und Weltseins ersucht, um dieses aus jenem verstehen
zu lernen. Diese Weise synthetischen Philosophierens ist von héchster Bedeu-
tung angesichts einer Philosophie, die sich mehr und mehr in Einzelfragen
auflést und dabei die aller wahren Philosophie unerliflliche fundamentale
Einheit, Geschlossenheit und Zusammenschau des Letzturspriinglichen aus
dem Auge verliert. Vorbereitet ist der Autor hierzu durch seine bereits 1965
erschienene Schrift « Der Akt-Charakter des Seins. Eine spekulative Weiterfiih-
rung der Seinslehre Thomas’ von Aquin aus einer Anregung durch das dialek-
tische Prinzip Hegels». Zur Bezeichnung seines geistigen Anliegens mul3 auch
gesagt sein, dall der Autor zu den wenigen Denkern gehért, die sich gleicher-
weise um Ausweitung und Vertiefung des ProblembewuBtseins bemiihen, ohne
dariiber in Konzeptionslosigkeit zu verfallen, und die eine Grundkonzeption
verfolgen, ohne gegeniiber den immer dariiber hinausweisenden Problemge-
halten verhirtet oder verschlossen zu werden. Diesem Ziel dient ja gerade die
immer wieder von neuem aufbrechende Einbeziehung der Gegenpositionen in
die Sachargumentation : ProblembewuBtsein und Sachperspektiven entgrenzen
sich hierbei immerzu.

Wesentliches von der argumentativen Kraft des Theismus zeigt sich im
Denkstil des Autors, der sich durch innere Stringenz, Durchsichtigkeit, Sorgfalt
im Abwigen des Fiir und Wider wie der Tragfihigkeit der Argumente aus-
zeichnet. Dieser Denkstil erkaltet weder zu einem gefiihls- und gemitsfremden
Rechenverstand noch verliert er an Klarheit und Bestimmtheit im Irrationalen.
Aus der Mitte der Person sucht er vielmehr den Gottesglauben ebensosehr in
philosophischer Erkenntnis aufzulichten, durchzuprigen und zu liutern wie
diese aus den Tiefen der ihr nicht mehr gegebenen religiésen Erfahrung in dem
fiir sie unerliBlichen GrenzbewuBtsein zu halten : « Philosophie wird daher dem
etwaigen Anspruch, eine uniiberbietbar vollkommene und abschlieBende Ant-
wort auf die Gottesfrage zu geben, ebenso kritisch begegnen wie dem Vorurteil,
es sei keinerlei wissenschaftlich begriindbare Antwort méglich. Indem sie die
Moglichkeit einer wenigstens begrenzten Antwort jedenfalls nicht von vorn-
herein ausschlieft, sieht sie auch davon ab, ob und inwieweit eine vielleicht
noch vollkommenere Antwort aus einer religiésen Glaubenserfahrung méglich
ist» (11). Diesem Denkstil entspricht ein Sprachstil, der sich nicht im Dunklen
und Schwerverstindlichen gefillt, sondern die Klarheit des Ausdrucks, die
Bestimmtheit der Terminologie ersucht und auf den Widerhall in der Ganzheit
der Person hingespannt bleibt. Damit will der Autor zugleich dem didaktischen
Anliegen eines « Grundrisses » entgegenkommen.

Besondere Beachtung verdient der Ausklang der Schrift, wie er durch die
Studie « Anthropologischer Zugang zum Glauben» [1979] eingeleitet ist. Hier
sucht der Autor den phinomenologischen Nachweis zu fiihren, da3 die Got-



564 Rezensionen

tesfrage und die Frage nach dem Menschen in ganz entscheidender Hinsicht
sich gegenseitig beinhalten, und zwar genau in jenem existentiellen Urgrund des
Menschseins, wo der nihilistische Existentialismus nur noch den Ausdruck des
Nichts finden zu kénnen meint. So wird eindrucksvoll gezeigt, daB3 und warum
die « Angst» im Heideggerschen Sinne nicht Ausdruck des Nichts ist, sondern
tiefer und eigentlicher jener wesenhaften Ausrichtung des existentiellen
Menschseins auf «einen bergenden Grund, der nicht dem Flusse und der
Instabilitit der Zeit angehort, sondern dessen Ort jenseits der Dimension der
Zeit im Uberzeitlichen und Ewigen liegt und so absolute Seinsfestigkeit bedeu-
tet, die aus Angst ... 16st und befreit» (287). In dieser Perspektive kann der
Nihilismus durchbrochen und das Menschsein in den ihm unveriuBBerlichen
Bezug zum Sinn zuriickgebracht werden. DaB dieser Bezug aber ein wesentlich
personaler ist, der zuletzt «das absolute Du» meint, wird besonders im Phino-
menkreis der «mitmenschlichen Begegnung» aufgehellt, durch die «hindurch
die Teilhabegemeinschaft mit einer in ihrem Verstehenkénnen (und daher
grundlegend in ihrem Sein!) absoluten Person, mit Gott» (288) sichtbar wird.
In vergleichbarer Weise iiberfordert die an den Staat gerichtete Suche nach
« Wohlfahrt, Rechtssicherheit und Ordnung» einen jeden Staat, da sie wesenhaft
auf «die Teilhabe an absoluter géttlicher Gerechtigkeit » ausgerichtet ist (289).
Auch die «sittliche Ek-sistenz» wird als Ereignis eines «schépferischen Dia-
logs » interpretiert, «in dem Gott den Menschen in seinen menschlichen M&g-
lichkeiten an-ruft und in sein volles Sein hervor-ruft», worauf der Mensch
antwortend sich in sein «eigenes volleres Sein » selbst hervorbringt (292). Dal3
diese menschliche « Ek-sistenz» unverduBlerliche und daher strukturale Ange-
wiesenheit auf die absolute, schlechthin sinn- und werthafte Person nicht ins
Leere gehen kann, begriindet der Autor durch die ebenso schlichte wie iiber-
zeugende Uberlegung: « Ausrichtung auf nichts wire ein Nichts an Ausrich-
tung, d.h. der Fragende wiire eben auf das Erfragte iiberhaupt nicht ausgerich-
tet» (291). Unter diesem duBerst wichtigen Aspekt zeigt sich aber, daB3 das
Phinomen der Gottesfrage in seiner ontologischen Struktur nicht allein aus der
Immanenz des Menschseins, sondern letztendlich vom Erfragten selbst her zu
ergriinden ist. Dann aber erweist sich die « Gottesfrage des Menschen » zutiefst
als eine « Antwort auf die Frage Gottes an den Menschen », welche sich somit als
«die Bedingung der Méoglichkeit fiir die Frage des Menschen nach Gott»
kundtut (290). Es ist also von fundamentaler Wichtigkeit, die Gottesfrage selbst
in ihrem Ursprunge strukturontologisch zu ergriinden. Denn durch den Nach-
weis, daB3 der Mensch ohne die Gottesfrage seine Existenz nicht vollziehen und
erst darin «eigentlich vollbringen» kann (291), fillt neues Licht auf das Phi-
nomen, daB diese Frage immer schon in einem ontischen Realbezug zum
Gesuchten steht, aus dem sie zu sich selbst erweckt, auf das hin sie immer schon
ausgerichtet und angewiesen ist.

Der nihilistische und existentialistische Einwand, in den Tiefen ihres Selbst
begegne Existenz dem Nichts, erfihrt somit die Antwort, daf3 dieses gar nicht
aufscheinen und schon gar nicht der tiefen Empérung gegen es im Eigentlich-
sten des existentiellen Selbstseins begegnen koénnte, wenn Ek-sistenz nicht
urspriinglicher und eigentlicher ausgerichtet wire auf den absoluten Sinn, den



Rezensionen 565

sie zugleich als das personale Du, als héchste und vollendete Existenz meint.
Dies ist zweifellos der entscheidende Weg, um die typisch neuzeitlichen Alter-
nativen wie Autonomismus und Transzendenzphilosophie, Nihilismus und
Sinnmetaphysik, Subjektivismus und Objektivismus, Rationalismus und Irratio-
nalismus, Personalismus und Impersonalismus aneinander zu vermitteln und so
iiber sich selbst hinaus zu fiihren.

WiINFRIED WEIER

André Goddu: The Physics of William of Ockham. — Leiden, Kéln:
E. J. Brill 1984. 300 S.

Mit The Physics of William of Ockham legt Goddu eine umfassende Analyse
von Ockhams Naturphilosophie und ihren Voraussetzungen vor. Umfassend ist
diese Arbeit deshalb zu nennen, weil sie sowohl die erkenntnistheoretischen
und logischen als auch die metaphysischen Grundlagen von Ockhams Natur-
philosophie aufarbeitet. Es ist Goddus Programm, Ockhams Physik auf dem
Hintergrund seiner Philosophie zu betrachten. Damit ist fiir Goddu auch der
Aufbau seiner Arbeit gegeben, wenn er schreibt: « From Ockham’s logical
analysis we can derive the principles of natural philosophy from which Ockham
derived his physics or science of motion». (19) Bei diesem Vorgehen beginnt
Goddu mit der Analyse des Wissenschaftsbegriffs, wie ihn Ockham im Prolog
seines Physikkommentares darlegt. Goddu arbeitet drei Aspekte des Wissens
heraus: 1. mit dem Habitus den ontologischen, 2. mit der intuitiven Erkenntnis
den epistemologischen und 3. mit dem Beweis den logischen Aspekt. Auf der
ontologischen Ebene macht Goddu den Habitus oder die Ansammlung von
Habitus als Eigenschaften des Intellekts ausfindig. Diese Habitus sind Dispo-
sitionen der Seele, die ein Wissen ermdglichen (24f.). Goddu hiitet sich jedoch
davor, diesen Habitus irgendwelche Ordnung zuzuschreiben, die die Realitit
abbilden. Er duBert sich im Gegenteil dahingehend, daB3 die Ordnung der
Habitus fiir Ockham einen rein konventionellen Charakter hitten (26).

Auf der epistemologischen Ebene des Wissens sieht Goddu die intuitive
Erkenntnis. Dabei greift er ihre verschiedenen Probleme auf, die in der Ock-
haminterpretation immer wieder zu Diskussionen Anlaf3 geben. Es geht dabei
vor allem um die Beziehung zwischen Gegenstand, seiner intuitiven Erkenntnis
und dem Existentialurteil — unter normalen Bedingungen wie auch beim Ein-
greifen Gottes (32ff.). Goddu spricht in diesem Zusammenhang von einem
auBerordentlichen Optimismus Ockhams, denn Ockhams Auffassung der intui-
tiven Erkenntnis setze, so Goddu, eine strenge Kausalbeziehung voraus (38).

In diesem Sinne ist die intuitive Erkenntnis die Voraussetzung der Wis-
senschaft, was Goddu so formuliert: « The possibility of real science and our
mental activity depends on the intuitive cognition of individual things, which
causes and accompanies abstractive cognition, which by repetition makes pos-
sible induction, the grasp of general concepts, universal and necessary know-
ledge, and first principles». (79) Die dritte Ebene, die logische, betrifft den
Beweis. Hier geht es Goddu um die Form der wissenschaftlichen Sitze bei



566 Rezensionen

Ockham, d.h. auch um die Beziehung zwischen wissenschaftlichen Sitzen tiber
kontingente Tatsachen. Indem sich Goddu der Modallogik und einer « possible
worlds »-Semantik bedient, gelingt es Goddu, Ockhams Lehre von den wissen-
schaftlichen Sitzen zu analysieren. Auf den ersten Blick scheint die Anwendung
der Modallogik und der «possible worlds»-Semantik auf dieses Gebiet etwas
befremdend. Doch im Laufe der Diskussion kann diese Anwendung durchaus
im Sinne Ockhams gerechtfertigt werden, denn Goddu weist nach, dal3 sich
Ockham mit der Frage von méglichen Welten befalit hat (61). Da Beweise
notwendig sein miissen, kénnen die Aussagen iiber kontigente Tatsachen, die
darin vorkommen, nach Ockham nur in Aussagen «de possibili» wiedergege-
ben werden, wobei modale Pridikate, die auf «-ibile», «-abile» oder «-ive»
enden, beniitzt werden (59ff.). Dal3 die physikalische Notwendigkeit sowie die
Naturgesetze in dieser Form von Sitzen formuliert werden koénnen, sieht
Goddu als die eigentliche Leistung Ockhams an (74). Die terministischen
Analysen Ockhams zeigen sich auf diesem Gebiet als besonders fruchtbar, denn
es gelingt ihm, mehrere Absichten zu vereinigen, was Goddu in folgenden
Worten zusammenfaBt: « The world is contingent, but proposition about natu-
ral order can be formulated and interpreted they preserve the necessity of
natural laws and processes without compromising the contingency of the world
and God’s freedom» (206). Mit dieser SchluBfolgerung ist fiir Goddu auch die
Uberleitung zur Untersuchung von Ockhams Prinzipien der Naturphilosophie
gegeben.

Dabei tritt die Ursachenlehre in den Mittelpunkt von Goddus Analyse. Er
zeigt, wie Ockham die Funktion der Zweckursache sowie der Materie und der
Form neu interpretiert. Die Zweckursache im eigentlichen Sinne 1a3t Ockham
nur noch fiir beabsichtigte Handlungen gelten. Allerdings gelingt es Ockham
nicht, wie Goddu erklirt, die Zweckursache véllig aus der Natur zu verbannen
(94). Goddu bemerkt dazu: « Ockham posited final causes in nature, but in a
loose sense and only in probable, not demonstrated, conclusion. His reason for
accepting final causes as probable was its indispensability for an explanation of
natural processes, which requires the hypothetical as against the absolute neces-
sity of those processes» (206). Die Zweckursache tritt demnach nur noch in
abgeschwichter Form auf und zwar als die Regel: Die gleiche Ursache erzeugt
stets dieselbe Wirkung (95).

Auch die Materie und die Form erhalten bei Ockham, wie Goddu zeigt,
neue Funktionen. Die Materie und die erste Materie besitzen Ausdehnung und
existieren getrennt in den verschiedenen Subjekten an verschiedenen Orten.
Die Materie ist fiir die rdiumliche Unterscheidung der Dinge verantwortlich;
trotzdem ist sie kein Individuationsprinzip (104f.). Der Materie kommt aber
neu, wie Goddu bemerkt, nicht blof3 eine passive Rolle zu, sondern sie wird zu
einem aktiven Prinzip, wie die Form (110). Als besonders interessant hebt
Goddu das Verhiltnis von Materie und Form hervor. Die Form, die selbst
individuell ist und Ausdehnung besitzt, bestimmt die Ausdehnung der Materie
sowie ihre Teile in einem Individuum. Goddu interpretiert Ockham deshalb so:
«His insistence on retaining matter and form as explanatory principles was
ephasized by his assertion that even prime matter as a really existing thing can be



Rezensionen 567

moved locally and thus can be rarefied without assuming a new form. Local
motion and rarefaction are totally unrelated to substantial change and the
generation or corruptation of a form» (108). Die Konsequenzen daraus sind fiir
Goddu klar: 1. Die neue Interpretation der Materie und der Form vereinfacht
und reduziert die Prinzipien zur Erklirung von physikalischen Vorgingen.
2. Der Materiebegriff Ockhams zeigt die Materie als etwas MeBbares. 3. Die
Ortsbewegung (local motion) wird vorrangig zur Erklirung von Naturvorgin-
gen herangezogen, obwohl es Ockham noch nicht gelungen ist, damit alle
Vorginge zu erkliren (110). 4. Der Unterschied zwischen den Kérpern der
supralunaren und der sublunaren Sphiren wird aufgehoben (103). 5. Die Form,
die individuell ist, erfiillt in der Erkenntnis keine Funktion mehr, d.h. der in der
Tradition der Erkenntnislehre angenommene Zusammenhang zwischen den
Formen in der Natur und den intellegiblen Formen besteht nicht mehr. Die
Rolle der Abstraktion wird durch die Induktion ersetzt (111). Goddu sieht in
den genannten Punkten die ersten Schritte auf dem Weg zu einer Naturwis-
senschaft im modernen Sinne, wenn er schreibt: «In Ockham’s natural philo-
sophy we are in that scholastic which is moving away from philosophy of nature
towards natural science » (111). Damit wendet sich Goddu der Physik Ockhams
als dem eigentlichen Thema seines Buches zu. Dieser Teil des Buches enthilt
die Kapitel: «Place and Void», « Time and Eternity» und «Infinity and the
Physics of Motion». Goddu untersucht die beiden Begriffe <locus» und <vacu-
um> vor allem im Hinblick auf die Bewegungslehre Ockhams. Der Ortsbegriff
ist iberhaupt die Voraussetzung fiir die Bewegungslehre, denn Goddu schreibt:
«Place in some sense provides the <real> conditions under which we can con-
ceive or imagine real local motions. Place is not a seperate reality, nor a cause,
rather it is a relative concept which allows us to conceive motion. As relative
concept, <place» does refer to a fact or a state, namely, two bodies in relation to
one another» (135). Neues bringt der Ortsbegriff nach Goddu auch, was den
natiirlichen Ort von Kérpern und Elementen angeht (122). Die Bewegung von
Kérpern und Elementen zu ihrem natiirlichen Ort wird von Ockham nicht
mehr nur mit der Zielursache erklirt, sondern er verlegt die Ursache in die
Korper selbst und erklirt ihre Bewegung mit Hilfe von rein mechanischen
Termini, wie «levitas» und « gravitas». Der natiirliche Ort dient nicht mehr zur
Erklirung der natiirlichen Bewegung von Elementen (126).

Dies fithrt nach Goddu dazu, daf3 Ockham die Prioritit der natiirlichen
Bewegung gegeniiber der erzwungenen in Frage stellt (207). Auch den Begriff
des Vakuums bei Ockham untersucht Goddu in bezug auf die Bewegungslehre.
Er gelangt zum SchluB3, daB3 Ockham die Bewegung im Vakuum zwar als real
unmoéglich, aber als logisch méglich annimmt. Mit der Annahme einer logi-
schen Moglichkeit von Bewegung im Vakuum, stellt Ockham die aristotelische
Bewegungslehre, die darauf beruht, daB der Widerstand des Mediums eine
Ursache fiir die Bewegung eines Korpers ist, in Frage (133). Dariiber hinaus
dient Ockham das logische Konstrukt des Vakuums dazu, die Bedingung der
Bewegung von ihrer Ursache zu unterscheiden, d.h. nach Goddu, dal Ockham
damit die Méglichkeit gab, zwischen Kinematik und Dynamik zu unterscheiden
(204). Mit der Bewegung ist bei Ockham auch die Zeit verbunden, denn Zeit ist



568 Rezensionen

fir ihn in gewissem Sinne Bewegung. Goddu definiert den Zeitbegriff Ockhams
folgendermaBlen: « Time qua time, that is as the maesure of motion, is mind-
dependent. But <time» also signifies something extra-mental, namely, bodies in
motion, which is why time is not an independent existent not altogether non
existent» (207). Die Zeit wird also in der Bewegung meQ3bar. Wie Goddu zeigt,
eignet sich fiir Ockham die Himmelsbewegung aufgrund ihrer RegelmiBigkeit
am besten dazu, wobei allerdings keine logische Notwendigkeit dafiir besteht,
die Himmelsbewegung als Mal3 anzunehmen (144f.).

Am Ende der Untersuchung von Ockhams Physik befaf3t sich Goddu mit
der Bewegung selbst. Dabei geht es Goddu darum, zu zeigen, wie Ockham die
beiden Prinzipien des Aristoteles umdeutet: « Omne quod movetur ab alio
movetur» (0MAM) und «... in omni tali motu movens propinquum et motum
sunt sunt simul» (ompms). Wurde das Prinzip ompms von Aristoteles noch aus
dem Prinzip omAM abgeleitet, so trennt Ockham sie voneinander. Das Prinzip
oMPMs im aristotelischen Sinne weist Ockham zuriick und deutet es in seinem
eigenen Sinne so um, daf3 bei einem Ding, das einmal in Bewegung gesetzt
wurde, die Ursache der Bewegung in ihm selbst liegt (194). Das Prinzip omAM
gilt fiir Ockham nur noch insofern, als daraus die Notwendigkeit eines ersten
Bewegers abgeleitet werden kann. Allerdings war diese Auffassung Ockhams,
wie Goddu betont, nicht die Vorwegnahme des Trigheitsprinzips, sondern sie
hat méglicherweise seine Entwicklung vorbereitet (203f.). Dies driickt eigent-
lich die durchgehende Haltung Goddus gegeniiber der Physik Ockhams aus,
denn einerseits hebt er die positiven Ergebnisse von Ockhams Untersuchungen
hervor, aber andererseits geht er doch nicht so weit, Ockhams Leistungen zu
iberschitzen. Goddus Anliegen besteht eher darin, zu zeigen, dal Ockham
gewisse theoretische Voraussetzungen fiir die neuzeitliche Physik geschaffen
hat. Trotz der Vorarbeit, die Ockham geleistet hat, bleibt er fiir Goddu ein
Aristoteliker (235). Insgesamt umschreibt Goddu das Resultat seiner Untersu-
chung von Ockhams Physik wie folgt: « The central thesis of this study is that
Ockham’s philosophy of nature furnished a critical metaphysics that attempted
to establish the ground for the certainty of knowledge about the natural univers,
reduced the natural phenomena to absolute existents and their functions, pre-
scribed the expression of relations, acts, and events functionally, and suggested
the formulation of a concept of physical necessity» (236). Damit erweist sich
Goddus Buch als eine interessante und eingehende Studie von Ockhams Physik,
in der auch ihre logischen und erkenntnistheoretischen Grundlagen bertick-
sichtigt werden. Weiter ist hervorzuheben, da3 Goddu eine Menge Primir- und
Sekundirliteratur in seine Studie einbezogen hat. Von Vorteil wire es deshalb
gewesen, wenn dem Buch am SchluB eine Bibliographie beigefiigt worden wiire.
Dafiir sind die Zusammenfassungen der Thesen am Ende der beiden Hauptteile
sehr hilfreich, weil sie es dem Leser erméglichen, in der Fiille der Einzelheiten
die allgemeinen Ergebnisse der Studie nicht aus den Augen zu verlieren.

Urs ROGGER



Rezensionen 569

Démetre Théraios: Le malaise chrétien. Archétypes marxistes de la théo-
logie de libération. — Geneve—Paris: Georg — O.E.L.L. (1987) 380 p.

Exemplaire est la trajectoire de cet auteur grec, glacés ou brilants sont les
chemins qu’il a décidés d’emprunter. Actuelles sont les questions soulevées.
Discutables mais nées d’un esprit assez indépendant sont les réponses propo-
sées.

Pour ces quelques raisons, auxquelles le chrétien ajoutera un indiscutable
attachement sincére 2 la personne du Christ, Le Malaise chrétien mérite d’étre lu,
approfondi et critiqué par couches successives. En tout cas, le «black-out» sur
les réponses, souvent choquantes, de D. Théraios, serait, 2 mon sens, appau-
vrissant pour toute réflexion sur les mythes grecs, ’élément féminin dans la
Révélation, la nature de la résurrection de Jésus, la lecture psychanalytique
du christianisme, la théologie de la libération et ’avenir d’une Europe chré-
tienne.

Voila énumérés quelques-uns des themes forts abordés par Théraios dansun
livre curieux, touffu, polyphonique méme a sa fagon puisque, aboutissement
d’une dure expérience intellectuelle et existentielle parmi son peuple, de la
psychanalyse et de la rencontre avec un certain Occident, il rassemble des
éléments épars, hétérogénes par un effort puissant de cohésion a travers la
langue frangaise, choisie par 'auteur pour étre désormais sa langue.

Le sous-titre lui-méme: « Archétypes marxistes de la théologie de libéra-
tion» ne rend qu’incomplétement la problématique complexe mise en avant. En
fait, au départ, plusieurs codes de langage se chevauchaient, se heurtaient, se
cherchaient mutuellement pour, enfin, aboutir a cet équilibre fragile, expression
d’un cri d’angoisse difficile 2 formuler. Pas facile, en effet, d’harmoniser les
langages et les sémantiques de la philosophie grecque, de la théologie ortho-
doxe, de Freud, de Bultmann et de ’existentialisme allemand; le tout stabilisé
dans le corset étroit des schémas logiques.

D’abord, I'interprétation particulie¢re des mythes et des penseurs grecs doit
étre comprise a partir de la remise en cause radicale de Platon. Un des mérites
essentiels de Théraios restera sans conteste la relecture approfondie et globale de
I’héritage hellénique; ce a travers une approche chrétienne de Platon et du
platonisme, sans concessions pseudo-patriotiques et sans considérer qu’a priori
Platon fait partie de I'identité européenne qu’il faut retrouver et sauver. Tout
esprit un tant soit peu philosophique lira avec intérét les pages roboratives et
courageuses, compte tenu de P'origine de 'auteur, qui lui sont consacrées. Le
Grec Théraios récuserait violemment, s’il en avait connaissance, la nostalgie
hellénique du penseur tchéque Jan Patocka, de la Charte 77, persuadé qu’en face
de «I’acquiescement au déclin » de I’'Europe, c’est bien Platon qui pourrait nous
réapprendre «le soin de I’ame » — base de notre héritage (« Platon et 'Europe »,
éd. Verdier, 1983). Décidément, pour I’auteur, I’Europe doit étre sauvée dans ce
qu’elle a de spécifiquement et indiscutablement chrétien, quelles que soient les
ruptures déchirantes. Pour lui, il ne s’agit pas simplement de rejeter les théo-
logies de la libération, mais 'idée méme, platonicienne, de prétendre « changer
le monde» (selon le titre d’un beau livre de Vincent Cosmao, Cerf, 1979),



570 Rezensionen

surtout a partir d’'une exigence éthique chrétienne. Chez Théraios, I’éthique
n’intervient pas, la morale n’a rien 4 voir avec la politique. Nous vivons dans un
monde ou, réellement, operent les forces métaphysiques du mal. Vouloir
'ignorer équivaut a se leurrer sur la réalité et sur nos propres forces. Pessimisme
total donc sur le plan social, peu éloigné d’une attitude cynique en face des
choses. La compensation et 'issue viendraient d’un christocentrisme absolu qui,
seul, pourrait désaltérer ’homme titubant dans un désert de solitude et de
mirages.

La femme, sa signification profonde depuis les communautés néolithiques
jusqu’a I'annonce de la résurrection de Jésus, constitue certainement un des
aspects les plus originaux de ce livre. Ici, expérience existentielle et I'inter-
prétation psychanalytique se conjuguent pour tenter de percer des fenétres dans
le mur bétonné de I'exégese et de la prédication traditionnelles. Pour choquan-
tes que ces pages paraissent, il faut dire qu’elles ne résultent pas, comme
certaines autres interprétations rationalistes, d’une pure spéculation abstraite,
mais veulent faire entendre une voix, rappeler la valeur exemplaire de la femme
pour les fondements de I’Europe chrétienne et de son idéal chevaleresque ; cela,
en acceptant Freud et Bultmann pour tenter de mieux cerner ces deux formi-
dables réalités: la résurrection et I’élément féminin. Nous trouvons la esquissés
les traits d’une sophiologie coulée dans le langage des sciences humaines.

Théraios est-il comme un de ses maitres, Heidegger, perdu sur un «chemin
qui ne meéne nulle part», un « Holzweg», ou, au contraire, découvre-t-il des voies
nouvelles et prometteuses ?

PIERRE ROSNIANSKY



	Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

