
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 34 (1987)

Heft: 3

Artikel: Theologie muss Angriff sein

Autor: Schüssler, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760959

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760959
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Werner Schüssler

Theologie muß Angriff sein

Das Religions- und Theologieverständnis Paul Tillichs

Klaus Kremer zum 60. Geburtstag

Einleitung

In einem handschriftlichen Entwurf zu dem Thema « Religion und
Kultur», der wohl aus den frühen zwanziger Jahren stammen dürfte,
können wir folgende Notiz Tillichs lesen :

«Ist das Religion oder Kulturl

Messe im Dom. Glockengeläut, gotbische Halle, Weihrauch, Bilder von

Rubens, Musik von Palestrina, Bischof - Klerus - Volk, Dramatik.

Presbyterianerfeier. Sonntagskleid, steif, gleichartig, ernst, würdig, Psalmen-

gesang, Verlesung des Gesetzes und Glaubens, Predigt im schwarzen Rock, über das

Werden der sittlichen Persönlichkeit aus Gott und sein Verhalten im sozialen und

wirtschaftlichen Bereich.

Ein buddhistischer Mönch, der die Stufen der Erhebung durchläuft, alle

gedanklichen und körperlichen Handlungen vorgenommen hat, die aufjeder Stufe

nötig sind, und dicht an die Seligkeit herangerückt ist.

Ist das Kultur oder Religion

Die Klänge einer Beethovenschen Symphonie; alle Gewalten der Seele werden

wach, Kämpfe, Siege, Niederlagen, alles getragen von Tönen überirdischer Schönheit

; ein lauschendes Volk, das Bewegtheit und Verbundenheit widerspiegelt.

Kultur oder Religion

Eine Nachtsitzung der französischen Nationalversammlung im Anfang der

Revolution. Abschaffung der Privilegien. Rausch der Gleichheitsidee, der

Menschenrechte, der neuen Weltzeit; selbst der Widerstrebende hingerissen zu freiwilligem

Verzicht.



514 Theologie muß Angriff sein

Naturanschauung nach Bildern van Goghs : Farbe, Dynamik, universales

Leben.

Die Schwierigkeit, die Begriffe zu unterscheiden, und die Notwendigkeitfür
beide »1.

Die Schwierigkeit, die Begriffe zu unterscheiden, und die Notwendigkeit

für beide — dieses Problem war nicht Tillichs persönliches
Problem, sondern eine Erfahrung seiner Zeit :

«Ich war Kandidat der Theologie und arbeitete in einer Gemeinde im Norden
Berlins », berichtet uns Tillich. «Da machte ich diefolgende Erfahrung : Berlin-N
besteht meistens aus Arbeiterbevölkerung, und ich hatte die 12- und 13jährigen

Jungen, ungefähr20 in der Klasse, zu unterrichten. Und als ich anfing, mitihnenzu
reden, meldeten sie sich immerzu, und ich riefeinen auf, und er antwortete : <Der
Glauber. Ich riefden nächsten auf, als wir über einganz anderes Problem sprachen,

wieder kam die Antwort : <Glaube>, und soging es bis zum 20. Dann entschloß ich

mich, ein Verbot ausgehen zu lassen, das Wort Glaube in den nächsten Monaten in
diesem Raum nicht mehr zugebrauchen, und ich wünschte, statt derA rbeiterjungen
wäre eine Reihe von Pfarrern dagewesen, und sie hätten sich wahrscheinlich in einem

Gespräch ein bißchen raffinierter, aber nicht viel anders ausgedrückt undhätten alle

20, statt auf die theologischen Sachprobleme einzugehen, das Wort <Glaube>

geantwortet »2.

Eine zweite Begebenheit, die Tillich uns berichtet :

« Ein katholischer Priester - darinprotestantischer als viele Protestanten - bat
den großen französischen Kubisten Braque, ihm einen Fisch, das alte Symbol des

Christus, für die Kirche zu malen. Braque lehnte ab, als einer, der außerhalb des

Christentums stünde. Der Priester bestand aufseiner Bitte undforderte nichts als

einen Fisch, wie ihn Braque auch sonst malen würde. Er meinte, daß in einem

profan gemalten Fisch von Braque mehr religiöse Ausdruckskraft läge als in einem

unehrlich an religiöse Symbolik angepaßten Bild. Der expressiv bestimmte Stil von

Braque machte das möglich »3.

1 Amerikanisches Paul-Tillich-Archiv, Harvard-Universität, Cambridge (Mass.),
10S., lf.

2 E V 61. - Wir zitieren die Werke Paul Tillichs wie folgt: Band- und Seitenangabe:
Gesammelte Werke, hg. R.Albrecht, 14 Bde., Stuttgart 1955ff.; E mit Band- und
Seitenangabe: Ergänzungs- und Nachlaßbände zu den Gesammelten Werken von Paul
Tillich, 6 Bde., Stuttgart 1971 ff. ; S mit Band- und Seitenangabe: Systematische Theologie,

Stuttgart 1955ff. ; R mit Band- und Seitenangabe: Religiöse Reden, 3 Bde., Stuttgart
1952 ff.

3IX 352.



Das Religions- und Theologieverständnis Paul Tillichs 515

Erinnern wir uns an die eingangs von Tillich gestellten Fragen : Ist
das Religion oder Kultur Ist das Kultur oder Religion Für die
Arbeiterjungen in Berlin hatte das religiöse Wort «Glaube» jede religiöse
Dimension, jede «Tiefendimension», wie Tillich sagen würde, verloren

; es war völlig leer geworden, hatte keine tiefere religiöse Bedeutung
mehr, hatte seine religiöse Substanz verloren. Und der profan gemalte
Fisch von Braque Er eröffnete eine Tiefendimension, die eine speziell
religiöse Kunst vielleicht nie erreichen kann. Ist das Religion oder
Kultur Ist das Kultur oder Religion

Beide Erfahrungen, einmal, daß die alten Worte der Religion
unverständlich geworden sind, zum anderen, daß das Profane in einer
tieferen Schicht den göttlichen Grund offenbaren kann, haben Tillichs
Denken entscheidend geprägt. Ja man kann seine ganzen philosophischen

und theologischen Bemühungen unter diesen beiden Gesichtspunkten

betrachten: daß er einmal bemüht war, die alten Symbole
wieder verständlich zu machen, zum anderen, das Verhältnis von Religion

und Kultur neu zu bedenken. Diesen beiden Aspekten seines

Denkens wollen wir im folgenden etwas genauer nachgehen und uns
schließlich fragen, was das letztlich für das Verständnis der Theologie
bedeutet.

I. Die alten Symbole der Religion
WIEDER VERSTÄNDLICH MACHEN

Die Arbeiterjungen in Berlin — so haben wir gesehen — antworteten
zwar mit dem Wort «Glaube», doch hatte dieses Wort für sie jede

religiöse Bedeutung verloren. In seiner Schrift « Dynamics of faith » aus

dem Jahre 1957 — für die deutsche Ausgabe wählte Tillich selbst den

Titel «Wesen und Wandel des Glaubens» — versucht Tillich, diesem

Zentralbegriff der Religion wieder eine positive Sinndeutung zu

geben.
«Es gibt kaum ein Wort der religiösen Sprache - weder der gelehrten

noch der volkstümlichen —, das mehr Mißverständnissen, Entstellungen

und fragwürdigen Begriffsbestimmungen ausgesetzt ist als das

Wort <Glaube>. Es gehört zu jenen Begriffen, die selber erst geheilt
werden müssen, ehe sie zur Heilung des Menschen gebraucht werden



516 Theologie muß Angriff sein

können»4. So beginnt Tillich diese Schrift, in der er überkommene

Vorstellungen von Glauben hinterfragt, verschiedene Mißverständnisse

und Verzerrungen erörtert und schließlich eine neue Beschreibung

dessen, was Glaube seinem eigentlichen Wesen nach ist, zu geben
versucht. Aber — so bekennt er in der Schlußbemerkung — auch diese

Bestimmung «birgt Möglichkeiten neuer Mißverständnisse in sich»5.
Das kommt nicht von ungefähr, denn der Glaube ist nicht ein Phänomen

« neben anderen », er ist vielmehr « das innerste Anliegen im
personhaften Leben des Menschen»6.

Versuchen wir, Tillichs Verständnis des Glaubens, seine neue Deutung

dessen, was so alt ist, wie es Menschen gibt, nachzuzeichnen.
Vielleicht läßt dies uns Aspekte, Kräfte erspüren oder erahnen, die uns
bisher durch Mißverständnisse und Verzerrungen des Glaubens
verdeckt oder verdunkelt wurden.

Beginnen wir mit dem Ausräumen der Mißverständnisse! «Das

häufigste Mißverständnis des Glaubens besteht darin, daß man ihn als

ein Erkennen mit einem geringeren Grad von Gewißheit als die
wissenschaftliche Erkenntnis ansieht »1. Glaube meint hier ein « Für-wahr-
Halten ». So « glaubt » man, daß bestimmte Mitteilungen zutreffen ; so

«glaubt» man, daß geschichtliche Urkunden dem Verständnis vergangener

Ereignisse dienlich sind usw.8. Gebrauchen wir nach Tillich das

Wort «Glaube» für eine solche Art von Vertrauen, so kann man mit
Recht sagen, daß fast all unser Wissen auf «Glauben» beruht9. «Glaube

» ist aber mehr als Vertrauen ; « Glaube » ist auch mehr als Vertrauen
auf eine religiöse Autorität: «Glaube ist Teilhabe an dem, was unbedingt

angeht — Teilhabe mit dem ganzen Sein. Darum sollte das Wort
<Glaube> nicht gebraucht werden, wenn es um theoretische Erkenntnis
geht, ganz gleich, ob es sich um Erkenntnis handelt, die auf
vorwissenschaftlicher oder wissenschaftlicher Gewißheit oder einem Vertrauen
zu Autoritäten beruht»10.

«Glaube» ist aber nach Tillich auch kein Willensakt11, der den

«Mangel an Beweisbarkeit», der dem intellektualistischen Mißver-

4 VIII 111.
5 VIII 196.
6 Ebd.
7 VIII 132.
8 Ebd.
9 VIII 133.
10 Ebd.
11 VIII 135-137.



Das Religions- und Theologieverständnis Paul Tillichs 517

ständnis des Glaubens innewohnt, ausgleichen soll12. Auch das Wort
«Glaubensgehorsam» im Sinne einer «Unterwerfung unter das Gebot
zu glauben», ist abzulehnen13, da dies zu einem Willkürakt führt, wenn
Zweifel über das zu Glaubende bestehen14. «Weder der Befehl zu

glauben noch der <Wille zu glauben> können Glauben hervorbringen»15.

Diese Einsicht ist äußerst wichtig für alle religiöse Erziehung,
Seelsorge und Predigt : « Man sollte niemals den Eindruck erwecken, als

ob der Glaube eine Forderung sei, deren Ablehnung von bösem Willen
zeugt. Der endliche Mensch kann das Ergriffensein vom Unendlichen
nicht willentlich schaffen. Unser schwankender Wille kann die Gewißheit

nicht erzeugen, die zum Glauben gehört»16.
Nachdem der Versuch gescheitert war, den Glauben als eine Sache

der Erkenntnis oder des Willens zu rechtfertigen, meinten die «Vertreter

der Religion», in der Bestimmung des Glaubens als «Gefühl»
«eine scheinbar sichere Stellung» gewonnen zu haben17. Ist aber Religion

«nichts als Gefühl», dann ist sie «harmlos»18. Denn dann ist

Religion «Privatsache des Einzelnen» geworden und nichts als ein

«Widerspiel seines Gefühlslebens»19. Eine solche Religion kann keinen

Anspruch auf Wahrheit erheben, « und natürlich kann es dann auch
keine Konflikte zwischen Religion und Naturwissenschaft, Geschichte,
Psychologie und Politik geben». Wird die Religion zu einem «subjektiven

Gefühl» deklariert, dann ist sie «keine Gefahr mehr für das

kulturelle Leben des Menschen»20.
Was aber ist nun «Glaube»? Wie ist er zu bestimmen? Wir haben

festgestellt : Glaube ist nicht gleichzusetzen mit einem Erkenntnisakt, er
ist nicht gleichzusetzen mit einem Willensakt, und er ist auch nicht
identisch mit dem Gefühl. Das alles ist der Glaube nicht Was aber ist er

positiv
Tillich gibt hierauf folgende Antwort : « Glaube ist das Ergriffensein

von dem, was uns unbedingt angeht»21. Dieses Verständnis von Glaube

12 VIII 135.
13 VIII 136.
14 VIII 134.
15 Ebd.
16 Ebd.
17 VIII 137 f.
18 VIII 138.
19 Ebd.
20 Ebd.
2'VIII 11 u.ö.; vgl. VIII 182: «Betroffenheit».



518 Theologie muß Angriff sein

gilt es nun näher zu entfalten. Nach Tillich drückt sich ein solches

Glaubensverständnis machtvoll in dem Gebot aus: «<Du sollst den

Herrn, deinen Gott, lieben von ganzem Herzen, von ganzer Seele, von
allem Vermögen» (5Mos6,5)»22. Hier sind alle Vermögen, die ganze
Seele, das ganze Herz angesprochen Glaube ist also positiv « ein Akt der

ganzen Person»23. «Er vollzieht sich in der Mitte des personalen
Lebens, und alle Elemente des persönlichen Seins nehmen daran teil.
Glaube ist der innerste und umfassendste Akt des menschlichen Geistes.

Er ist kein Vorgang in einem Teilbereich der Person oder eine

spezielle Funktion des menschlichen Seins. Alle Funktionen des
Menschen sind im Akt des Glaubens vereinigt. Der Glaube ist jedoch nicht
bloß die Summe ihrer einzelnen Elemente. Er überschreitet jeden
Teilbereich des menschlichen Seins und wirkt zugleich auf jeden einzelnen

von ihnen ein»24.

In jedem Glaubensakt ist auch ein « Erkenntnis-Element » enthalten,

« aber nicht als Ergebnis eines eigenständigen Denkprozesses,
sondern als ein unentbehrliches Element in einem ganzheitlichen Akt des

Empfangens und der Hingabe »25. Das Verständnis des Glaubens als ein
Akt der ganzen Person weist auch die Auffassung des Glaubens als das

«Ergebnis eines unabhängigen Willensaktes» zurück. «Natürlich bejahen

wir auch willentlich das, was uns unbedingt angeht; aber der
Glaube ist kein Werk des Willens». Für das Gefühl gilt das gleiche:
« Glaube erwächst nicht aus einem Uberschwang des Gefühls ». Zwar ist
im Glauben auch Gefühl enthalten, « aber Gefühl erzeugt keinen Glauben

»26.

Wir haben den Glauben bestimmt als einen « ganzheitlichen Akt aus

der Mitte des personhaften Selbst, in dem wir das Unbedingte, Unendliche

ergreifen und von ihm ergriffen sind»27. Es stellt sich nun die

Frage nach der « Quelle des Glaubens »2S. Nach Tillich ist dies weder die

22VIII 112 f.
23 VIII 114 u.ö.
24 Ebd.; vgl. VIII 115.
25 VIII 116. — Leider macht Tillich nicht klar, worin das Erkenntniselement im

Glauben besteht. Nach der Tradition besteht es darin, daß ich mich erstens vergewissern
muß, daß Gott sich geoffenbart hat, und zweitens, daß das, was geoffenbart wurde, der
Vernunft nicht widerstreitet.

26 Ebd.
27 VIII 117; vgl. VIII 182.
28 Ebd.



Das Religions- und Theologieverständnis Paul Tillichs 519

Offenbarung in Natur und Geschichte noch die « vollkommene
Offenbarung» in Jesus Christus, noch die Unterwerfung unter fremde
Autoritäten wie Lehren der Kirche und der Bibel. Der Ursprung des Glaubens

ist vielmehr ein «Gewahrwerden des Unendlichen» «in einem
unmittelbaren, personhaften und zentralen Akt»29, d.h., im Menschen
selbst ist ein «Element der Unendlichkeit» vorhanden, das nach Tillich
ein unmittelbares «Erfassen» des Unbedingten in uns ermöglicht.
Tillich beschreitet hier den « ontologischen Weg» der Religionsphilosophie30,

der einen Unmittelbarkeitsfaktor im Gott-« Erkennen »

annimmt — wie das schon bei Augustinus und den Vertretern des

deutschen Idealismus (Fichte, Schelling, der frühe Hegel) der Fall ist —,

entgegen dem «kosmologischen Weg»31 der Religionsphilosophie, der,

vom Bedingten ausgehend, einen mittelbaren Weg der Gotteserkenntnis

beschreitet. Der ontologische Weg der Religionsphilosophie ist dem
Wesen des Unbedingten angemessener, weil er den Subjekt-Objekt-
Gegensatz in der Erfahrung des Unbedingten aufhebt, während der

kosmologische Weg nach Tillich Gott notwendig zu einem «Gegenstand»,

zu etwas, was mir « gegenüber-steht », macht, auch wenn den
Vertretern dieses Weges bewußt ist, daß Gott die Subjekt-Objekt-
Struktur transzendiert.

Wir haben den Glauben bestimmt als das Ergriffensein von dem,
was uns unbedingt angeht. Liegt die Betonung hierbei auf dem Wort
« unbedingt », so haben wir es mit dem « wahren Glauben » zu tun, denn

«unbedingt» geht uns nur das «wahrhaft Unbedingte» an! Liegt die

Betonung auf dem Wort « uns », so kann Götzenglaube vorliegen, denn

«uns» gehen nur allzu oft «vorläufige, endliche Dinge» unbedingt
an32.

Hier stellt sich die Frage nach einem Kriterium für die Unterscheidung

von «wahrer und falscher Unbedingtheit»33. Tillich gibt hierauf
folgende Antwort : « Das Endliche, das fälschlich Unendlichkeit für sich

beansprucht, wie z.B. die <Nation> oder <Erfolg im Leben>, ist nicht
fähig, die Subjekt-Objekt-Spaltung zu überwinden», und «die unaus-

29 Ebd. — Hervorhebung von mir
30 Vgl. den Aufsatz Paul Tillichs: Zwei Wege der Religionsphilosophie, in: V

122-137.
31 Ebd.
32 VIII 119.
33 Ebd.



520 Theologie muß Angriff sein

weichliche Folge solcher Verfälschung des Glaubens ist <existentielle

Enttäuschung> »34.

Wir haben gesehen, daß die Quelle des Glaubens ein unmittelbares
Erfassen des Unbedingten in uns, genauer: in unserem Selbst ist35.

Dieses unmittelbare Gewahrwerden des Unbedingten im Selbst unterliegt

nicht dem Zweifelä6, denn Zweifel herrscht nur da, wo Subjekt und

Objekt getrennt sind. Wo diese Trennung aber nicht existiert, herrscht
absolute Gewißheit. Gewiß aber ist nur die «Unbedingtheit an sich».
Der « Inhalt » unseres letzten Anliegens ist uns nicht gewiß, sei dieser

Inhalt «die Nation, Erfolg im Leben, ein Gott oder der Gott der
Bibel»37. Der Glaube umfaßt folglich zwei Elemente: ein Element der
unmittelbaren Gewißheit und ein Element der Ungewißheit, das

wagenden Mut erfordert38. Diese Konzeption Tillichs findet sich schon

in einem Brief an den Freund Emmanuel Hirsch vom Dezember 1917,

wenn es hier heißt, daß die «Skepsis» sich nicht gegen das

«Unendlichkeitsbewußtsein » richten könne, wohl aber auf die Objektivations-
form39.

Glaube — als das Ergriffensein von dem, was uns unbedingt angeht —

enthält so notwendig den Zweifel als ein Element in sich40. Denn über
den konkreten Inhalt unseres letzten Anliegens können wir keine
Gewißheit haben. Es kann sich herausstellen, daß dieser Inhalt nicht
das wahrhaft Unbedingte ist, sondern «ein Trugbild»41. Wird hingegen
der Glaube verstanden als ein « Für-wahr-Halten », so sind Zweifel und
Glaube « unvereinbar »42.

Der Zweifel aber, der dem Glauben notwendig innewohnt, ist nicht
ein Zweifel an Tatsachen oder bestimmten Schlußfolgerungen, er ist
auch nicht der « skeptische Zweifel »43, sondern « er ist der Zweifel, der

jedes Wagnis begleitet»44. Tillich nennt diese Form des Zweifels den

34 Ebd. ; vgl. VIII 184. - In X 306 spricht Tillich von « metaphysischer
Enttäuschung».

35 Vgl. VIII 117.
36 VIII 123.
37 Ebd.
38 Vgl. VIII 143.
39 E VI 122 f.
40 VIII 124.
41 VIII 123.
42 VIII 124.
43 VIII 124 f.
44 VIII 125; vgl. VIII 177 ff.



Das Religions- und Theologieverständnis Paul Tillichs 521

«existentiellen Zweifel»45. Der existentielle Zweifel «fragt nicht
danach, ob eine bestimmte These wahr oder falsch ist, er lehnt nicht jede
konkrete Wahrheit ab, doch weiß er um das Element der Ungewißheit
in jeder existentiellen Wahrheit. Der Zweifel, der zum Glauben gehört,
weiß um diese Ungewißheit und nimmt sie in einem Akt des Mutes auf
sich; Glaube schließt Mut ein»46.

Tillichs Verständnis des Glaubens, das den Zweifel als ein «wesentliches

Element» in sich enthält, ist von größter Bedeutung für die
Praxis: Der «ernste Zweifel» erscheint nun in einem ganz anderen
Licht. Er ist nicht mehr als « Verlust des Glaubens » zu werten, sondern
als eine «Bestätigung des Glaubens», denn er beweist den «Ernst und
die Unbedingtheit» des Betroffenseins47.

II. Das Verhältnis von Religion und Kultur neu bedenken

Schauen wir uns die Wirklichkeit an, so finden wir einen Gegensatz
vor zwischen einer religiösen Kultur, Religion genannt, und einer
weltlichen Kultur. Wir finden «einen Tempel neben einem Rathaus,
das Abendmahl des Herrn neben einem täglichen Abendessen, das

Gebet neben der Arbeit, Meditation neben Forschung, Caritas neben
eros»48. Das ist unsere konkrete Situation!

Aber Gott — als Grund alles Seins — ist doch allem gegenwärtig.
Folglich müßte er doch in allem Bedingten erfahrbar, erlebbar sein.

«Das Universum ist Gottes Heiligtum. Jeder Tag ist ein Tag des Herrn,
jedes Mahl ist ein Herrenmahl, jedes Werk ist die Erfüllung einer
göttlichen Forderung, jede Freude ist eine Freude in Gott»49, d.h. «ihrem
Wesen nach sind das Religiöse und das Profane keine getrennten Bereiche.

Sie liegen vielmehr ineinander. So sollte es sein, aber so ist es nicht
in der Wirklichkeit»50. Die Lage des Menschen in dieser Welt ist
vielmehr bestimmt durch das Neben- und Gegeneinander von Religion

4S VIII 125.
« Ebd.
47 VIII 126.
48IX 86.

49IX 101.
50 Ebd.



522 Theologie muß Angriff sein

und Kultur. Dieses Neben- und Gegeneinander ist der beste Ausdruck
für die Entfremdung des Menschen von seinem wahren Wesen, für das

Stehen in der «Zweideutigkeit», wie Tillich gerne sagt. Gerade die
Existenz der Religion als eines besonderen Bereichs ist «der deutlichste
Beweis für den gefallenen Zustand des Menschen»51. Wäre der Mensch
nicht entfremdet von seinem wahren Wesen, würde er nicht in der

Zweideutigkeit stehen, so müßte es ihm in jedem Augenblick möglich
sein, das Göttliche in Natur und Geschichte zu erfassen.

Das Essentialbild der Religion sieht somit folgendermaßen aus:

Kultur und Religion liegen wesensmäßig ineinander. Ihrem Wesensbegriff

nach konstituiert Religion nicht ein besonderes Gebiet neben

anderen. «Jeder Akt des Lebens sollte über sich hinausweisen, und kein
besonderer religiöser Akt sollte notwendig sein »5 2. Ein solcher Zustand
aber, in dem das Wesen der Religion realisiert wäre, ist das Reich
Gottes. Tillich sagt hierzu auch «ideale Theonomie». Hier kann es kein
Nebeneinander von Religion und Kultur geben.

Wenn Tillich eine « Überwindung der Religion » fordert, so bedeutet
dies eben gerade nicht Säkularisierung, sondern es bedeutet vielmehr,
«daß der göttliche Geist die Kluft zwischen dem Religiösen und dem
Säkularen.als eigenständigen Bereichen überbrückt»53. Aber die ideale
Theonomie ist in der Existenz, die notwendig durch die Entfremdung
des Menschen von seinem wahren Wesen geprägt ist, nicht zu verwirklichen.

Das ist auch Tillich immer bewußt. Jedoch kann ich durch die
Einsicht in das wesensmäßige Ineinander von Religion und Kultur zu
einem Religionsbegriff fortschreiten, der die Religion im traditionellen
Sinn des Wortes transzendiert, die eine partikulare Begegnung mit dem

Heiligen darstellt54. Die Begegnung mit dem Göttlichen ist eben nicht
auf unsere Erfahrung innerhalb dessen, was wir gewöhnlich Religion
nennen, beschränkt55. Gott ist nicht an eine besondere Sprache gebunden56.

«Alle menschlichen Worte sind grundsätzlich für die Möglichkeit

offen, <Wort Gottes> zu werden»57.

51 Ebd.
52 S III 118 f. — Vgl. dazu auch : W. Schüssler, Der philosophische Gottesgedanke im

Frühwerk Paul Tillichs (1910—1933). Darstellung und Interpretation seiner Gedanken
und Quellen, Würzburg 1986, 49—57.

53 S III 279.
54 E IV 61.
55 E IV 63.
56 R I 9.
57 S III 149.



Das Religions- und Theologieverständnis Paul Tillichs 523

Man muß folglich zwei Begriffe der Religion unterscheiden : einen
weiteren und einen engeren. «Religion im weiteren Sinne erscheint als

Dimension des Unbedingten in den verschiedenen Funktionen des

menschlichen Geistes. Sie ist — metaphorisch gesprochen — die Dimension

der Tiefe, der unausschöpflichen Tiefe des Seins, die in diesen

Funktionen indirekt erscheint. Direkt begegnen wir in diesen Bereichen

etwas anderem, etwa der Wahrheit, dem moralischen Imperativ,
der Gerechtigkeit oder der ästhetischen Ausdruckskraft. In diesen allen
ist das Heilige gegenwärtig — aber indirekt; es ist im Profanen verborgen
und wird durch die Strukturen des Profanen als heilig erfahren. Religion
auf dieser Grundlage und in ihrem universalen Sinne kann bezeichnet
werden als das Ergriffensein von einem Unbedingten, das sich in
verschiedenen Formen manifestiert»58. Religion im engeren Sinne dagegen

meint die Erfahrung des Heiligen in einer besonderen Verkörperung

seiner selbst, «wie einem heiligen Ort oder einer heiligen Zeit,
einer heiligen Person oder einem heiligen Buch, Bild oder
Sakrament»59. «Diese direkte Begegnung mit dem Heiligen findet meist
innerhalb einer heiligen Gemeinschaft statt, die im Abendland durch
eine Kirche, einen Orden oder eine religiöse Bewegung vertreten ist»60.

Solch eine heilige Gemeinschaft drückt den besonderen Charakter ihrer
Erfahrung des Heiligen «in gewissen Symbolen aus, in Bildern, im Kult
und in Regeln für das moralische und soziale Leben der Gruppe»61.

Religion als das Ergriffensein von dem, was uns unbedingt angeht,
ist somit «Religion und zugleich mehr als Religion»62. Denn «wer von
Gott ergriffen ist, der steht jenseits von Religion und Nicht-Religion.
Wenn er jetzt an der Religion festhält, dann ist es eine verwandelte

Religion. Sie ist für ihn nicht länger das einzig gültige Gesetz, sondern
ein Weg unter anderen, auf dem sich ihm die Gegenwart des

Unbedingten offenbart. Der Mensch, der sich von dem Zwang der Religion
befreit, wird frei für die Gnade der Religion. Er ist gesegnet innerhalb
und außerhalb der Religion, denn die tiefste Dimension des Daseins hat
sich ihm geöffnet»63.

58 E IV 63.
59 Ebd.
60 Ebd.; vgl. III 27. 37. 56.
61 E IV 64; vgl. X 65.
62 VIII 196.
63 R III 108 f.



524 Theologie muß Angriff sein

III. Was bedeuten diese Einsichten
für das Theologieverständnis?

Vergegenwärtigen wir uns noch einmal die zu Anfang genannten
Erfahrungen, die Tillich gemacht hat: Einmal, die Arbeiterjungen, die
mit dem Wort «Glaube» antworteten, mit dem sie aber weiter wohl
nichts anzufangen wußten. Zum anderen, der profan gemalte Fisch von
Braque, der die religiöse Dimension eröffnete.

1. Tillichs erste Folgerung für die Theologie kann man unter das Stichwort
«Methode der Korrelation» stellen

Hinter diesem schwierigen Begriff Tillichs steht eine ganz einfache
Sache, die zudem, wie Tillich selbst sagt, so alt ist wie die Theologie64.
In seinem Artikel «Theology of education» aus demjahre 1957 schreibt
Tillich: «Wenn die religiöse Erziehung von Gott, dem Christus und der

Kirche, von Sünde, Erlösung und Reich Gottes spricht, bietet sie etwas
dar, das nicht aufgenommen werden kann von denen, die die Fragen
nicht gestellt haben, auf die diese Worte die Antwort sind. Wie Steine

wirft man ihnen solche Worte an den Kopf, von denen sie sich früher
oder später abwenden müssen»65. — Und wie Tillichs eigene Erfahrung
zeigte: Wie Steine werden diese Worte zurückgeworfen als Antworten
der Arbeiterjungen. So kann religiöse Erziehung nicht fruchtbar sein.

Wie aber soll sie vorgehen?
«Der religiöse Erzieher muß nach den existentiell wichtigen

Fragen suchen», sagt Tillich. «Er muß versuchen, diese Fragen, die
unbewußt im Schüler leben, ihm zum Bewußtsein zu bringen. Dann erst
kann der Erzieher dem Schüler zeigen, daß die traditionellen Symbole
in Mythos und Kultus ursprünglich als Antworten auf die in der
menschlichen Existenz enthaltenen Fragen gemeint waren. Die
Korrelation von Frage und Antwort gibt den Antworten ihren Sinn und
erschließt dem Schüler die Bedeutung der Symbole, in die ihn die

religiöse Erziehung eingeweiht hat»66.

64 S II 22.

65IX 243.
« Ebd.



Das Religions- und Theologieverständnis Paul Tillichs 525

Diese Methode, die Tillich die Methode der Korrelation nennt, ist
aber nicht nur der religiösen Erziehung angemessen, sondern sie ist
darüber hinaus nach Tillich die einzig sinnvolle Methode der Theologie.

Auch hier darf die christliche Botschaft nicht als ein Fremdkörper
aus einer anderen Welt verstanden werden, der in die menschliche
Situation hineinfällt, wie das der theologische Supranaturalismus tut67.

Denn ohne Vermittlung zur menschlichen Situation kann der Mensch
diese Wahrheiten nicht empfangen. «Der Mensch kann Antworten
auf Fragen, die er niemals gestellt hat, nicht entgegennehmen»68. «Die
im Offenbarungsereignis liegenden Antworten sind nur sinnvoll, sofern
sie in Korrelation stehen mit Fragen, die das Ganze unserer Existenz
betreffen, also mit existentiellen Fragen. Nur wer die Erschütterung der

Vergänglichkeit erfahren hat, die Angst, in der er seiner Endlichkeit
gewahr wurde, die Drohung des Nichtseins, kann verstehen, was der

Gottesgedanke meint. Nur wer die tragische Zweideutigkeit unserer
geschichtlichen Existenz erfahren und den Sinn des Daseins völlig in
Frage gestellt hat, kann begreifen, was das Symbol des Reiches Gottes

aussagen will»69. Eine Antwort dagegen, die nicht Antwort auf eine

Frage ist, die wir gestellt haben, wird als «töricht» empfunden, als

«unverständliche Wortkombination», aber nicht als Offenbarung70. —

Das führt uns das Beispiel der Arbeiterjungen plastisch vor Augen.
«Wir müssen mit den Erfahrungen anfangen, die der Mensch in

seiner Situation hier und jetzt macht, und mit den Fragen, die in ihr
ihren Grund haben und aus ihr entstehen», fordert Tillich in seinem
Aufsatz «Existenzanalyse und religiöse Symbole»71. «Dann erst können

67 S I 79.
68 Ebd.
69 S I 76.
70 S II 20.
71 V 236.- Vgl, auch Tillichs Ethikkonzeption, die das moralische Gebot nicht als

göttliches Gesetz begreift, das uns von außen auferlegt ist, sondern als unser essentielles
Sein, das Gott uns gegeben hat: «Gottes Wille ist kein willkürlicher Befehl vom Himmel ;

er ist die Struktur unseres wahren Seins, das im moralischen Gebot zu uns spricht » (E IV
49). Vgl. hierzu: W.Schüssler, Die Jahre in Chicago (1962-1965), in: R.Albrecht-
W. Schüssler, Paul Tillich. Sein Werk, Düsseldorf 1986, 150-168, bes. 154. - Das ist der
Kern von Tillichs « Methode der Korrelation», der, wie wir zu zeigen versucht haben,

ganz persönliche Erfahrungen zugrunde liegen. Man kann zwar mit noch so subtilen
analysierenden Methoden untersuchen, wie und wo Tillich das Wort «Korrelation» in
seinem Werk verwendet und dann zu dem Ergebnis kommen, daß er dieses Wort nur sehr
« lose » gebraucht (vgl. J. P. Clayton, Was heißt <Korrelation> bei Paul Tillich in : Neue
Zeitschrift für Systematische Theologie und Religionsphilosophie 20(1978)175—191, bes.



526 Theologie muß Angriff sein

wir zu den Symbolen weitergehen, die Anspruch darauf erheben, die
Antwort zu enthalten. Aber wir dürfen nicht mit der Frage nach dem
Wesen Gottes beginnen, die, wenn man sie als Frage der Existenz oder
Nicht-Existenz Gottes behandelt, einen Rückfall darstellt in eine

unsymbolische, dinghafte Interpretation. Wenn wir aber die Methode
anwenden, die von unten nach oben fortschreitet, gelangen wir zu einer
Idee von Gott, die frei ist von absurden Elementen und gerade aus
diesem Grunde die Wirklichkeit enthält, in der die Antworten auf die

Fragen der menschlichen Existenz gegeben sind. Gott ist im Licht
dieser Frage die Macht des Seins-Selbst, die über das Nicht-Sein
herrscht, die Entfremdung überwindet und uns den Mut schenkt, die

Angst von Endlichkeit, Schuld und Zweifel auf uns zu nehmen».
Tillichs Hauptwerk, die «Systematische Theologie»72, aber auch schon
seine «Dogmatik»73 aus den zwanziger Jahren, sind eine Entfaltung
dessen, was in dieser Forderung anklingt. Sie macht deutlich, daß die
«existentialistische Methode», die nach Tillichs Auffassung für die

Theologie durchaus gültig ist74, vielleicht die einzig sinnvolle Form der

Theologie in unserer Zeit darstellt75.

188ff.), doch fehlt einer solchen Vorgehensweise das, was man mit «Verstehen» meint
und ist aus diesem Grund nur wenig erhellend. Auf diese Weise kann auch nur allzu leicht
übersehen werden, daß Tillich die Methode der Korrelation eben auch auf praktischem
Gebiet angewandt hat, wobei der Name « Korrelation » hier aber nicht vorkommt. Zum
anderen kann man Gefahr laufen, mit Tillich von «Korrelationen» zu sprechen, die in
dem von uns apostrophierten Sinne keine sind (ebd. 188).

72 Stuttgart 1955 ff.
73 Marburger Vorlesung von 1925, herausgegeben, eingeleitet und mit Anmerkungen

und Registern versehen von W. Schüssler, Düsseldorf 1986. - In einem BriefTillichs
an Renate Albrecht vom August 1960 (aus Japan) heißt es: «Macht Euch keine Sorgen um
einen Namen für meine Theologie... Sachlich müßte man sagen...: Korrelations-Theologie

».
74 V 236.
75 Vgl. VIII 57.- In seinem Aufsatz «Das neue Sein als Zentralbegriff einer christlichen

Theologie » fordert Tillich : « Zu jeder Theologie gehören drei Elemente. Das erste
ist theos, Gott, das heißt Gott, sofern er sich mitteilt, das Offenbarungselement. Das
zweite ist logos, das vernünftige Wort über das, was Gott mitteilt, wenn er sich mitteilt.
Und das dritte ist kairos, der richtige Zeitmoment, in dem der Theologe zu seiner
jeweiligen Gegenwart sprechen muß. In keiner systematischen Theologie dürfen diese
Elemente fehlen. Wenn das 7!6«v-Element, das Offenbarungselement, fehlt, dann haben
wir es nicht mit Theologie, sondern vielleicht mit Religionsphilosophie zu tun. Wenn das

Logos-Element fehlt, das vernünftige Wort, dann haben wir nicht Theologie, sondern
entweder Ekstase oder Unsinn oder beides. Wenn das dritte Element, das ÄTt/rw-Element,
fehlt, dann haben wir die tote Tradition, wie sie uns so oft in systematischer Theologie
dargeboten wird» (VIII 220). Tillich versteht es, auf das Kairos-Element zu hören, um



Das Religions- und Theologieverständnis Paul Tillichs 527

2. Die zweite Folgerung Tillichs für das Theologieverständnis lautet: Alles
muß Thema der Theologie sein!

Genauso wie sich religiöse Erfahrung nicht auf den Bereich dessen

beschränkt, was wir als Religion im engeren Sinne bezeichnet haben,
darf auch Theologie sich nicht auf «religiöse Gegenstände» beschränken.

Tillich versteht «Theologie» nicht als «Rede von Gott als von
einem Gegenstand neben anderen », sondern als « Rede von der
Manifestation des Göttlichen in allem Seienden und durch alles Seiende
hindurch»76. Genauso wie uns das Beispiel des «Fisches» von Braque
gezeigt hat, daß Kunst nicht religiöse Gegenstände behandeln muß, um
religiös zu sein, genauso darf Theologie sich nicht allein auf religiöse
Gegenstände beziehen, sondern muß alles zu ihrem Thema machen.

Programmatisch fordert Tillich dies in seiner «Systematischen Theologie»,

wenn es hier heißt: «Bilder, Gedichte und Musik können Gegenstand

der Theologie werden, nicht unter dem Gesichtspunkt ihrer
ästhetischen Form, sondern im Hinblick auf ihre Fähigkeit, durch ihre
ästhetische Form gewisse Aspekte dessen auszudrücken, was uns unbedingt

angeht. Physikalische, historische oder psychologische Einsichten
können Gegenstand der Theologie werden, nicht wegen ihres Charakters

als Formen der Erkenntnis, sondern wegen ihrer Fähigkeit, etwas

von letzter Bedeutung zu enthüllen. Soziale Ideen und Handlungen,
Gesetzesvorschläge und Verfahren, politische Programme und
Entscheidungen können Gegenstand der Theologie werden, aber nicht
hinsichtlich ihrer sozialen, gesetzlichen oder politischen Form, sondern
im Hinblick auf ihre Fähigkeit, etwas uns unbedingt Angehendes durch
ihre soziale, gesetzliche und politische Form zu verwirklichen.
Persönlichkeitsprobleme und -entwicklungen, Erziehungsziele und -metho-
den, körperliche und geistige Heilungen können Gegenstand der Theologie

werden, aber nicht unter dem Gesichtspunkt ihrer autonomen
Form, sondern unter dem Gesichtspunkt ihrer Fähigkeit, durch ihre
autonome Form etwas von letztem und unbedingtem Gewicht zu
vermitteln»77.

nicht eine tote Tradition darzubieten, sondern um Antwort geben zu können auf wirkliche

Fragen des Menschen in unserer Zeit. In diesem Sinne sieht Tillich die «Entdeckung
der Existentialanalyse» als den «Glücksfall für die Theologie» an (VIII 228).

76 IX 346.
77 S I 21, vgl. VIII 304.



528 Theologie muß Angriff sein

Schluß

Tillichs Theologie hat mit beiden Forderungen Ernst gemacht. Die
Methode der Korrelation bildet den «Nerv» von seinem ganzen
theologischen System. Und: Schaut man sich dieses System an, so muß man
zugestehen: Tillich hat alles zum Thema der Theologie gemacht.

Mit diesem Verständnis von Theologie kämpft Tillich einmal gegen
die — wie er selbst sagt — «Escape»-Theologie78 der letzten zweihundert
Jahre, die eine schließlich unhaltbare Stellung verteidigte und eine
Position nach der anderen aufzugeben gezwungen war. Zum anderen

kämpft er mit einem solchen Theologieverständnis gegen die «neue
Orthodoxie», die sich nicht mehr mit kulturellen Problemen befaßte
und die die christliche Botschaft als eine Summe geoffenbarter Wahrheiten

betrachtete, die wie Fremdkörper aus einer fremden Welt in die
menschliche Situation hineingefallen sind.

Demgegenüber fordert Tillich eine «Theologie des Angriffs»79, die
die Wirklichkeit nicht mehr dem Mechanismus der bürgerlichen
Weltanschauung überläßt. «Theologie des Angriffs» — das heißt Angriff auf
eine säkulare Welt, die glaubt, in sich ruhen zu können. «Theologie des

Angriffs» — das heißt Mut und Wagnis. Das heißt ein Glaubensverständnis,

das den Zweifel einschließt und ihn nicht als den Glauben
zersetzend empfindet. Das heißt durch die Kritik hindurchstoßen, nicht
in ihr steckenbleiben, sondern durchstoßen zu einer neuen Position.
Die Kritik, die einmal erstand, kann und darfnicht unterdrückt werden.
Denn dann käme der Fanatismus. Die Kritik, die einmal erstand, darf
aber auch nicht in sich stecken bleiben. Denn dann käme die Leere.
Hier hilft nur der Schritt nach vorne: der Angriff. Nur der Angriff kann

siegreich sein. Durch Zurückweichen kann nichts gerettet werden.
Diesen Schritt nach vorne hat Tillich in seiner Theologie gewagt.

Wir konnten nur einige Grundlagen Tillichschen Denkens streifen,
allenfalls in seine religionsphilosophischen Grundstrukturen einführen.

Was das im einzelnen für die Entfaltung der Theologie heißen mag,
sollte und konnte nicht mehr unser Thema sein. Hier sind wir auf drei
Bände «Systematische Theologie» verwiesen, die seinen eigentlichen
Ruhm begründeten80. Wir wollen uns darauf beschränken, Grundge-

78 XIII 25.
75 Vgl. ebd. ; Dogmatik, a.a.O. 25.
80 Vgl. auch Dogmatik, a.a.O. — Aufgrund neuester Forschungen im amerikanischen

Paul-Tillich-Archiv, Harvard-Universität, Cambridge (Mass.), im Jahre 1986 konnte ich



Das Religions- und Theologieverständnis Paul Tillichs 529

danken aufzuweisen, um Interesse zu wecken an einem Denker, der —

vielleicht wie kein anderer — die Sorgen und Nöte des Menschen unserer

Zeit ernst nahm, weil es auch und zuerst einmal seine eigenen waren.
In diesem Sinne ist Tillichs Philosophie und Theologie, so abstrakt sie

einem auch manches Mal erscheinen mag, doch immer äußerst konkret
— entstanden aus der eigenen Erfahrung und den eigenen inneren,
durchlebten Nöten.

Epilog

Auf die Frage: «Dr. Tillich, sind Sie nicht ein gefährlicher Mann?»,
hat Tillich einmal geantwortet: «Die wirklich gefährlichen Leute sind
die großen Kritiker gewesen seit der Aufklärung, und speziell im 18.

und 19.Jahrhundert. Sie könnte man als gefährlich bezeichnen. Aber
was ich tue, ist etwas ganz anderes. Nachdem diese gefährlichen Leute,
diese mutigen Leute, ihre Aufgabe getan haben und die Primitivität des

religiösen Buchstabenglaubens zerstört haben, versuche ich, die alten
Wirklichkeiten auf einer anderen Grundlage wieder aufleben zu
lassen»81.

den Nachweis erbringen, daß Tillich diese «Dogmatik» 1930 selbst im Reichl Verlag,
Darmstadt, unter dem Titel «Die Gestalt der religiösen Erkenntnis» in zwei Bänden
publizieren wollte (vgl. dazu W. Schüssler, Die <Dogmatik> Paul Tillichs in neuem Licht.
Zwei Funde von Bedeutung für die Tillich-Forschung, in : Theologie und Philosophie 62

(1987) 243-252). Diese Erkenntnis ist für die Tillich-Forschung von größter Bedeutung,
da sie neue Einblicke in die Entwicklung des theologischen Denkens Paul Tillichs
eröffnet.

81 D. M.Brown, Ultimate concern. Tillich in dialogue, London 1962, 188 u. 192
(Übersetzung von mir




	Theologie muss Angriff sein

