Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 34 (1987)

Heft: 3

Artikel: Theologie muss Angriff sein

Autor: Schussler, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760959

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760959
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WERNER SCHUSSLER

Theologie muf3 Angriff sein
Das RELIGIONS- UND THEOLOGIEVERSTANDNIS PAauL TiLLICHS
Klans Kremer zum 60. Geburtstag
EINLEITUNG

In einem handschriftlichen Entwurf zu dem Thema «Religion und
Kultur», der wohl aus den frithen zwanziger Jahren stammen diirfte,
koénnen wir folgende Notiz Tillichs lesen:

«Ist das Religion oder Kultur?

Messe im Dom. Glockengeliut, gothische Halle, Weibrauch, Bilder von
Rubens, Musik von Palestrina, Bischof — Klerus — Volk, Dramatik.

Presbyterianerfeier. Sonntagskleid, steif, gleichartig, ernst, wiirdig, Psalmen-
gesang, Verlesung des Gesetzes und Glaubens, Predigt im schwarzen Rock, diber das
Werden der sittlichen Persinlichkeit aus Gott und sein Verbalten im sozialen und
wirtschaftlichen Bereich.

Ein buddbistischer Monch, der die Stufen der Erbebung durchlinft, alle
gedanklichen und kirperlichen Handlungen vorgenommen hat, die auf jeder Stufe
nitig sind, und dicht an die Seligkeit herangeriickt ist.

Ist das Kultur oder Religion ?

Die Klinge einer Beethovenschen Symphonie; alle Gewalten der Seele werden
wach, Kimpfe, Siege, Niederlagen, alles getragen von Tinen diberirdischer Schon-

heit ; ein lauschendes Volk, das Bewegtheit und Verbundenbeit widerspiegelt.
Kultur oder Religion ?

FEine Nachtsitzung der franzisischen Nationalversammlung im Anfang der
Revolution. Abschaffung der Privilegien. Rausch der Gleichheitsidee, der Men-
schenrechte, der neuen Weltzeit ; selbst der Widerstrebende hingerissen xu _freiwil-
ligem Verzicht.



514 Theologie mufl Angriff sein

Naturanschauung nach Bildern van Goghs: Farbe, Dynamik, universales
Leben.

Die Schwierigkert, die Begriffe zu unterscheiden, und die Notwendigkeit fiir
beide »'.

Die Schwierigkeit, die Begriffe zu unterscheiden, und die Notwen-
digkeit fiir beide — dieses Problem war nicht Tillichs persénliches Pro-
blem, sondern eine Erfahrung seiner Zeit:

«lch war Kandidat der Theologie und arbeitete in einer Gemeinde im Norden
Berlins », berichtet uns Tillich. « Da machte ich die folgende Erfabrung : Berlin-N
bestelht meistens aus Arbeiterbevolkerung, und ich hatte die 12- und 13jibrigen
Jungen, ungefabr 20 in der Klasse, zu unterrichten. Und als ich anfing, mit ibnen 2u
reden, meldeten sie sich immerzu, und ich rief einen auf, und er antwortete : <Der
Glanbey. Ich rief den niichsten auf, als wir iiber ein ganz anderes Problem sprachen,
wieder kam die Antwort : <Glaubey, und so ging es bis zum 20. Dann entschlof3 ich
mich, ein Verbot ausgeben zu lassen, das Wort Glaube in den ndchsten Monaten in
diesem Raum nicht mehr zu gebrauchen, und ich wiinschte, statt der Arbeiterjungen
wire eine Reibe von Pfarrern dagewesen, und sie hétten sich wabrscheinlich in einem
Gesprich ein bifSchen raffinierter, aber nicht viel anders ausgedriickt und hatten alle
20, statt auf die theologischen Sachprobleme einzugeben, das Wort <Glaunbe>
geantwortet »?,

Eine zweite Begebenheit, die Tillich uns berichtet:

« Ein katholischer Priester — darin protestantischer als viele Protestanten — bat
den grofien franzdsischen Kubisten Braque, ihm einen Fisch, das alte Symbol des
Christus, fiir die Kirche zu malen. Braque lehnte ab, als einer, der aufBerbalb des
Christentums stiinde. Der Priester bestand auf seiner Bitte und forderte nichts als
einen Fisch, wie ibn Braque auch sonst malen wiirde. Er meinte, daf3 in einem
profan gemalten Fisch von Braque mebr religidse Ausdruckskraft lige als in einem
unehrlich an religiose Symbolik angepafiten Bild. Der expressiv bestimmte Stil von
Braque machte das maiglich »3.

' Amerikanisches Paul-Tillich-Archiv, Harvard-Universitit, Cambridge (Mass.),
108, 1f.

2 EV 61. - Wir zitieren die Werke Paul TiLLicHs wie folgt: Band- und Seitenangabe:
Gesammelte Werke, hg. R. ALBrECcHT, 14 Bde., Stuttgart 1955ff.; E mit Band- und
Seitenangabe : Erginzungs- und NachlaBbinde zu den Gesammelten Werken von Paul
Tillich, 6 Bde., Stuttgart 1971ff.; S mit Band- und Seitenangabe: Systematische Theolo-
gie, Stuttgart 1955ff.; R mit Band- und Seitenangabe: Religiose Reden, 3 Bde., Stuttgart
1952 ff.

IIX 352.



Das Religions- und Theologieverstindnis Paul Tillichs 515

Erinnern wir uns an die eingangs von Tillich gestellten Fragen: Ist
das Religion oder Kultur ? Ist das Kultur oder Religion ? Fiir die Arbei-
terjungen in Berlin hatte das religidse Wort « Glaube» jede religisse
Dimension, jede « Tiefendimension», wie Tillich sagen wiirde, verlo-
ren; es war vollig leer geworden, hatte keine tiefere religise Bedeutung
mehr, hatte seine religiose Substanz verloren. Und der profan gemalte
Fisch von Braque ? Er er6ffnete eine Tiefendimension, die eine speziell
religivse Kunst vielleicht nie erreichen kann. Ist das Religion oder
Kultur? Ist das Kultur oder Religion ?

Beide Erfahrungen, einmal, dafl die alten Worte der Religion
unverstindlich geworden sind, zum anderen, daf} das Profane in einer
tieferen Schicht den gottlichen Grund offenbaren kann, haben Tillichs
Denken entscheidend gepragt. Ja man kann seine ganzen philosophi-
schen und theologischen Bemiihungen unter diesen beiden Gesichts-
punkten betrachten: dal3 er einmal bemiiht war, die alten Symbole
wieder verstindlich zu machen, zum anderen, das Verhiltnis von Reli-
gion und Kultur neu zu bedenken. Diesen beiden Aspekten seines
Denkens wollen wir im folgenden etwas genauer nachgehen und uns
schlieBlich fragen, was das letztlich fiir das Verstindnis der Theologie
bedeutet.

I. D1E ALTEN SYMBOLE DER RELIGION
WIEDER VERSTANDLICH MACHEN

Die Arbeiterjungen in Berlin — so haben wir gesehen — antworteten
zwar mit dem Wort «Glaube», doch hatte dieses Wort fiir sie jede
religiose Bedeutung verloren. In seiner Schrift « Dynamics of faith» aus
dem Jahre 1957 — fiir die deutsche Ausgabe wihlte Tillich selbst den
Titel « Wesen und Wandel des Glaubens» — versucht Tillich, diesem
Zentralbegriff der Religion wieder eine positive Sinndeutung zu
geben.

« Es gibt kaum ein Wort der religiosen Sprache — weder der gelehr-
ten noch der volkstiimlichen —, das mehr MiB3verstindnissen, Entstel-
lungen und fragwiirdigen Begriffsbestimmungen ausgesetzt ist als das
Wort <Glaube>. Es gehért zu jenen Begriffen, die selber erst geheilt
werden miissen, ehe sie zur Heilung des Menschen gebraucht werden



516 Theologie muf3 Angriff sein

kénnen»?. So beginnt Tillich diese Schrift, in der er iiberkommene
Vorstellungen von Glauben hinterfragt, verschiedene MiB3verstind-
nisse und Verzerrungen erdrtert und schliefllich eine neue Beschrei-
bung dessen, was Glaube seinem eigentlichen Wesen nach ist, zu geben
versucht. Aber — so bekennt er in der SchluBbemerkung — auch diese
Bestimmung «birgt Moglichkeiten neuer MiBBverstindnisse in sich»’.
Das kommt nicht von ungefihr, denn der Glaube ist nicht ein Phino-
men «neben anderen», er ist vielmehr «das innerste Anliegen im per-
sonhaften Leben des Menschen »¢.

Versuchen wir, Tillichs Verstindnis des Glaubens, seine neue Deu-
tung dessen, was so alt ist, wie es Menschen gibt, nachzuzeichnen.
Vielleicht 146t dies uns Aspekte, Krifte erspiiren oder erahnen, die uns
bisher durch MiBBverstindnisse und Verzerrungen des Glaubens ver-
deckt oder verdunkelt wurden.

Beginnen wir mit dem Ausriumen der MiBverstindnisse! «Das
hiufigste MiBverstindnis des Glaubens besteht darin, dal man ihn als
ein Erkennen mit einem geringeren Grad von Gewil3heit als die wis-
senschaftliche Erkenntnis ansieht » 7. Glaube meint hier ein « Fiir-wahr-
Halten». So «glaubt» man, dal3 bestimmte Mitteilungen zutreffen; so
«glaubt» man, daf3 geschichtliche Urkunden dem Verstindnis vergan-
gener Ereignisse dienlich sind usw.®. Gebrauchen wir nach Tillich das
Wort « Glaube » fiir eine solche Art von Vertrauen, so kann man mit
Recht sagen, daf3 fast all unser Wissen auf « Glauben » beruht?. « Glau-
be » ist aber mehr als Vertrauen ; « Glaube » ist auch mehr als Vertrauen
auf eine religiése Autoritit: « Glaube ist Teilhabe an dem, was unbe-
dingt angeht — Teilhabe mit dem ganzen Sein. Darum sollte das Wort
<Glaube» nicht gebraucht werden, wenn es um theoretische Erkenntnis
geht, ganz gleich, ob es sich um Erkenntnis handelt, die auf vorwissen-
schaftlicher oder wissenschaftlicher GewilBBheit oder einem Vertrauen
zu Autorititen beruht»!9,

«Glaube» ist aber nach Tillich auch kein Willensakt'!, der den
«Mangel an Beweisbarkeit», der dem intellektualistischen MiB3ver-

4 VIII 111.

* VIII 196.

¢ Ebd.

7 VIII 132.

8 Ebd.

2 VIII 133.

19 Ebd.

1 VIII 135-137.



Das Religions- und Theologieverstindnis Paul Tillichs 517

stindnis des Glaubens innewohnt, ausgleichen soll'?. Auch das Wort
«Glaubensgehorsam » im Sinne einer « Unterwerfung unter das Gebot
zu glauben », ist abzulehnen!?, da dies zu einem Willkiirakt fiihrt, wenn
Zweifel tiber das zu Glaubende bestehen'. « Weder der Befehl zu
glauben noch der «Wille zu glauben> kénnen Glauben hervorbrin-
gen»'’. Diese Einsicht ist dullerst wichtig fiir alle religiése Erziehung,
Seelsorge und Predigt : « Man sollte niemals den Eindruck erwecken, als
ob der Glaube eine Forderung sei, deren Ablehnung von bosem Willen
zeugt. Der endliche Mensch kann das Ergriffensein vom Unendlichen
nicht willentlich schaffen. Unser schwankender Wille kann die GewiB-
heit nicht erzeugen, die zum Glauben gehért»'6.

Nachdem der Versuch gescheitert war, den Glauben als eine Sache
der Erkenntnis oder des Willens zu rechtfertigen, meinten die « Ver-
treter der Religion», in der Bestimmung des Glaubens als « Gefiihl»
«eine scheinbar sichere Stellung» gewonnen zu haben!’. Ist aber Reli-
gion «nichts als Gefiihl», dann ist sie «harmlos»!®. Denn dann ist
Religion «Privatsache des Einzelnen» geworden und nichts als ein
« Widerspiel seines Gefiihlslebens»!®. Eine solche Religion kann kei-
nen Anspruch auf Wahrheit erheben, «und natiirlich kann es dann auch
keine Konflikte zwischen Religion und Naturwissenschaft, Geschichte,
Psychologie und Politik geben». Wird die Religion zu einem «subjek-
tiven Gefiihl» deklariert, dann ist sie «keine Gefahr mehr fiir das
kulturelle Leben des Menschen »2°.

Was aber ist nun « Glaube » ? Wie ist er zu bestimmen ? Wir haben
festgestellt: Glaube ist nicht gleichzusetzen mit einem Erkenntnisakt, er
ist nicht gleichzusetzen mit einem Willensakt, und er ist auch nicht
identisch mit dem Gefiihl. Das alles ist der Glaube nicht! Wasaber ister
positiv ?

Tillich gibt hierauf folgende Antwort: « Glaube ist das Ergriffensein
von dem, was uns unbedingt angeht »?!. Dieses Verstindnis von Glaube

14 V111 135,

13 VIII 136.

14 VIII 134.

15 Ebd.

16 Ebd.

17 VIII 137f.

18 VIII 138.

1 Ebd.

20 Ebd.

AVIIL 11 u.6.; vgl. VIII 182: «Betroffenheit».



518 Theologie muf3 Angriff sein

gilt es nun niher zu entfalten. Nach Tillich driickt sich ein solches
Glaubensverstindnis machtvoll in dem Gebot aus: «<Du sollst den
Herrn, deinen Gott, lieben von ganzem Herzen, von ganzer Seele, von
allem Vermogen> (5Mos6,5)»2%. Hier sind alle Vermégen, die ganze
Seele, das ganze Herz angesprochen | Glaube ist also positiv «ein Akt der
ganzen Person»?. «Er vollzieht sich in der Mitte des personalen
Lebens, und alle Elemente des persénlichen Seins nehmen daran teil.
Glaube ist der innerste und umfassendste Akt des menschlichen Gei-
stes. Er ist kein Vorgang in einem Teilbereich der Person oder eine
spezielle Funktion des menschlichen Seins. Alle Funktionen des Men-
schen sind im Akt des Glaubens vereinigt. Der Glaube ist jedoch nicht
blof die Summe ihrer einzelnen Elemente. Er iiberschreitet jeden Teil-
bereich des menschlichen Seins und wirkt zugleich auf jeden einzelnen
von ihnen ein»?4,

In jedem Glaubensakt ist auch ein « Erkenntnis-Element» enthal-
ten, «aber nicht als Ergebnis eines eigenstindigen Denkprozesses, son-
dern als ein unentbehrliches Element in einem ganzheitlichen Akt des
Empfangens und der Hingabe »?°. Das Verstindnis des Glaubens als ein
Akt der ganzen Person weist auch die Auffassung des Glaubens als das
«Ergebnis eines unabhingigen Willensaktes» zuriick. « Natiirlich beja-
hen wir auch willentlich das, was uns unbedingt angeht; aber der
Glaube ist kein Werk des Willens». Fiir das Gefiihl gilt das gleiche:
«Glaube erwichst nicht aus einem Uberschwang des Gefiihls ». Zwar ist
im Glauben auch Gefiihl enthalten, «aber Gefiihl erzeugt keinen Glau-
ben »28.

Wir haben den Glauben bestimmt als einen « ganzheitlichen Akt aus
der Mitte des personhaften Selbst, in dem wir das Unbedingte, Unend-
liche ergreifen und von ihm ergriffen sind»?’. Es stellt sich nun die
Frage nach der « Quelle des Glaubens»?8. Nach Tillich ist dies weder die

22VIII 112f.

23 VIII 114 u. 6.

24 Ebd.; vgl. VIII 115.

25 VIIT 116. — Leider macht Tillich nicht klar, worin das Erkenntniselement im
Glauben besteht. Nach der Tradition besteht es darin, daB3 ich mich erstens vergewissern
muB, deff Gott sich geoffenbart hat, und zweitens, daB das, was geoffenbart wurde, der
Vernunft nicht widerstreitet,

26 Ebd.

27 VIII 117; vgl. VIII 182.

28 Ebd.



Das Religions- und Theologieverstindnis Paul Tillichs 519

Offenbarung in Natur und Geschichte noch die « vollkommene Offen-
barung» in Jesus Christus, noch die Unterwerfung unter fremde Auto-
rititen wie Lehren der Kirche und der Bibel. Der Ursprung des Glau-
bens ist vielmehr ein « Gewahrwerden des Unendlichen» «in einem
unmittelbaren, personhaften und zentralen Akt»??, d.h., im Menschen
selbst ist ein « Element der Unendlichkeit » vorhanden, das nach Tillich
ein unmittelbares « Erfassen» des Unbedingten in uns erméglicht. Til-
lich beschreitet hier den «ontologischen Weg» der Religionsphiloso-
phie??, der einen Unmittelbarkeitsfaktor im Gott-« Erkennen» an-
nimmt — wie das schon bei Augustinus und den Vertretern des deut-
schen Idealismus (Fichte, Schelling, der friihe Hegel) der Fall ist —,
entgegen dem «kosmologischen Weg» 3! der Religionsphilosophie, der,
vom Bedingten ausgehend, einen mittelbaren Weg der Gotteserkennt-
nis beschreitet. Der ontologische Weg der Religionsphilosophie ist dem
Wesen des Unbedingten angemessener, weil er den Subjekt-Objekt-
Gegensatz in der Erfahrung des Unbedingten aufhebt, wihrend der
kosmologische Weg nach Tillich Gott notwendig zu einem «Gegen-
stand », zu etwas, was mir «gegeniiber-steht», macht, auch wenn den
Vertretern dieses Weges bewuBt ist, dal Gott die Subjekt-Objekt-
Struktur transzendiert.

Wir haben den Glauben bestimmt als das Ergriffensein von dem,
was uns unbedingt angeht. Liegt die Betonung hierbei auf dem Wort
«unbedingt», so haben wir es mit dem « wahren Glauben » zu tun, denn
«unbedingt» geht uns nur das « wahrhaft Unbedingte» an! Liegt die
Betonung auf dem Wort «uns», so £enz Gotzenglaube vorliegen, denn
«uns» gehen nur allzu oft «vorliufige, endliche Dinge» unbedingt
an?3?,

Hier stellt sich die Frage nach einem Kriterium fiir die Unterschei-
dung von «wahrer und falscher Unbedingtheit»??. Tillich gibt hierauf
folgende Antwort: « Das Endliche, das filschlich Unendlichkeit fiir sich
beansprucht, wie z.B. die (Nation> oder <Erfolg im Leben», ist nicht
fahig, die Subjekt-Objekt-Spaltung zu iiberwinden», und «die unaus-

22 Ebd. — Hervorhebung von mir!

% Vgl. den Aufsatz Paul TrricHs: Zwei Wege der Religionsphilosophie, in: V
122-137.

3t Ebd.

32°VII 119.

33 Ebd.



520 Theologie mull Angriff sein

weichliche Folge solcher Verfilschung des Glaubens ist <existentielle
Enttiuschungy » 4,

Wir haben gesehen, dal3 die Quelle des Glaubens ein unmittelbares
Erfassen des Unbedingten in uns, genauer: in unserem Selbst ist?’,
Dieses unmittelbare Gewahrwerden des Unbedingten im Selbst unter-
liegt nicht dem Zweifel *%, denn Zweifel herrscht nur da, wo Subjekt und
Objekt getrennt sind. Wo diese Trennung aber nicht existiert, herrscht
absolute GewiBheit. Gewil3 aber ist nur die « Unbedingtheit an sich».
Der «Inhalt» unseres letzten Anliegens ist uns nicht gewil3, sei dieser
Inhalt «die Nation, Erfolg im Leben, ein Gott oder der Gott der
Bibel»?”. Der Glaube umfal3t folglich zwei Elemente: ein Element der
unmittelbaren GewiBheit und ein Element der Ungewillheit, das
wagenden Mut erfordert *®. Diese Konzeption Tillichs findet sich schon
in einem Brief an den Freund Emmanuel Hirsch vom Dezember 1917,
wenn es hier heiflt, dal die «Skepsis» sich nicht gegen das « Unend-
lichkeitsbewuBtsein » richten kénne, wohl aber auf die Objektivations-
torm .

Glaube — als das Ergriffensein von dem, was uns unbedingt angeht —
enthilt so notwendig den Zweifel als ein Element in sich“®. Denn tiber
den konkreten Inhalt unseres letzten Anliegens kénnen wir keine
GewiBheit haben. Es kann sich herausstellen, daf3 dieser Inhalt nicht
das wahrhaft Unbedingte ist, sondern «ein Trugbild» . Wird hingegen
der Glaube verstanden als ein « Fiir-wahr-Halten », so sind Zweifel und
Glaube «unvereinbar» 42,

Der Zweifel aber, der dem Glauben notwendig innewohnt, ist nicht
ein Zweifel an Tatsachen oder bestimmten Schlullfolgerungen, er ist
auch nicht der «skeptische Zweifel » 3, sondern «er ist der Zweifel, der
jedes Wagnis begleitet» 4. Tillich nennt diese Form des Zweifels den

3 Ebd.; vgl. VIII 184. — In X 306 spricht Tillich von «metaphysischer Enttiu-
schung».

3% Vgl. VIII 117.

36 VIII 123.

37 Ebd.

3% Vgl. VIII 143.

¥ E VI 122f.

40 VIII 124.

41 VIIT 123.

42 VIII 124.

43 VIII 124f.

4“4 VIII 125; vgl. VIII 1774F.



Das Religions- und Theologieverstindnis Paul Tillichs 221

«existentiellen Zweifel»*’. Der existentielle Zweifel «fragt nicht da-
nach, ob eine bestimmte These wahr oder falsch ist, er lehnt nicht jede
konkrete Wahrheit ab, doch weil3 er um das Element der UngewiB3heit
in jeder existentiellen Wahrheit. Der Zweifel, der zum Glauben gehort,
weill um diese UngewiB8heit und nimmt sie in einem Akt des Mutes auf
sich; Glaube schlief3t Mut ein» 4,

Tillichs Verstindnis des Glaubens, das den Zweifel als ein « wesent-
liches Element» in sich enthilt, ist von grofiter Bedeutung fiir die
Praxis: Der «ernste Zweifel» erscheint nun in einem ganz anderen
Licht. Er ist nicht mehr als « Verlust des Glaubens » zu werten, sondern
als eine «Bestitigung des Glaubens», denn er beweist den « Ernst und
die Unbedingtheit» des Betroffenseins®’.

II. Das VERHALTNIS VON RELIGION UND KULTUR NEU BEDENKEN

Schauen wir uns die Wirklichkeit an, so finden wir einen Gegensatz
vor zwischen einer religiésen Kultur, Religion genannt, und einer
weltlichen Kultur. Wir finden «einen Tempel neben einem Rathaus,
das Abendmahl des Herrn neben einem tiglichen Abendessen, das
Gebet neben der Arbeit, Meditation neben Forschung, caritas neben
eros»*®. Das ist unsere konkrete Situation!

Aber Gott — als Grund alles Seins — ist doch allem gegenwirtig,
Folglich miiite er doch in allem Bedingten erfahrbar, erlebbar sein.
«Das Universum ist Gottes Heiligtum. Jeder Tag ist ein Tag des Herrn,
jedes Mahl ist ein Herrenmahl, jedes Werk ist die Erfiillung einer gott-
lichen Forderung, jede Freude ist eine Freude in Gott»*?, d.h. «ihrem
Wesen nach sind das Religitse und das Profane keine getrennten Berei-
che. Sie liegen vielmehr ineinander. So sollte es sein, aber so ist es nicht
in der Wirklichkeit»*?. Die Lage des Menschen in dieser Welt ist viel-
mehr bestimmt durch das Neben- und Gegeneinander von Religion

45 VIII 125.
46 Ebd.

47 VIII 126.
8 IX 86.
491X 101.
*0 Ebd.



522 Theologie mul3 Angriff sein

und Kultur. Dieses Neben- und Gegeneinander ist der beste Ausdruck
fiir die Entfremdung des Menschen von seinem wahren Wesen, fiir das
Stehen in der «Zweideutigkeit», wie Tillich gerne sagt. Gerade die
Existenz der Religion als eines besonderen Bereichs ist «der deutlichste
Beweis fiir den gefallenen Zustand des Menschen»’!. Wire der Mensch
nicht entfremdet von seinem wahren Wesen, wiirde er nicht in der
Zweideutigkeit stehen, so miif3te es ihm in jedem Augenblick méglich
sein, das Goéttliche in Natur und Geschichte zu erfassen.

Das Essentialbild der Religion sieht somit folgendermalBen aus:
Kultur und Religion liegen wesensmiBig ineinander. Threm Wesens-
begriff nach konstituiert Religion nicht ein besonderes Gebiet neben
anderen. «Jeder Akt des Lebens sollte iiber sich hinausweisen, und kein
besonderer religitser Akt sollte notwendig sein»>2. Ein solcher Zustand
aber, in dem das Wesen der Religion realisiert wire, ist das Reich
Gottes. Tillich sagt hierzu auch «ideale Theonomie». Hier kann es kein
Nebeneinander von Religion und Kultur geben.

Wenn Tillich eine « Uberwindung der Religion» fordert, so bedeutet
dies eben gerade nicht Sikularisierung, sondern es bedeutet vielmehr,
«daB der gottliche Geist die Kluft zwischen dem Religiésen und dem
Sikularen.als eigenstindigen Bereichen tiberbriickt» 3. Aber die ideale
Theonomie ist in der Existenz, die notwendig durch die Entfremdung
des Menschen von seinem wahren Wesen geprigt ist, nicht zu verwirk-
lichen. Das ist auch Tillich immer bewuBt. Jedoch kann ich durch die
Einsicht in das wesensmiflige Ineinander von Religion und Kultur zu
einem Religionsbegriff fortschreiten, der die Religion im traditionellen
Sinn des Wortes transzendiert, die eine partikulare Begegnung mit dem
Heiligen darstellt*4. Die Begegnung mit dem Géttlichen ist eben nicht
auf unsere Erfahrung innerhalb dessen, was wir gewShnlich Religion
nennen, beschrinkt®?. Gott ist nicht an eine besondere Sprache gebun-
den’. «Alle menschlichen Worte sind grundsitzlich fiir die Méglich-
keit offen, «Wort Gottes» zu werden»?®’.

*L Ehd.

2 STIT 118f. — Vgl. dazu auch: W. ScuUssLER, Der philosophische Gottesgedanke im
Frihwerk Paul Tillichs (1910-1933). Darstellung und Interpretation seiner Gedanken
und Quellen, Wiirzburg 1986, 49-57.

33§ TIT 279.

4 E IV 61.

S E IV 63.

SRTY.

578 111 149.



Das Religions- und Theologieverstindnis Paul Tillichs 523

Man mubB folglich zwei Begriffe der Religion unterscheiden: einen
weiteren und einen engeren. «Religion im weiteren Sinne erscheint als
Dimension des Unbedingten in den verschiedenen Funktionen des
menschlichen Geistes. Sie ist — metaphorisch gesprochen — die Dimen-
sion der Tiefe, der unausschopflichen Tiefe des Seins, die in diesen
Funktionen indirekt erscheint. Direkt begegnen wir in diesen Berei-
chen etwas anderem, etwa der Wahrheit, dem moralischen Imperativ,
der Gerechtigkeit oder der idsthetischen Ausdruckskraft. In diesen allen
ist das Heilige gegenwirtig— aber indirekt; es ist im Profanen verborgen
und wird durch die Strukturen des Profanen als heilig erfahren. Religion
auf dieser Grundlage und in ihrem universalen Sinne kann bezeichnet
werden als das Ergriffensein von einem Unbedingten, das sich in ver-
schiedenen Formen manifestiert»*®. Religion im engeren Sinne dage-
gen meint die Erfahrung des Heiligen in einer besonderen Verkorpe-
rung seiner selbst, «wie einem heiligen Ort oder einer heiligen Zeit,
einer heiligen Person oder einem heiligen Buch, Bild oder Sakra-
ment»®?. «Diese direkte Begegnung mit dem Heiligen findet meist
innerhalb einer heiligen Gemeinschaft statt, die im Abendland durch
eine Kirche, einen Orden oder eine religiése Bewegung vertreten ist»¢°.
Solch eine heilige Gemeinschaft driickt den besonderen Charakter ihrer
Erfahrung des Heiligen «in gewissen Symbolen aus, in Bildern, im Kult
und in Regeln fiir das moralische und soziale Leben der Gruppe»®!.

Religion als das Ergriffensein von dem, was uns unbedingt angeht,
ist somit «Religion und zugleich mehr als Religion»¢2. Denn «wer von
Gott ergriffen ist, der steht jenseits von Religion und Nicht-Religion.
Wenn er jetzt an der Religion festhilt, dann ist es eine verwandelte
Religion. Sie ist fiir ihn nicht linger das einzig giiltige Gesetz, sondern
ein Weg unter anderen, auf dem sich ihm die Gegenwart des Unbe-
dingten offenbart. Der Mensch, der sich von dem Zwang der Religion
befreit, wird frei fiir die Gnade der Religion. Er ist gesegnet innerhalb
und auBerhalb der Religion, denn die tiefste Dimension des Daseins hat
sich ihm geoffnet» 3.

8 E IV 63.

2 Ebd.

% Ebd.; vgl. III 27. 37. 56.
T E IV 64; vgl. X 65.

62 VIII 196.

63 R III 108f.



524 Theologie mul3 Angriff sein

III. WAS BEDEUTEN DIESE EINSICHTEN
FUR DAS THEOLOGIEVERSTANDNIS?

Vergegenwirtigen wir uns noch einmal die zu Anfang genannten
Erfahrungen, die Tillich gemacht hat: Einmal, die Arbeiterjungen, die
mit dem Wort «Glaube» antworteten, mit dem sie aber weiter wohl
nichts anzufangen wuliten. Zum anderen, der profan gemalte Fisch von
Braque, der die religiése Dimension erdffnete.

1. Tillichs erste Folgerung fiir die Theologie kann man unter das Stichwort
« Methode der Korrelation» stellen

Hinter diesem schwierigen Begriff Tillichs steht eine ganz einfache
Sache, die zudem, wie Tillich selbst sagt, so alt ist wie die Theologie *.
In seinem Artikel « Theology of education» aus dem Jahre 1957 schreibt
Tillich: « Wenn die religiése Erziechung von Gott, dem Christus und der
Kirche, von Siinde, Erlésung und Reich Gottes spricht, bietet sie etwas
dar, das nicht aufgenommen werden kann von denen, die die Fragen
nicht gestellt haben, auf die diese Worte die Antwort sind. Wie Steine
wirft man ihnen solche Worte an den Kopf, von denen sie sich frither
oder spiter abwenden miissen»®’. — Und wie Tillichs eigene Erfahrung
zeigte: Wie Steine werden diese Worte zuriickgeworfen als Antworten
der Arbeiterjungen. So kann religiése Erziehung nicht fruchtbar sein.
Wie aber soll sie vorgehen?

«Der religiose Erzieher muB3 ... nach den existentiell wichtigen
Fragen suchen», sagt Tillich. «Er muB} versuchen, diese Fragen, die
unbewul3t im Schiiler leben, ihm zum BewulBtsein zu bringen. Dann erst
kann der Erzieher dem Schiiler zeigen, daf3 die traditionellen Symbole
in Mythos und Kultus urspriinglich als Antworten auf die in der
menschlichen Existenz enthaltenen Fragen gemeint waren. Die Kor-
relation von Frage und Antwort gibt den Antworten ihren Sinn und
erschlieBt dem Schiiler die Bedeutung der Symbole, in die ihn die
religise Erziehung eingeweiht hat» ¢,

45T 22
65 IX 243,
66 Ebd.



Das Religions- und Theologieverstindnis Paul Tillichs 525

Diese Methode, die Tillich die Methode der Korrelation nennt, ist
aber nicht nur der religiésen Erziehung angemessen, sondern sie ist
dariiber hinaus nach Tillich die einzig sinnvolle Methode der Theolo-
gie. Auch hier darf die christliche Botschaft nicht als ein Fremdkérper
aus einer anderen Welt verstanden werden, der in die menschliche
Situation hineinfillt, wie das der theologische Supranaturalismus tut®’.
Denn ohne Vermittlung zur menschlichen Situation kann der Mensch
diese Wahrheiten nicht empfangen. «Der Mensch kann ... Antworten
auf Fragen, die er niemals gestellt hat, nicht entgegennehmen»%8. «Die
im Offenbarungsereignis liegenden Antworten sind nur sinnvoll, sofern
sie in Korrelation stehen mit Fragen, die das Ganze unserer Existenz
betreffen, also mit existentiellen Fragen. Nur wer die Erschiitterung der
Verginglichkeit erfahren hat, die Angst, in der er seiner Endlichkeit
gewahr wurde, die Drohung des Nichtseins, kann verstehen, was der
Gottesgedanke meint. Nur wer die tragische Zweideutigkeit unserer
geschichtlichen Existenz erfahren und den Sinn des Daseins voéllig in
Frage gestellt hat, kann begreifen, was das Symbol des Reiches Gottes
aussagen will»%. Eine Antwort dagegen, die nicht Antwort auf eine
Frage ist, die wir gestellt haben, wird als «téricht» empfunden, als
«unverstindliche Wortkombination», aber nicht als Offenbarung’. —
Das fiihrt uns das Beispiel der Arbeiterjungen plastisch vor Augen.

«Wir missen mit den Erfahrungen anfangen, die der Mensch in
seiner Situation hier und jetzt macht, und mit den Fragen, die in ihr
ihren Grund haben und aus ihr entstehen», fordert Tillich in seinem
Aufsatz « Existenzanalyse und religiése Symbole»’!. « Dann erst kénnen

65179,

68 Ebd.

S 176.

708 11 20.

"'V 236.— Vgl. auch Tillichs Ethikkonzeption, die das moralische Gebot nicht als
gottliches Gesetz begreift, das uns von auBen auferlegt ist, sondern als unser essentielles
Sein, das Gott uns gegeben hat: « Gottes Wille ist kein willkiirlicher Befehl vom Himmel;
er ist die Struktur unseres wahren Seins, das im moralischen Gebot zu uns spricht» (E IV
49). Vgl. hierzu: W.ScHUssLER, Die Jahre in Chicago (1962-1965), in: R. ALBRECHT —
W. ScuUssLER, Paul Tillich. Sein Werk, Diisseldorf 1986, 150—168, bes. 154. — Das ist der
Kern von Tillichs « Methode der Korrelation», der, wie wir zu zeigen versucht haben,
ganz personliche Erfahrungen zugrunde liegen. Man kann zwar mit noch so subtilen
analysierenden Methoden untersuchen, wie und wo Tillich das Wort « Korrelation» in
seinem Werk verwendet und dann zu dem Ergebnis kommen, daB er dieses Wort nur sehr
«lose» gebraucht (vgl. J. P. CLayTON, Was heif3t (Korrelation» bei Paul Tillich?, in: Neue
Zeitschrift fiir Systematische Theologie und Religionsphilosophie 20 (1978) 175-191, bes.



526 Theologie muB3 Angriff sein

wir zu den Symbolen weitergehen, die Anspruch darauf erheben, die
Antwort zu enthalten. Aber wir diirfen nicht mit der Frage nach dem
Wesen Gottes beginnen, die, wenn man sie als Frage der Existenz oder
Nicht-Existenz Gottes behandelt, einen Riickfall darstellt in eine
unsymbolische, dinghafte Interpretation. Wenn wir aber die Methode
anwenden, die von unten nach oben fortschreitet, gelangen wir zu einer
Idee von Gott, die frei ist von absurden Elementen und gerade aus
diesem Grunde die Wirklichkeit enthilt, in der die Antworten auf die
Fragen der menschlichen Existenz gegeben sind. Gott ist im Licht
dieser Frage die Macht des Seins-Selbst, die iiber das Nicht-Sein
herrscht, die Entfremdung tiberwindet und uns den Mut schenkt, die
Angst von Endlichkeit, Schuld und Zweifel auf uns zu nehmen». Til-
lichs Hauptwerk, die «Systematische Theologie»’?, aber auch schon
seine «Dogmatik»’? aus den zwanziger Jahren, sind eine Entfaltung
dessen, was in dieser Forderung anklingt. Sie macht deutlich, daf3 die
«existentialistische Methode», die nach Tillichs Auffassung fiir die
Theologie durchaus giiltig ist 74, vielleicht die einzig sinnvolle Form der
Theologie in unserer Zeit darstellt”’.

188ff.), doch fehlt einer solchen Vorgehensweise das, was man mit « Verstehen» meint
und ist aus diesem Grund nur wenig erhellend. Auf diese Weise kann auch nur allzu leicht
iibersehen werden, daf3 Tillich die Methode der Korrelation eben auch auf praktischem
Gebiet angewandt hat, wobei der Name «Korrelation» hier aber nicht vorkommt. Zum
anderen kann man Gefahr laufen, mit Tillich von «Korrelationen» zu sprechen, die in
dem von uns apostrophierten Sinne keine sind (ebd. 188).

72 Stuttgart 1955ff.

7> Marburger Vorlesung von 1925, herausgegeben, eingeleitet und mit Anmerkun-
gen und Registern versehen von W. ScHUssLER, Diisseldorf 1986. — In einem Brief Tillichs
an Renate Albrecht vom August 1960 (aus Japan) heilt es: « Macht Euch keine Sorgen um
einen Namen fiir meine Theologie... Sachlich miifite man sagen...: Korrelations-Theo-
logie».

TV 236.

7> Vgl. VIII 57.— In seinem Aufsatz « Das neue Sein als Zentralbegriff einer christ-
lichen Theologie » fordert Tillich: «Zu jeder Theologie gehoren drei Elemente. Das erste
ist zbeos, Gott, das heifit Gott, sofern er sich mitteilt, das Offenbarungselement. Das
zweite ist Jogos, das verniinftige Wort iiber das, was Gott mitteilt, wenn er sich mitteilt.
Und das dritte ist &airos, der richtige Zeitmoment, in dem der Theologe zu seiner
jeweiligen Gegenwart sprechen muB. In keiner systematischen Theologie diirfen diese
Elemente fehlen. Wenn das 7heos-Element, das Offenbarungselement, fehlt, dann haben
wir es nicht mit Theologie, sondern vielleicht mit Religionsphilosophie zu tun. Wenn das
Logos-Element fehlt, das verniinftige Wort, dann haben wir nicht Theologie, sondern
entweder Ekstase oder Unsinn oder beides. Wenn das dritte Element, das Ka/ros-Element,
fehlt, dann haben wir die tote Tradition, wie sie uns so oft in systematischer Theologie
dargeboten wird» (VIII 220). Tillich versteht es, auf das Kairos-Element zu héren, um



Das Religions- und Theologieverstindnis Paul Tillichs 327

2. Die zweite Folgerung Tillichs fiir das Theologieverstandnis lautet: Alles
muf3 Thema der Theologie sein!

Genauso wie sich religiése Erfahrung nicht auf den Bereich dessen
beschrinkt, was wir als Religion im engeren Sinne bezeichnet haben,
darf auch Theologie sich nicht auf «religiose Gegenstinde» beschrin-
ken. Tillich versteht « Theologie» nicht als «Rede von Gott als von
einem Gegenstand neben anderen», sondern als «Rede von der Mani-
festation des Gottlichen in allem Seienden und durch alles Seiende
hindurch»’®. Genauso wie uns das Beispiel des «Fisches» von Braque
gezeigt hat, daB3 Kunst nicht religiése Gegenstinde behandeln muf3, um
religios zu sein, genauso darf Theologie sich nicht allein auf religise
Gegenstinde beziehen, sondern mul3 alles zu ihrem Thema machen.
Programmatisch fordert Tillich dies in seiner «Systematischen Theolo-
gie», wenn es hier heil3t: «Bilder, Gedichte und Musik kénnen Gegen-
stand der Theologie werden, nicht unter dem Gesichtspunkt ihrer
asthetischen Form, sondern im Hinblick auf ihre Fihigkeit, durch ihre
asthetische Form gewisse Aspekte dessen auszudriicken, was uns unbe-
dingt angeht. Physikalische, historische oder psychologische Einsichten
konnen Gegenstand der Theologie werden, nicht wegen ihres Charak-
ters als Formen der Erkenntnis, sondern wegen ihrer Fihigkeit, etwas
von letzter Bedeutung zu enthiillen. Soziale Ideen und Handlungen,
Gesetzesvorschlige und Verfahren, politische Programme und Ent-
scheidungen kénnen Gegenstand der Theologie werden, aber nicht
hinsichtlich ihrer sozialen, gesetzlichen oder politischen Form, sondern
im Hinblick auf ihre Fihigkeit, etwas uns unbedingt Angehendes durch
ihre soziale, gesetzliche und politische Form zu verwirklichen. Person-
lichkeitsprobleme und -entwicklungen, Erziehungsziele und -metho-
den, kérperliche und geistige Heilungen kénnen Gegenstand der Theo-
logie werden, aber nicht unter dem Gesichtspunkt ihrer autonomen
Form, sondern unter dem Gesichtspunkt ihrer Fihigkeit, durch ihre
autonome Form etwas von letztem und unbedingtem Gewicht zu ver-
mitteln»’’.

nicht eine tote Tradition darzubieten, sondern um Antwort geben zu kénnen auf wirk-
liche Fragen des Menschen in unserer Zeit. In diesem Sinne sieht Tillich die « Entdeckung
der Existentialanalyse» als den «Gliicksfall fiir die Theologie» an (VIII 228).

76 IX 346.

778121, vgl. VIII 304.



528 Theologie mul3 Angriff sein

Schluf3

Tillichs Theologie hat mit beiden Forderungen Ernst gemacht. Die
Methode der Korrelation bildet den «Nerv» von seinem ganzen theo-
logischen System. Und: Schaut man sich dieses System an, so mul3 man
zugestehen: Tillich hat @//es zum Thema der Theologie gemacht.

Mit diesem Verstindnis von Theologie kimpft Tillich einmal gegen
die — wie er selbst sagt — « Escape»-Theologie’® der letzten zweihundert
Jahre, die eine schlieBlich unhaltbare Stellung verteidigte und eine
Position nach der anderen aufzugeben gezwungen war. Zum anderen
kimpft er mit einem solchen Theologieverstindnis gegen die «neue
Orthodoxie», die sich nicht mehr mit kulturellen Problemen befal3te
und die die christliche Botschaft als eine Summe geoffenbarter Wahr-
heiten betrachtete, die wie Fremdkérper aus einer fremden Welt in die
menschliche Situation hineingefallen sind.

Demgegeniiber fordert Tillich eine « Theologie des Angriffs» %, die
die Wirklichkeit nicht mehr dem Mechanismus der biirgerlichen Welt-
anschauung tberlif3t. « Theologie des Angriffs» — das heilit Angriff auf
eine sakulare Welt, die glaubt, in sich ruhen zu kénnen. « Theologie des
Angriffs» — das hei3t Mut und Wagnis. Das hei3t ein Glaubensver-
stindnis, das den Zweifel einschlieBt und ihn nicht als den Glauben
zersetzend empfindet. Das heif3t durch die Kritik hindurchstof3en, nicht
in ihr steckenbleiben, sondern durchstoBen zu einer neuen Position.
Die Kritik, die einmal erstand, kann und darf nicht unterdriickt werden.
Denn dann kime der Fanatismus. Die Kritik, die einmal erstand, darf
aber auch nicht in sich stecken bleiben. Denn dann kidme die Leere.
Hier hilft nur der Schritt nach vorne: der Angriff. Nur der Angriff kann
siegreich sein. Durch Zuriickweichen kann nichts gerettet werden.
Diesen Schritt nach vorne hat Tillich in seiner Theologie gewagt.

Wir konnten nur einige Grundlagen Tillichschen Denkens streifen,
allenfalls in seine religionsphilosophischen Grundstrukturen einfiih-
ren. Was das im einzelnen fiir die Entfaltung der Theologie heilen mag,
sollte und konnte nicht mehr unser Thema sein. Hier sind wir auf drei
Binde «Systematische Theologie» verwiesen, die seinen eigentlichen
Ruhm begriindeten®’. Wir wollen uns darauf beschrinken, Grundge-

78 XII1 25.

7 Vgl. ebd.; Dogmatik, a.a.0. 25.

80 Vgl. auch Dogmatik, a.a.0. — Aufgrund neuester Forschungen im amerikanischen
Paul-Tillich-Archiv, Harvard-Universitit, Cambridge (Mass.), im Jahre 1986 konnte ich



Das Religions- und Theologieverstindnis Paul Tillichs 529

danken aufzuweisen, um Interesse zu wecken an einem Denker, der —
vielleicht wie kein anderer — die Sorgen und Néte des Menschen unse-
rer Zeit ernst nahm, weil es auch und zuerst einmal seine eigenen waren.
In diesem Sinne ist Tillichs Philosophie und Theologie, so abstrakt sie
einem auch manches Mal erscheinen mag, doch immer duBerst konkret
— entstanden aus der eigenen Erfahrung und den eigenen inneren,
durchlebten Néten.

Epilog

Auf die Frage: «Dr. Tillich, sind Sie nicht ein gefihrlicher Mann ?»,
hat Tillich einmal geantwortet: « Die wirklich gefihrlichen Leute sind
die groBen Kritiker gewesen seit der Aufklirung, und speziell im 18.
und 19.Jahrhundert. S7e kénnte man als gefihrlich bezeichnen. Aber
was ich tue, ist etwas ganz anderes. Nachdem diese gefihrlichen Leute,
diese mutigen Leute, ihre Aufgabe getan haben und die Primitivitit des
religiosen Buchstabenglaubens zerstort haben, versuche ich, die alten
Wirklichkeiten auf einer anderen Grundlage wieder aufleben zu las-
sen»8l,

den Nachweis erbringen, daB Tillich diese « Dogmatik» 1930 selbst im Reichl Verlag,
Darmstadt, unter dem Titel «Die Gestalt der religiésen Erkenntnis» in zwei Binden
publizieren wollte (vgl. dazu W. ScHUssLER, Die <Dogmatik» Paul Tillichs in neuem Licht.
Zwei Funde von Bedeutung fiir die Tillich-Forschung, in: Theologie und Philosophie 62
(1987) 243-252). Diese Erkenntnis ist fiir die Tillich-Forschung von gréter Bedeutung,
da sie neue Einblicke in die Entwicklung des theologischen Denkens Paul Tillichs
eréffnet.

81 D. M.Brown, Ultimate concern. Tillich in dialogue, London 1962, 188 u. 192
(Ubersetzung von mir!).






	Theologie muss Angriff sein

